
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 2

Artikel: Quelques lettres sur l'infaillibilité du pape

Autor: Kiréeff, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


277

QUELQUES LETTRES
SUR

L'INFAILLIBILITÉ DU PAPE.

S. Exe. le Général A. Kiréeff a publié, en 1891, une brochure
intitulée: Zur Unfehlbarkeit des Papstes. Aus dem Briefwechsel
eines katholischen Gelehrten mit einem russischen General,1
brochure dédiée aux anciens-catholiques et qui a eu beaucoup de succès

en Russie, en Angleterre et en Allemagne. Des amis français
l'ayant prié d'en publier une traduction française dans l'intérêt de
la cause ancienne-catholique, il a bien voulu non seulement y
consentir, mais encore nous donner la primeur d'une nouvelle préface
entièrement inédite et de quelques extraits complétés, que nos amis
liront certainement avec un vif intérêt. L'opposant de M. Kiréeff,
le Père X., était un des théologiens les plus estimés de son Eglise.
L'échange de lettres, qui se fit entre eux par l'intermédiaire de
M. N,, donna lieu, comme on le verra, à une discussion en règle
sur la question de l'infaillibilité du pape. E. M.

Le plus grand malheur qui soit arrivé à l'humanité
chrétienne, depuis le commencement de notre ère, est incontestablement

le grand schisme entre Rome, d'une part, et Constantinople,

Alexandrie, Jérusalem et Antioche, d'autre part. Le
plus grand bonheur serait, sans doute, la réunion de ces Eglises
depuis si longtemps séparées Pendant cette longue désunion,
que de forces épuisées vainement à se combattre, forces qui
auraient pu être employées au service de l'humanité! Que de

sang versé au nom de la suprême Bonté! Que de larmes!
Que de folies commises au nom de la suprême Sagesse Et
tout cela aurait pu être évité!

1

Leipzig, H. Roskoschny ; St. Petersburg, Herne i Dosen; in-80, 71 S.

Kevue intern, de Théologie. Heft 2, 1893. 19



— 278 —

Quoi d'étonnant, si, de tout temps, les chrétiens sérieux et
sincères se sont appliqués à résoudre le grand problème de la
réunion des Eglises Dès le commencement même du grand et
néfaste litige, on tâchait des deux côtés d'arriver à une entente ;

à cette époque elle n'était pas impossible : les questions de rite
et de forme qui divisaient les Eglises n'avaient (et n'ont) pas
d'importance réelle, et la primauté de l'évêque de Rome était
admise sans contestation. Malheureusement, au début même
des négociations, surgissait une difficulté sérieuse: l'occident
avait transformé une opinion locale en dogme universel de

l'Eglise, le «Filioque»! La difficulté était grande C'était là, et
c'est encore une question de principe dont il est bon de se
rendre un compte parfaitement exact, d'autant plus qu'elle se
rattache à la question de l'intercommumon «in sacris». Le
dogme étant l'essence de la vérité révélée ne saurait être ni
modifié, ni accepté en partie avec des restrictions ; c'est une
vérité absolue, et comme telle elle n'est sujette à aucune variation;

l'unité de dogme est donc une condition sine qua non
de l'unité de l'Eglise et par conséquent aussi d'intercommu-
nion « in sacris ». Là où il y a deux dogmes contradictoires en
présence, il y a aussi deux Eglises, qui ne peuvent se fondre
en une seule. Des Eglises peuvent être parfaitement autocé-
phales, avoir des rites différents, des liturgies différentes, des
hiérarchies indépendantes, et pourtant ne former qu'une seule
Eglise catholique, mais leur dogme doit être un. Telle était
primitivement la position des Eglises provinciales en occident
(Afrique, Gaules, Angleterre) dans les premiers siècles de notre
ère, telle est encore l'organisation des Eglises d'orient. Le
dogme doit donc être un. L'indulgence la plus grande pour
la liberté de penser d'autrui ne saurait dépasser ces limites;
aller au delà ne serait plus de la charité envers autrui, mais
de l'infidélité envers sa propre Eglise, envers la vérité absolue
qu'elle représente. Ces vérités si élémentaires, tant au début
des tentatives de réunion, au IX0 siècle, que plus tard, furent
obscurcies par des considérations d'un ordre absolument secondaire;

ainsi le seul point qui au début des difficultés entre
Rome et l'orient aurait dû être discuté, était le «Filioque»:
c'était effectivement le seul dogme à peine né qui nous séparât,

mais on s'attarda à discuter autre chose et la querelie-
s'envenima.



— 279 —

Plus tard, les négociations entre Rome et l'orient prirent
un caractère moins chrétien; les résultats des conciles de Lyon,
de Florence, étaient avant tout des traités politiques, poursuivant

des buts absolument mercantiles, utilitaires, que l'on
cachait à peine. Mais le peuple grec, plus honnête que ses

représentants, rejeta toutes ces tentatives. Malgré le danger
croissant de l'invasion ottomane, il ne sanctionna jamais les
condescendances de ses chefs, et préféra l'asservissement de

sa patrie politique à celui de sa patrie morale (de son Eglise).
Aussi voyons-nous sa résurrection actuelle.

Après la chute de Constantinople, ce fut le tour de Moscou;

c'est du côté de la Russie que Rome tourna ses regards,
mais encore avec moins de succès. A quoi attribuer cet insuccès?
Quelle en était la principale raison? Que faire pour réparer
le malheur?... Ce n'est pas en quelques lignes que l'on peut
résoudre ces graves questions; mais, ainsi que je l'ai déjà dit,
il faut que les parties intéressées ne songent qu'à servir les
intérêts de la religion, à servir Dieu, et oublient absolument
tous les autres. De même qu'il y a un égoïsme personnel qui
nuit à la charité, il y a un égoïsme national et ecclésiastique
qui, pour être plus noble, n'en entrave pas moins la marche
de la vérité. U faut l'oublier, et se souvenir que la vérité
absolue ne saurait être sacrifiée à rien Dans les discussions
mêmes, il ne faut s'occuper que des questions dogmatiques,
sur lesquelles il faut s'entendre, car elles ne souffrent pas de

compromis, et laisser de côté 'toutes les autres. Or, si l'on
compare ce mode d'action avec celui qui a été suivi jusqu'à
ce jour, on comprend pourquoi les expériences faites à Lyon,
à Florence, n'ont abouti qu'à une désunion plus grande. Ce

n'est que dans les congres des anciens-catholiques que des deux
côtés on a sitivi les règles dont l'observation peut amener la
réunion des Eglises. Cette grande idée de la reconstitution de
l'unité religieuse ne sera jamais abandonnée par le monde
chrétien, elle subsistera tant que subsistera la désunion et tant
que le sentiment religieux, vivant dans le cœur des hommes,
ne sera pas obscurci par d'autres buts et d'autres désirs.

On m'a souvent dit : — Vous travaillez comme beaucoup
d'autres à la grande œuvre de la réunion des Eglises ; votre
but est bon, mais vos moyens sont défectueux; vous faites fausse
route, vous vous adressez aux anciens-catholiques, au lieu de



— 280 —

vous adresser au pape. Le pape, c'est une force immense, comparée

au «pusillus grex» des anciens-catholiques! — La réponse
m'est facile : s'unir au pape veut dire se soumettre corps et âme à

un maître qui s'est mis au-dessus de la loi humaine et divine.
Les anciens-catholiques nous offrent une main fraternelle, le

pape nous tend sa mule! Se soumettre au pape veut dire, il
est vrai, se soumettre à une grande puissance ; mais cela veut
dire, aussi, s'identifier avec une grande erreur ; or, au point
de vue de la puissance, nous pouvons, Dieu merci, nous suffire
à nous-mêmes. Ce que nous recherchons, ce n'est pas la force,
c'est la vérité — et celle-ci est avec les anciens-catholiques

J'ai dit que la proclamation du dogme de l'infaillibilité
avait creusé un gouffre sans fond, séparant l'Eglise d'orient de

celle d'occident. Cette affirmation doit être rectifiée en un
certain sens. Il est incontestable que ce dogme offre d'insurmontables

difficultés pour la réunion des Eglises, mais négativement
il peut être fort utile, et voici dans quel sens : la philosophie
de l'histoire nous enseigne qu'une idée parfaitement juste, une
vérité correspondant à une nécessité positive de l'âme humaine,
peut devenir fausse, si elle est appliquée d'une façon exclusive,

au détriment d'autres vérités, qui, dans l'économie
universelle, lui servent de régulateurs et de contrepoids. Dans ce

cas, cette idée ne s'arrête dans son développement anormal,
ne rentre dans ses limites légales, que si on la laisse se
développer jusqu'à son résultat logique définitif, et si ce résultat,
précisément grâce à cette application exclusive, se trouve être
absurde. Or, c'est précisément ce qui est arrivé à l'idée de

l'autorité dans le catholicisme romain. Cette idée correspond
à un besoin de notre conscience religieuse; elle a, par conséquent,

sa raison d'être; mais, après le grand schisme au IXe
siècle, l'occident, oubliant la légitimité, la nécessité de l'idée
corrélative de la liberté, s'appliqua à développer exclusivement

le principe de l'autorité, qui trouva une forme adéquate
à son développement illégal dans la papauté.

Malgré l'opposition la plus courageuse et la plus noble de

tous ceux qui avaient à cœur la défense de la vérité, telle
que nous l'avait léguée Jésus-Christ, le principe de l'autorité
finit par s'emparer de toute l'Eglise occidentale, et la
transforma, par degrés, d'abord en romanisme, puis en ultramon-
tanisme, plus tard encore en jésuitisme et enfin en infaillibi-



— 281 —

lisme! Tel fut le résultat logique d'une application fausse du

principe de l'autorité considéré comme base unique de la vérité
chrétienne. Mais la fausseté de cette idée ne put se manifester

dans tout son éclat que quand elle eut atteint l'absurdité
de l'infaillibilisme. Jusqu'en 1870 on pouvait douter de l'étendue

du mal, on pouvait espérer arriver, par des moyens
pacifiques, à une réforme de la doctrine catholique, on pouvait
espérer que le principe de la liberté pourrait arriver à reprendre

sa place ; les erreurs du catholicisme pouvaient être défendues,

car on n'était encore qu'à mi-chemin; les déductions des

polémistes orthodoxes pouvaient encore être taxées d'exagération;

maintenant plus de doute possible; le syllogisme est

clos, et c'est un sophisme ; il est clair que les prémisses sur
lesquelles on le basait sont des erreurs, il faut donc rebrousser
chemin; — c'est dans ce sens que la proclamation de l'infaillibilité

a son bon côté: elle est un bien, car elle est la limite
du mal et de l'erreur.

Je me permets de dédier cet échange de lettres à mes
amis anciens-catholiques, à ces hommes qui défendent avec
tant de désintéressement et de science les idées que je sers,
de mon côté, selon mes forces et mes moyens.

Le mouvement ancien-catholique est une protestation de

la conscience chrétienne contre la confiscation, en faveur d'un
seul homme, de l'infaillibilité que le Sauveur a donnée à son
Eglise, — de cet homme qui veut devenir le monarque absolu
de toute âme humaine.

S'il plaît à Dieu, l'Eglise ancienne-catholique, qui fait des

progrès lents, mais d'autant plus sûrs, amènera une union
entre l'orient et l'occident. Chaque jour nous rapproche, et
déjà nous nous trouvons sur un terrain identique in necessa-
riis (v. le Catéchisme des chrétiens catholiques de 1889).

Je passe aux thèses du Père X. Pendant des siècles, la
façon de comprendre la puissance de l'Eglise et son rôle
d'enseignement était absolument identique dans les deux Eglises
(l'Eglise orthodoxe d'orient et l'Eglise catholique d'occident).
Bientôt après leur séparation, on put constater certaines
différences de Ames ou A'opinions qui pouvaient être librement
discutées, et qui n'avaient pas le caractère absolu du dogme.
Elles n'infirmaient donc pas l'unité de l'Eglise. Rappelons-nous
la manière d'agir du pape Léon III. Quoique sympathique lui-



— 282 —

même au filioque, il se garda bien de transformer son opinion
privée en un dogme obligatoire pour la conscience humaine.
Ce pape comprenait si bien ses devoirs de gardien du dogme
révélé par le Christ, qu'il s'opposa même au désir menaçant
du tout-puissant Charlemagne, qui s'occupait volontiers (et un
peu trop) de théologie. Le pape, comme on sait, se prononça
de la façon la plus emphatique contre l'introduction illégale
du filioque dans le credo. (Quel dommage que les infaillibles
successeurs de leur infaillible prédécesseur ne suivirent pas
son exemple Cette réponse de Léon III était indubitablement
un décret «ex cathedra». Il s'agissait d'une question de dogme,
toute l'Eglise occidentale attendait son arrêt. L'Eglise d'orient
s'y intéressait aussi ; car à cette époque la question avait été
débattue partout. Eh bien, le sage Léon refusa de transformer
l'opinion en dogme Telle était la marche des affaires.

Peu à peu les choses changèrent d'aspect, et, depuis la
date si fatale de 1870, les façons de voir de l'orient et de

l'occident sur l'Eglise, sur sa puissance, sur son rôle
enseignant, devinrent complètement différentes. Depuis 1870, depuis
la proclamation du dogme de l'infaillibilité, nous ne sommes
plus, pour les catholiques, des schismatiques, des Photiens,
mais des hérétiques. En effet, l'hérésie consiste dans l'acceptation

d'une erreur à titre de dogme, ou dans la non-acceptation

d'un dogme, que l'Eglise considère comme vrai; or,
nous rejetons précisément le dogme fondamental de l'Eglise
actuelle de Rome, le dogme de prédilection des jésuites. (Le
fameux Syllabus a aussi été rédigé sous les auspices d'un
jésuite, le Père Schrader)

L'Eglise catholique infaillibiliste est un édifice politico-
social, ébranlé jusque dans ses fondements les plus profonds.
Il ne possède plus sa force, autrefois si importante ; ses
foudres n'éveillent plus comme au moyen âge d'écho dans le
monde. Mais c'est encore une grande force, et une force qui
non seulement ne songe pas à abdiquer, mais qui ne consent
à diminuer en rien la raideur de ses théories afin de faciliter
la conclusion de la paix. Tout au contraire, en faiblissant, elle
augmente ses exigences. Je suis loin d'affirmer que Rome ait
tort d'agir de cette façon; tout au contraire, elle est
conséquente ; je suis aussi fort éloigné de nier les grands services
qu'elle a rendus dans le passé, et même le bien qu'elle fait



— 283 —

actuellement, malgré le mensonge du Vatican. Bien des catholiques

sont encore pénétrés de l'ancien esprit chrétien; on trouve
chez beaucoup d'entre eux le sentiment du sacrifice porté à

un haut degré ; la fausseté de la doctrine vaticaniste n'a pas
encore extirpé les restes de l'esprit chrétien; là discipline se

maintient dans toute sa force. J'admets tout cela, mais il serait
d'autant plus sot de notre côté de déposer les armes, dans

l'espoir que nos démonstrations pacifiques pourront contenter
Rome, que tout pourra s'arranger à l'amiable, etc— Ce ne
sont que des hommes bien peu clairvoyants, qui peuvent croire
que Rome puisse sacrifier ne fût-ce qu'une partie de ses

prétentions, qu'elle puisse en réalité devenir plus douce à l'égard
de ceux dont les idées ne cadrent pas avec les siennes. Ce

sont là des illusions bien naïves. Rome paraît plus douce, parce
qu'elle est plus faible, parce qu'elle ne peut, plus imposer comme
autrefois ses volontés et ses principes. Elle ne peut plus mettre

sur pied un seul croisé capable d'aller combattre Alby,
Jérusalem ou Constantinople, mais les principes de Boniface, de

Hildebrand ou d'Innocent, sont encore à l'ordre du jour à la
cour de Rome ; ils inspirent encore les décrets du Vatican et
n'ont rien perdu de leur esprit si implacable; théoriquement,
ils s'accentuent même plus qu'autrefois, et cela, parce que
maintenant les décrets de Rome sont irréformables, absolus,
qu'ils enchaînent pour toujours l'âme du catholique romain. Un
appel à un concile ou même à un pape mieux informé (melius
informatum) n'est plus possible. Et c'est un antagonisme de
ce genre que l'on espère pouvoir désarmer par des concessions,

que l'on croit amener à diminuer ses exigences en se
montrant conciliant et doux! C'est par trop naïf! Qu'on jette
les yeux sur le Syllabus.1

Mais je reviens aux thèses de mon honorable antagoniste.
Nous orthodoxes, nous croyons aussi:

1° Qu'il existe une vérité révélée, à laquelle l'homme doit se
soumettre ;

1 Par exemple, le § 8o condamne la thèse suivante: Romanus Pontifex potest
ac debet cum progressi!, cum liberalismo et cum recenti civilitate sese reconciliare
et componere. Le Syllabus anathematise celui qui croit que le pape peut et doit
faire des concessions au progrès et à la liberté. Or, le Syllabus (de même que
l'Encyclique de 1864) est approuvé par le pape et imposé à chaque chrétien, par conséquent

à toute l'Eglise. Il est impossible de trouver quelque chose qui soit plus
ex cathedra que le Syllabus.



7- 284 —

2° Que, si l'on veut appartenir à une Eglise, il faut néces¬
sairement borner sa liberté de penser par les limites du
dogme. Mais il n'est pas dit, pour cela, qu'on ne doive
pas étudier ce dogme, ni le soumettre à la critique de

l'intelligence ; tout au contraire, nous savons que certains
de nos dogmes dépassent notre intelligence, qui ne saurait

les comprendre pleinement; mais nous n'en avons
pas qui lui soient contraires ;

3° Nous acceptons aussi que la gardienne de ces vérités est
l'Eglise — telle que l'a constituée Jésus-Christ.

Jusque là, c'est-à-dire tant que nous restons dans les questions

de principes, et que nous nous servons de termes généraux,

nous allons de pair avec les catholiques romains, et si
nous pouvions comprendre ces termes d'une façon identique
dans leur application, nous aurions pu facilement arriver à

nous entendre. Malheureusement, dès que l'on en vient à

l'application de ces principes, à vouloir formuler des thèses
concrètes, on aperçoit dans tout le système dogmatique romain un
élément dissolvant, qui anéantit la possibilité, même éloignée,
d'une entente entre nous et Rome. Cet élément est l'infaillibilité

du pape, qui s'efforce de remplacer l'infaillibilité de l'Eglise.
Cette nouvelle difficulté pour la réunion avec Rome est aussi
devenue plus grande pour les protestants; certainement Leibnitz

n'eût jamais songé à la possibilité d'une entente avec
Rome, dans les conditions actuelles (depuis 1870). Du temps de

Bossuet, l'infaillibilité du pape n'eût jamais été proclamée ; à

cette époque c'eût été jouer trop gros jeu!
Le rôle historique de l'orient orthodoxe ne consiste-t-il pas

dans l'indication de la voie qui doit amener les deux directions
ennemies à une entente? Peut-on rêver un rôle plus sublime,
plus saint? — «Mais», nous dira l'occident froissé, «êtes-vous à
la hauteur de ce grand et terrible problème? Vous croyez-
vous appelés à le résoudre et capables de le résoudre ?» — «Ce

n'est pas nous qui le résolverons, » répondrons-nous, « mais la
vérité chrétienne que nous avons humblement et soigneusement
gardée, cette vérité chrétienne qui nous possède et nous dirige. »

Les disciples de Jean, l'apôtre de l'amour, rapprocheront les
disciples désunis de Pierre et de Paul! C'est alors que l'unité
de l'Eglise sera rétablie, l'unité vraie, sainte, telle que la voulait

le divin fondateur de l'Eglise! Mais si c'est là l'avenir et



— 285 —

la vocation de notre Eglise orientale, n'est-ce pas aussi la
vocation de l'Eglise ancienne - catholique, encore faible
numériquement, mais forte par la science et la conviction de

ses enfants? Car, ainsi que je l'ai dit, nous sommes uns au
point de vue du dogme. Effectivement, chez nous comme chez
les anciens-catholiques, les principes de l'autorité et de la

^liberté sont admis à se compléter et se pondérer, comme cela

y//^ était le cas dans l'ancienne Eglise encore unie. A cette époque
la vie chrétienne était réglée par les conciles œcuméniques,
qui étaient composés des représentants des fidèles exprimant la
conscience (Bewusstsein) infaillible de l'Eglise, et non pas un
parlement de princes ecclésiastiques légiférant à leur gré sur
des questions dogmatiques, ou parfois aussi, absolument muets
quand ils auraient pu parler, et parler avec autorité!

Puisque je touche la question des rapports de l'Eglise
orthodoxe avec le catholicisme romain et avec le protestantisme,

je me permettrai de faire un pas de plus. Jusqu'en 1870

nous étions beaucoup plus rapprochés, au point de vue dogmatique,

des catholiques romains que des protestants (surtout
dans la compréhension de l'idée de l'Eglise). Cela n'est plus
le cas depuis la proclamation du dogme de l'infaillibilité. Toute
idée de liberté est étouffée clans le romanisme ; aussi une entente
entre eux et nous n'est-elle plus possible. Nos rapports avec
les protestants peuvent être différents, car l'entente entre nous
n'est pas impossible ; sa possibilité n'est pas exchte en principe,
vu que tout protestant a la possibilité et le droit d'admettre,
ainsi que nous et à un degré égal, l'autorité et la liberté. Il
est vrai que, dans ce cas, le protestant agit individuellement,
qu'il ne peut pas parler au nom de sa communauté entière ; mais
j'ai plus d'une fois rencontré cette façon de voir (chez des

protestants de bonne foi et de principes modérés). Un protestant

peut et a le droit d'être d'accord avec un orthodoxe. Un
catholique ne le peut plus, ni ne l'ose plus; il n'en a plus le

droit, car en le faisant il serait infidèle à son dogme, il serait
excommunié lata sententia. Telle est la différence actuelle dans
nos rapports avec les protestants et les catholiques.

Le Père X. affirme que tous les catholiques veillent à ce
que cette vérité (manifestée par Dieu) soit gardée et propagée
(verbreitet) ; ensuite, que tout catholique a le droit de s'occuper

de science, et même de s'en occuper avec zèle. Il me



— 286 —

semble pourtant que ces deux assertions ne vont pas de pair
avec l'interdiction (pour le pauvre laïque) de lire la Sainte
Ecriture. Le romaniste actuel n'a plus le droit de rechercher
lui-même la vérité, de la regarder avec ses propres yeux, de
la comprendre avec sa propre intelligence Ne doit-il pas
avant tout faire le Sacrifisio dell' Intelletto? Le dogme lui est
«octroyé» par Rome. Il n'a plus aucune part à sa définition,
à sa défense (aux conciles œcuméniques, par l'organe de ses

évoques), et les conciles eux-mêmes ne sont que des restes,
des vestiges d'une façon de voir absolument démodée, et hors
de service Certainement Rome n'a rien à objecter contre
l'étude des mathématiques ou de la chimie... Les difficultés
commencent précisément quand on parle de philosophie et de

théologie, des deux sciences sœurs qui intéressent le plus
l'homme, qui décident de sa morale, qui lui indiquent la voie
à suivre. Comment le romaniste peut-il veiller à ce que la
vérité révélée soit maintenue et sauvegardée, quand il ne peut
pas lire le code original où elle est consignée, à moins d'aller
chercher et à'obtenir chez son évêque la permission de le lire?
N'est-ce pas là une contradiction flagrante Croyez vous donc

que les plus grands génies des derniers siècles, les Newton,
les Leibnitz, les Kant, auraient pu parler d'une façon aussi
élevée, aussi vraie sur la religion, s'ils n'avaient été habitués
dès leur enfance à lire les Saintes Ecritures? Il me semble
qu'un gardien qui ne sait pas ce qu'il a à garder, n'est pas
un gardien bien sûr. Les œuvres de saint Alphonse Liguori,
qui tout dernièrement ont été approuvées par la curie
romaine et qui correspondent évidemment à ce qu'elle croit
vrai et moral (drôle de choix en tous cas!), ne pourraient
remplacer que difficilement la parole de Dieu. Mais ce ne sont
là que des questions incidentes.

L'objet principal de notre polémique n'est que légèrement
touché par le Père X. dans sa lettre, mais, en revanche, d'une
façon très catégorique. 11 dit: «L'infaillibilité personnelle du

pape n'existe pas, c'est une non-chose (Unding).» C'est
absolument vrai, et c'est une phrase que je signe des deux mains ;

mais les catholiques romains actuels n'ont pas le droit de

penser ainsi. Ainsi peuvent penser les catholiques orthodoxes
d'orient, les anciens-catholiques, les anglicans, les protestants
et ceux des catholiques romains qui ne veulent ou ne peuvent



— 287 —

pas se rendre un compte exact de la portée du nouveau dogme ;

ils s'intitulent catholiques libéraux et voudraient arranger à

leur façon et à leur goût les difficultés que présente ce dogme ;

ils voudraient lui enlever, à force d'ergotage (abphilosophiren),
son caractère aigu; mais ils ne sont pas de vrais catholiques
romains ; ils sont illogiques et hérétiques ; ils arrivent trop
tard. Le concile du Vatican a résolu la question d'une façon
définitive et « irréformable » ; l'infaillibilité est posée sur un roc,
elle est d'ores et déjà inébranlable. En effet, qu'aurait défini
le concile sinon cette infaillibilité personnelle? L'infaillibilité
non personnelle (pape et Eglise réunis) était acceptée en occident

depuis longtemps ; elle était admise même par Bossuet,
et sa proclamation réitérée n'aurait certainement pas évoqué
d'opposition au sein de l'Eglise occidentale. Mais cette infaillibilité

ne faisait pas le compte du parti ultramontain, elle ne
lui suffisait pas ; il voulait avoir son « non autem ex consensu
Ecclesiœ», et il l'a eu effectivement. Il faut dire qu'il avait
absolument raison, à son point de vue. L'infaillibilité du pape,
ayant suivi de près l'établissement de sa monarchie (dans
l'Eglise), n'est que le développement absolument logique du

mensonge romain primordial. Le parti qui était le porteur de

cette idée marchait lentement, mais sûrement. Au concile des

apôtres, présidé par saint Jacques, on n'a certainement pas
songé à parler d'infaillibilité personnelle; c'était l'Eglise qui,
conformément à la parole du Sauveur, décidait (sine consensu
Papce). Après la séparation des Eglises, la primauté du
patriarche de Rome se transforma peu à peu en monarchie. C'est
là le commencement du mensonge : nous voyons se former un
parti papal et nous entrons dans la seconde période, celle de

l'infaillibilité de l'Eglise cum consensu Papœ ; puis vient la
troisième période, celle de l'infaillibilité du pape cum consensu
Ecclesiœ; enfin nous arrivons dans la quatrième et dernière
période, celle de l'infaillibilité du pape — «sine consensu
Ecclesia:«. Le plus grandiose de tous les sophismes est clos!
Cette idée de la primauté se transformant en infaillibilité, idée
qui occupe une place si grande dans l'histoire, et qui, pendant
mille ans, domine celle de toute l'Europe occidentale, se
développe d'une façon absolument logique et arrive à l'absurde.
Afin d'éviter tout malentendu, je m'empresse de dire que dans
tout, ce qui suit, je ne parle d'infaillibilité que dans les ques-



— 288 —

tions dont parie le pape comme tel, et non pas dans celles
qu'il décide comme homme privé. Je tiens à bien élucider cette
question ; je n'affirme nullement que le pape se soit fait décerner

l'infaillibilité dans les questions privées ; mais je maintiens
que, dans toutes les questions où il s'agit de dogmes et de

mœurs, il est, depuis 1870, infaillible. Il n'a plus aucun besoin de

demander l'avis de n'importe quel concile ; d'après la nouvelle
théorie, les conciles sont et étaient absolument superflus. Un
apologète bien connu de l'infaillibilisme, et un apologète beaucoup

moins peureux que ceux d'aujourd'hui, qui ne reculait
pas devant les conséquences qu'on aurait pu tirer de ses
prémisses, le comte de Maistre, dit en toutes lettres: «Les papes
n'avaient aucune raison de convoquer les conciles, et ne le
faisaient que par condescendance pour les empereurs » C'est
là une assertion bien hardie, et sur laquelle j'aurai occasion
de revenir ; en attendant, avant de terminer ma réponse et ma
lettre, je me permettrai de poser au Père X. une question ayant
trait au droit canon, qui se rapporte à la théorie de

l'infaillibilisme, à savoir: Autrefois les papes, comme tous les autres
évoques, étaient élus par la communauté, ce qui était parfaitement

canonique ; plus tard ils furent souvent octroyés à l'Eglise
par des empereurs, ou par des dames, comme par exemple la
belle Marosia h

Actuellement cela ne se passe pas ainsi; le pape est élu par
plusieurs ecclésiastiques (des cardinaux) qui peuvent être non
seulement des hommes ignorants, mais encore des prévaricateurs

et des hérétiques (mon honorable opposant ne voudra
pourtant pas prétendre que les cardinaux soient infaillibles?).
Réunis en conclave, ils n'en deviennent pas plus infaillibles ;

comment se fait-il que ces gens faillibles puissent donner
l'infaillibilité à un autre homme, ou forcer le Saint-Esprit à la lui

1 Je ne cite pas ces faits historiques, d'ailleurs parfaitement connus, pour jeter
le blâme sur l'Eglise romaine. Ce n'est pas là un argument dont je voudrais me

prévaloir dans ma polémique. Raconter des anecdotes sur un Alexandre Borgia serait

certainement un testimonium paupertatis argumenti. Je tiens seulement à expliquer
mon idée; chez nous aussi, en orient, nous avons eu des évêques qui nous étaient

octroyés et qui étaient des misérables, mais cela n'avait pas grande importance,
car nos évêques ne sont pas infaillibles. Il est encore à remarquer que l'ordination
d'un évêque, comme tout autre, est un sacrement. L'élection d'un pape est-elle aussi

un sacrement le huitième ì par qui a-t-il été institué



— 289 —

communiquer? On ne peut transmettre que ce que l'on a. Trois
évêques, ou même un seul en cas de nécessité, transmettent à

un autre la grâce divine de l'épiscopat qu'eux-mêmes possèdent;
mais d'où le pape pourrait-il prendre la soi-disant grâce de
sa soi-disant infaillibilité Uélection du pape serait-elle un
huitième sacrement? Comme candidat à la papauté, il pouvait être
un hérétique. Le pape Innocent III (une autorité qui, je
l'espère, ne saurait être mise en doute par les infaillibilistes les
plus fougueux) admet même qu'un pape peut être hérétique,
et qu'il peut, à cause de cela, être déposé par ses diocésains

ou son Eglise1 ; d'autant plus devons-nous admettre la
possibilité de la chose quand il s'agit d'un évêque; comment
se fait-il donc qu'il devienne d'emblée non seulement non
hérétique, mais encore infaillible? Le non-sens n'est-il pas évident?
Cette question, ainsi que d'autres qui lui sont corrélatives, n'a
pas été étudiée avec le soin qu'elle mérite, parce que l'infaillibilité

elle-même n'avait pas encore été proclamée; les catholiques

réellement chrétiens espéraient encore que cette absurdité

resterait à l'état àHmpium desiderhim ; maintenant que
la chose est faite, ces questions se posent d'elles-mêmes et
demandent une solution qui ne saurait leur être refusée

Ainsi donc les gallicans, qui jouent dans l'argumentation
du R. Père X. le rôle de bouc émissaire obligé de pâtir
pour les méfaits du Vatican, ne sont plus, ce me semble,
qu'une réminiscence des temps anciens, car ils sont morts et
enterrés. Ce ne sont pas les gallicans que voulait abattre
le Vatican, mais bien les libéraux en général; car ceux-ci
existent encore dans l'Eglise catholique romaine. Le grand
ennemi de Rome est la liberté morale (religieuse) et ses

partisans. C'est avec eux qu'a lutté le concile du Vatican et

1 Voici ce que dit ce pape: Sermo III de Consecratione Pontificis (Migne 217

Pag. 664):
«Propter causam vero fornicationis, Ecclesia Romana (il s'agit bien ici de l'Eglise

diocésaine de Rome qui élisait son évêque) potest dimittere Romamim Pontificem.
Fornicationem non dico carnalem, sed spiritualem... id est propter infidelitatis erro-

rem.» L'Eglise de Rome (il ne s'agit pas même de l'Eglise universelle, réunie en

concile œcuménique, mais bien du petit diocèse de Rome) pouvait donc le destituer,
le renvoyer pour cause d'infidélité : le terme, un peu leste, employé par le pape,
veut bien dire erreur en matière de foi, erreur dogmatique. Cet exemple est-il assez

convaincant (et il n'est certainement pas le seul). Peut-on encore défendre de bonne
foi l'infaillibilité



— 290 —

ce sont eux que, dans les limites de son empire, il a
définitivement vaincus. Ses ennemis sont ceux qui ne veulent pas
oublier et méconnaître les nombreux passages de la Sainte
Ecriture où le principe de la liberté est affirmé d'une façon
si évidente ; ceux qui croient et savent que ce principe de la
liberté est aussi important que le principe corrélatif de l'autorité

; ceux qui savent que, sans la liberté, on ne peut être
qu'un esclave du pape, et non un fils de l'Eglise, et que, sans
liberté, l'amour lui-même n'est qu'un vain mot. Ce sont eux
qui actuellement sont les ennemis irréconciliables de l'infailli-
bilisme, et ce n'est que maintenant, après la proclamation du

nouveau dogme, que Rome exige, en termes qui n'admettent
plus aucune réplique, le «Sacrifizio dell' intelletto». Voilà les
ennemis que redoute Rome, et non pas les gallicans (d'ailleurs
si inconséquents), ni les nihilistes politico-religieux.

Tous deux, le Père X. et moi, nous sommes mécontents
des gallicans ; mais le Père X. les accuse d'avoir amoindri la
puissance du pape, et moi de l'avoir exagérée ; je ne saurais
pourtant m'empêcher de trouver qu'il serait difficile de mettre
de côté, sans plus de cérémonies ni d'égards, des gens comme
d'Ailly, Gerson, Bossuet, Fleury, tout Port-Royal (qui, sur ce
point, raisonnait à la façon des gallicans), et enfin l'illustre
Sorbonne elle-même. Je ne saurais passer sous silence un
fait assez digne de remarque : les gallicans, appuyés sous ce

rapport par la corporation la plus savante du monde (la
Sorbonne), ont pu librement et publiquement professer, et cela
pendant des siècles, une doctrine absolument opposée à celle qui
a été promulguée en 1870, sans évoquer l'anathème de Rome.
Comment cela s'arrange-t-il avec le quod semper, quod ubique,
quod ab omnibus creditum est? Le fait de la nouveauté de ce

«dogme» et le fait qu'il a été très peu cru sont prouvés par
cet autre fait rapporté par Theiner. Jusqu'en 1793, les évêques
catholiques d'Irlande signaient un formulaire, où ils
affirmaient qu'il n'était pas «de foi» de reconnaître le pape comme
infaillible.

Nous ne discuterons pas la question de Thomas d'Aquin.
Si je l'ai appelé lui-même naïf, c'est un lapsus calami que je
regrette; mais s'il s'agissait de son argumentation, je maintiens

mon appréciation. Des grands hommes peuvent avoir des
idées naïves; les idées politico-économiques de Platon sur la



— 291 —

richesse ne sont-elles pas naïves et celles de Shakespeare sur
la géographie

Mon honorable antagoniste dit qu'en parlant d'un enfant
qui était pape, il avait en vue un pape Jean, qui avait porté
la tiare à 18 ans (ce qui déjà est passablement gênant pour
l'infaillibilisme). Mais moi j'avais en vue Benoît IX, à qui les
cardinaux donnèrent la tiare quand il avait dix ans Cela
ne vous paraît-il pas trop fort?... Un garçon de dix ans,
docteur infaillible, enseignant la vérité à l'humanité, gérant l'Eglise
de Dieu Mon antagoniste garantit sans doute l'infaillibilité du

petit pape? Oui, me dira-t-il, mais rien que son infaillibilité
officielle, celle qui est unie à sa dignité! Fort bien, les idées
de Sa Sainteté sur ses jouets et ses bonbons n'ont pas grande
importance pour le monde catholique, qui peut ne pas s'y
conformer. Sous ce rapport, heureusement, il est libre,
parfaitement libre C'est entendu. Mais l'infaillibilité subsiste pourtant

pour les questions de dogme, et le petit gamin résout
infailliblement les graves questions de théologie et de morale
Je dois avouer que là-dessus le scepticisme me gagne La théorie

de Vex opere operato va réellement un peu loin! Vous ne

prenez donc la personne du pape en aucune considération
quand il agit ex officio? Est-elle absolument indifférente poulie

Saint-Esprit, qui doit donner l'infaillibilité précisément à

cette personne? Réellement il m'est impossible de suivre la
marche de ces idées Le pape est mort ; on va en élire un
nouveau. Le Saint-Esprit attend la décision de messieurs les
cardinaux Est-il réellement admissible que ce choix lui soit
indifférent? Parmi les cardinaux qui fabriquent le pape, il y a
de braves gens comme il y a des drôles ; ici un saint, là un enfant,
plus loin un amant de Marosia, de Theodora. Enfin, après
maints pourparlers, le pape est élu par la communauté romaine ou

par le conclave, ou octroyé par un empereur ou par l'une de ces
dames Le Saint-Esprit se soumet à l'élection et transmet à

l'élu le don de l'infaillibilité Tout cela n'est-il pas
incompréhensible, étrange, terrible Pour accepter tout cela, il
faut réellement avoir fait passer son intelligence par une école
spéciale ; on ne peut pas objecter que la même chose se passe
à l'ordination de tout autre ecclésiastique, car aucun d'eux n'a
le don de l'infaillibilité, qui est précisément la grande pierre
d'achoppement dans cette question. Et comment se fait-il que



if 292 —

l'élection d'un gamin ait pu être valide? Il n'y a donc pas
d'âge minimum pour un pape? Mais laissons le chef infaillible
du monde catholique romain reposer dans les bras de sa
gouvernante et passons à autre chose

Je ne comprends pas ce que veut dire mon honorable
opposant, en citant le concile de Florence ; car il n'y trouvera
certainement pas d'arguments en faveur de l'infaillibilité, laquelle
n'y a pas été touchée. On y discuta la préséance du pape, son
autorité, ses droits de Primat et la puissance que lui avait
conférée l'Eglise ; mais on n'y parla pas d'infaillibilité. Mon
révérend antagoniste voudrait-il faire l'essai, passablement
désespéré *, d'identifier cette autorité, cette puissance, etc., etc.,
avec l'infaillibilité? Cela ne pourrait vraiment pas réussir. Ce

sont des choses absolument différentes. Comment, d'ailleurs,
pouvait-on parler d'infaillibilité au concile de Florence? Le
souvenir du concile de Constance était encore trop récent, la
déposition des papes par le concile était un fait incontestable
et incontesté, de même que la confirmation par le pape Eugène
de la fameuse IVe session. C'était donc trop tôt. Les jésuites
ne parurent qu'un siècle plus tard. L'infaillibilité fit sa
première apparition au concile de Trente et cela sous une forme
très" timide. Quant aux décisions du concile de Florence, elles
furent encore moins reconnues en Russie que n'importe où.

Nous, Russes, nous envisageons ce concile comme une répétition,

sous un aspect moins rude, du brigandage d'Ephèse.
D'après notre façon de voir orthodoxe, les évêques formant le
concile ne sont pas des législateurs, mais seulement des
représentants de la foi de leurs diocésains. « Concilium non est ipsa-
met Ecclesia, dit un grand savant catholique, sed ipsam
tantum représentât.... Episcopi, illi qui concilio adsunt, legati
mittuntur ab omnibus » Et plus loin : « Les évêques sont
ejusmodi legati omnium ecclesiarum, procuratores quibus nefas

1 Remarque du R. Pere X.: Il n'y aurait rien de désespéré à le tenter. Ce

sont des notions qui se tiennent, qui découlent l'une de l'autre (hängen ztisammen) ;
d'ailleurs le concile de Florence n'a-t-il pas nommé le pape « docteur de tous les
chrétiens»?! — Réponse du général K.: Il serait bon d'indiquer les textes d'une
façon plus précise ; en tout cas ce titre ne saurait servir de base dogmatique à

l'infaillibilité, car bien des Pères de l'Eglise ont reçu des titres encore plus hyperboliques;

le titre de docteur de toute l'Eglise et celui de docteur infaillible ne sont
nullement des notions identiques.



— 293 —

esset procurationem sibi creditam tantillum excedere K » Tout
cela, le Père X. le sait mieux que moi, et s'en souvient... Le pape
Nicolas lui-même dit explicitement: «-Quae de fide sunt, non
solum ad clericos, verum ad laicos et ad omnes omnino pertinent
christianos ; les choses qui sont de foi appartiennent non seulement

aux membres du clergé, mais bien aux laïques et sans
exception (omnino) à tous les chrétiens2.» Ce que disent les
évêques aux conciles doit encore être confirmé par l'Eglise.
Et tout le monde sait que les thèses de Florence furent rejetées
par les orthodoxes (ecclésiastiques et laïques) du Grand-Duché
de Moscou8. Il est vrai que plus tard l'union de Florence fut
introduite (violemment, avec l'aide du gouvernement polonais).
Ce furent les jésuites qui prirent la chose dans leurs habiles
mains; aux XVIe et XVIIe siècles ils étaient l'âme de l'Etat
polonais. Ils eurent recours aux séductions, aux corruptions les
plus fines, ainsi qu'aux moyens les plus grossiers, les plus
violents et les plus tyranniques (on affermait les églises orthodoxes

à des juifs, etc.).4 Heureusement ils n'eurent pas
d'influence durable sur les Russes. Les efforts des jésuites n'eurent
qu'un seul résultat — la chute de la Pologne Mais ceci est du
domaine de la politique

J'arrive au point culminant de notre discussion.
Que définit la constitution dogmatique de 1870, (Session IV

du concile du Vatican)? Je réponds : Vinfaillibilité personnelle

1 Le concile a'est pas l'Eglise elle-même, mais seulement sa représentation..
Les évêques qui assistent au concile y sont envoyés par tous les fidèles; de sorte

que les évêques sont les délégués de toutes les Eglises; ce sont des procurateurs,
des mandataires qui n'ont pas le pouvoir d'excéder en quoi que ce soit leur mandat.

2 J'espère bien, dit le Père X., que le pape Nicolas n'est pas sérieusement
cité par M. Kiréeff au nombre des adversaires de l'infaillibilité. — Réponse: Très

sérieusement; l'infaillibilité de 1870 paraîtrait même au pape Nicolas quelque chose

de nouveau.
s Par qui? de quel droit? demande le Père X. Et le concile de Lyon? —

Réponse: Précisément du droit que possède l'Eglise de contrôler les actes de ses

représentants.
4 Le général Kiréeff, dit le Père X., est-il à même de réfuter l'Histoire de

l'Union par Pelesz Les uniates se trouvaient fort bien dans l'Eglise catholique ; on
sait de quelle façon ils sont redevenus orthodoxes. Est-ce pour augmenter (zu mehren)
la liberté et l'amour? Les popes (sic) russes des contrées autrefois uniates et des

provinces baltiques, sont-ils des élèves de ces méchants jésuites f — Réponse: Je

crois que mon révérend adversaire serait bien plus embarrassé de réfuter l'ouvrage
du professeur Koyalovitch sur l'Union, que moi, celui du Père Pelesz.

Revue intern, do Théologie. Heft 2, 1898. 20



— 294 —

du pape. Non, dit le R, Père X. Nous comprenons donc tout
différemment cette formule, claire comme le soleil, et rédigée
par une main habile et savante N'est-ce pas étrange Mais
ce qui l'est encore plus, c'est que cette « définition » est, paraît-il,
tout aussi différemment comprise par le monde catholique,
dans un sens élastique et dans un sens rigoureux. Mon
honorable adversaire la comprend dans le premier sens. Voyons
si c'est possible. Regardons la chose de plus près.

Relativement à cette nouvelle soi-disant infaillibilité du

pape, je dis :

1° Qu'elle est un don divin, absolument personnel (quoique
attaché à la dignité de pape), appartenant exclusivement
au pape, et que celui-ci n'a à partager avec qui que ce
soit K

2° Que, en pratique, elle supprime l'infaillibilité de l'Eglise,
puisque c'est un don, une grâce qui existe, et qui est

appliquée, non seulement sans avoir besoin d'aucune
confirmation, mais encore sans aucun assentiment, sans
aucune ratification et même sans aucun consentement de la
part de l'Eglise2.

3° Qu'elle est un dogme nouveau, clairement défini, exprimé
avec précision, qui n'a été cru ni semper, ni ubique, ni
ab omnibus*.

4° Je vois que le Christ, qui a donné à son Eglise l'infailli¬
bilité comme une faculté divine, n'a pas dit un mot de

patriarches infaillibles (rien non plus, par conséquent, du
patriarche de Rome) ; que par conséquent toutes les
prérogatives de ces dignitaires sont, non de droit divin, mais
de droit ecclésiastiquei.

1 Elle est l'expression de l'infaillibilité de l'Eglise. Le Pere X.
s Là-dessus aussi je n'ai rien à ajouter à ce que j'ai dit plus haut, puisque

M. K. n'est pas en état de comprendre l'Eglise comme un organisme vivant.
Le Pire X.

3 L'ancienneté de ce dogme a été prouvée maintes fois, dernièrement encore

par Hettinger (Théologie fondamentale, où sont réunies les preuves à l'appui).
Le l'ire X.

Je regrette de ne pas polémiser avec M. Hettinger. A. Kiréeff.
4 Des personnes très nombreuses (unzählige) ont vu, dans les textes qui ont

trait à notre question, des preuves évidentes de l'autorité doctrinale de saint Pierre
et de ses héritiers — par conséquent aussi (mithin) de son droit divin. Est-il
donc possible de maintenir l'opinion toute subjective, que dans ces textes il n'y a



r- 295 —

5° Je vois que le Christ en parlant à saint Pierre ne lui a

pas dit un seul mot sur son infaillibilité. Les textes connus

de saint Matthieu, saint Luc et saint Jean, ne doivent
pas être compris dans le sens de l'infaillibilité de saint
Pierre, et encore bien moins dans celui de l'infaillibilité
de ses héritiers de Rome (pourquoi pas de ses héritiers
d'Antioche, son siège le plus ancien?).

6° Je vois que l'évêque de Rome était, de droit ecclésiasti¬

que, le premier évêque de la chrétienté et qu'il en
représentait l'unité '. Si cet évêque voulait revenir aux dogmes
de l'Eglise primitive indivisée (je ne parle que des dogmes),
il serait reconnu par nous tous comme Primus inter
pares. Le monde slave aurait pu le tirer de l'impasse où
il se trouve, comme autrefois le monde germain. On le
sait à Rome 2.

7° Je vois que ce pouvoir « primatial » parfaitement juste
(correct, richtige) a été peu à peu transformé en occident,
d'une façon absolument injuste, en infaillibilité

Et maintenant, encore un mot sur les dissidents, ceux qui
se sont séparés du saint siège. Le R. Père X. parle avec
dédain des catholiques soi-disant anciens; pourquoi «soi-disant-»!
ils le sont de droit! Il dit que je n'aurais pas dû en parler; et
pourquoi pas? Voici une question qu'il serait facile de discuter,

si mon adversaire en avait le désir. Les faits, l'histoire
de l'ancien-catholicisme sont faciles à étudier; tout s'est fait

pas les preuves de ce droit divin?... Contre un pareil «sic volo, sic /ubeo», il n'existe

pas d'arguments. Dès lors il n'y a pas moyen de s'entendre. Le Pere X.
Non, sur de telles bases, il n'y a certainement pas d'entente possible. Mais ici

encore, mon honorable adversaire, dont je ne songe pas d'ailleurs à contester la
bonne foi, cherche à confondre des choses absolument différentes, le droit divin
et le droit ecclésiastique, ainsi que les prérogatives de la primauté, de la préséance

avec l'infaillibilité A. /<2iréeff.

1 Ce n'est pas à Rome que l'on a supprimé l'unité de l'Eglise. Le Pire X.
Mais c'est à Rome qu'on l'a rendue impossible, en la remplaçant par la

tyrannie d'un seul. A. Kiréeff.
2 Est-ce que M. K. rêve un empire romain de nation russe La grandeur de

la papauté est évidente et n'a pas besoin du secours des Russes. Le Père X.
Non certes, nous n'y pensons pas ; s'il s'agissait de rêves, nous aurions rêvé

quelque chose de plus grand; mais je ne crois pas me tromper trop grossièrement,

en supposant que la cour de Rome n'envisage pas cette question de la même

manière que mon honorable adversaire. A. Kiréeff.



— 296 —

coram populo, franchement, et la majeure partie de ceux qui
ont évoqué ce mouvement sont encore de ce monde, excepté
le célèbre Dœllinger. J'ai l'honneur de les connaître, et mes
rapports avec ces hommes distingués forment les meilleurs
souvenirs de mon existence, et c'est précisément parce que
je les connais que je me permets de croire que M. X. ne les
connaît pas1; sans quoi il ne se serait pas permis d'en parler
si légèrement. Le R. Père X. dit que M. Dœllinger se contredit.
Je crois qu'il lui serait difficile de soutenir sa thèse, du moins
dans la question qui a décidé du sort de l'ancien-catholicisme,
l'infaillibilité. J'ai entendu Dœllinger affirmer que, depuis qu'il
professait la théologie, il combattait constamment dans ses

leçons les théories infaillibilistes. C'est précisément parce qu'il
n'a pas voulu se contredire qu'il a rejeté le dogme de 1870;
pendant 47 ans de professorat, il a enseigné à ses élèves
précisément le contraire, et cela avec l'assentiment des sphères
catholiques les plus élevées. Et même si Dœllinger s'était
contredit, le R. Père X. ne devrait pas, ce me semble, le lui
reprocher trop sévèrement. Ne se souvient-il pas de certaines
contradictions dans l'histoire de l'Eglise catholique? A-t-il
oublié les «Rétractations» de saint Augustin (par exemple, sulla

manière dont il avait expliqué les fameuses paroles du Christ
à saint Pierre)? A-t-il oublié un exemple encore plus élevé,
celui d'un pape qui, pour se faire pardonner ses contradictions
dogmatiques, rappelait l'exemple de saint Augustin et de saint
Pierre, qui s'étaient rendus coupables des mêmes contradictions

2 Si le R. Père X. le voulait, il aurait pu facilement
se convaincre d'une chose importante, à savoir, que les dogmes

1 Malheureusement je ne connais que trop ces hommes, non seulement d'après
leurs écrits, mais encore pour avoir frayé avec eux (en Autriche); c'est pourquoi je

peux les juger mieux que ne le saurait le général Kiréeff. Le R. Père X.
s Le pape Vigile, pour excuser ses contradictions dogmatiques, cite saint

Augustin, qui a rétracté ses propres écrits et a corrigé ce qu'il a dit (scripta propria
retractasse, dictaoue sua correxisse). Quant à moi, dit-il, j'anéantis par la définition
contenue dans la présente lettre, ce qui a été fait soit par moi, soit par les autres,

pour défendre les trois chapitres. (Quae vero aut a me, aut ab aliis ad defensionem
trium capitulorum facta sunt praesentis hujus scripti nostri definitone evacuamus.)

(Lettre à Eutyches, voir Mansi IX, p. 413.) Mais il ne se borne pas à constater le

fait, il l'explique: C'est le diable qui est coupable de tout cela. «Scandala», dit-il,
« quae humani generis inimicus in universo mundo excitavit, nullus ignorât » ;

personne n'ignore les scandales que l'ennemi du genre humain a excités dans le monde.



— 297 —

des awa'ms-catholiques sont ceux de Vancienne Eglise et que
par conséquent ils ont parfaitement le droit de se dire anciens-
catholiques ; il serait malaisé à M. X. de prouver que des gens
acceptant la doctrine des sept premiers conciles œcuméniques,
professant le quod semper, quod ubique etc., ne pensent pas
comme doivent penser des catholiques, comme ont pensé les
catholiques des premiers siècles 1. Personne, jusqu'à ce jour
du moins, n'a essayé de le faire avec succès. Si le Père X. a
en vue certains rapports des anciens-catholiques avec les anglicans

libéraux (qui, il faut l'avouer, font partie intégrante de

«l'Eglise établie»), ce sont des rapports personnellement
amicaux et n'ayant pas un caractère dogmatique. Le Père X.
devrait se souvenir du pape Libère qui était en rapports intimes
avec des Ariens.... L'Eglise ancienne-catholique est ancienne
par ses dogmes, mais elle est, sous un certain rapport, encore
en formation ; ses théologiens étudient leurs rapports avec les
autres Eglises. Cela n'est pas une contradiction \.

On sait que Dœllinger a plus d'une fois proposé aux
infaillibilistes une discussion publique du nouveau dogme. Ils

Adeo ut unum quemque propositum suum ad subvertendam Dei Ecclesiam quocum-
que modo implere satagentem, non tantum suo nomine, sed etiam nostro atque
aliorum diversa tum loquendo, tum scribendo componere impulerit etc De
telle sorte que, en tâchant de renverser l'Eglise de Dieu au moyen d'un de ses

desseins, il ne se borna pas agir en son propre nom, mais même au nôtre et au

nom d'autres, et il nous poussa tant en paroles qu'en écrits, etc Tout cela est

donc l'œuvre du diable. (Où était donc, pendant ce temps, l'infaillibilité Mais son
influence ne dura pas, le Christ vint et écarta toute confusion de l'esprit (infaillible ?}

du pape (omni confusione a mentibus nostris remota) ; il ramena la paix dans.

l'Eglise, Ecclesiam ad pacem revocavit, etc. Avouez que cet aveu est caractéristique.
Un infaillibiliste aurait-il parlé de la sorte Evidemment non. Certainement le pape
ne croyait ni à l'infaillibilité de saint Augustin, ni à la sienne propre.

1 A ce titre, tous ceux qui n'accepteraient pas l'un des sept conciles
œcuméniques pourraient aussi s'intituler anciens-catholiques, sous prétexte que le concile
a innové et qu'ils n'y avaient pas autorisé leurs représentants (les évêques).

Le R. Pere X.
1 M. Kiréeff! Quelle logique Voici Vancienne Eglise catholique, qui est à

peine fondée, qui est en formation Les grands docteurs de cette Eglise en sont
encore à étudier les autres Eglises. I^e R. Père X.

Oui, les anciens-catholiques voudraient coopérer à la grande et sainte œuvre
de la réunion des Eglises, et ils étudient les conditions auxquelles cette réunion pourrait

s'effectuer; ce que Rome a gâté pendant dix siècles, ne se laisse pas arranger
en un'e vingtaine d'années — oui, certainement, la chose demande à être étudiée.

A. Kiréeff.



— 298 —

n'y ont jamais consenti, et pourtant Dœllinger se déclarait
prêt à accepter le nouveau dogme, si on lui en prouvait la
légitimité. Personne n'osa relever le gant. (Ce n'est certes pas
l'Anti-Janus de Hergenrœther qui pourrait servir de réponse!)

Oui, mon honorable adversaire et moi, nous sommes
ennemis, malheureusement, et nous le resterons tant que Rome
n'aura pas modifié son point de vue dogmatique actuel. La
chose peut-elle durer longtemps L'humanité qui pense pourra-
t-elle pendant longtemps supporter le nouveau dogme Les in-
faillibilistes, je parle des intelligents, se rendent parfaitement
compte du danger ; ils comprennent la difficulté de la position
et voudraient émousser la pointe acérée du nouveau dogme et
en amoindrir la portée ; ils comprennent que, s'il est imposé à
l'humanité dans toute sa «splendeur», avec tous ses résultats
logiques, menant à la négation de toute liberté morale et de

toute dignité humaine, l'humanité s'en détournera, comme l'ont
fait les anciens-catholiques plus clairvoyants et plus honnêtes
que d'autres. C'est là la raison pour laquelle les vaticanistes
tâchent d'en parler le moins possible, ne le montrent que
soigneusement voilé, le dissimulent tant qu'ils peuvent, tâchent,
per fas et nefas, d'en amoindrir la portée. Mais cela ne saurait

leur réussir.

Château de Pavlovsk, 25 mars 1893.

Alexandre Kiréeff.


	Quelques lettres sur l'infaillibilité du pape

