Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 2

Artikel: Quelques lettres sur l'infaillibilité du pape
Autor: Kiréeff, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 277 —

QUELQUES LETTRES

SUR

LINFAILLIBILITE DU PAPE.

S. Exc. le Général A. Kiréeff a publi¢, en 1891, une brochure
intitulée: Zur Unfehlbarkest des Papstes. Aus dem Briefwechsel
etnes katholischen Gelehrien mit einem russischen General, bro-
chure dédiée aux anciens-catholiques et qui a eu beaucoup de suc-
cés en Russie, en Angleterre et en Allemagne. Des amis francgais
l'ayant prié d’en publier une traduction francaise dans l'intérét de
la cause ancienne-catholique, il a bien voulu non seulement y con-
sentir, mais encore nous donner la primeur d’une nouvelle préface
entierement inédite et de quelques exfraits complétés, que nos amis
liront certainement avec un vif intérét. L’opposant de M. Kiréeff,
le Pere X., était un des théologiens les plus estimés de son Eglise.
- L’échange de lettres, qui se fit entre eux par l'intermédiaire de
M. N, donna lieu, comme on le verra, a une discussion en regle
sur la question de linfaillibilit¢é du pape. = E. M.

Le plus grand malheuy qui soit arrivé a 'humanité chré-
tienne, depuis le commencement de notre ére, est incontesta-
blement le grand schisme entre Rome, d'une part, et Constan-
tinople, Alexandrie, Jérusalem et Antioche, d’autre part. Le
~ plus grand borheur serait, sans doute, la réunion de ces Eglises
depuis si longtemps séparées! Pendant cette longue désunion,
que de forces épuisées vainement & se combattre, forces qui
auraient pu étre employées au service de 'humanité! Que de
sang versé au nom de la supréme Bonté! Que de larmes!
Que de folies commises au nom de la supréme Sagesse!... Et
tout cela aurait pu étre évité!

= Le‘ipzig, H. Roskoschny ; St. Petersburg, Heruc i Dosen; in-8°, 71 S. :

Revue intern. de Théologie.  Heft 2, 1893, 19



- o

Quoi d’étonnant, si, de tout temps, les chrétiens sérieux et
sinceres se sont appliqués a résoudre le grand probleme de la
réunion des Eglises? Deés le commencement méme du grand et
néfaste litige, on tachait des deux cotés d’arriver & une entente;,
a cette époque elle n'était pas impossible: les questions de rite
et de forme qui divisaient les Eglises n’avaient (et n’ont) pas
d’importance réelle, et la primauté de I’évéque de Rome était
admise sans contestation. Malheureusement, au début méme
des négociations, surgissait une difficulté sérieuse: 1'occident
avait transformé ume opimion locale en dogme universel de
PEglise, le «Filioque»! La difficulté était grande! C'était 12, et
c'est encore une question de principe dont il est bon de se
rendre un compte parfaitement exact, d’autant plus qu'elle se
rattache & la question de lintercommunion «in sacris». Le
dogme étant I'essence de la vérité révélée ne saurait étre ni
modifié, ni accepté en partie avec des restrictions; c’est une
vérité absolue, et comme telle elle n'est sujette & aucune varia-
tion; l'unité de dogme est donc une condition sine qua non
de T'unité¢ de I'Eglise et par conséquent aussi dintercommu-
nion «in sacris». La ou il y a deux dogmes contradictoires en
présence, il y a aussi deux Eglises, qui ne peuvent se fondre
en une seule. Des Eglises peuvent étre parfaitement autocé-
phales, avoir des rites différents, des liturgies différentes, des
hiérarchies indépendantes, et pourtant ne former qu'uze seule
Eglise catholique, mais Jleur dogme doit étre un. Telle était
primitivement la position des Eglises provinciales en occident
(Afrique, Gaules, Angleterre) dans les premiers siécles de notre
ere, telle est encore l'organisation des Eglises d'orient. Le
dogme doit donc &tre usu. L'indulgence la plus grande pour
la liberté de penser d’autrui ne saurait dépasser ces limites;
aller au dela ne serait plus de la charité envers autrui, mais
de linfidélité envers sa propre Eglise, envers la vérité absolue
qu’elle représente. Ces vérités si élémentaires, tant au début
des tentatives de réunion, au IX° siecle, que plus tard, furent
obscurcies par des considérations d’un ordre absolument secon-
daire; ainsi le seul point qui au début des difficultés entre
Rome et l'orient aurait da étre discuté, était le «Filioque»;
c’était effectivement le seul dogme a peine né qui nous sépa-
rat, mais on s’attarda a discuter autre chose et la querelle
s'envenima.



— 279 —

Plus tard, les négociations entre Rome et l'orient prirent
un caractére moins chrétien; les résultats des conciles de Lyon,
de Florence, étaient avant tout des traités politiques, poursui-
vant des buts absolument mercantiles, utilitaires, que 1'on
cachait & peine. Mais le peuple grec, plus honnéte que ses
représentants, rejeta toutes ces tentatives. Malgré le danger
croissant de l'invasion ottomane, il ne sanctionna jamais les
condescendances de ses chefs, et préféra l'asservissement de
sa patrie politique & celui de sa patrie morale (de son Eglise).
Aussi voyons-nous sa résurrection actuelle.

Aprés la chute de Constantinople, ce fut le tour de Mos-
cou; c'est du coté de la Russie que Rome tourna ses regards,
mais encore avec moins de succes. A quoi attribuer cet insucces?
Quelle en était la principale raison? Que faire pour réparer
le malheur?... Ce n’est pas en quelques lignes que l'on peut
résoudre ces graves questions; mais, ainsi que je 'ai déja dit,
il faut que les parties intéressées ne songent qu'a servir les
intéréts de la religion, a servir Dieu, et oublient absolument
tous les autres. De méme qu'il y a un égoisme personnel qui
nuit & la charité, il y a un égoisme national et ecclésiastique
qui, pour étre plus noble, n'en entrave pas moins la marche
de la vérité. Il faut Poublier, et se souvenir que la vérité
absolue ne saurait étre sacrifiée a rien! Dans les discussions
mémes, il ne faut s’occuper que des questions dogmatiques,
sur lesquelles il faut s’entendre, car elles ne souffrent pas de
compromis, et laisser de coté toutes les autres. Or, si 1on
compare ce mode d’action avec celui qui a été suivi jusqu'a
ce jour, on comprend pourquoi les expériences faites a Lyon,
a Florence, n'ont abouti qu'a une désunion plus grande. Ce
west que dans les congres des anciens-catholiques que des deux
cotés on a suwivi les regles dowmt ['observation peut amener la
réunion des Eglises. Cette grande idée de la reconstitution de
l'unité religieuse ne sera jamais abandonnée par le monde
chrétien, elle subsistera tant que subsistera la désunion et tant
que le sentiment religieux, vivant dans le cceur des hommes,
ne sera pas obscurci par d’autres buts et d'autres désirs.

On m’a souvent dit: — Vous travaillez comme beaucoup
d'autres a la grande ceuvre de la réunion des Eglises; votre
but est bon, mais vos moyens sont défectueux; vous faites fausse
route, vous vous adressez aux anciens-catholiques, au lieu de



— 280 —

vous adresser au pape. Le pape, c’est une force immense, compa-
rée au «pusillus grex» des anciens-catholiques! — La réponse
m’est facile: s’unir au pape veut dire se soumettre corps et ame &
un maitre qui s’est mis au-dessus de la loi humaine et divine.
Les anciens-catholiques nous offrent une main fraternelle, le
pape nous tend sa mule! Se soumettre au pape veut dire, il
est vrai, se soumettre 4 une grande puissance; mais cela veut
dire, aussi, S'tdentifier avec ume gramde erveur, or, au point
de vue de la puissance, nous pouvons, Dieu merci, nous suffire
a nous-mémes. Ce que nous recherchons, ce n'est pas la force,
c’est la vérité — et celle-ci est avec les anciens-catholiques. ..

Jlai dit que la proclamation du dogme de linfaillibilité
avait creusé un gouffre sans fond, séparant 1'Eglise d’orient de
celle d’occident. Cette affirmation doit étre rectifiée en un cer-
tain sens. Il est incontestable que ce dogme offre d’insurmon-
tables difficultés pour la réunion des Eglises, mais négativement
il peut étre fort utile, et voici dans quel sens: la philosophie
de T’histoire nous enseigne qu'une idée parfaitement juste, une
vérité correspondant a une nécessité positive de 'ame humaine,
peut devenir fausse, si elle est appliquée d'une facon exclu-
sive, au détriment d’autres vérités, qui, dans 1'économie uni-
verselle, lui servent de régulateurs et de contrepoids. Dans ce
cas, cette idée ne s’arréte dans son développement anormal,
ne rentre dans ses limites légales, que si on la laisse se déve-
lopper jusqu'a son résultat logique définitif, et si ce résultat,
précisément grice a cette application exclusive, se trouve étre
absurde. Or, c’est précisément ce qui est arrivé a l'idée de
Pautorité dans le catholicisme romain. Cette idée correspond
A un besoin de notre conscience religieuse; elle a, par consé-
quent, sa raison d’étre; mais, aprés le grand schisme au IX®
siecle, Poccident, oubliant la légitimité, la nécessité de l'idée
corrélative de la liberté, s'appliqua a développer exclusive-
ment le principe de Pautorité, qui trouva une forme adéquate
a son développement illégal dans la papauté.

Malgré opposition la plus courageuse et la plus noble de
tous ceux qui avaient & cceur la défense de la vérité, telle
que nous lavait léguée Jésus-Christ, le principe de l'autorité
finit par s'emparer de toute I’Eglise occidentale, et la trans-
~ forma, par degrés, d’abord en romanisme, puis en ultramon-
tanisme, plus tard encore en jésuitisme et enfin en infaillibi-



= o =

lisme! Tel fut le résultat logique d'une application fausse du
principe de l'autorité considéré comme base unique de la vérité
chrétienne. Mais la fausseté de cette idée ne put se manifes-
ter dans tout son éclat que quand elle eut atteint 'absurdite
de l'infaillibilisme. Jusqu’en 1870 on pouvait douter de I'éten-
due du mal, on pouvait espérer arriver, par des moyens paci-
fiques, & une réforme de la doctrine catholique, on pouvait
espérer que le principe de la liberté pourrait arriver a repren-
dre sa place; les erreurs du catholicisme pouvaient étre défen-
dues, car on n'était encore qu'a mi-chemin; les déductions des
- polémistes orthodoxes pouvaient emcove étre taxées dexagéra-
tiom,; maintenant plus de doute possible; le syllogisme est
clos, et c'est un sophisme,; il est claiv que les prémisses sur
lesquelles on le basait sont des erveurs, il faul downc rebrousser
chemin, — c'est dans ce sens que la proclamation de l'infailli-
bilité a son bon coté: elle est un bien, car elle est la limite
du mal et de l'erreur.

Je me permets de dédier cet échange de lettres a mes
amis anciens-catholiques, & ces hommes qui défendent avec
tant de désintéressement et de science les idées que je sers,
de mon co6té, selon mes forces et mes moyens.

Le mouvement ancien-catholique est une protestation de
la conscience chrétienne contre la confiscation, en faveur d'un
seul homme, de linfaillibilité que le Sauveur a donnée a son
Eglise, — de cet homme qui veut devenir le monarque absolu
~ de toute ame humaine.

Sl plait a Dieu, 1'Eglise ancienne-catholique, qui fa1t des
progres lents, mais d’autant plus sfirs, aménera une union
entre l'orient et l'occident. Chaque jour nous rapproche, et
déja nous nous trouvons sur un terrain identique 7z necessa-
rits (v. le Catéchisme des chrétiens catholiques de 1889).

. Je passe aux théses du Pere X. Pendant des sidcles, la
facon de comprendre la puissance de I'Eglise et son role d’en-
seignement €tait absolument identique dans les deux Eglises
(PEglise orthodoxe d’orient et I'Eglise catholique d'occident).
Bientdt apres leur séparation, on put constater certaines diffé-
rences de vues ou d'opimions qui pouvaient étre librement
discutées, et qui n'avaient pas le caractére absolu du dogme.
Elles n'infirmaient donc pas I'unité de 'Eglise. Rappelons-nous
la maniére d'agir du pape Léon HI. Quoique sympathique lui-



— 282 —

méme au filioque, il se garda bien de transformer son opinion
privée en un dogme obligatoire pour la conscience humaine.
Ce pape comprenait si bien ses devoirs de gardien du dogme
révélé par le Christ, qu'il s'opposa méme au désir menacant
du tout-puissant Charlemagne, qui s’occupait volontiers (et un
peu trop) de théologie. e pape, comme on sait, se prononga
de la facon la plus emphatique contre lintroduction illégale
du filiogue dans le credo. (Quel dommage que les infaillibles
successeurs de leur infaillible prédécesseur ne suivirent pas
son exemple!) Cette réponse de [.éon IIl était indubitablement
un décret «ex cathedra». Il s'agissait d'une question de dogme,
toute I’Eglise occidentale attendait son arrét. L’Eglise d’orient
s'y intéressait aussi; car a cette époque la question avait été
débattue partout. Eh bien, le sage Léon refusa de transformer
lopinion en dogme! Telle était la marche des affaires.

Peu a peu les choses changerent d’aspect, et, depuis la
date si fatale de 1870, les facons de voir de Vorient et de
loccident sur I'Eglise, sur sa puissance, sur son role ensei-
gnant, devinrent complétement différentes. Depuis 1870, depuis
la proclamation du dogme de linfaillibilité, nous ne sommes
plus, pour les catholiques, des schismatiques, des Photiens,
mais des hérétiques. En effet, I'hérésie consiste dans l'accep-
tation d'une erreur 2 titre de dogme, ou dans la nomn-accep-
tation d'un dogme, que 'Eglise consideére comme vrai; or,
nous rejetons précisément le dogme fondamental de I'Eglise
actuelle de Rome, le dogme de prédilection des jésuites. (Le
fameux Syllabus a aussi été rédigé sous les auspices d'un
jésuite, le Peére Schrader) .

L'Eglise catholique infaillibiliste est un édifice politico-
social, ébranlé jusque dans ses fondements les plus profonds.
Il ne possede plus sa force, autrefois si importante; ses fou-
dres n’éveillent plus comme au moyen age d'écho dans le
monde. Mais c’est encore une grande force, et une force qui
non seulement ne songe pas a abdiquer, mais qui ne consent
4 diminuer en rien la raideur de ses théories afin de faciliter
la conclusion de la paix. Tout au contraire, en faiblissant, elle
augmente ses exigences. Je suis loin d'affirmer que Rome ait
tort d'agir de cette facon; tout au contraire, elle est consé-
quente; je suis aussi fort éloigné de nier les grands services
qu'elle a rendus dans le passé, et méme le bien qu’elle fait



— 283 —

actuellement, malgré le mensonge du Vatican. Bien des catho-
liques sont encore pénétrés de 1'ancien esprit chrétien; on trouve
chez beaucoup d'entre eux le sentiment du sacrifice porté a
un haut degré; la fausseté de la doctrine vaticaniste n’a pas
encore extirpé les restes de l'esprit chrétien; la discipline se
maintient dans toute sa force. Jadmets tout cela, mais il serait
d’autant plus sot de notre coté de déposer les armes, dans
I'espoir que nos démonstrations pacifiques pourront contenter
Rome, que tout pourra s’arranger a l’amiable, etc.... Ce ne
sont que des hommes bien peu clairvoyants, qui peuvent croire
que Rome puisse sacrifier ne fit-ce qu'une partie de ses pré-
tentions, qu’elle puisse en réalité devenir plus douce a I'égard
de ceux dont les idées ne cadrent pas avec les siennes. Ce
sont 1a des illusions bien naives. Rome parail plus douce, parce
qu'elle est plus faible, parce qu'elle ne pewut plus imposer comme
autrefois ses volontés et ses principes. Elle ne peut plus met-
tre sur pied un seul croisé capable d'aller combattre Alby,
Jérusalem ou Constantinople, mais les principes de Boniface, de
Hildebrand ou d’Innocent, sont encore & l'ordre du jour a la
cour de Rome; ils inspirent encore les décrets du Vatican et
n'ont rien perdu de leur esprit si implacable; théoriquement,
ils s'accentuent méme plus qu’autrefois, et cela, parce que
maintenant les décrets de Rome sont irréformables, absolus,
qu’ils enchainent pour toujours 'ame du catholique romain. Un
appel 4 un concile ou méme a un pape mieux informé (melius
informatum) n’est plus possible. Et c'est un antagonisme de
ce genre que l'on espere pouvoir désarmer par des conces-
sions, que l'on croit amener & diminuer ses exigences en se
montrant conciliant et doux! Clest par trop naifl Qulon jette
les yeux sur le Syllabus.?

Mais je reviens aux theses de mon honorable antagomste
Nous orthodoxes, nous croyons aussi:

1o Qu'il existe une vérité révélee a laquelle I'homme doit se
soumettre

! Par exemple, le § 8o condamne la thése suivante: Romanus Pontifex potest
ac debet cum progressu, cum liberalismo et cum recenti civilitate sese reconciliare
et componere. Le Syllabus anathématise celui qui croit que le pape peut et doit
faire des concessions au progres et a la liberté, Or, le Syllabus (de méme que I’En-
cyclique de 1864) est approuvé par le pape et imposé & chaque chrétien, par consé-
quent a toute I'Eglise. Il est impossible de trouver quelque chose qui soit plus
ex cathedra que le Syllabus.



=

2° Que, si 'on veut appartenir & une Eglise, il faut néces-
sairement borner sa liberté de penser par les limites du /
dogme. Mais il n'est pas dit, pour cela, qu’on ne doive’
pas étudier ce dogme, ni le soumettre a la critique de
I'intelligence; tout au contraire, nous savons que certains
de nos dogmes dépassent notre intelligence, qui ne sau-
rait les comprendre pleinement; mais nous n’en avons
pas qui lui soient comirazres;

3° Nous acceptons aussi que la gardienne de ces vérités est
I'Eglise — felle que I'a constituée Jésus-Christ,

Jusque 1a, c’est-a-dire tant que nous restons dans les ques-
tions de principes, et que nous nous servons de termes géné-
raux, nous allons de pair avec les catholiques romains, et si
nous pouvions comprendre ces termes d'une facon identique
dans leur application, nous aurions pu facilement arriver a
nous entendre. Malheureusement, dés que l'on en vient a 'ap-
plication de ces principes, a vouloir formuler des theses con-
crétes, on apercoit dans tout le systéme dogmatique romain un
élément dissolvant, qui anéantit la possibilité, méme éloignée,
d'une entente entre nous et Rome. Cet élément est l'infaillibi-
lité du pape, qui s'efforce de remplacer linfaillibilité de I'Eglise.
Cette nouvelle difficulté pour la réunion avec Rome est aussi
devenue plus grande pour les protestants; certainement Leib-
nitz n’efit jamais songé a la possibilité d'une entente avec
Rome, dans les conditions actuelles (depuis 1870). Du temps de
Bossuet, l'infaillibilité du pape n'elit jamais été proclamée; a
cette €poque c'elit été jouer trop gros jeu! .

Le role historique de l'orient orthodoxe ne consiste-t-il pas
dans U'indication de la voie qui doit amener les deux dirvections
ennemies a une entente? Peut-on réver un rodle plus sublime,
plus saint? — «Mais», nous dira 'occident froissé, «étes-vous 2
la hauteur de ce grand et terrible probléme? Vous croyez-
vous appelés a le résoudre et capables de le résoudre?» — «Ce
w'est pas mous qui le résolverons,» répondrons-nous, «mais la
Vérite chrélienne que nous avons humblement et soigneusement
gardée, celte vérité chrélienne qui nous posséde et nous divige.»
Les disciples de Jean, P'apotre de I’amour, rapprocheront les
disciples désunis de Pierre et de Paul! Clest alors que l'unité
de I'Eglise sera rétablie, I'unité vraie, sainte, telle que la vou-
lait le divin fondateur de I'Eglise! Mais si c'est la I'avenir et



— 285 —

la wvocation de notre Eglise orientale, n’est-ce pas aussi la
vocation de 1'Eglise ancienne-catholique, encore faible nu-
mériquement, mais forte par la science et la conviction de
" ses enfants? Car, ainsi que je l'ai dit, nous sommes uns au
point de vue du dogme. Effectivement, chez nous comme chez
les anciens-catholiques, les principes de lautorité et de la
_liberté sont admis & se compléter et se pondérer, comme cela
/ était le cas dans l'ancienne Eglise encore unie. A cette époque
la vie chrétienne était réglée par les conciles cecuméniques,
qui étaient composés des représentants des fidéles exprimant la
conscience (Bewusstsein) infaillible de 'Eglise, et non pas un
parlement de princes ecclésiastiques légiférant & leur gré sur
des questions dogmatiques, ou parfois aussi, absolument muets
quand ils auraient pu parler, et parler avec autorité!

Puisque je touche la question des rapports de I'Eglise
orthodoxe avec le catholicisme romain et avec le protestan-
tisme, je me permettrai de faire un pas de plus. Jusqu'en 1870
nous étions beaucoup plus rapprochés, au point de vue dogma-
tique, des catholiques romains que des protestants (surtout
dans la compréhension de 1'idée de I’Eglise). Cela n'est plus
le cas depuis la proclamation du dogme de l'infaillibilité. Toute
idée de liberté est étouffée dans le romanisme ; aussi une entente
entre eux et nous n’est-elle plus possible. Nos rapports avec
les protestants peuvent étre différents, car 'entente entre nous
n’est pas impossible; sa possibilité w'est pas exclue en priuncipe,
vu que tout protestant @ la possibilité et le droit d’admettre,
ainsi que nous et &4 un degré égal, 'autorité et la liberté. Il
est vrai que, dans ce cas, le protestant agit individuellement,
qu'il ne peut pas parler au nom de sa communauté entiére; mais
j'ai plus d'une fois rencontré cette facon de voir (chez des
protestants de bonne foi et de principes modérés). Un protes-
tant pewut et a le droit d’étre d’accord avec un orthodoxe. Un
catholique ne le peut plus, ni ne 'ose plus; il n’en a plus le
droit, car en le faisant il serait infidele & son dogme, il serait
excommunié laia sewmlentia. Telle est la différence actuelle dans
nos rapports avec les protestants et les catholiques.

Le Pere X. affirme que tous les catholiques veillent a ce
que cette vérité (manifestée par Dieu) soit gardée et propagée
(verbreitet), ensuite, que tout catholique a le droit de s’occii-
per de science, et méme de s'en occuper avec zéle. Il me



— 286 —

semble pourtant que ces deux assertions ne vont pas de pair
avec linterdiction (pour le pauvre laique) de lire la Sainte
Ecriture. Le romaniste actuel n’a plus le droit de rechercher
lui-méme la vérité, de la regarder avec ses propres yeux, de
la comprendre avec sa propre intelligence! Ne doit-il pas
avant tout faire le Sacrifigio dell’ Intelletto? Le dogme lui est
<octroyé» par Rome. Il n’a plus aucune part & sa définition,
a sa défense (aux conciles cecuméniques, par l'organe de ses
évéques), et les conciles eux-mémes ne sont que des restes,
des vestiges d’une facon de voir absolument démodée, et hors
de service! Certainement Rome n'a rien a objecter contre
I'étude des mathématiques ou de la chimie.... Les difficultés
commencent précisément quand on parle de philosophie et de
théologie, des deux sciences soceurs qui intéressent le plus
'homme, qui décident de sa morale, qui lui indiquent la voie
a suivre. Comment le romaniste peut-il veiller & ce que la
vérité révélée soit maintenue et sauvegardée, quand il ne peut
pas lire le code original ol elle est consignée, & moins d’aller
chercher et d'obfemir chez son évéque la permission de le lire?
N'est-ce pas 1a une contradiction flagrante? Croyez vous donc
que les plus grands génies des derniers siécles, les Newton,
les Leibnitz, les Kant, auraient pu parler d'une facon aussi
élevée, aussi vraie sur la religion, s'ils n'avaient été habitués
dés leur enfance a lire les Saintes Ecritures? Il me semble
qu’'un gardien qui ne sait pas ce qu'il a & garder, n’est pas
un gardien bien sir. Les ceuvres de saint Alphonse liguori,
qui tout dernierement ont ¢été approuvées par la curie ro-
maine et qui correspondent évidemment & ce qu’elle croit
vrai et moral (drole de choix en tous cas!), ne pourraient
remplacer que difficilement la parole de Dieu. Mais ce ne sont
1a que des questions incidentes.

L'objet principal de notre polémique n’est que légerement
touché par le Pére X. dans sa lettre, mais, en revanche, d'une
fagon trés catégorique. 11 dit: «L’infaillibilité personnelle du
pape n'existe pas, c'est une non-chose (Unding).» C'est abso-
lument vrai, et c’'est une phrase que je signe des deux mains;
mais les catholiques rzomains actuels n’ont pas le droit de
penser ainsi. Ainsi peuvent penser les catholiques orthodoxes
- d'orient, les anciens-catholiques, les anglicans, les protestants
et ceux des catholiques romains qui ne veulent ou ne peuvent



— 287 —

pas se rendre un compte exact de la portée du nouveau dogme;
ils s’intitulent catholiques libéraux et voudraient arranger i
leur facon et a leur gofit les difficultés que présente ce dogme;
ils voudraient lui enlever, & force d’'ergotage (abphilosophiren),
son caractere aigu; mais ils ne sont pas de vrais catholiques
romains,; ils sont illogiques et hérétiques, ils arrivent trop
tard. Le concile du Vatican a résolu la question d'une facon
définitive et «irréformable »; l'infaillibilité est posée sur un roc,
elle est d'ores et déja inébranlable. En effet, qu'aurait défini
le concile sinon cette infaillibilité personnelle? L'infaillibilité
non personnelle (pape et Eglise réunis) était acceptée en occi-
dent depuis longtemps; elle était admise méme par Bossuet,
et sa proclamation réitérée n'aurait certainement pas évoqué
d’opposition au sein de I'Eglise occidentale. Mais cette infailli-
bilité ne faisait pas le compte du parti ultramontain, elle ne
lui suffisait pas; il voulait avoir son «#non aulem ex consensu
Leclesie», et il 1'a eu effectivement. Il faut dire qu'il avait
absolument raison, & son point de vue. L'infaillibilité du pape,
ayant suivi de prés l'établissement de sa monarchie (dans
'Eglise), n'est que le développement absolument logique du
mensonge romain primordial, Le parti qui était le porteur de
cette idée marchait lentement, mais stirement. Au concile des
apotres, présidé par saint Jacques, on n'a certainement pas
songé a parler d'infaillibilité personnelle; c'était I'Eglise qui,
conformément a la parole du Sauveur, décidait (sine comsensu
Pape). Aprés la séparation des Eglises, la primauté du pa-
triarche de Rome se transforma peu a peu en monarchie. Clest
la le commencement du mensonge: nous voyons se former un
parti papal et nous entrons dans la seconde période, celle de
Uinfaillibilité de 1'Eglise cum consensu Papce; puis vient la
troisieme période, celle de linfaillibilité du pape cume consensu
Fcclesie,; enfin nous arrivons dans la quatrieme et derniere
période, celle de linfaillibilité du pape — «Sine consensu
Ecclesie .. Le plus grandiose de tous les sophismes est clos!
Cette idée de la primauté se transformant en infaillibilité, idée
qui occupe une place si grande dans l'histoire, et qui, pendant
mille ans, domine celle de toute I'Europe occidentale, se déve-
loppe d'une facon absolument logique et arrive a l'absurde.
Afin d’éviter tout malentendu, je m'empresse de dire que dans
tout ce qui suit, je ne parle d’infaillibilité que dans les ques-



— 288 —

tions dont parle le pape comme fel, et non pas dans celles
qu’il décide comme homme privé. Je tiens & bien élucider cette
question; je n’affirme nullement que le pape se soit fait décer-
ner l'infaillibilité dans les questions privées; mais je maintiens
que, dans toutes les questions ou il s'agit de dogmes et de
meeurs, il est, depuis 1870, infaillible. Il n’a plus aucun besoin de
demander 'avis de n’'importe quel concile; d’aprés la nouvelle
théorie, les conciles sont et étaient absolument superflus. Un
apologete bien connu de linfaillibilisme, et un apologéte beau-
coup moins peureux que ceux d’aujourd’hui, qui ne reculait
pas devant les conséquences qu'on aurait pu tirer de ses pré-
misses, le comte de Maistre, dit en toutes lettres: «Les papes
n’avaient aucune raison de convoquer les conciles, et ne le
faisaient que par condescendance pour les empereurs!» Clest
14 une assertion bien hardie, et sur laquelle j’aurai occasion
de revenir; en attendant, avant de terminer ma réponse et ma
lettre, je me permettrai de poser au Pére X. une question ayant
trait au ‘droit canon, qui se rapporte & la théorie de l'infail-
libilisme, & savoir: Autrefois les papes, comme tous les autres
évéques, étaient élus par la communauté, ce qui était parfaite-
ment canonique; plus tard ils furent souvent octroyés a I'Eglise
par des empereurs, ou par des dames, comme par exemple la
belle Marosia .

Actuellement cela ne se passe pas ainsi; le pape est €lu par
plusieurs ecclésiastiques (des cardinaux) qui peuvent étre non
seulement des hommes ignorants, mais encore des prévarica-
teurs et des hérétiques (mon honorable opposant ne voudra
pourtant pas prétendre que les cardinaux soient infaillibles?).
Réunis en conclave, ils n'en deviennent pas plus infaillibles;
comment se fait-il que ces gens faillibles puissent donner 1'in-
faillibilité & un autre homme, ou forcer le Saint-Esprit & la lui

! Je ne cite pas ces faits historiques, d’ailleurs parfaitement connus, pour jeter
le bldme sur I’Eglise romaine. Ce n’est pas 13 un argument dont je voudrais me
prévaloir dans ma polémique. Raconter des anecdotes sur un Alexandre Borgia serait
certainement un sestimonium paupertatis argumenti. Je tiens seulement a expliquer
mon idée; chez nous aussi, en oriént, nous avons cu des évéques qui nous étaient
octroyés et qui étaient des misérables, mais cela n’avait pas grande importance,
_car nos évéques ne sont pas infaillibles. Il est encore a remarquer que l'ordination
dun évéque, comme tout autre, est un sacrement. L’élection d’un pape est-elle aussi
un sacrement? le huitieme? par qui a-t-il été institué?



— 289 —

communiquer? On ne peut lramsmeltre que ce que ‘on a. Trois
¢véques, ou méme un seul en cas de nécessité, transmettent a
un autre la grace divine de P’épiscopat gu'eux-mémes possédent
mais d'olt le pape pourrait-il prendre la soi-disant grace de
sa soi-disant infaillibilité ? I.'élection du pape serait-elle un zui-
tieme sacrement? Comme candidat & la papauté, il pouvait étre
un hérétique. Le pape Innocent IIl (une autorité qui, je l'es-
pere, ne saurait étre mise en doute par les infaillibilistes les
plus fougueux) admet méme qu'un pape peut étre hérétique,
et qu'il peut, a cause de cela, étre déposé par ses diocé-
sains ou son Eglise!; d’autant plus devons-nous admettre la
possibilité de la chose quand il s'agit d'un évéque; comment
se fait-il donc qu'il devienne d'emblée non seulement non héré-
lique, mais encore infaillible? e non-sens n’est-il pas évident?
Cette question, ainsi que d’'autres qui lui sont corrélatives, n'a
pas été étudiée avec le soin qu’elle mérite, parce que linfail-
libilité elle-méme n'avait pas encore été proclamée; les catho-
liques réellement chrétiens espéraient encore que cette absur-
dité resterait a 'état d'empium desidervium , maintenant que
la chose est faite, ces questions se posent d’elles-mémes et
demandent une solution qui ne saurait leur étre refusée!
Ainsi donc les gallicans, qui jouent dans l'argumentation
du R. Pere X. le role de bouc émissaire obligé de pétir
pour les méfaits du Vatican, ne sont plus, ce me semble,
qu'une réminiscence des temps anciens, car ils sont morts et
enterrés. Ce ne sont pas les gallicans que voulait abattre
le Vatican, mais bien les libéraux en général; car ceux-ci
existent encore dans I'Eglise catholique romaine. Le grand
ennemi de Rome est la liberté morale (religieuse) et ses
partisans. C'est avec eux qu'a lutté le concile du Vatican et

1 Voici ce que dit ce pape: Sermo III de Consecratione Pontificis (Migne 217
Pag. 664):

« Propter causam vero fornicationis, Ecclesia Romana (il s’agit bien ici de I'liglise
diocésaine de Rome qui élisait son évéque) posest dimittere Romanum Pontificen.
Fornicationem non dico carnalem, sed spiritnalem... id est propter infidelitatis erro-
rem.» 1’Eglise de Rome (il ne s'agit pas méme de I'Eglise universelle, réunie en
concile cecuménique, mais bien du petit dioctse de Rome) pouvait donc le destituer,
le renvoyer pour cause d’infidélité: le terme, un peu leste, employé par le pape,
veut bien dire errewr en matiére de foi, erreur dogmatique. Cet exemple est-il assez
convaincant? (et il n’est certainement pas le seul). Peut-on encore défendre de bonne
foi Vinfaillibilité ?



— 95

ce sont eux que, dans les limites de son empire, il a défini-
tivement vaincus. Ses ennemis sont ceux qui ne veulent pas
oublier et méconnaitre les nombreux passages de la Sainte
Ecriture ol le principe de la liberté est affirmé d'une facon
si évidente; ceux qui croient et savent que ce principe de la
liberté est aussi important que le principe corrélatif de l'auto-
rité; ceux qui savent que, sans la liberté, on ne peut étre
qu'un esclave du pape, et non un fils de I'Eglise, et que, sans
liberté, Pamour lui-méme n’est qu'un vain mot. Ce sont eux
qui actuellement sont les ennemis irréconciliables de I'infailli-
bilisme, et ce n'est que maintenant, aprés la proclamation du
nouveau dogme, que Rome exige, en termes qui n'admettent
plus aucune réplique, le «Sacrifizio dell’ intelletto». Voila les
ennemis que redoute Rome, et non pas les gallicans (d'ailleurs
si inconséquents), ni les nihilistes politico-religieux.

Tous deux, le Pére X. et moi, nous sommes mécontents
des gallicans; mais le Pere X. les accuse d’avoir amoindri la
puissance du pape, et moi de l'avoir exagérée; je ne saurais
pourtant m'empécher de trouver qu'il serait difficile de mettre
de coté, sans plus de cérémonies ni d'égards, des gens comme
d'Ailly, Gerson, Bossuet, Fleury, tout Port-Royal (qui, sur ce
point, raisonnait & la facon des gallicans), et enfin lillustre
Sorbonne elle-méme. Je ne saurais passer sous silence un
fait assez digne de remarque: les gallicans, appuyés sous ce
rapport par la corporation la plus savante du monde (la Sor-
bonne), ont pu librement et publiquement professer, et cela pen-
dant des sieécles, une doctrine absolument opposée a celle qui
a été promulguée en 1870, sans évoquer 'anathéme de Rome.
Comment cela s'arrange-t-il avec le guod semper, quod ubique,
quod ab ommnibus creditum est? Le fait de la nouveauté de ce
«dogme» et le fait qu’il a été trés peu cru sont prouvés par
cet autre fait rapporté par Theiner. Jusqu'en 1793, les évéques
catholiques d'Irlande signaient un formulaire, ou ils affir-
maient qu'il n'était pas «de foi» de reconnaitre le pape comme
infaillible. ,

Nous ne discuterons pas la question de Thomas d’Aquin.
Si je U'ai appelé lui-méme naif, c'est un lapsus calami que je
regrette; mais s'il s'agissait de son argumentation, je main-
~ tiens mon appréciation. Des grands hommes peuvent avoir des
idées naives; les idées politico-économiques de Platon sur la



— 291 —

richesse ne sont-elles pas naives? et celles de Shakespeare sur
la géographie?... :

Mon honorable antagoniste dit qu’en parlant d'un enfant
qui était pape, il avait en vue un pape Jean, qui avait porté
la tiare a4 18 ans (ce qui déja est passablement génant pour
V'infaillibilisme). Mais moi j'avais en vue Benoit [X, & qui les
cardinaux donneérent la tiare quand il avait dix ans!... Cela
ne vous parait-il pas trop fort?... Un garcon de dix ans, doc-
teur infaillible, enseignant la vérité a 'humanité, gérant I'Eglise
de Dieu! Mon antagoniste garantit sans doute 'infaillibilité du
petit pape? Oui, me dira-t-il, mais rien que son infaillibilité
officrelle, celle qui est unie a sa dignité! Fort bien, les idées
de Sa Sainteté sur ses jouets et ses bonbons n'ont pas grande
importance pour le monde catholique, qui peut ne pas s'y
conformer. Sous ce rapport, heureusement, il est libre, par-
faitement libre! C'est entendu. Mais l'infaillibilité subsiste pour-
tant pour les questions de dogme, et le petit gamin résout
infailliblement les graves questions de théologie et de morale!
Je dois avouer que la-dessus le scepticisme me gagne! La théo-
rie de lex opere operato va réellement un peu loin! Vous ne
prenez donc la persomme du pape en aucune considération
quand il agit ex officio? Est-elle absolument indifférente pour
le Saint-Esprit, qui doit donner l'infaillibilit¢ précisément a
cette personne? Réellement il m’est impossible de suivre la
marche de ces idées... Le pape est mort; on va en ¢lire un
- nouveau. Le Saint-Esprit attend la décision de messieurs les.
cardinaux ... Estil réellement admissible que ce choix lui soit
indifférent? Parmi les cardinaux qui fabriquent le pape, il y a
de braves gens comme il y a des droles; ici un saint, 1a un enfant,
plus loin un amant de Marosia, de Theodora ... Enfin, apres
maints pourparlers, le pape est élu par la communauté romaine ou
par le conclave, ou octroyé par un empereur ou par l'une de ces
dames ... Le Saint-Esprit se soumet & l'élection et transmet a
I’élu le don de linfaillibilité ... Tout cela n'est-il pas incom-
- préhensible, étrange, terrible?... Pour accepter tout cela, il
faut réellement avoir fait passer son intelligence par une école
spéciale; on ne peut pas objecter que la méme chose se passe
a Pordination de tout autre ecclésiastique, car aucun d’eux n'a,
le don de linfaillibilité, qui est précisément la grande pierre
d'achoppement dans cette question. Et comment se fait-il que



- s

Pélection d'un gamin ait pu étre valide? 11 n’y a donc pas
d'age muinimum pour un pape? Mais laissons le chef infaillible
du monde catholique romain reposer dans les bras de sa gou-
vernante et passons a autre chose ‘ '
Je ne comprends pas ce que veut du‘e mon honorable
opposant, en citant le concile de Florence; car il n'y trouvera
certainement pas d’arguments en faveur de Vinfaillibilité, laquelle
n'y a pas été touchée. On y discuta la préséance du pape, son
autorité, ses droits de Primat et la puissance que lui avait
conférée I'Eglise; mais on n'y parla pas d'infaillibilité. Mon
révérend antagoniste voudrait-il faire 'essai, passablement dés-
espéré !, d'identifier cette awforité, cette puissance, etc., etc.,
avec linfaillibilité? Cela ne pourrait vraiment pas réussir. Ce
sont des choses absolument différentes. Comment, d’ailleurs,
pouvait-on parler dinfaillibilité¢ au concile de Florencer Le
souvenir du concile de Constance était encore trop récent, la
déposition des papes par le concile était un fait incontestable
et incontesté, de méme que la confirmation par le pape Eugene
de la fameuse IV® session. C'était donc trop tot. Les jésuites
ne parurent qu'uwm siecle plus tard. 1'infaillibilité fit sa pre-

miere apparition au concile de Trente et cela sous une forme

treés timide. Quant aux décisions du concile de Florence, elles
furent encore moins reconnues en Russie que n'importe oi.
Nous, Russes, nous envisageons ce concile comme une répéti-
tion, sous un aspect moins rude, du brigandage d'Ephése.
D’aprés notre fagon de voir orthodoxe, les évéques formant le
concile ne sont pas des /égislateurs, mais seulement des repré-
sentants de la foi de leurs diocésains. «Concilium non est ipsa-
met Ecclesia, dit un grand savant catholique, sed ipsam tan-
tum representat.... Episcopi, illi qui concilio adsunt, legati
mittuntur ab omnibus....» Et plus loin: «Les évéques sont
ejusmodi legati omnium ecclesiarum, procuratores quibus nefas

\ Remargue du R. Pere X.: 1l n’y aurait rien de désespéré a le tenter. Ce

sont des notions qui se tiennent, qui découlent 'une de V'autre (hdngen susammen);

d’ailleurs le concile de Florence n’a-t-il pas nommé le pape «docteur de tous les
chrétiens» ! — Réponse du général K.: Il serait bon d’indiquer les textes d’une
-fagon plus précise; en tout cas ce titre ne saurait servir de base dogmatique a I'in-
".faﬂhbﬂné car bien des Péres de ]Eghse ont regu des titres: encore plus hyperbo-
thues le htre de doctem de_toute Z’Evhse et celui de docteur mfmlkéle ne sont
:;.nullement des notlons 1dent1ques : : ;



= o

esset procurationem sibi ecreditam tantillum excederel» Tout
cela, le Pére X. le sait mieux que moi, et s'en souvient... Le pape
Nicolas lui-méme dit explicitement: «Quae de fide suni, non so-
lum ad clericos, verum ad laicos et ad omnes omnino pertinent
christianos; les choses qui sont de foi appartiennent non seule-
ment aux membres du clergé, mais bien aux laiques et sans
exception (omwnino) & tous les chrétiens®» Ce que disent les
évéques aux conciles doit encore étre confirmé par 1'Eglise.
Et tout le monde sait que les theses de Florence furent rejetées
par les orthodoxes (ecclésiastiques et laiques) du Grand-Duché
de Moscou?® Il est vrai que plus tard 'union de Florence fut
introduite (violemment, avec l'aide du gouvernement polonais).
Ce furent les jésuites qui prirent la chose dans leurs habiles
mains; aux XVI° et XVII® sitcles ils étaient I’ame de I'Etat
polonais. Ils eurent recours aux séductions, aux corruptions les
plus fines, ainsi qu'aux moyens les plus grossiers, les plus
violents et les plus tyranniques (on affermait les églises ortho-
doxes a des juifs, etc.).* Heureusement ils n’eurent pas d'in-
fluence durable sur les Russes. Les efforts des jésuites n’eurent
qu'un seul résultat — la chute de la Pologne! Mais ceci est du
domaine de la politique . . . :
Jarrive au point culminant de notre discussion.
Que définit la constitution dogmatique de 1870, (Session IV
du concile du Vatican)? Je réponds : V'infaillibilit¢ personnelle

! Le concile west pas I'Eglise elle-méme, mais seulement sa représentation...
Les évéques qui assistent au concile y sont envoyés par tous les fideles; de sorte
que les évéques sont les délégués de toutes les Eglises; ce sont des procurateurs,
des mandataires qui n’ont pas le pouvoir d’excéder en quoi que ce soit leur mandat.

? J’espére bien, dit le Pére X., que le pape Nicolas n’est pas sérieusement
cité par M. Kiréeff au nombre des adversaires de Vinfaillibilité. — Réponse: Tres
sérieusement; Uinfaillibilité de 1870 paraitrait méme au pape Nicolas quelque chose
de nouveau.

3 Par qui? de quel droit? demande le Pere X. Et le concile de Lyon? —
Réponse: Précisément du droit que possede I'Eglise de controler les actes de ses
représentants, :

* Le général Kiréeff, dit le Pére X., est-il a méme de réfuter I'Histoire de
PUnion par Pelesz? Les uniates se trouvaient fort bien dans 'Eglise catholique; on
sait de quelle fagon ils sont redevenus orthodoxes. Est-ce pour augmenter (22t melren)
la liberté et I'amour?® Les popes (sic) russes des contrées autrefois uniates et des
provinces baltiques, sont-ils des éléves de ces méchants jésuites? — Réponse: Je
crois que mon révérend adversaire serait bien plus embarrassé de réfuter l'ouvrage
du professeur Koyalovitch sur 1’'Union, que moi, celui du Pére Pelesz.

Revue intern. de Théologie. Heft 2, 1893. 20



— 294 —

du pape. Non, dit le R. Peére X.! Nous comprenons donc tout
différemment cette formule, claire comme le soleil, et rédigée
par une main habile et savante! N'est-ce pas étrange? Mais
ce qui l'est encore plus, c’est que cette « définition » est, parait-il,
tout aussi différemment comprise par le monde catholique,
dans un sens élastique et dans un sens rigoureux. Mon ho-
norable adversaire la comprend dans le premier sens. Voyons
si c’est possible. Regardons la chose de plus prés.
Relativement a cette nouvelle soi-disant infaillibilit¢ du
pape, je dis:
1° Qu’elle est un don divin, absolument personnel (quoique
attaché a la dignité de pape), appartenant exclusivement
au pape, et que celui-ci n'a a4 partager avec qui que ce
soift : '
2° Que, en pratique, elle supprime l'infaillibilit¢ de 1'Eglise,
puisque c’est un don, une griace qui existe, et qui est
appliquée, non seulement sans avoir besoin d’aucune con-
firmation, mais encore sans aucun assentiment, sans ‘au-
cune ratification et méme sans aucun consentement de la
part de I'Eglise?
3° Qu’elle est un dogme nouveau, clairement défini, exprimé
~ avec précision, qui n'a été cru ni semper, ni ubique, ni
ab omnibus®.
4° Je vois que le Christ, qui a donné a son Eglise l'infailli-
bilité comme une faculté divine, n'a pas dit un mot de
patriarches infaillibles (rien non plus, par conséquent, du
patriarche de Rome); que par conséquent toutes les pré-
rogatives de ces dignitaires sont, non de droit divin, mais
de droit ecclésiastique*.

! Elle est Pexpression de infaillibilité de I’Eglise. ke Pere 2

? La-dessus aussi je n’ai rien & ajouter & ce que j'ai dit plus haut, puisque
M. K. n’est pas en état de comprendre I’Eglise comme un organisme vivant.

Le Pire X.

3 Lancienneté de ce dogme a été prouvée maintes fois, derni¢rement encore
pa.r Hettinger ( 7héologie fmdammm!e, ou sont réunies les preuves a appui).

Le Fiére X.

Je regrette de ne pas polémiser avec M. Hettinger. A. Kiréeff.

* Des personnes trés nombreuses (unzdhlige) ont vu, dans les textes qui ont
~ trait & notre question, des preuves évidentes de l’autorité doctrinale de saint Pierre
et de ses héritiers — par conséquent aussi (mithin) de son droit -divin. Est-il
donc possible de maintenir I'opinion toute subjective, que dans ces textes il n'y a



= 995

5° Je vois que le Christ en parlant a saint Pierre ne lui a
pas dit un seul mot sur son infaillibilité. Les textes con-
nus de saint Matthieu, saint Luc et saint Jean, ne doivent
pas étre compris dans le sens de linfaillibilité de saint
Pierre, et encore bien moins dans celui de [I'infaillibilité
de ses héritiers de Rome (pourquoi pas de ses héritiers
d’Antioche, son siége le plus ancien?).

6° Je vois que 1'évéque de Rome était, de droit ecclésiasti-
que, le premier évéque de la chrétienté et qu’il en repré-
sentait l'unité!. Si cet évéque voulait revenir aux dogmes
de I'Eglise primitive indivisée (je ne parle que des dogmes),
il serait reconnu par nous tous comme Primus inler
pares. Le monde slave aurait pu le tirer de 'impasse oit
il se trouve, comme autrefois le monde germain. On le
sait 2 Rome?2

7° Je vois que ce pouvoir «primatial» parfaitement juste
(correct, richlige) a été peu a peu transformé en occident,
d'une facon absolument injuste, en infaillibilité . . .

Et maintenant, encore un mot sur les dissidents, ceux qui
se sont séparés du saint siége. Le R. Peére X, parle avec
dédain des catholiques soi-disant anciens; pourquoi «soz-disant»?
ils le sont de droit! 1l dit que je n’aurais pas dii en parler; et
pourquoi pas? Voici une question qu'il serait facile de discu-
ter, si mon adversaire en avait le désir. Les faits, I'histoire
de l'ancien-catholicisme sont faciles a étudier; tout s’est fait

pas les preuves de ce droit divin?... Contre un pareil «sic wolo, sic jubeo », il n’existe
pas d’arguments. Dés lors il n’y a pas moyen de s’entendre. Le Pere X.

Non, sur de telles bases, il n’y a certainement pas d’entente possible. Mais ici
encore, mon honorable adversaire, dont je ne songe pas d’ailleurs a contester la
bonne foi, cherche & confondre des choses absolument différentes, le droit divin
et le droit ecclésiastique, ainsi que les prérogatives de la primauté, de la préséance
avec linfaillibilité ! A. Kiréef.

1 Ce n’est pas & Rome que l'on a supprimé 'unité de I'Eglise. Le Pire X.

Mais c’est & Rome qu’on I’a rendue impossible, en la remplagant par la

tyrannie d’un seul. A. Kiréeff.
2 Est-ce que M. K. réve un empire romain de nation russe? La grandeur de
la papauté est évidente et n’a pas besoin du secours des Russes. Le-FPere X,

- Non certes, nous n’y pensons pas; s’il s’agissait de 7Zves, nous aurions révé
quelque chose de plus grand; mais je ne crois pas me tromper trop grossitre-
ment, en supposant que la cour de Rome n’envisage pas cette question de la méme
mani¢re que mon honorable adversaire. : 4. Kiréeff.



— D9 —

coram populo, franchement, et la majeure partie de ceux qui
ont évoqué ce mouvement sont encore de ce monde, excepté
le célebre Dcellinger. J'ai 'honneur de les connaitre, et mes
rapports avec ces hommes distingués forment les meilleurs
souvenirs de mon existence, et c'est précisément parce que
je les connais que je me permets de croire que M. X. ne les
connait pas!; sans quoi il ne sé serait pas permis d’en parler
si 1égerement. Le R. Pere X. dit que M. Deellinger se contredit.
Je crois qu'il lui serait difficile de soutenir sa these, du moins
dans la question qui a décidé du sort de I'ancien-catholicisme,
Pinfaillibilité, J'ai entendu Decellinger affirmer que, depuis qu'il
professait la théologie, il combattait constamment dans ses
lecons les théories infaillibilistes. C’est précisément parce qu’il
n’a pas voulu se contredire qu'il a rejeté le dogme de 1870;
pendant 47 ans de professorat, il a enseigné a ses éleéves pré-
cisément le contraire, et cela avec 'assentiment des spheéres
catholiques les plus élevées. Et méme si Decellinger s'était
contredit, le R. Pere X. ne devrait pas, ce me semble, le lui
reprocher trop séverement. Ne se souvient-il pas de certaines
contradictions dans !’histoire de 1’Eglise catholique? A-t-il
oublié¢ les « Rétractations» de saint Augustin (par exemple, sur
la maniere dont il avait expliqué les fameuses paroles du Christ
a saint Pierre)? A-t-il oublié un exemple encore plus élevé,
celui d'un pape qui, pour se faire pardonner ses contradictions
dogmatiques, rappelait 'exemple de saint Augustin et de saint
Pierre, qui s’étaient rendus coupables des mémes contradic-
tions?? Si le R. Pere X. le voulait, il aurait pu facilement
se convaincre d'une chose importante, a savoir, que les dogmes

! Malheureusement je ne connais que trop ces hommes, non seulement d’apres
leurs écrits, mais encore pour avoir frayé avec eux (en Autriche); c’est pourquoije
peux les juger mieux que ne le saurait le général Kiréeff. Le R Pere X.

? Le pape Vigile, pour ‘excuser ses contradictions dogmatiques, cite saint
Augustin, qui a rétracté ses propres écrits et a corrigé ce qu’il a dit (seripta propria
retractasse, dictague sua correxisse). Quant a moi, dit-il, j’anéantis par la définition
contenue dans la présente lettre, ce qui a été fait soit par moi, soit par les autres,
pour défendre les trois chapitres. (Quae vero aut a me, aut ab aliis ad defensionem
trium capitulorum facta sunt praesentis hujus scripti nostri definitione evacuamus.)
(Lettre & Eutyches, voir Mansi IX, p. 413.) Mais il ne se borne pas & constater le
faity il Dexplique: C’est le diable qui est coupable de tout cela. «Scandala», dit-il
«quaé humani generis inimicus in universo mundo excitavit, nullus ignorats»; per-
sonne n’ignore les scandales que 'ennemi du genre humain a excités dans le monde.



— 297 —

des anciens-catholiques sont ceux de lancienne Eglise et que
par conséquent ils ont parfaitement le droit de se dire anciens-
catholiques; il serait malaisé a M. X. de prouver que des gens
acceptant la doctrine des sept premiers conciles cecuméniques,
professant le gquod semper, quod wubique etc., ne pensent pas
comme doivent penser des catholiques, comme ont pensé les
catholiques des premiers siécles®. Personne, jusqu’a ce jour
du moins, n'a essayé de le faire avec succes. Si le Pere X. a
en vie certains rapports des anciens-catholiques avec les angli-
cans libéraux (qui, il faut l'avouer, font partie intégrante de
«1'Eglise établie»), ce sont des rapports personnellement ami-
caux et n'ayant pas un caractére dogmatique. Le Pere X.
devrait se souvenir du pape Libére qui était en rapports intimes
avec des Ariens.... L'Eglise ancienne-catholique est ancienne
par ses dogmes, mais elle est, sous un certain rappotrt, encore
en formation; ses théologiens étudient leurs rapports avec les
autres Eglises. Cela n’est pas une contradiction ' :

On sait que Decellinger a plus d'une fois proposé aux
infaillibilistes une discussion publique du nouveau dogme. [ls

Adeo ut unum quemque propositum suum ad subvertendam Dei Ecclesiam quocum-
que modo implere satagentem, non tantum suo nomine, sed etiam nostro atque
aliorum diversa tum loquendo, tum scribendo componere impulerit etc..... De
telle sorte que, en tdchant de renverser I’Eglise de Dieu au moyen d’un de ses
desseins, il ne se borna 'pas agir en son propre nom, mais méme au nodtre et au
nom d’autres, et il nous poussa tant en paroles qu’en é&crits, etc..... Tout cela est
donc T'ceuvre du diable. (O était donc, pendant ce temps, Dinfaillibilité ?) Mais son
influence ne dura pas, le Christ vint et écarta toute confusion de Pesprit (infaillible ?)
du pape (omni confusione a mentibus nostris remota)....; il ramena la paix dans
IEglise, Ecclesiam ad pacem revocavit, etc. Avouez que cet aveu est caractéristique.
Un infaillibiliste aurait-il parlé de la sorte? Evidemment #zon. Certainement le pape
ne croyait ni & Pinfaillibilité de saint Augustin, ni & la sienne propre.

1 A ce titre, tous ceux qui n’accepteraient pas l’'un des sept conciles cecu-
méniques pourraient aussi s’intifuler anciens-catholiques, sous prétexte que le concile
a innové et qu'ils p’y avaient pas autorisé leurs représentants (les évéques).

Le R. Pere X,

M. Kiréeffl! Quelle logique! Voici 'ancienne Eglise catholique, qui est a
peine fondée, qui est en formation!! Les grands docteurs de cette Eglise en sont
encore & ézudier les autres Eglises. Le R, Pere X.

Oui, les anciens-catholiques voudraient coopérer a la grande et sainte ceuvre
de la réunion des Eglises, et ils étudient les conditions auxquelles cette réunion pour-
rait s'effectuer; ce que Rome a ghté pendant dix sitcles, ne se laisse pas arranger
en une vingtaine d’années — oui, certainement, la chose demande a é#re éfudice.

A. Kiréeff.



— 298 —

n'y ont jamars consenit, et pourtant Deellinger se déclarait
prét a4 accepter le nouveau dogme, si on lui en prouvait la
légitimité. Personne n'osa relever le gant. (Ce n’est certes pas
I’Anti-Janus de Hergenrcether qui pourrait servir de réponsel)

. . . Oui, mon honorable adversaire et moi, nous sommes
ennemis, malheureusement, et nous le resterons tant que Rome
n'aura pas modifié son point de vue dogmatique actuel. La
chose peut-elle durer longtemps? L'humanité qui pense pourra-
t-elle pendant longtemps supporter le nouveau dogme? Les in-
faillibilistes, je parle des intelligents, se rendent parfaitement
compte du danger; ils comprennent la difficulté de la position
‘et voudraient émousser la pointe acérée du nouveau dogme et
en amoindrir la portée; ils comprennent que, s’il est imposé a
I’humanité dans toute sa « splendeur », avec tous ses résultats
logiques, menant a la négation de toute liberté morale et de
toute dignité humaine, ’humanité s'en détournera, comme ’ont
fait les anciens-catholiques plus clairvoyants et plus honnétes
que d’autres. Clest 1a la raison pour laquelle les vaticanistes
tachent d’en parler le moins possible, ne le montrent que
soigneusement voil¢, le dissimulent tant qu'ils peuvent, tachent,
per fas et nefas, d’en amoindrir la portée. Mais cela ne sau-
rait lewr réussir.

Chatean de Pavlovsk, 25 mars 1895.

ALEXANDRE KIREEFF.




	Quelques lettres sur l'infaillibilité du pape

