
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 2

Artikel: Was verdanken die evangelischen Kirchen dem altkatholischen
Martyrium?

Autor: Nippold / Kohlschmidt, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 262

WAS
VERDANKEN DIE EVANGELISCHEN KIRCHEN

DEM ALTKATHOLISCHEN MARTYRIUM?

I. Die durch den Altkatholizismus angeregten und ihm.
verwandten Unionsbestrebungen im Jahre 1892.

Die Bedeutung der altkatholischen Keform auch für die
verschiedenen evangelischen Kirchen ist noch wenig beachtet.
Nichtsdestoweniger gehört sie zu denjenigen Seiten der durch
das jesuitische Dogma von 1870 entstandenen Geistesbewegung,
an welchen sich das alte Josephswort wiederum neu bewährt
hat: Ihr gedachtet es böse zu machen, aber Gott gedachte es

gut zu machen. Es liegt freilich in der Natur jeder Art von
Infallibilismus, dass die sich selbst für unfehlbar haltenden
Autoritäten im Protestantismus von einer reformatorischen
Bedeutung des Altkatholizismus ebensowenig etwas wissen wollen
wie der Papismus. Die Leser der „Kevue" müssen überhaupt von
vorneherein darüber im klaren sein, dass die von dem Schreiber
dieser Zeilen vertretene Anschauung auch heute noch eine
ziemlich alleinstehende ist. Erst die treffliche Schrift Beyschlags
über den Altkatholizismus hat wenigstens in einem etwas grössern

Kreise die allgemeine Gleichgültigkeit der deutschen
Protestanten gegen die innerkatholische Gewissensbewegung etwas
aufzurütteln vermocht. Aber die die deutschen Katheder
beherrschenden staatlich privilegierten Schulen lieben es nach wie vor,
Urteile über den Katholizismus abzugeben, welche mit denen
Janssens über den Protestantismus auf gleicher Höhe stehen.

Mein Sendschreiben an Döllinger über „die Zukunftsaufgabe der
interkonfessionellen Forschung als vergleichender Konfessionsgeschichte"

hat einem solchen Kathedralvotum Harnacks und



— 263 —

seines Schülers Bornemann mit aller Bestimmtheit entgegentreten

müssen. Kein anderer Paragraph meiner Geschichte der
protestantischen Theologie hat so vielen Widerspruch, und zwar
in allen unsern theologischen Schulen ausnahmslos,
hervorgerufen, als derjenige über Döllinger als Eeformator der
evangelischen Theologie. Um so mehr freue ich mich, an diesem Orte
das Bekenntnis ablegen zu können, dass ich als Nachfolger
Hases kaum eine höhere Aufgabe kenne, als von Hase und
Döllinger gleich sehr zu lernen.

Gerade die innige persönliche Beziehung jedoch, in welcher
der Schreiber dieser Zeilen seit dem Jahre 1860 zu dem
holländischen, seit dem Jahre 1869 zu dem deutschen, seit dem Jahre
1872 zu dem schweizerischen Altkatholizismus gestanden hat,
hat es ihm wünschenswert erscheinen lassen, zu der Frage:
„Was verdanken die evangelischen Kirchen dem altkatholischen
Martyrium?" nicht persönlich das Wort zu nehmen.

Der heute kompetenteste Beantworter derselben ist vielmehr
der Verfasser der interessereichen Rubrik „Interkonfessionelles"
im „Theologischen Jahresbericht". Lie. Kohlschmidt hat seit fünf
Jahren in der der innerkatholischen Litteratur gewidmeten
Abteilung dieser Rubrik die von Jahr zu Jahr gewichtiger gewordenen

altkatholischen Schriften genaue Revue passieren lassen.
Auch der morgenländisch-katholischen Kirche ist hier einmal
ausnahmsweise das gleiche Recht widerfahren, wie der
abendländisch-vatikanischen. Und nicht minder sind die irenischen
so gut wie die polemischen Wechselbeziehungen zwischen
Katholizismus und Protestantismus einerseits, zwischen den
verschiedenen innerprotestantischen Gruppen andererseits sorgsam
gebucht worden. Es sollte zwar eigentlich eine englische und
eine französische Übersetzung jener wichtigen Jahresberichte
vorhergehen, um es auch den dortigen Freunden klar vor Augen
zu stellen, was die deutsche Wissenschaft schon heute der
altkatholischen Anregung dankt. Aber die wissenschaftliche Arbeit
ist zugleich nur eines von den vielen Gebieten, in welchen die
dem Martyrium gegebene Verheissung unseres Herrn sich
bewährt. Wer im Ernste die Kriterien seiner Geschichtsanschauung
dem Evangelium Jesu entnimmt, erkennt die Naturgesetze des
Himmelreichs als unabtrennbar von der Nachfolge seines Kreuzweges.

Nicht nur der Fortschritt der Wissenschaft, sondern das
gesamte christlich-kirchliche Leben muss unter diesen leitenden



— 264 —

Gesichtspunkt gestellt werden. Für die Folgezeit erscheint es
daher überaus wünschenswert, die in dem heutigen Thema
aufgestellte Frage zu einer regelmässig fortlaufenden Rubrik in
dieser „Revue" zu machen. Es wird auf solche Weise nicht
nur das, was der deutsche „Theologische Jahresbericht" auch
in Zukunft für seinen streng gelehrten Leserkreis zusammenzustellen

haben wird, für die befreundeten Kreise des Auslandes
dienstbar gemacht, sondern es kann auch endlich der stetig
zunehmende Umfang jener konzentrischen Kreise klar heraustreten,

in welchen sich die Triebkraft des altkatholischen
Martyriums bewährt.

DR. NlPPOLD, Prof. in Jena.

II. Neuere evangelisch-protestantische Beiträge zur
Interkommunion der romfreien Kirchen.

Die „Wiedervereinigung der christlichen Kirchen" ist noch
allezeit der Gegenstand idealer oder herrschsüchtiger Wünsche
gewesen. Aber es ist eine lehrreiche Ironie der Kirchengeschichte,

dass Kirchenunionen, die von aussen oder von oben
her gemacht werden sollten, regelmässig das gerade Gegenteil,
erneuten erbitterten Kirchenkampf und tiefere Entfremdung der
Volkskirchen, zur Folge gehabt haben. Die von dem Florentiner
Unionskonzile (1439) heimkehrenden griechischen Prälaten wurden

vom Volke und seinen Mönchen als Verräter der Orthodoxie

empfangen und behandelt, und 200 Jahre später (1638)
ist der Patriarch Cyrillus Lucaris für sein den Genfer Theologen
übergebenes calvinisierendes Glaubensbekenntnis als
Hochverräter erdrosselt und sein Andenken von seinen Amtsgenossen
im Orient verdammt worden.

Wie die Unionsversuche zwischen Römisch-Katholiken und
Protestanten in Reichstagsabschieden und Religionsgesprächen
des Reformationszeitalters, in denen sich immer beide Teile den

Sieg zuschrieben, regelmässig die wechselseitige Erbitterung
nur schärften, ist bekannt genug. Die vollkommene Aussichtslosigkeit

derartiger Einigungen geht am klarsten daraus
hervor, dass noch spätere Wortführer derselben, von Hugo



— 265 —

Grotius bis Bossuet, Molanus und Leibnitz, beim besten Willen
keinen andern Ausweg fanden, als eben die mehr oder weniger
verschleierte Rückkehr nach Rom, die dann z. B. in der
sogenannten Weissagung des Klosters Lehnin für Preussen-Deutsch-
land schon als erfüllte Thatsache verkündet und noch immer,
heute mehr denn jemals zuvor, vom römischen Lager aus bald
mit Friedensschalmeien, bald mit stolzen Siegeshoffnungen
anempfohlen wird.

Auch bei Lutheranern und Reformierten sind die meist von
den Landesherren angestellten Unionsversuche gewöhnlich von
erbitterten Kämpfen beantwortet worden, von Paul Gerhardts
Opposition gegen den grossen Churfürsten an bis zur
altlutherisch-freikirchlichen Separation in Schlesien und Sachsen
nach 1817. Bei dem Staatskirchenregimentlichen und gewaltsamen

Charakter der aus politischen Beweggründen
hervorgehenden Einigungsbestrebungen kann das gleiche Prognostikon
sicherlich auch für alle Zukunft gestellt werden.

Und doch liegen auch heute wieder Unionsgedanken,
getragen von hervorragenden Vertretern bedeutender Kirchengruppen,

gleichsam in der Luft, ja sie sind ein wesentliches
Stück der kirchlichen Signatur unserer Zeit. Aber freilich ist
es heute vielmehr das bescheidenere, aber darum um so zukunftsreichere

Streben nach freundschaftlicher Interkommunion von
Kirche zu Kirche, mit Wahrung und Anerkennung der einer jeden
erwachsenen berechtigten Eigenart und doch im Bewusstsein
des christlich-ökumenischen, wahrhaft katholischen „character
indelebilis" der Kirche Christi, an dem eine jede Einzelkirche
in Kraft ihrer Gottesreichsgedanken teilhat.

Wie solche Unionsgedanken seit Döllingers Unionskonferenzen

wahrlich nicht begraben gelegen haben, wenn auch ihre
Wirkung nicht alsbald praktisch zu Tage treten konnte; wie
sie zuletzt wieder Bischof Herzogs vorjähriger Fastenhirtenbrief
über das Zusammentreffen am Jakobsbrunnen mit biblischer
Wahrhaftigkeit und Weitherzigkeit ausgeführt hat, und wie sie
nicht nur bei den beiden bisherigen internationalen
Altkatholikenkongressen, sondern auch durch brüderliche Mithülfe bei
Kirchenbauten zur schönen Erfüllung geworden sind, das alles
braucht für die Leser dieser Zeitschrift nicht einmal aus
protestantischem Munde noch bestätigt und begrüsst zu werden.



— 266 —

Dass aber von einer solchen Interkommunion in wechselseitiger

Liebe und Wahrheit die offizielle „alleinseligmachende"
Papstkirche absolut ausgeschlossen ist, bezeugt uns nur wieder,
wie sie trotz der ihr äusserlich zugehörigen Massen doch arm
und isoliert dasteht, nicht nur in ihrer vatikanischen Wissenschaft,

um die wir sie nicht beneiden, auch in all' dem
lebenskräftigen brüderlichen Austausch der mancherlei Gaben des
einen heiligen Geistes, der wahrlich gerade erst recht in den
romfreien Kirchen waltet.

Und daran können auch alle jene auf römischer Seite
erhobenen Stimmen für das „Ut omnes unum " nichts ändern ;

sie können bei Protestanten wie bei Griechisch-Katholischen
seit dem Vaticanum nur noch auf Gimpelfang rechnen, nach
der Weise, wie Kardinal Lavigerie seinem Kollegen Manning
gegenüber die englischen Protestanten geradezu mit Lobsprüchen
überschüttete, um schliesslich zu versichern, dass die Arme der
Mutterkirche sich schon geöffnet haben, um die Rückkehrenden
in ihren Schoss und Schafstall aufzunehmen; oder, wie der
Hüter des hl. Rockes auf der Koblenzer Vatikanerversamm-
lung die Hoffnung aussprach, dass bald nur noch Ein Credo
durch die deutschen Gaue erschallen werde; wie endlich bei
der Mainzer Heerschau der Bischof loci Haffner in Konsequenz

des vielberufenen Schlagworts: Christlich oder Atheistisch?

das: Römisch oder Atheistisch! als „Trumpf"
ausspielte. — Aber auch eine ganze Anzahl von Büchern und
Broschüren aus jüngster Zeit, die in gleichem Sinne römische
Friedensflöten blasen, liegen mir vor. Die konversionslüsternen
Leistungen der Zeitschrift „Ut omnes unum", wie die
gleichwertigen Elaborate des Herrn von Hammerstein, sind ja wohl
bekannt genug. Einige weitere Titel mögen jedoch wenigstens
noch genannt sein: „Offene Briefe an einen Protestanten", von
L. v. Rheinfelden (Trier, 1889); „Taube der Flut. Evangel. Briefe
eines Katholiken", von M. Steigenberger (Augsburg, 1890);

„Religionskrieg in Sicht? Ein Wort zum Frieden unter den

christlichen Konfessionen Deutschlands", von Dr. M. Höhler,
Domkapitular zu Limburg (1890), und endlich — als
Schlussparallele zum Anfang dieser dürftigen Aufzählung — der aus
der Paderborner Bonifaciusdruckerei ergangene Mahnruf des

Ruhranus: „Ut omnes unum sinti" (1891). Auf ihre Positionen
und Postulate einzugehen, wäre verlorene Liebesmüh',



— 267 —

Wenden wir uns darum lieber sofort zu dem erfreulicheren
Gegenbilde, wie die wachsenden irenischen Beziehungen der
romfreien Kirchen untereinander auch auf evangelisch-protestantischem

Boden allmählich Frucht zu tragen anfangen!

Folgen wir zunächst für eine rasche litterarische Übersicht
dem Lipsius'schen „Theologischen Jahresbericht", dessen

Abteilung: „Interkonfessionelles" schon seit Jahren gerade diesem

Gegenstand die Aufmerksamkeit zuwenden musste, so finden
wir besonders im Jahre 1887 eine ziemlich reichliche Erörterung
der prinzipiellen Frage über: Kirche, Kirchen und Sekten,
welche freilich noch meist recht konfessionell beschränkte
Behandlung aufwies. (Vgl. JB. VIII, S. 289—290.) Aber schon
im nächstfolgenden Jahre konnte „zum Ausgleich der Gegensätze"

eine ganze Anzahl allein von angloamerikanischen
Stimmen notiert werden, die Ref. doch nur als kleinen
Ausschnitt bezeichnete aus den „im deutsch-angelsächsischen Abendlande

wie im griechischen Orient, auf protestantischem Boden
wie im romfreien Katholizismus, sich stetig mehrenden
bedeutungsvollen Zeichen und Zukunftshoffnungen einer wahrhaft
ökumenischen Interkommunion, zu der der Herr seine Kirche
berufen hat" (JB. IX, S. 312). Und in der letztjährigen Revue
durfte (nach Abweisung einiger über die kirchliche Prinzipienfrage

freireligiös radikal oder vornehm absprechender Schriften,
zu denen nicht mit Unrecht eine Reihe der für die Egidy-
bewegung eintretenden Broschüren mitsamt ihrer Zeitschrift:
„Einiges Christentum" zu rechnen sind) dieser ganze Abschnitt
geschlossen werden auf Grund einer Anzahl deutscher, französischer

und englischer Äusserungen mit dem Schlussvotum:
„Allerdings kann Döllingers Lieblingsgedanke der Wiedervereinigung

der christlichen Kirchen weder durch
staatskirchliche Unionen, die das religiöse Gewissen knechten, noch
durch ein abgeblasstes Humanitätschristentum, das noch nie
überzeugte Charaktere geschaffen hat, zur Verwirklichung
kommen, sondern nur in pietätvoller Wahrung und Schonung der
verschiedenartigen gottgegebenen Kirchengestalten durch die
Ökumenicität des Evangeliums Jesu Christi" (JB. XI, 303—304).

Von diesem Standpunkt aus erscheint freilich auch Froh-
schammers Programm „Zum religiösen Frieden" (in zwei
Aufsätzen in der „Deutschen Revue" 1892, auch separat beiTrewendt



— 268 —

in Breslau) recht wenig verheissungsvoll. Sein Vorschlag kommt
darauf hinaus, dass „wenigstens die europäischen Kulturstaaten
sich in dieser Beziehung einigen zu einem allgemeinen gemeinsamen

Gerichtshof oder Areopag in religiösen Angelegenheiten,,
einem obersten Friedensgericht zur Sicherung der modernen
Civilisation und Humanität gegen Fanatismus und konfessionelle
Hetzereien". Es wird allerdings vom Verfasser selbst am Schluss
als undankbares Beginnen bezeichnet, dergleichen auszusprechen,
und als ein vorläufig noch vergebliches Bemühen, dies ins Be-
wusstsein der Völker einzuführen. Aber es ist doch seine
Überzeugung, dass der Verlauf der geschichtlichen Entwickelung-
schliesslich zur Verwirklichung des eben skizzierten Programmes,
führen wird. Wer an die Möglichkeit eines internationalen
Staatenbundes zur Wahrung des religiösen Friedens glauben
kann, wer überhaupt von der positiven Einwirkung des Staates
auf das innerkirchliche und interkonfessionelle Leben seiner
Kirchengemeinschaften etwas Förderliches erwartet, der mag mit
dem greisen Verfasser gleicher Hoffnung sein. Die Geschichte
der „heiligen Alliancen", die verhängnisvollen Fehlgriffe der
staatlichen Konkordatspolitik gegenüber der päpstlichen
Weltmacht bezeugen uns das Gegenteil.

Doch viel wichtiger und wirksamer als solche litterarischen
Beiträge und Vorschläge zur Lösung des interkonfessionellen
Problems, wichtiger auch als alle noch so herzlichen, doch
rasch vorübergehenden persönlichen Berührungen und
Anknüpfungen auf zahlreichen internationalen Kirchenkongressen,
sind uns die bleibenden Vereinigungen und Organisationen
selbst, von denen meist auch jene Kongresse veranstaltet, jene
irenischen Beziehungen von Kirche zu Kirche getragen und
daheim im eigenen Lager unter den mancherlei theologischen
Richtungen und kirchlichen Parteien gefestigt und gefördert
werden. Was speciell für das deutsch-protestantische Kirchen-
tum der „Evangelische Bund" gewirkt hat für die Erkenntnis des

allen theologischen und kirchlichen Richtungen der Reformationskirchen

gemeinsamen Glaubensgrundes und unserer wahrhaft
positiven, die Kirche Christi bauenden Aufgaben, es überwiegt
in seiner Bedeutung für die Zukunft schon heute die
vorübergehenden zeitlichen Erfolge der freilich immer unentbehrlicheren
antirömischen Polemik, die das erste Lustrum des „Evang.
Bundes" noch in den Vordergrund stellen musste.



- 269 —

Aber wenn schon bei seiner III. Generalversammlung in
Eisenach eine herzliche Begrüssung „ultra montes" zu den
Waldensern hinübergesandt und von deren mitfeierndem
Vertreter mit wärmstem Dank erwidert wurde; wenn auf der
letzten Kasseler Generalversammlung der Generalvikar der
deutschen Altkatholiken, Professor Weber, als gefeierter Gast
wiederholt, wie schon oft, sein warmherziges Zeugnis ablegen
durfte für die Einigkeit im Geist der Liebe und Wahrhaftigkeit,
die seine Kirche mit der deutsch-protestantischen immer mehr
verbinden möchte als geborne Bundesgenossen im gemeinsamen
Lebenskampfe; wenn sich solche Beziehungen weit über die
Grenzen des eigenen Kirchentums hinaus, wie sie gerade in
Kassel noch mehrfach hervortraten, von Jahr zu Jahr erweitern
und festigen, so können wir das nur als einen jener zukunftsreichen

Erfolge des „Evang. Bundes" begrüssen, in welchen.
ihm für das evangelische Deutschland die gesegnete Führerrolle
zugewiesen ist.

Inwieweit auch der evangelisch-sociale Kongress das gleiche
Ziel innerkirchlicher Einigung zu gemeinsamer Arbeit und
freundschaftlicher Anknüpfung nach aussen hin für Deutschland
erreichen oder doch mitfördern wird, lässt sich nach
vielversprechenden Anfängen, aber bei öfters nur überbrückten Gegensätzen,

noch nicht absehen; jedenfalls, kann die gewonnene
Fühlung mit holländischen und englischen gleichartigen
Bestrebungen für alle Teüe nur willkommen und fruchtbar sein.

Vorwiegend im holländischen und angio-amerikanischen
Protestantismus hat ja auch der „Evang. Bund" nicht nur gute
Freunde und Mitkämpfer, sondern sogar parallele Organisationen
gefunden, die ihm in mancher Beziehung noch geradezu
vorbildlich sein können. Die Anfänge der holländischen „Evangelisch

Maatschappij" reichen allerdings schon in die 50er Jahre
zurück; schon im Jahre 1853 wurde sie begründet sowohl zur
Evangelisation unter Römisch-Katholiken, als besonders „zur
Abwehr des Ultramontanismus als Feind unserer religiösen und
politischen Freiheit" (Art. I ihres Programms). Sie ist als älterer
Bruderverein dem „Evang. Bunde", gleich als er ins Leben
trat, sympathisch entgegengekommen und war ebenso auf seiner
letzten Generalversammlung in Kassel durch ein herzliches
Begrüssungsschreiben vertreten. Dass der deutsche Bund aus der
dort trefflich durchgeführten Organisation des Korrespondenten-



— 270 —

und Departementswesens für die Einwirkung auf die öffentliche

Meinung noch manches lernen könnte, wenigstens in regel-
mässigeren und reicheren litterarischen Austausch mit der alten
Burg und Freistatt des Protestantismus treten sollte, sei hier
nur angedeutet.

In England sind gerade in letzter Zeit zwei dem „Evang.
Bund" parallele Gründungen hervorgetreten, und zwar auf
protestantischer wie auf römischer Seite. Doch scheint weder die
„Protestant Alliance" noch die (vom Verfasser der Broschüre :

Leakage, Ed. Lucas, ins Leben gerufene) „Catholic Association"
bis heute besondere Erfolge gehabt zu haben.

Ganz anders die „Angiocontinental Society" mit ihrem
Organ: Foreign Church Chronicle and Review, die sich die
Pflege der praktisch kirchlichen und theologisch wissenschaftlichen

Beziehungen besonders auch, zum deutsch-evangelischen
Festland wie zur gesamten altkatholischen Bewegung zur
Aufgabe gemacht und bereits wertvoll bethätigt hat. Auch sie
hat den „Evang. Bund" auf seiner Kasseler Festversammlung
Tbegrüsst, aber ebenso z. B. das Martyrium der bayrischen
Altkatholiken durch ein ergreifendes Beileidsschreiben an Bischof
Reinkens beklagt. Ein Blick auch nur in einen Jahrgang ihres
Organs bezeugt uns erst recht das umfassende Gebiet, über
welches nicht nur die Leser orientiert werden, sondern auch der
Vorstand der Gesellschaft vielfach lebendige Verbindung unterhält.
Die 4 stattlichen Hefte d. J. 1891 z. B. bringen neben einem
fortlaufenden Aufsatz über die Entwickelung der deutsch-protestantischen

Theologie seit Kant in regelmässiger zeitgeschichtlicher
Berichterstattung reichliche Nachrichten aus dem Gesamtgebiet
der altkatholischen Bewegung sowohl wie aus der russisch-orthodoxen

und selbst der römischen Kirche. Ebenso finden Armenier
und Jakobiten, Buddhismus und Zoroastrianismus Berücksichtigung,

ohne dass dabei die bedeutsamen Ereignisse des eigenen
englischen Kirchentums irgendwie vergessen sind. Die vielseitigen
irenisch-kirchlichen Beziehungen in einer einzigen Persönlichkeit

vereinigt zeigt (in der Märznummer 1892) ein Nachruf auf
Bischof Browne, welcher, wie er einst eines der thätigsten
Mitglieder der Bonner Unionskonferenzen gewesen war, so noch
nach dem III. Lambethkonzile (1888) zahlreiche geistliche Führer
befreundeter Kirchen in seinem Palaste zu ernster Friedensarbeit

versammelte. Dass aber gerade die Vertreter des viel-



— 271 —

:gestaltigen englischen Kirchentums in der „Anglocontinental
Society" das internationale kirchlich-litterarische Band
geschlossen und geschaffen haben, scheint ihrer Arbeit die
weitherzige und weitumfassende Zukunft zu verbürgen.

Auch die „Evangelische Alliance" ist in ihren letzten
Hauptversammlungen — getreu ihrem Ursprung — wieder ganz
anders weitherzig geworden als in jenen Jahren, da die meisten
deutschen und schweizerischen Theologen vor den methodistisch-
pietistischen Majoritäten von der Mitarbeit sich zurückziehen
mussten. Inwieweit die nachmalige unleugbare Bedeutungslosigkeit

der „Evang. Alliance" von Fehlgriffen ihrer Führer
und der Ungunst der Zeitumstände herbeigeführt wurde, braucht
hier nicht erörtert zu werden. Aber wie sie einst herausgeboren
und gross geworden war aus dem Bewusstsein der internationalen
Solidarität der protestantischen Interessen im Verteidigungskampfe

gegen die ebenso internationale Weltpolitik des restaurierten

Papsttums, so ist sie auch in ihrem mannhaften, wenn
schon bisher fruchtlos gebliebenen Protest gegen die Vergewaltigung

der russischen Ostseeprovinzen wieder als Wortführer und
Anwalt der gesamten evangelischen Christenheit eingetreten.
Und ihre letzte Generalversammlung in Florenz hat besonders
in der Behandlung der religiösen Lebensfrage Italiens, die von
all' den Rednern aus den verschiedensten Kirchengemeinschaften

mit der gleichen warmherzigen inneren Anteilnahme
besprochen wurde, den Charakter ihrer idealen Katholicität
aufs schönste bethätigt und diese Art von „Evang. Alliance"
nicht mit Unrecht als den „grössten gemeinchristlichen Gedanken
des 19. Jahrhunderts" feiern lassen.

Doch es treten uns auf angloamerikanischem Boden trotz
der bunten Mannigfaltigkeit seiner Kirchengruppen noch eine

ganze Reihe von Mitarbeiten für die Unionsaufgaben der
gesamten romfreien Christenheit entgegen. Obenan stehen darunter
•die grossen Konzilien der letzten Jahre, die Lambeth-, Pan-
ïnethodisten-, Panpresbyterianer- und internationalen Kongre-
gationalisten-Kongresse. Aber noch viel mehr als solch flüchtige

Berührungen und Anregungen wollen die nachhaltigen,
innerhalb der einzelnen Kirchengruppen hervortretenden und
sie charakterisierenden Triebkräfte bedeuten. Hier bezeugt sogar
die mit toten Zahlen rechnende Statistik, dass gerade jenes
specifisch amerikanische kirchliche Freiwilligkeitsprinzip — so



— 272 —

oft es auch geschmäht wird als Feind aller kirchlichen Einheit —
dennoch viel weniger die Vervielfältigung der Sekten hervorbringt,

als es die Tendenz zur Vereinigung in wenige grosse
Denominationen immer stärker zu Tage treten lässt (Fisher). Und
diese Denominationen wiederum bemühen sich von Jahr zu Jahr
mit besserem Erfolg, nach der eignen inneren Konsolidierung*
und, unter Wahrung der einer jeden gegebenen Eigenart, über
dogmatische Schranken hinweg sich die Bruderhand zu reichen
zu gemeinsamer Arbeit gegen gemeinsame Gefahren. Wie so

in der Kräftigung jeder Einzelkirche und in allseitiger werk-
thätiger Verständigung die Vorbedingung für die grossen
Erfolge des amerikanisch-kirchlichen Lebens liegt, das ist ein gern
betonter grosser Grundzug, der in Nippolds jüngst erschienener
Darstellung der amerikanischen Kirchengeschichte im 19.

Jahrhundert (Band IV des Handbuchs der neuesten Kirchengeschichte)
durch den bunten Wechsel des Inhalts hindurch immer wieder
wohlthuend und fruchtbar hervortritt.

- Gleich der § II, mit der Überschrift: „Die protestantischbischöfliche

Kirche und das Zukunftsband zwischen Protestantismus

und Katholizismus", muss ausgehen von der Verbindung
des protestantischen und katholischen Faktors in der Episkopalkirche.

Von Homersham Coxe wird ihr freilich darum in seinem

jüngst erschienenen Buche: „Is the Church of England
protestant?" der protestantische Charakter auf Grund ihrer Symbole

bestritten, während anderseits der Amerikaner Forrester
in seiner schönen Schrift: „Christian Unity and the historic
Episcopate" auf engste Beziehung zu den übrigen evangelischen
Kirchen dringt, deren Ordination sogar voll anerkannt werden
soll. Ähnlich irenisch-konziliatorisch urteilt Eatons Buch über
„das Herz der Glaubensbekenntnisse". Doch mag des weiteren
über den idealkatholischen Zug und die Unionsbestrebungen der
gegenwärtigen High Church einfach auf Nippolds Darstellungj
besonders S. 39—-41, verwiesen sein.

Mit gewaltiger Zugkraft hat auch die Idee des Panpres-
byterianismus gewirkt. Hier ist sogar Shield, von dem
altorthodoxen Princeton, mit der Forderung einer freien Union
zwischen Presbyterianismus, Episkopalismus und Kongregationalismus

zu der „protestantisch-katholischen Kirche der
Zukunft" aufgetreten, so recht als Wortführer der aufstrebenden
Jugend. Ebenso waren auf dem internationalen Kongrega-



— 273 —

tionalistenkongress in London im Jahre 1891 auch Presbyteria-
nismus und Baptismus offiziell vertreten, und wiederum wurde
die Notwendigkeit eines engeren Zusammenschlusses allseitig
und lebhaft anerkannt. Ist gerade das heilige Recht der
persönlichen individuellen Überzeugung das ideale Einheitsband
des Independentismus, so verdient doch seine heutige Ausprägung

Fishers volles Lob eines „conciliatory and catholic spirit".
Und wenngleich die Unitarier auf dem letzten Kongress als
Nichtkongregationalisten bei Seite geschoben wurden, so

verleugnet doch das gesamte Wesen des Kongregationalismus keineswegs

die Duldung auch dieser theologischen Schule. Desgleichen
hat der Methodismus zwar seinen alten Gegensatz zu den ro-
manisierenden Neigungen der englisch-bischöflichen Kirche nach
wie vor scharf betont ; aber dennoch wurde auf der I. ökumenischen

Methodistenversammlung in Washington (Oktober 1891)
das Bewusstsein seines idealkatholischen Charakters bei allem
Gegensatz zum Papismus mit Freuden bezeugt.

Wenn dem gegenüber die Lutheraner Amerikas sich
vielfach, von den andern evangelischen Kirchen der neuen Heimat
absperren und unter einander wie gegen untadelig lutherische
Fakultäten der deutschen Mutterkirche unermüdlich die Ketzerrichter

spielen, ja sich nicht selten in wenig gedankte
Wahlbündnisse mit den Papstgiäubigen einlassen, so bleibt doch
das vorwiegend deutsche Idiom ihrer Theologie ein starkes
Bindeglied mit der Heimat ; und von hier aus hat wiederum die
treubrüderliche Fürsorge für die sonst kirchlich verlorenen
Deutschen in Amerika, die seit Löhes Vorgang heute besonders
in der Arbeit der Diasporakonferenz gesegnete Früchte zeitigt,
sich als ein schönes Einigungsband für die rivalisierenden
Kirchen Amerikas überhaupt erwiesen. Und endlich die kleinen,
äusserlich schwachen Häuflein der Brüdergemeinde dürfen in
ihrer schlicht brüderlichen Unionsgesinnung, in ihren einfach
biblischen Tropen, als geborene Vertreter und als bedeutsamer
Rückhalt aller irenischen Bestrebungen gelten ; wie denn auch
der „Kirchenverein des Westens" wesentlich als ihr Werk
angesehen werden muss.

Alle diese in der freien Luft Amerikas kräftig erwachsenen
kirchlichen Einzelcharaktere (im Gegensatz zu denen nur der
Mormonenstaat die denkwürdige Parallele zur jesuitischen
Papsthierarchie abgiebt) sahen wir vereinigt in einem imposanten Ge-



— 274 —

samtbild in der allgemeinen christlichen Konferenz in Washington
(Dezember 1887), deren eminent repräsentative Bedeutung durch
ihre Einberufer wie durch ihre Teilnehmer aus allen
Denominationen gewährleistet war. Gleich der erste der Vorträge über
die „National perils and opportunities", in dem Bischof Cleveland
Coxe die bedeutsamste amerikanisch-kirchliche Lebensfrage
mit weitschauender Objektivität „in wahrhaft katholischem
Geiste " erörterte, behandelte die römische Frage. In der
That scheint Amerika am Vorabend eines „Kulturkampfes" zu
stehen, der, mit dem Kampf um die Schule beginnend, um.
vieles bedeutsamer werden muss, als der so kläglich zu Grabe
getragene preussische. Denn dort hat der Romanismus auch
einen starken Feind im eigenen Lager : das Unabhängigkeits-
bewusstsein, den anglikanischen Freiheitsstolz des katholischen
Amerikaners, der die Knechtschaft seiner Bischöfe unter Rom
als eine Schmach empfindet. Bischof Ireland von Minnesota.
hat jüngst diesem nationalen Katholizismus persönlich im
Vatikan Anerkennung und Recht zu verschaffen gesucht. Aber
der stärkere Feind, gegen den sowohl der Vatikanismus wie
der materialistische Unglaube schwerlich wird aufkommen
können, ist die Gesamtmacht der evangelischen Kirchengemeinschaften,

die in lebensvoller christgläubiger Einigkeit des
Geistes auf dem Plane stehen und überdies in den beiden
grossartigen interkonfessionellen Geschichtsvereinen, der „American

Historical Association" und der „Society of Church history",
in ehrlich-wissenschaftlicher, allseitig kontrollierter Forschung
eine geistige Phalanx ersten Ranges gegen jeden Infallibilismus
zu bieten haben.

Ich habe mich bei dem anglo-amerikanischen Kirchentum
länger aufgehalten, aber ich hoffe nicht zum Schaden für die
möglichst vielseitige Beleuchtung meines Themas. Wie freudig
und kräftig gerade von dieser Seite aus auch das Einheitsband
mit der internationalen altkatholischen Bewegung betont und
bethätigt wird, bedarf hier keines Wortes weiter. Die Christuskirche

in Luzern wie der letzte Kongress daselbst mit seinen
bleibenden Früchten, unter denen diese Zeitschrift nicht die
geringste ist, sind erhebendes Zeugnis dafür.

Dass im Vergleich damit die deutsch-evangelische Kirche
im grossen und ganzen bisher sich recht lau zurückgehalten
hat, darf um so weniger verschwiegen oder entschuldigt werden,



— 275 —

als es auch hier wahrlich nicht an Männern gefehlt hat, die
seit Jahren für ein besseres Verständnis des altkatholischen
Gewissenskampfes und seiner Zukunftsaufgaben litterarisch wie
praktisch gearbeitet haben. Es ist überaus- traurig, wenn evan-
gelischerseits immer wieder die noch trennenden Unterschiede
hervorgehoben werden, wie es z. B. die „Christliche Welt" nach
einem frühern Aufsatz Bornemanns sogar wieder aus Anlass
von Brechts Kasseler Vortrag über die Märtyrer des 19.

Jahrhunderts thun zu müssen glaubte. Aber die deutsch-evangelische
Geschichtswissenschaft und insbesondere die protestantische Polemik

unserer Tage könnte es nur zu ihrem eignen empfindlichen
Schaden ausser acht lassen, was sie einem Döllinger und seinem
Freundeskreise zu danken hat, und wie sie für den
wirksamen Verteidigungskampf gegen die neurömische Aggression
noch lange bei diesen in die Schule gehen muss.

Zum Schluss dürfen wir endlich nur noch erinnern an die
mannigfachen freundschaftlichen Beziehungen, die von
Vertretern der russisch-orthodoxen Kirche zur altkatholischen wie
zur anglokatholischen Gemeinschaft angeknüpft worden sind;
vor allem aber der freundlichen Lebenszeugnisse aus der
freiheitlich aufstrebenden, besonders auch an deutsch-evangelischer
Theologie genährten Kirche Griechenlands uns erfreuen. Der
gemein-christliche, einfach-biblische Charakter ihrer zahlreichen
-wissenschaftlichen und erbaulichen Litteratur kann schon aus
den kurzen Anzeigen in Lipsius' Theolog. Jahresbericht, mit
denen schon seit Jahren die Abteilung: Interkonfessionelles
eröffnet wurde, ersehen werden. Ein ideales Einheitsband
zwischen griechisch-orthodoxer und evangelisch-protestantischer
Kirche fehlt demnach keineswegs; es hat nur bisher zu sehr
an wechselseitiger Kenntnis und dem Austausch der gemeinsamen

Gaben gefehlt. Aber wie es hierin anders werden
will, so auch in den offiziellen Beziehungen von Kirche zu
Kirche. Die römische Kirche ist freilich, trotz der neuerdings

immer wieder angeknüpften diplomatischen Verhandlungen
mit dem Zaren, wegen ihrer dreisten Propaganda noch immer
die bestgehasste Feindin der Orientkirche. Aber dass eine freie
Interkommunion der orthodoxen Kirche wenigstens mit der
englischen Kirche nicht zu den Unmöglichkeiten gehört, hat
neben dem offiziellen Bericht des russischen Synods über
das Jahr 1888/89, in welchem die irenischen Intentionen der



— 276 —

Lambethkonferenz gern anerkannt werden, für Griechenland
unlängst die Broschüre von Nie. X. Amwrazis zu erweisen gesucht :

AoxI/mov Txsql svcoGscog xmv 'AyyXixavmv smGxoniavwv fisxd xrjg

òqd-oòóCov dvaxoXixrjg sxxXrjGiag (Athen 1891), in welcher von den
39 Glaubensartikeln der bischöflichen Kirche 27 als ganz
rechtgläubig, 5 als halborthodox und nur 7 als häretisch bezeichnet
werden. (Ähnlich urteilte Protopresbyter Janyschew in seiner
jüngst erschienenen Broschüre : Ist die Glaubenslehre der anglo-
amerikanischen Kirche wirklich orthodox-katholisch? Berlin,
1892, Stankiewicz). Doch über der Einheit im Dogma und über
der praktischen Einigung durch die Anerkennung der
anglikanischen Weihen seitens der Orthodoxen, und den Verzicht
auf das filioque und alle der hl. Schrift und den 7 ökumenischen
Konzilien widersprechenden Dogmen seitens der Anglikaner,
über dem allem steht auch dem griechischen Verfasser die

Einigkeit in der Liebe; statt aussichtsloser äusserlicher
Verschmelzung der Kirchenformen erblickt er die Versöhnung der
Kirchen des Petrus und des Paulus in der Zukunftskirche des

Johannes.
In der That werden ja alle Hoffnungen und Bestrebungen,

um die „Wiedervereinigung der christlichen Kirchen" von dem
Einen nicht abgehen können, dass der göttliche Geist so wenig
in einer menschlich beschränkten Gemeinschaft wie in einer
menschlich beschränkten Einzelpersönlichkeit in seiner ganzen
Fülle ungetrübt zur Erscheinung kommt ; dass derselbe Sonnenstrahl

in verschiedenen Tautropfen mit verschiedenen Farben
sich bricht ; dass noch immer und ewig das Wort gilt : Es sind
mancherlei Gaben, aber es ist ein Geist, es sind mancherlei
Glieder des Leibes und mancherlei ihre Ämter, aber es ist ein

Haupt und Herr, der sie alle für einander bestimmt hat, sich
in Liebe zu dienen als die Haushalter der mancherlei Gnade
Gottes und so am Ganzen erst recht das Leben zu haben ; es

sind mancherlei Kirchen auf Erden, aber es ist ein Hirt, der
sie alle gezählt hat und noch erhält und zu einander führt;
ein Herr seiner Gemeinde: Jesus Christus.

Lie. th. Oskar Kohlschmidt,
Pfarrer in Denstedt bei Weimar.


	Was verdanken die evangelischen Kirchen dem altkatholischen Martyrium?

