Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 2

Artikel: Was verdanken die evangelischen Kirchen dem altkatholischen
Martyrium?

Autor: Nippold / Kohlschmidt, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 262 —

WAS
VERDANKEN DIE EVANGELISCHEN KIRCHEN
DEM ALTKATHOLISCHEN MARTYRIUM?

I. Die durch den Altkatholizismus angeregten und ihm
verwandten Unionsbestrebungen im Jahre 1892.

Die Bedeutung der altkatholischen Reform auch fir die
verschiedenen evangelischen Kirchen ist noch wenig beachtet.
Nichtsdestoweniger gehort sie zu denjenigen Seiten der durch
das jesuitische Dogma von 1870 entstandenen Geistesbewegung,
an welchen sich das alte Josephswort wiederum neu bewéahrt
hat: Ihr gedachtet es bose zu machen, aber Gott gedachte es
gut zu machen. Es liegt freilich in der Natur jeder Art von
Infallibilismus, dass die sich selbst fiir unfehlbar haltenden
Autoritdten im Protestantismus von einer reformatorischen Be-
deutung des Altkatholizismus ebensowenig etwas wissen wollen
wie der Papismus. Die Leser der ,Revue“ miissen tiberhaupt von
vorneherein dariiber im klaren sein, dass die von dem Schreiber
dieser Zeilen vertretene Anschauung auch heute noch eine
ziemlich alleinstehende ist. Erst die treffliche Schrift Beyschlags
tiber den Altkatholizismus hat wenigstens in einem etwas gros-
sern Kreise die allgemeine Gleichgtiltigkeit der deutschen Pro-
testanten gegen die innerkatholische Gewissensbewegung etwas
aufzurtitteln vermocht. Aber die die deutschen Katheder beherr-
schenden staatlich privilegierten Schulen lieben es nach wie vor,
Urteile tiber den Katholizismus abzugeben, welche mit denen
Janssens tiber den Protestantismus auf gleicher Hohe stehen.
~ Mein Sendschreiben an Déllinger tiber ,die Zukunftsaufgabe der
_ interkonfessionellen Forschung als vergleichender Konfessions-
geschichte® hat einem solchen Kathedralvotum Harnacks und



963

seines Schiilers Bornemann mit aller Bestimmtheit entgegen-
treten miissen. Kein anderer Paragraph meiner Geschichte der
protestantischen Theologie hat so vielen Widerspruch, und zwar
- in allen unsern theologischen Schulen ausnahmslos, hervor-
gerufen, als derjenige tiber Dollinger als Reformator der evan-
gelischen Theologie. Um so mehr freue ich mich, an diesem Orte
das Bekenntnis ablegen zu konnen, dass ich als Nachfolger
Hases kaum eine hohere Aufgabe kenne, als von Hase und
Dollinger gleich sehr zu lernen.

Gerade die innige personliche Beziehung jedoch, in welcher
- der Schreiber dieser Zeilen seit dem Jahre 1860 zu dem hollén-
dischen, seit dem Jahre 1869 zu dem deutschen, seit dem Jahre
1872 zu dem schweizerischen Altkatholizismus gestanden hat,
hat es ihm wiinschenswert erscheinen lassen, zu der Frage:
» Was verdanken die evangelischen Kirchen dem altkatholischen
Martyrium ?“ nicht personlich das Wort zu nehmen.

Der heute kompetenteste Beantworter derselben ist vielmehr
der Verfasser der interessereichen Rubrik ,Interkonfessionelles“
im , Theologischen Jahresbericht“. Lic. Kohlschmidt hat seit funf
Jahren in der der innerkatholischen Litteratur gewidmeten Ab-
teilung dieser Rubrik die von Jahr zu Jahr gewichtiger gewor-
denen altkatholischen Schriften genaue Revue passieren lassen.
Auch der morgenlandisch-katholischen Kirche ist hier einmal
ausnahmsweise das gleiche Recht widerfahren, wie der abend-
landisch-vatikanischen. Und nicht minder sind die irenischen
so gut wie die polemischen Wechselbezichungen zwischen Ka-
tholizismus und Protestantismus einerseits, zwischen den ver-
schiedenen innerprotestantischen Gruppen andererseits sorgsam
gebucht worden. Es sollte zwar eigentlich eine englische und
eine franzosische Ubersetzung jener wichtigen Jahresberichte
vorhergehen, um es auch den dortigen Freunden klar vor Augen
zu stellen, was die deutsche Wissenschaft schon heute der alt-
katholischen Anregung dankt. Aber die wissenschaftliche Arbeit
ist zugleich nur eines von den vielen Gebieten, in welchen die
dem Martyrium gegebene Verheissung unseres Herrn sich be-
wihrt. Wer im Ernste die Kriterien seiner Geschichtsanschauung
dem Evangelium Jesu entnimmt, erkennt die Naturgesetze des
Himmelreichs als unabtrennbar von der Nachfolge seines Kreuz-
weges. Nicht nur der Fortschritt der Wissenschaft, sondern das
gesamte christlich-kirchliche Lieben muss unter diesen leitenden



— 264 —

Gesichtspunkt gestellt werden. Fur die Folgezeit erscheint es
daher tberaus wiinschenswert, die in dem heutigen Thema auf-
gestellte Frage zu einer regelméssig fortlaufenden Rubrik in
- dieser ,Revue“ zu machen. Es wird auf solche Weise nicht
nur das, was der deutsche ,Theologische Jahresbericht“ auch
in Zukunft fiir seinen streng gelehrten Leserkreis zusammen-
zustellen haben wird, fiir die befreundeten Kreise des Auslandes
dienstbar gemacht, sondern es kann auch endlich der stetig
zunehmende Umfang jener konzentrischen Kreise klar heraus-
treten, in welchen sich die Triebkraft des altkatholischen Mar-

tyriums bewéahrt. ‘
DR. NIPPOLD, Prof. in Jena.

II. Neuere evangelisch-protestantische Beitridge zur
Interkommunion der romfreien Kirchen.

Die ,Wiedervereinigung der christlichen Kirchen* ist noch
allezeit der Gegenstand idealer oder herrschstichtiger Wiinsche
gewesen. Aber es ist eine lehrreiche Ironie der Kirchenge-
schichte, dass Kirchenunionen, die von aussen oder von oben
her gemacht werden sollten, regelméssig das gerade Gegenteil,
erneuten erbitterten Kirchenkampf und tiefere Entfremdung der
Volkskirchen, zur Folge gehabt haben. Die von dem Florentiner
Unionskonzile (1439) heimkehrenden griechischen Prélaten wur-
den vom Volke und seinen Mo6nchen als Verriter der Ortho-
doxie empfangen und behandelt, und 200 Jahre spéter (1638)
ist der Patriarch Cyrillus Lucaris fiir sein den Genfer Theologen
iibergebenes calvinisierendes Glaubensbekenntnis als Hoch-
verriter erdrosselt und sein Andenken von seinen Amitsgenossen
im Orient verdammt worden.

Wie die Unionsversuche zwischen Rémisch-Katholiken und
Protestanten in Reichstagsabschieden und Religionsgesprichen
des Reformationszeitalters, in denen sich immer beide Teile den
Sieg zuschrieben, regelmissig die wechselseitige Erbitterung
nur schérften, ist bekannt genug. Die vollkommene Aussichts-
losigkeit derartiger Einigungen geht am Kklarsten daraus her-
vor, dass noch spitere Wortfilhrer derselben, von Hugo



= 965

Grotius bis Bossuet, Molanus und Leibnitz, beim besten Willen
keinen andern Ausweg fanden, als eben die mehr oder weniger
verschleierte Riickkehr nach Rom, die dann z. B. in der so-
genannten Weissagung des Klosters Lehnin fiir Preussen-Deutsch-
land schon als erfillte Thatsache verkindet und noch immer,
heute mehr denn jemals zuvor, vom rémischen Lager aus bald
mit Friedensschalmeien, bald mit stolzen Siegeshoffnungen an-
empfohlen wird.

Auch bei Lutheranern und Reformierten sind die meist von
den Landesherren angestellten Unionsversuche gewohnlich von
erbitterten Kampfen beantwortet worden, von Paul Gerhardts
Opposition gegen den grossen Churfiirsten an bis zur alt-
lutherisch-freikirchlichen Separation in Schlesien und Sachsen
nach 1817. Bei dem staatskirchenregimentlichen und gewalt-
samen Charakter der aus politischen Beweggriinden hervor-
gehenden Einigungsbestrebungen kann das gleiche Prognostikon
sicherlich auch fir alle Zukunft gestellt werden.

Und doch liegen auch heute wieder Unionsgedanken, ge-
tragen von hervorragenden Vertretern bedeutender Kirchen-
gruppen, gleichsam in der Luft, ja sie sind ein wesentliches
Stiick der kirchlichen Signatur unserer Zeit. Aber freilich ist
es heute vielmehr das bescheidenere, aber darum um so zukunfts-
reichere Streben nach freundschaftlicher Interkommunion von
Kirche zu Kirche, mit Wahrung und Anerkennung der einer jeden
erwachsenen berechtigten Eigenart und doch im Bewusstsein
des christlich-6kumenischen, wahrhaft katholischen ,character
indelebilis* der Kirche Christi, an dem eine jede Einzelkirche
in Kraft ihrer Gottesreichsgedanken teilhat.

‘Wie solche Unionsgedanken seit Dollingers Unionskonfe-
renzen wahrlich nicht begraben gelegen haben, wenn auch ihre
Wirkung nicht alsbald praktisch zu Tage treten konnte; wie
sie zuletzt wieder Bischof Herzogs vorjahriger Fastenhirtenbrief
uber das Zusammentreffen am Jakobsbrunnen mit biblischer
Wahrhaftigkeit und Weitherzigkeit ausgefiihrt hat, und wie sie
nicht nur bei den beiden bisherigen internationalen Altkatho-
likenkongressen, sondern auch durch briiderliche Mithiilfe bei
Kirchenbauten zur schénen Erfiilllung geworden sind, das alles
braucht fiir die Leser dieser Zeitschrift nicht einmal aus protes-
tantischem Munde noch bestatigt und begriisst zu werden.



— 266 —

Dass aber von einer solchen Interkommunion in wechsel-
seitiger Liebe und Wahrheit die offizielle ,alleinseligmachende®
- Papstkirche absolut ausgeschlossen ist, bezeugt uns nur wieder,
wie sie trotz der ihr &usserlich zugehorigen Massen doch arm
und isoliert dasteht, nicht nur in ihrer vatikanischen Wissen-
schaft, um die wir sie nicht beneiden, auch in all’ dem lebens-
kraftigen bruderlichen Austausch der mancherlei Gaben des
einen heiligen Geistes, der wahrlich gerade erst recht in den
romfreien Kirchen waltet. = '

Und daran konnen auch alle jene auf romischer Seite
erhobenen Stimmen fir das ,Ut omnes unum!“ nichts dndern;
sie konnen bei Protestanten wie bei Griechisch-Katholischen
seit dem Vaticanum nur noch auf Gimpelfang rechnen, nach
der Weise, wie Kardinal Lavigerie seinem Kollegen Manning
gegentiber die englischen Protestanten geradezu mit Lobspriichen
tiberschiittete, um schliesslich zu versichern, dass die Arme der
Mutterkirche sich schon geoffnet haben, um die Riickkehrenden
in ihren Schoss und Schafstall aufzunehmen; oder, wie der
Hiiter des hl. Rockes auf der Koblenzer Vatikanerversamm-
lung die Hoffnung aussprach, dass bald nur noch Ein Credo
durch die deutschen Gaue erschallen werde; wie endlich bei
der Mainzer Heerschau der Bischof loci Haffner in Konse-
quenz des vielberufenen Schlagworts: Christlich oder Atheis-
tisch? das: Romisch oder Atheistisch! als ,Trumpf“ aus-
spielte. — Aber auch eine ganze Anzahl von Bilichern und
Broschiiren aus jiingster Zeit, die in gleichem Sinne romische
Friedensfloten blasen, liegen mir vor. Die konversionsliisternen
Leistungen der Zeitschrift ,Ut omnes unum, wie die gleich-
wertigcen Elaborate des Herrn von Hammerstein, sind ja wohl
bekannt genug. Einige weitere Titel mogen jedoch wenigstens
noch genannt sein: ,Offene Briefe an einen Protestanten®, von
L. v. Rheinfelden (Trier, 1889); ,Taube der Flut. Evangel. Briefe
eines Katholiken“, von M. Steigenberger (Augsburg, 1890);
,Religionskrieg in Sicht? EKin Wort zum Frieden unter den
christlichen Konfessionen Deutschlands®, von Dr. M. Hohler,
Domkapitular zu Limburg (1890), und endlich — als Schluss-
parallele zum Anfang dieser diirftigen Aufzdhlung — der aus
der Paderborner Bonifaciusdruckerei ergangene Mahnruf des
Ruhranus: , Ut omnes unum sint!“ (1891). Auf ihre Positionen
und Postulate einzugehen, wére verlorene Liebesmiih’,



= 97

Wenden wir uns darum lieber sofort zu dem erfreulicheren
Gegenbilde, wie die wachsenden irenischen Beziehungen der
romfreien Kirchen untereinander auch auf evangelisch-protestan-
tlschem Boden allméahlich Frucht zu tragen anfangen!

Folgen wir zunichst fiir eine rasche litterarische Ubersicht
dem Lipsius’schen ,Theologischen Jahresbericht“, dessen Ab-
teilung : ,Interkonfessionelles® schon seit Jahren gerade diesem
Gegenstand die Aufmerksamkeit zuwenden musste, so finden
wir besonders im Jahre 1887 eine ziemlich reichliche Erorterung
der prinzipiellen Frage fiiber: Kirche, Kirchen und Sekten,
welche freilich noch meist recht Kkonfessionell beschriankte
Behandlung aufwies. (Vgl. JB. VIII, S. 289—290.) Aber schon
im né#chstfolgenden Jahre konnte ,zum Ausgleich der Gegen-
satze“ eine ganze Anzahl allein von angloamerikanischen
Stimmen notiert werden, die Ref. doch nur als kleinen Aus-
schnitt bezeichnete aus den ,,im deutsch-angelséchsischen Abend-
lande wie im griechischen Orient, auf protestantischem Boden
wie im romfreien Katholizismus, sich stetig mehrenden bedeu-
tungsvollen Zeichen und Zukunftshoffnungen einer wahrhaft
okumenischen Interkommunion, zu der der Herr seine Kirche
berufen hat“ (JB. IX, S. 312). Und in der letztjahrigen Revue
durfte (nach Abweisung einiger tiber die kirchliche Prinzipien-
frage freireligios radikal oder vornehm absprechender Schriften,
zu denen nicht mit Unrecht eine Reihe der fir die Egidy-
bewegung eintretenden Broschiiren mitsamt ihrer Zeitschrift:
»miniges Christentum® zu rechnen sind) dieser ganze Abschnitt
geschlossen werden auf Grund einer Anzahl deutscher, franzo-
sischer und englischer Ausserungen mit dem Schlussvotum:
yAllerdings kann Déllingers Lieblingsgedanke der Wiederver-
einigung der christlichen Kirchen ... weder durch staats-
kirchliche Unionen, die das religiose Gewissen knechten, noch
durch ein abgeblasstes Humanititschristentum, das noch nie
iberzeugte Charaktere geschaffen hat, zur Verwirklichung
kommen, sondern nur in pietatvoller Wahrung und Schonung der
verschiedenartigen gottgegebenen Kirchengestalten durch die
Okumenicitat des Evangeliums Jesu: Christi“ (JB. XI, 303—304),

Von diesem Standpunkt aus erscheint freilich auch Froh-
schammers Programm ,Zum religiosen Frieden“ (in zwei Auf-
sétzen in der ,Deutschen Revue* 1892, auch separat bei Trewendt



— 268 —

in Breslau) recht wenig verheissungsvoll. Sein Vorschlag kommt
darauf hinaus, dass ,wenigstens die europiischen Kulturstaaten
sich in dieser Beziehung einigen zu einem allgemeinen gemein-
samen Gerichtshof oder Areopag in religiosen Angelegenheiten,
einem obersten Friedensgericht zur ... Sicherung der modernen
Civilisation und Humanitit gegen Fanatismus und konfessionelle
Hetzereien“. Es wird allerdings vom Verfasser selbst am Schluss
als undankbares Beginnen bezeichnet, dergleichen auszusprechen,
und als ein vorlaufig noch vergebliches Bemiihen, dies ins Be-
wusstsein der Volker einzufiithren. Aber es ist doch seine Uber-
zeugung, dass der Verlauf der geschichtlichen Entwickelung
schliesslich zur Verwirklichung des eben skizzierten Programmes.
fithren wird. Wer an die Moglichkeit eines internationalen
Staatenbundes zur Wahrung des religiosen Friedens glauben
kann, wer tberhaupt von der positiven Einwirkung des Staates
auf das innerkirchliche und interkonfessionelle Leben seiner
Kirchengemeinschaften etwas Forderliches erwartet, der mag mit
dem greisen Verfasser gleicher Hoffnung sein. Die Geschichte
der ,heiligen Alliancen“, die verh#éngnisvollen Fehlgriffe der
staatlichen Konkordatspolitik gegentiber der papstlichen Welt-
macht bezeugen uns das Gegenteil.

Doch viel wichtiger und wirksamer als solche litterarischen
Beitrage und Vorschlige zur Losung des interkonfessionellen
Problems, wichtiger auch als alle noch so herzlichen, doch
rasch voriibergehenden personlichen Berithrungen und An-
kntipfungen auf zahlreichen internationalen Kirchenkongressen,
sind uns die bleibenden Vereinigungen und Organisationen
selbst, von denen meist auch jene Kongresse veranstaltet, jene
irenischen Beziehungen von Kirche zu Kirche getragen und
daheim im eigenen Lager unter den mancherlei theologischen
Richtungen und Kkirchlichen Parteien gefestigt und gefordert
werden. Was speciell fiir das deutsch-protestantische Kirchen-
tum der ,Evangelische Bund“ gewirkt hat fir die Erkenntnis des
allen theologischen und kirchlichen Richtungen der Reformations-
kirchen gemeinsamen Glaubensgrundes und unserer wahrhaft
positiven, die Kirche Christi bauenden Aufgaben, es iliberwiegt
in seiner Bedeutung fiir die Zukunft schon heute die vortiber-
gehenden zeitlichen Erfolge der freilich immer unentbehrlicheremn
antiromischen Polemik, die das erste Lustrum des , Evang.
Bundes“ noch in den Vordergrund stellen musste.



— 269 —

- Aber wenn schon bei seiner ITI. Generalversammlung im
Eisenach eine herzliche Begriissung ,ultra montes* zu den
Waldensern hintibergesandt und von deren mitfeierndem Ver-
treter mit warmstem Dank erwidert wurde; wenn auf der
letzten Kasseler Generalversammlung der Generalvikar der
deutschen Altkatholiken, Professor Weber, als gefeierter Gast
wiederholt, wie schon oft, sein warmherziges Zeugnis ablegen
durfte fur die Einigkeit im Geist der Liebe und Wahrhaftigkeit,.
die seine Kirche mit der deutsch-protestantischen immer mehr
verbinden mochte als geborne Bundesgenossen im gemeinsamen
Lebenskampfe; wenn sich solche Beziehungen weit iiber die
Grenzen des eigenen Kirchentums hinaus, wie sie gerade in
Kassel noch mehrfach hervortraten, von Jahr zu Jahr erweitern
und festigen, so konnen wir das nur als einen jener zukunfts-
reichen Erfolge des ,Evang. Bundes“ begriissen, in welchen
ihm fiir das evangelische Deutschland die gesegnete Fiithrerrolle
zZugewiesen ist.

Inwieweit auch der evangelisch-sociale Kongress das gleiche
Ziel innerkirchlicher Einigung zu gemeinsamer Arbeit und
freundschaftlicher Ankniipfung nach aussen hin fiir Deutschland
erreichen oder doch mitférdern wird, lasst sich nach vielver-
sprechenden Anfingen, aber bei 6fters nur tiberbriickten Gegen-
siatzen, noch nicht absehen; jedenfalls kann die gewonnene
Fihlung mit hollandischen und englischen gleichartigen Be-
strebungen fir alle Teile nur willkommen und fruchtbar sein.

Vorwiegend im holldndischen und anglo-amerikanischen
Protestantismus hat ja auch der ,Evang. Bund“ nicht nur gute
Freunde und Mitkampfer, sondern sogar parallele Organisationen
gefunden, die ihm in mancher Beziehung noch geradezu vor-
bildlich sein kénnen. Die Anfinge der hollandischen ,Evange-
lisch Maatschappij* reichen allerdings schon in die 50er Jahre
zurtick ; schon im Jahre 1853 wurde sie begriindet sowohl zur
Evangelisation unter Romisch-Katholiken, als besonders ,zur
Abwehr des Ultramontanismus als Feind unserer religiosen und
politischen Freiheit“ (Art. I ihres Programms). Sie ist als élterer
Bruderverein dem ,Evang. Bunde“, gleich als er ins Leben
trat, sympathisch entgegengekommen und war ebenso auf seiner
letzten Generalversammlung in Kassel durch ein herzliches
Begriissungsschreiben vertreten. Dass der deutsche Bund aus der
dort trefflich durchgefiihrten Organisation des Korrespondenten-



— o

und Departementswesens fir die Einwirkung auf die offent-
liche Meinung noch manches lernen kénnte, wenigstens in regel-
‘méssigeren und reicheren litterarischen Austausch mit der alten
Burg und Freistatt des Protestantismus treten sollte, sei hier
nur angedeutet. :

In England sind gerade in letzter Zeit zwel dem ,Evang.
Bund“ parallele Griindungen hervorgetreten, und zwar auf pro-
testantischer wie auf romischer Seite. Doch scheint weder die
sProtestant Alliance“ noch die (vom Verfasser der Broschiire:
Leakage, Ed. Lucas, ins Leben gerufene) ,,Catholic Association*
bis heute besondere Erfolge gehabt zu haben.

- Ganz anders die ,Anglocontinental Society® mit ihrem
Organ: Foreign Church Chronicle and Review, die sich die
Pflege der praktisch kirchlichen und theologisch wissenschaft-
lichen Beziehungen besonders auch zum deutsch-evangelischen
Festland wie zur gesamten altkatholischen Bewegung zur Auf-
gabe gemacht und bereits wertvoll bethéitigt hat. Auch sie
hat den ,Evang. Bund“ auf seiner Kasseler Festversammlung
begriisst, aber ebenso z. B. das Martyrium der bayrischen
Altkatholiken durch ein ergreifendes Beileidsschreiben an Bischof
Reinkens beklagt. FEin Blick auch nur in einen Jahrgang ihres
Organs bezeugt uns erst recht das umfassende Gebiet, tiber wel-
ches nicht nur die Leser orientiert werden, sondern auch der Vor-
stand der Gesellschaft vielfach lebendige Verbindung unterhélt.
Die 4 stattlichen Hefte d. J. 1891 z. B. bringen neben einem fort-
laufenden Aufsatz tiber die Entwickelung der deutsch-protestan-
tischen Theologie seit Kant in regelméssiger zeitgeschichtlicher
Berichterstattung reichliche Nachrichten aus dem Gesamtgebiet
der altkatholischen Bewegung sowohl wie aus der russisch-ortho-
doxen und selbst der romischen Kirche. Ebenso finden Armenier
und Jakobiten, Buddhismus und Zoroastrianismus Berticksichti-
gung, ohne dass dabei die bedeutsamen Ereignisse des eigenen eng-
lischen Kirchentums irgendwie vergessen sind. Die vielseitigen
irenisch-kirchlichen Beziehungen in einer einzigen Personlich-
keit vereinigt zeigt (in der Marznummer 1892) ein Nachruf auf
Bischof Browne, welcher, wie er einst eines der thatigsten Mit-
glieder der Bonner Unionskonferenzen gewesen war, so noch
nach dem III. Lambethkonzile (1888) zahlreiche geistliche Fiihrer
befreundeter Kirchen in seinem Palaste zu ernster Friedens-
arbeit versammelte. Dass aber gerade die Vertreter des viel-



— 271 —

-gestaltigen englischen Kirchentums in der ,Anglocontinental
Society“ das internationale kirchlich-litterarische Band ge-
schlossen und geschaffen haben, scheint ihrer Arbeit die weit-
herzige und weitumfassende Zukunft zu verbiirgen.

Auch die ,Evangelische Alliance“ ist in ihren letzten
Hauptversammlungen — getreu ihrem Ursprung — wieder ganz
anders weitherzig geworden als in jenen Jahren, da die meisten
deutschen und schweizerischen Theologen vor den methodistisch-
pietistischen Majoritaten von der Mitarbeit sich zuriickziehen
mussten. Inwieweit die nachmalige unleugbare Bedeutungs-
losigkeit der ,Evang. Alliance“ von Fehlgriffen ihrer Fiihrer
und der Ungunst der Zeitumstinde herbeigefiihrt wurde, braucht
hier nicht erortert zu werden. Aber wie sie einst herausgeboren
und gross geworden war aus dem Bewu_sstseiri der internationalen
Solidaritdt der protestantischen Interessen im Verteidigungs-
kampfe gegen die ebenso internationale Weltpolitik des restau-
rierten Papstfums, so ist sie auch in ihrem mannhaften, wenn
schon bisher fruchtlos gebliebenen Protest gegen die Vergewalti-
gung der russischen Ostseeprovinzen wieder als Wortfiihrer und
Anwalt der gesamten evangelischen Christenheit eingetreten.
Und ihre letzte Generalversammlung in Florenz hat besonders
in der Behandlung der religiosen Lebensfrage Italiens, die von
all’ den Rednern aus den verschiedensten Kirchengemein-
~schaften mit der gleichen warmherzigen inneren Anteilnahme
besprochen wurde, den Charakter ihrer idealen Katholicitit
aufs schonste bethitigt und diese Art von ,Evang. Alliance“
nicht mit Unrecht als den , grossten gemeinchristlichen Gedanken
des 19. Jahrhunderts“ feiern lassen. _

Doch es treten uns auf angloamerikanischem Boden trotz
der bunten Mannigfaltigkeit seiner Kirchengruppen noch eine
ganze Reihe von Mitarbeiten fiir die Unionsaufgaben der ge-
samten romfreien Christenheit entgegen. Obenan stehen darunter
die grossen Konzilien der letzten Jahre, die Lambeth-, Pan-
methodisten-, Panpresbyterianer- und internationalen Kongre-
gationalisten-Kongresse. Aber noch viel mehr als solch flich-
tige Berlihrungen und Anregungen wollen die nachhaltigen,
innerhalb der einzelnen Kirchengruppen hervortretenden und
sie charakterisierenden Triebkréifte bedeuten. Hier bezeugt sogar
die mit toten Zahlen rechnende Statistik, dass gerade jenes
specifisch amerikanische kirchliche Freiwilligkeitsprinzip — so



— 272 —

oft es auch geschméht wird als Feind aller kirchlichen Einheit —
dennoch viel weniger die Vervielfaltigung der Sekten hervor-
bringt, als es die Tendenz zur Vereinigung in wenige grosse De-
nominationen immer starker zu Tage treten lasst (Fisher). Und
diese Denominationen wiederum bemiihen sich von Jahr zu Jahr
mit besserem FErfolg, nach der eignen inneren Konsolidierung
und, unter Wahrung der einer jeden gegebenen Eigenart, tiber
dogmatische Schranken hinweg sich die Bruderhand zu reichen
zu gemeinsamer Arbeit gegen gemeinsame Gefahren. Wie so
in der Kriftigung jeder Einzelkirche und in allseitiger werk-
thatiger Verstdndigung die Vorbedingung fiir die grossen Er-
folge des amerikanisch-kirchlichen Lebens liegt, das ist ein germn:
betonter grosser Grundzug, der in Néppolds jingst erschienener
Darstellung der amerikanischen Kirchengeschichte im 19. Jahr-
hundert (Band IV des Handbuchs der neuesten Kirchengeschichte)
durch den bunten Wechsel des Inhalts hindurch immer wieder
wohlthuend und fruchtbar hervortritt.

Gleich der § II, mit der Uberschrift: ,Die protestantisch-
bischofliche Kirche und das Zukunftsband zwischen Protestan-
tismus und Katholizismus“, muss ausgehen von der Verbindung
des protestantischen und katholischen Faktors in der Episkopal-
kirche. Von Homersham Coxe wird ihr freilich darum in seinem
jungst erschienemen Buche: ,Is the Church of England pro-
testant ?“ der protestantische Charakter auf Grund ihrer Sym-
bole bestritten, withrend anderseits der Amerikaner Forrester
in seiner schénen Schrift: ,Christian Unity and the historic
Episcopate“ auf engste Beziehung zu den tibrigen evangelischen
Kirchen dringt, deren Ordination sogar voll anerkannt werden:
soll. Ahnlich irenisch-konziliatorisch urteilt Eatons Buch tiber
,das Herz der Glaubensbekenntnisse“. Doch mag des weiteren
tiber den idealkatholischen Zug und die Unionsbestrebungen der
gegenwartigen High Church einfach auf Nippolds Darstellung,
besonders S. 39—41, verwiesen sein.

Mit gewaltigcer Zugkraft hat auch die Idee des Panpres-
byterianismus gewirkt. Hier ist sogar Shield, von dem alt-
orthodoxen Princeton, mit der Forderung einer freien Union
zwischen Presbyterianismus, Episkopalismus und Kongregatio-
nalismus zu der ,protestantisch-katholischen Kirche der Zu-
kunft® aufgetreten, so recht als Wortfithrer der aufstrebenden
Jugend. Ebenso waren auf dem internationalen Kongrega-



— 273 —

tionalistenkongress in London im Jahre 1891 auch Presbyteria-
nismus und Baptismus offiziell vertreten, und wiederum wurde
die Notwendigkeit eines engeren Zusammenschlusses allseitig
und lebhaft anerkannt. Ist gerade das heilige Recht der per-
sonlichen individuellen Uberzeugung das ideale Einheitsband
des Independentismus, so verdient doch seine heutige Auspré-
gung Fishers volles Lob eines ,conciliatory and catholic spirit“.
Und wenngleich die Unitarier auf dem letzten Kongress als
Nichtkongregationalisten bei Seite geschoben wurden, so ver-
leugnet doch das gesamte Wesen des Kongregationalismus keines-
wegs die Duldung auch dieser theologischen Schule. Desgleichen
hat der Methodismus zwar seinen alten Gegensatz zu den ro-
manisierenden Neigungen der englisch-bischoflichen Kirche nach
wie vor scharf betont; aber dennoch wurde auf der I. 6kumeni-
schen Methodistenversammlung in Washington (Oktober 1891)
das Bewusstsein seines. idealkatholischen Charakters bei allem
Gegensatz zum Papismus mit Freuden bezeugt.

- Wenn dem gegeniiber die Lutheraner Amerikas sich viel-
fach von den andern evangelischen Kirchen der neuen Heimat
absperren und unter einander wie gegen untadelig lutherische
Fakultaten der deutschen Mutterkirche unermiidlich die Ketzer-
richter spielen, ja sich nicht selten in wenig gedankte Wahl-
bindnisse mit den Papstgldubigen einlassen, so bleibt doch
das vorwiegend deutsche Idiom ihrer Theologie ein starkes
Bindeglied mit der Heimat; und von hier aus hat wiederum die
treubriiderliche Fiirsorge fiir die sonst kirchlich verlorenen
Deutschen in Amerika, die seit 1.6hes Vorgang heute besonders
in der Arbeit der Diasporakonferenz gesegnete Friichte zeitigt,
sich als ein schones Einigungsband fiir die rivalisierenden
Kirchen Amerikas tiberhaupt erwiesen. Und endlich die kleinen,
ausserlich schwachen Hiuflein der Briidergemeinde dirfen in
ihrer schlicht briiderlichen Unionsgesinnung, in ihren einfach
biblischen Tropen, als geborene Vertreter und als bedeutsamer
Riuckhalt aller irenischen Bestrebungen gelten; wie denn auch
der ,Kirchenverein des Westens“ wesentlich als ihr Werk an-
gesehen werden muss.

Alle diese in der freien Luft Amerikas kraftig erwachsenen
kirchlichen Einzelcharaktere (im Gegensatz zu denen nur der
Mormonenstaat die denkwiirdige Parallele zur jesuitischen Papst-
hierarchie abgiebt) sahen wir vereinigt in einem imposanten Ge-



— 274 —

samtbild in der allgemeinen christlichen Konferenz in Washington:
(Dezember 1887), deren eminent repréisentative Bedeutung durch.
ihre Einberufer wie durch ihre Teilnehmer aus allen Denomi-
nationen gewdahrleistet war. Gleich der erste der Vortrige iiber:
die ,National perils and opportunities¥, in dem Bischof Cleveland
Coxe die bedeutsamste amerikanisch-kirchliche Lebensfrage:
mit weitschauender Objektivitat ,in wahrhaft katholischem
Geiste “ erorterte, behandelte die romische Frage. In der
That scheint Amerika am Vorabend eines ,Kulturkampfes“ zu
stehen, der, mit dem Kampf um die Schule beginnend, um
vieles bedeutsamer werden muss, als der so klaglich zu Grabe
getragene preussische. Denn dort hat der Romanismus auch
einen starken Feind im eigenen Lager: das Unabhangigkeits-
bewusstsein, den anglikanischen Freiheitsstolz des katholischen
Amerikaners, der die Knechtschaft seiner Bischofe unter Rom
als eine Schmach empfindet. Bischof Ireland von Minnesota.
hat jingst diesem nationalen XKatholizismus personlich im
Vatikan Anerkennung und Recht zu verschaffen gesucht. Aber
der stirkere Feind, gegen den sowohl der Vatikanismus wie
der materialistische Unglaube schwerlich wird aufkommen
konnen, ist die Gesamtmacht der evangelischen Kirchengemein-
schaften, die in lebensvoller christglaubiger Kinigkeit des
Geistes auf dem Plane stehen und tiberdies in den beiden
grossartigen interkonfessionellen Geschichtsvereinen, der ,Ame-
rican Historical Association“ und der ,,Society of Church history“,
in ehrlich-wissenschaftlicher, allseitig kontrollierter Forschung
eine geistige Phalanx ersten Ranges gegen jeden Infallibilismus
zu bieten haben.

Ich habe mich bei dem anglo-amerikanischen Kirchentum
langer aufgehalten, aber ich hoffe nicht zum Schaden fir die
moglichst vielseitige Beleuchtung meines Themas. Wie freudig
und kraftig gerade von dieser Seite aus auch das Einheitsband
mit der internationalen altkatholischen Bewegung betont und
bethétigt wird, bedarf hier keines Wortes weiter. Die Christus-
kirche in Luzern wie der letzte Kongress daselbst mit seinen
bleibenden Friichten, unter denen diese Zeitschrift nicht die
geringste ist, sind erhebendes Zeugnis dafiir.

Dass im Vergleich damit die deutsch-evangelische Kirche
im grossen und ganzen bisher sich recht lau zuriickgehalten
hat, darf um so weniger verschwiegen oder entschuldigt werden,



— 275 —

als es auch hier wahrlich nicht an Mannern gefehlt hat, die:
seit Jahren fiir ein besseres Verstindnis des altkatholischen
Gewissenskampfes und seiner Zukunftsaufgaben litterarisch wie
praktisch gearbeitet haben. Es ist iiberaus traurig, wenn evan-
gelischerseits immer wieder die noch trennenden Unterschiede
hervorgehoben werden, wie es z. B. die ,Christliche Welt“ nach
einem frihern Aufsatz Bornemanns sogar wieder aus Anlass
von Brechts Kasseler Vortrag tliber die Mértyrer des 19. Jahr-
hunderts thun zu miissen glaubte. Aber die deutsch-evangelische
Greschichtswissenschaft und insbesondere die protestantische Pole-
mik unserer Tage kénnte es nur zu ihrem eignen empfindlichen
Schaden ausser acht lassen, was sie einem Dollinger und seinem
Freundeskreise zu danken hat, und wie sie fir den wirk-
samen Verteidigungskampf gegen die neuromische Aggression
noch lange bei diesen in die Schule gehen muss.

Zum Schluss dirfen wir endlich nur noch erinnern an die
mannigfachen freundschaftlichen Beziehungen, die von Ver-
tretern der russisch-orthodoxen Kirche zur altkatholischen wie
zur anglokatholischen Gemeinschaft angekniipft worden sind;
vor allem aber der freundlichen Lebenszeugnisse aus der frei-
heitlich aufstrebenden, besonders auch an deutsch-evangelischer
Theologie genihrten Kirche Griechenlands uns erfreuen. Der
gemein-christliche, einfach-biblische Charakter ihrer zahlreichen
wissenschaftlichen und erbaulichen Litteratur kann schon aus.
den kurzen Anzeigen in Lipsius’ Theolog. Jahresbericht, mit
denen schon seit Jahren die Abteilung: Interkonfessionelles
eroffnet wurde, ersehen werden. Ein ideales Einheitsband
zwischen griechisch-orthodoxer und evangelisch-protestantischer
Kirche fehlt demnach keineswegs; es hat nur bisher zu sehr
an wechselseitiger Kenntnis und dem Austausch der gemein-
samen Gaben gefehlt. Aber wie es hierin anders werden
will, so auch in den offiziellen Beziechungen von Kirche zu
Kirche. Die romische Kirche ist freilich, trotz der neuer-
dings immer wieder angekniipften diplomatischen Verhandlungen
- mit dem Zaren, wegen ihrer dreisten Propaganda noch immer
die bestgehasste Feindin der Orientkirche. Aber dass eine freie
Interkommunion der orthodoxen Kirche wenigstens mit der
englischen Kirche nicht zu den Unmoglichkeiten gehort, hat
neben dem offiziellen Bericht des russischen Synods tiber
das Jahr 1888/89, in welchem die irenischen Intentionen der



. 975

Lambethkonferenz gern anerkannt werden, fiir Griechenland
unléngst die Broschiire von Nic. X. Amwrazis zu erweisen gesucht:
Aoxiuoy el EvuiOsws vy Ayylxevav SmiOxomievay uere Tis
000ddkov dvarolixilc xxdnoics (Athen 1891), in welcher von den
39 Glaubensartikeln der bischoflichen Kirche 27 als ganz recht-
glaubig, 5 als halborthodox und nur 7 als héretisch bezeichnet
werden. (Ahnlich urteilte Protopresbyter Janyschew in seiner
jingst erschienenen Broschiire: Ist die Glaubenslehre der anglo-
amerikanischen Kirche wirklich orthodox-katholisch? Berlin,
1892, Stankiewicz). Doch tiber der Einheit im Dogma und tber
der praktischen Einigung durch die Anerkennung der angli-
kanischen Weihen seitens der Orthodoxen, und den Verzicht
auf das filioque und alle der hl. Schrift und den 7 ckumenischen
Konzilien widersprechenden Dogmen seitens der Anglikaner,
tiber dem allem steht auch dem griechischen Verfasser die
Einigkeit in der Liebe; statt aussichtsloser #“usserlicher Ver-
schmelzung der Kirchenformen erblickt er die Versohnung der
Kirchen des Petrus und des Paulus in der Zukunftskirche des
Johannes. -

In der That werden ja alle Hoffnungen und Bestrebungen,
um die ,Wiedervereinigung der christlichen Kirchen“ von dem
Einen nicht abgehen kénnen, dass der géttliche Geist so wenig
in einer menschlich beschrinkten Gemeinschaft wie in einer
menschlich beschriankten Hinzelpersonlichkeit in seiner ganzen
Fille ungetriibt zur Erscheinung kommt; dass derselbe Sonnen-
strahl in verschiedenen Tautropfen mit verschiedenen Farben
sich bricht; dass noch immer und ewig das Wort gilt: Es sind
mancherlei Gaben, aber es ist ein Geist, es sind mancherlei
Glieder des Leibes und mancherlei ihre Amter, aber es ist ein
Haupt und Herr, der sie alle fir einander bestimmt hat, sich
in Liebe zu dienen als die Haushalter der mancherlei Gnade
Gottes und so am Ganzen erst recht das Lieben zu haben; es
sind mancherlei Kirchen auf Erden, aber es ist ein Hirt, der
sie alle gezihlt hat und noch erhilt und zu einander fihrt;
ein Herr seiner Gtemeinde: Jesus Christus.

Lic. th. OSKAR KOHLSCHMIDT,
Pfarrer in Denstedt bei Weimar.




	Was verdanken die evangelischen Kirchen dem altkatholischen Martyrium?

