Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 2

Artikel: Orthodox-katholischer und romischer Katechismus
Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 237 —

ORTHODOX-KATHOLISCHER

UND

ROMISCHER KATECHISMUS.

Vor mir liegen die drei Katechismen, die heute in der
Christenheit an massgebender Bedeutung wohl alle dhnlichen
Religionshandbiicher ubertreffen: der ,ausfiihrliche christliche
Katechismus der orthodox-katholischen orientalischen Kirche, ge-
priift und genehmigt von der heiligsten dirigierenden Synode“
(St. Petersburg, 1887), der ,Catechismus Romanus, herausgegeben
nach dem Beschlusse des Konzils von Trient und auf Befehl des
Papstes Pius V.“ (iibersetzt von D. W. Smets, Bielefeld, 1846),
und der Katechismus des Jesuiten Peter Canisius (iibersetzt und
unter kirchlicher Approbation erschienen in III. Auflage, Lands-
hut, 1826). Der orthodox-katholische Katechismus ist als kor-
rekter Ausdruck der Glaubenslehre der morgenlandlschen Kirche
anerkannt; nicht minder gilt der ,Catechismus Romanus“, sowie
derjenige des P. Canisius, als getreue Darstellung der pipst-
lichen Kirchenlehre. Allerdings kannten die Hera,usgeber der
beiden letztern Lehrbiicher die modernen pépstlichen Dogmen
noch nicht; insofern stehen sie der katholischen Kirchenlehre
des Morgenlandes noch etwas naher als die heutigen pépstlichen
Theologen; aber das vatikanische Konzil hat ja bekanntlich
nur die jesuitischen Lehren sanktioniert, und die Gegensitze
zwischen der katholischen Lehre des Morgenlandes und der
papstlichen Lehre des Abendlandes sind, auch abgesehen von
den (laubensartikeln, die unter Pius IX. erlassen und unter
Leo XIII. in alle romischen Religionshandbiicher eingefiigt
worden sind, bedeutend und charakteristisch genug. Es diirfte
dem Zweck dieser Zeitschrift entsprechen, auf einige dieser
Gegensitze aufmerksam zu machen. Ich halte mich dabei



o3

vorziglich an die drei erwdhnten Lehrbilicher und bezeichne
der Kiirze wegen den orthodox-katholischen Katechismus mit O.,
den romischen mit R., den des P. Canisius mit C.

1. Quelle der kirchlichen Glaubenslehre ist die gottliche Offen-
barung. Unvollkommen kann man Gott zwar auch erkennen aus
der Schopfung, vollkommen jedoch aus der Selbstoffenbarung
Gottes durch die alttestamentlichen Propheten und die Person
seines eingebornen Sohnes. Die vollkommene Offenbarung Gottes
ist uns erhalten in der Tradition und in der hl. Schrift. Be-
wahrerin der Tradition ist die Kirche, die Gemeinschaft der
wahrhaft Glaubigen ,in ihrer Aufeinanderfolge“. Die Tradition
ist alter als die Schrift; aber die Schrift ist gegeben, ,damit
die gottliche Offenbarung desto genauer und unveridndert er-
halten werde. In der heiligen Schrift lesen wir die Worte
der Propheten und Apostel ganz so, als ob wir mit ihnen lebten
und sie horten.“ _Die Tradition, die mit der gottlichen Offen-
barung und mit der heiligen Schrift tibereinstimmt, soll beob-
achtet werden.“ (0., S. 3—9.) '

Die beiden pépstlichen Katechismen werfen die Frage nach
der Quelle der kirchlichen Glaubenslehre gar nicht auf. C. be-
zeichnet aber S. 20 als verbindliche Glaubenslehren: a. die 12
Artikel des apostolischen Symbolums; b. ,alles, was die hl. Schrift
enthalt“; c. das, was aus dem apostolischen Symbolum und der
hl. Schrift ,durch notwendige Schlussfolge abgeleitet wird";
d. alles, ,was der heilige Geist zu glauben uns offenbart und
durch die Kirche verkiindigt, es mag durch die Schrift oder
durch die Ubergabe lebendigen Wortes (Tradition) uns empfohlen
werden¥. In dieser unlogischen Aufzéhlung bildet der vierte
Punkt die Hauptsache : Man muss glauben, was die Kirche lehrt.
Die Kirche aber ist von Christus dem Apostel Petrus und seinen
Nachfolgern iibergeben ; die ,Ketzer und Schismatiker, welche
... den Glauben und die Lehre Christi zu bekennen scheinen,
aber es verschmahen, Schafe des obersten Hirten und Bischofs
zu sein, den Christus statt Seiner dem Schafstalle der Kirche
vorgesetzt hat“, konnen gar keine Kirche bilden (S. 59). Wie
schon die Juden denen glauben mussten, welche auf den Lehr-
stiihlen Moses’ sassen, so begehen die ein ,grosses Verbrechen,
die es sogar wagen, ,die heiligen Satzungen der Pépste, bei
welchen allezeit die hochste Gewalt, iiber das Heilige zu be-
stimmen, gewesen ist“, anzugreifen und zu bekémpfen (S. 63).



= 239

Danach ist fir die Christen im allgemeinen das papstliche
Lehramt die Quelle der verbindlichen Glaubenslehren; woher
der Papst eine Lehre geschopft hat, geht die Gléubigen nichts an.

2. Kanon der hi. Schrift. Gott bereitete die Menschen durch
stufenweise Offenbarungen auf die Ankunft des Erlosers vor.
Diese Offenbarungen sind in den alttestamentlichen Biichern
enthalten. Cyrill von Jerusalem, Athanasius und Johannes von
Damaskus zahlten 22 alttestamentliche Biicher. Sie befolgten
dabei die hebraische Zahlung, die auch heute zu berticksichtigen
ist, ,weil die christliche Kirche die Biicher des alten Testamentes
von der alttestamentlichen hebraischen Kirche tiberkommen
hat“. Zu diesen Biichern gehotren nicht: Baruch, Tobias, Judith,
Weisheit, Jesu Sirach, I. und Il. Machabéder, die dem Buche
Daniel beigefiigten Geschichten und einige Zusétze zum Buche
Esther. Nach Athanasius war das Buch Jesu Sirach nebst
,einigen andern“, die O. nicht einmal nennt, ,denen zum Lesen
bestimmt, die einst in die Kirche eintreten“. Unter den vielen
Schriftstellen, auf die sich O. beruft, finde ich eine -einzige,
die jenen ausserkanonischen Biichern entnommen ist (II. Machab.
12, 43, S. 90). Die neutestamentlichen Biicher werden in be-
kannter Reihenfolge aufgezihlt und kurz charakterisiert. Die
heiligen Schriften soll man lesen mit Gebet um das richtige
Verstindnis, und in reiner Absicht, sich zu belehren und zu
erbauen; man soll sie erkliren in Ubereinstimmung mit der
Lehre der Kirchenvéter. Solche jedoch, die vorher Gottes Wort
nicht kannten, kann man zum Beweise fiir die Wahrheit des
gottlichen Wortes aufmerksam machen auf die Erhabenheit und
Reinheit der geoffenbarten Lehre, auf die Beglaubigung der-
selben durch Weissagung und Wunder und insbesondere auch
auf die Wirkung dieser Lehre. Dass das Evangelium eine
Kraft Gottes ist, zeigt sich auch in der Verbreitung des Christen-
tums (0., S. 9—16). Die erste religiose Pflicht ist die, dass man
nach wahrer Erkenntnis Gottes strebt. Solche kann man er-
langen, indem man Buicher liest, ,die in der Erkenntnis Gottes
unterrichten, und zwar erstens die hl. Schrift, sodann die Schriften
der hl. Viter (0., S. 122)“.

Umsonst suchen wir bei C. und R. einen entsprechenden
Abschnitt. Da romische Katechumenen die Quellen der christ-
lichen Glaubenslehren nicht zu kennen brauchen, bedirfen sie



9

auch keines Unterrichts tiber die Bestandteile und die Glaub-
wiirdigkeit der hl. Schrift. C. bemerkt nur (S. 20. 68), dass
es der ,Kirche“ zukomme, zu erkliaren, welche Biicher als
kanonisch anzusehen seien. Das ist eine Anspielung auf das
vom Trienter Konzil erlassene Dogma (Sess. IV, vom 18. April
1546), nach welchem alle in der lateinischen Vulgata enthaltenen
‘Biicher (also auch die sieben vorhin genannten) ,samt allen
ihren Teilen“ (also auch mit den Zusidtzen zu den Biichern
- Daniel und Esther) ,als heilig und kanonisch® angenommen
werden miissen. Wie wenig sich aber das Lesen der hl. Schrift
empfiehlt, kann man daraus erkennen, dass sich ,alle Ketzer
bemiihen, ihre falschen und betriigerischen Meinungen aus den
heiligen Schriften zu verteidigen. Die Schrift besteht wahrlich
nicht im Lesen, sondern im Verstehen, wie Hieronymus bezeugt®.
(C., S. 68. Hieronymus, der es sich zu einer Lebensaufgabe
gemacht hat, dem christlichen Volke die hl. Schrift in guter
Ubersetzung in die Hand zu geben, eignet sich schlecht zum
Zeugen fir die Gefsihrlichkeit des Bibellesens).

3. Symbolum. Die christliche Glaubenslehre ist kurz zu-
sammengefasst in.dem Bekenntnis, das die Véter der ersten
und zweiten allgemeinen Kirchenversammlung aufgestellt haben
(0., S.18.19). Das in der abendléndischen Kirche dem achten
Glaubensartikel beigefiigte filioque ist nicht berechtigt, weil
der authentische Text des Symbolums: (Ich glaube) an den
heiligen Geist ...., der vom Vater ausgeht, genau den Worten
Jesu entspricht (Joh. 15, 26) und die dritte allgemeine Kirchen-
versammlung, die vom zweiten Konzil definierte L.ehre vom hei-
ligen Geist als geniigend anerkennend, férmlich verboten hat,
,ein neues Glaubenssymbol zu verfassen“ (S. 57). Das von
O. angerufene Dekret des dritten okumenischen Konzils hat
folgenden Wortlaut: ,Es soll niemand gestattet sein, einen
andern Glauben (ézépav mioww, ein anderes Glaubenshekenntnis)
vorzubringen oder zu verfassen oder zusammenzustellen neben
dem, welcher von den zu Nicéa im heiligen Geist versammelten
heiligen Vitern definiert worden ist. Die es aber wagen sollten,
einen andern Glauben zusammenzustellen oder vorzubringen oder
solchen, die die Wahrheit erkennen und sich bekehren wollen,
~ kommen sie nun aus dem Heidentum oder Judentum oder irgend
~ einer Hiresie, vorzulegen: solche seien, wenn sie Bischofe oder
Kleriker sind, als Bischofe des Episkopates entkleidet, als Kle-



-~

riker aus dem Klerus geschieden, wenn sie aber Laien sind,
mit dem Banne belegt* (Mansi, t. IV, p. 1362 seq.).

R. spricht nur vom apostolischen Symbolum und bezeichnet
dieses als ein Werk der zwolf Apostel. ,Die Apostel nannten
das von ihnen verfasste Bekenntnis des christlichen Glaubens
und der Hoffnung Symbolum, teils weil es aus den verschiedenen
Sitzen besteht, die sie gemeinschaftlich einzeln zusammengestellt
haben, teils weil sie sich desselben gleichsam als eines Merk-
mals und Zeichens bedienten, wodurch sie die abgefallenen
und eingeschlichenen falschen Briider, welche das Evangelium
verfilschten, von denen, welche sich in Wahrheit durch einen
Eid zum Dienste Christi verpflichtet hatten, leicht unterscheiden
konnten“ (I, S. 12). Auch C. behandelt die legendarische Uber-
lieferung, dass die zwolf Apostel die zwolf Artikel des aposto-
lischen Symbolums zusammengestellt hitten, als eine unzweifel-
hafte Thatsache (S. 3). Merkwiirdigerweise hat aber doch das
Trienter Konzil in der dritten Sitzung (vom 4. Februar 1546)
das micdnische Glaubensbekenntnis als dasjenige erklart, quo
sancta romana ecclesia utitur, und dasselbe als fundamentum
firmum et unicum, confra quod portse inferi nunquam pree-
valebunt, bezeichnet. Zu dem Wortlaut, den die Synode vor-
schreibt, gehort aber natiirlich auch das filioque. Die gleiche
Synode verordnete in der 24. Sitzung (vom 11. Nov. 1563, cap. 12
_de ref.), dass Seelsorger, Chorherren und Inhaber geistlicher
Dignitéten an Kathedralkirchen beim Amtsantritt das Glaubens-
bekenntnis a,bzulegen und der rémischen Kirche (ececlesise ro-
mange) Gehorsam zu schworen hatten Am 13. November 1564
_erliess sodann Pius TV. d1e Bulle I113unctum nobis, um das fiir
jene Anlisse berechnete Gla,ubensbekenntms festzustellen Es
ist das nicinische mit dem ﬁhoque Daran schliesst sich aber
ein langer Nachtrag, der hauptsachhch die dem Protestantismus
gegeniiber betonten Lehren zum Gegenstand hat und u. a. den
Satz enthilt: Sanctam catholicam et apostolicam Romanam
ecclesiam omnium ecclesiarum matrem et magistram agnosco,
so dass also der Schworende in demselben Glaubensbekenntnis
einmal ,die Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche“
und sodann ,die heilige, katholische und apostolische, rémische

Kirche“ anzuerkennen hat, und zwar diese als die Mutter
 und Lehrmeisterin aller Kirchen. Neuerdings sind diesem er-
weiterten Bekenntnis auch noch die Dogmen von 1854 und



0

1870 beigeftigt worden. Am Schluss ist zu geloben, ,diesen
wahren katholischen Glauben, ausserhalb wessen niemand selig
werden kann“, nicht nur selbst festzuhalten, sondern auch allen
einzuschirfen, auf welche der Schworende durch Ubernahme
seines Amtes Einfluss bekommt. Nach dem angefiihrten Dekret
des okumenischen Konzils von Ephesus wiirde gerade umge-
kehrt das verdnderte Symbolum die Betreffenden unfihig machen,
ein geistliches Amt zu tibernehmen und Seelsorge auszuiiben.

4. Allgemeine Kirchenversammlung. Das fir die Christglau-
bigen verbindliche Glaubensbekenntnis wurde von den Vitern
der ersten und zweiten allgemeinen Kirchenversammlung er-
lassen. Es hat bisher sieben Skumenische Synoden gegeben.
Ein solches Konzil ist ,eine Versammlung der Hirten und Lehrer
der christlichen katholischen Kirche, womoglich vom ganzen
Frdkreis, zur Befestigung der wahren Lehre und Zucht unter
den Christen“. Derartige Versammlungen zu veranstalten, lehrt
das Apostelkonzil und entspricht dem Ausspruch des Herrn (Matth.
18, 17), ,welcher den Entscheidungen der Kirche eine solche
Wichtigkeit beilegt, dass der, welcher ihnen nicht gehorcht,
der gottlichen Gnade verlustig wird, als wire er ein Heide"
(0., S. 19. 20). Nur eine allgemeine Kirchenversammlung kann
ihre Gewalt tiber die ganze allgemeine Kirche ausdehnen (O.,
S 693 : ‘

Der Ausspruch des Herrn ,Sag’ es der Kirche“ bezieht
sich nach R. (I., S. 98) nur auf die Kirchenvorsteher. Diesen
Titel verdient aber, sofern man von der ganzen Kirche spricht,
nur der Papst; denn ,nur Einer ist ihr Leiter und Regierer,
unsichtbar Christus, den der ewige Vater zum Haupt iiber die
ganze Kirche, die sein Leib ist, gemacht hat, sichtbar jedoch
der, welcher den romischen Stuhl Petri, des Apostelfiirsten,
als rechtmaissiger Nachfolger innehat“ (R., I., S. 98). Da der Papst
die ganze Herde zu weiden hat (R., L., S. 99 f.), ist es nicht notig,
die Katechumenen iiber die Autoritéit allgemeiner Konzilien
zu unterrichten. R. tibergeht darum diesen fiir ihn nebensédch-
lichen Punkt. C. bemerkt allerdings (S. 63), dass man die Au-
toritit der Kirchenvorsteher erkenne ,hauptsdchlich in den
heiligen Versammlungen, wo sie nicht nur iiber den Glauben
und die Religion manches beschliessen, sondern auch .... be-
zeugen konnen : Es hat dem heiligen Geist und uns gefallen®.
Allein unmittelbar darauf sagt er, was fiir ein Verbrechen es



= ons

daher sei, die Satzungen der Pdpste anzugreifen, ,bei welchen
allzeit die hochste Gewalt; iiber das Heilige zu bestimmen, ge-
wesen ist“. Immerhin ist durch die Veranstaltung der vatika-
nischen Synode noch einmal der Schein entstanden, als ob doch
die Gewalt eines allgemeinen Konzils noch hoher sei als jene
,hochste Gewalt“; aber es muss zugegeben werden, dass es
sich dabei bloss um einen Schein handelt; denn in Wirklichkeit
ist es ja der Papst selbst, der anlésslich der vatikanischen Ver-
sammlung gesprochen und sich die ganze Fiille aller Kirch-
lichen Gewalt zuerkannt hat. Da hiernach die allgemeinen
Konzilien tiberhaupt von keiner wesentlichen Bedeutung sind,
ist es ziemlich gleichgiiltig, ob man deren bisher 20 zahle, wie
die romischen Theologen gewdohnlich thun, oder ob man noch
einige andere Synoden als ,allgemeine“ bezeichne.

b. Haupt der Kirche. Das Eine Haupt der Kirche ist ,der
Gottmensch Jesus Christus, voll der Gnade und Wahrheit* (O.,
S. 60). Dass die Kirche kein anderes Haupt haben kann, lehrt
der Apostel, abgesehen von Ephes. 1, 22—23 u.s. w., auch
I. Kor. 3, 10. 11 mit den Worten: ,Niemand kann einen an-
dern Grund legen® (O., S.61. 62). ,Wie die Kirche durch alle
Geschlechter wiahren soll, so bedarf sie auch eines immer-
wihrenden Hauptes, und ein solches ist der Eine Jesus Christus.“
Deswegen legen sich auch die Apostel keinen hohern Namen

bei als den der Diener der Kirche (Kol. 1, 24. 25). In der

Kirche bleibt Gottes Gnade, weil Christus in 1hr bleibt und den
ganzen Leib beseelt durch den heiligen Geist (O., S. 61). Des-
halb ist es notig, ,ein Glied seines Lezbes, d. h. der allgememen
Kirche zu sein“, um an der Erlosung teilzuhaben (O., S. 67).

Dagegen bekennt man nach C. (S. 15) mit dem. Glauben
an die Eine katholische Kirche, ,}da,ss die Kirche unter ihrem.
Einen Haupte, welches Christus ist, und unter einem Einzigen,
der desselben Stelle auf Erden vertwitt, dem hochsten Priester, dem
Papste regiert und in der Finigkeit erhalten werde”. Dafir werden
S. 59 ff. die bekannten, in stereotyper Weise missdeuteten Schrift-
und Viterstellen in Anspruch genommen. R. betont (I, S. 335)
_den historischen Beweis fiir diese Einrichtung. ,Da der Papst
auf dem Stuhl Petri, des Apostelfirsten, sitzt, worauf dieser
bekanntlich bis an das Ende seines Lebens gesessen hat (1), So er-
kennt sie (die katholische Kirche) in ihm den hochsten Grad.
der Wiirde und die Fille der Gerichtsbarkeit an, die ihm nicht



— o

etwa durch gewisse Synodal- oder andere menschliche Be-
schliisse, sondern wvon Gott verliehen ist. Deshalb steht er, der
Vater und Regierer aller Glidubigen und Bischofe und der
ibrigen Vorsteher, welches Amt und welche Gewalt sie auch
haben mogen, als der Nachfolger Petri und der wahre und
rechtméssige Statthalter Christi des Herrn, der ganzen Kirche
vor.* Gemeinschaften, welche dem Papste nicht unterworfen
sind, verdienen gar nicht als ,Kirchen* bezeichnet zu werden.
Und da der hl. Geist nur der Kirche Christi zugesichert ist,
konnen diese andern Gemeinschaften nur vom Geiste des Teufels
geleitet sein und sind notwendig in den verderblichsten Irr-
timern der Lehre und Sitten befangen. (Quemadmodum hsec
una ecclesia errare non potest in fidei ac morum disciplina
tradenda, cum a Spiritu sancto gubernetur, ita ceteras omnes,
quee sibi Ecclesie nomen arrogant, ut quse diaboli spiritu du-
cantur, in doctrinee et morum perniciosissimis erroribus versari
necesse est. R., I, S. 103. Vgl. C., S. 59.) Endgiiltig und in
schirfster Weise hat jedoch erst die vatikanische Synode die
Lehre vom Papst als dem Haupt der Kirche dogmatisch fest-
gestellt.

6. Autonome Partikularkirchen. Obwohl im Glaubensbe-
kenntnis nachdriicklich von der Einen Kirche gesprochen wird,
darf man doch auch beispielsweise von der Kirche zu Jeru-
salem, Antiochia, Alexandria, Konstantinopel reden. ,Das sind
Partikularkirchen oder Teile der Einen allgemeinen Kirche.
Das Fiirsichbestehen in betreff ihrer sichtbaren Einrichtung hin-
dert sie nicht, in geistiger Hinsicht grosse Glieder des Einen
Leibes, der allgemeinen Kirche zu sein, Ein Haupt, Christum,
und Einen Geist des Glaubens und der Gnade zu haben. Diese
Einheit driickt sich auf sichtbare Weise in einerlei Glaubens-
bekenntnis und in der Gemeinschaft des Gebetes und der Sakra-
mente aus“ (0., S. 62).

Nach romischer Lehre jedoch ist der Papst der Statthalter
Christi. Wer zur Kirche Christi gehoren will, muss daher in
erster Linie dem Papst angehoren. Seiner Jurisdiktion kann
sich kein Einzelner und keine Partikularkirche entziehen, ohne
 eben dadurch schismatisch und ketzerisch zu werden. ,Schis-
matiker und Ketzer aber gehoren ebensowenig zur Kirche,
wie Uberliufer zum Heere, dem sie entflohen sind.“ Nicht zu
leugnen ist allerdings, dass sie noch unter der Gewalt der



- o5

Kirche stehen und wegen ihres Abfalls bestraft werden konnen
(R., I, S. 97). C. seinerseits beruft sich fiir diese Anschauung
~auf (missdeutete) Ausspriiche hervorragender Kirchenvéter, in-
dem er lehrt: ,Diese (vom Papst regierte) Kirche und ihre
Wiirde hat der heilige Hieronymus erkannt, dessen Worte so
lauten: Wer mit dem Stuhle Petri vereinigt ist, der ist der
Meinige. Erkannt hat sie auch Optatus, der Afrikaner, welcher
bezeugt, dass unter den wahren Merkmalen der Kirche der Stuhl
Petri das erste sei. Erkannt hat sie Augustin, welcher deutlich
schreibt, dass in der romischen Kirche allzeit der Vorrang des
apostolischen Stuhles gewesen sei. Erkannt hat sie Cyprian,
welcher die Ursache aller entstehenden Ketzereien und Spal-
tungen darein gesetzt hat, dass man dem Einen und hochsten
Priester und Richter, dem Statthalter Christi, nicht gehorcht.
Erkannt hat sie Ambrosius, wenn er sagte, dass er der rémischen
Kirche in allem zu folgen verlange.“ Zuletzt wird Irenius
angerufen. !

L Hieronymus berief sich gegeniiber den mannigfachen Anfechtungen, denen
<r im Orient ausgesetzt war, gern auf den romischen Bischof. So Ep. 16 (Ed. Vallars,
t. I, p. 42 8.), wo er dem Papst Damasus schreibt, er habe zu Rom Christi vestem
erhalten. Nunc barbaro Syrie limite teneor. ... Ariana rabies fremit. Hinc in
tres partes scissa ecclesia ad se rapere me festinat. Monachorum circa manentium
antiqua in me surgit auctoritas. Kgo interim clamito: si quis Cathedrse Petri
Jungitur, meus est. (Vgl. Langen, das vatikanische Dogma in 8. Verhiltnis z. n. '
Test. u. der patristischen Kxegese, Bonn, 1871, I, 8. 58.) Allein wie wenig er
mit den hoflichen Wendungen, deren er sich in seinen Briefen an den romischen
Bischof bedient, das Papalsystem der spitern Zeit anerkennen wollte, zeigen seine
Ausserungen Ep. 146, 1: Wenn man nach der Autoritat frage, so sei der Erdkreis

grosser als die Stadt Rom. Wo immer ein Bischof sei, ob zu Rom, oder Eugubmm =

oder Konstantinopel, oder Rheginm, oder Alexandrien, da habe er denselben Rang
und dasselbe Priestertum. ... Die Gewohnheiten Roms seien nur die Einer Stadt.
Langen, Gesch. der rom. Kirche (Bonn, 1881 I, 8. 855). _

Uber Optatws (De schism. Donat. II, 23) vergl. Langen, Geschichte der
romischen Kirche, I. Bd., S. 858 f.: ,Die Lehrstithle aller Kirchen sind ihm nur
gleichsam verschiedene Darstellungen des Kinen idealen Lehrstuhls, neben dem
kein zweiter, verschiedener errichtet werden darf. Weil Petrus ihn zuerst bestieg,
erkennt man an der Gemeinschaft mit ihm in seinen Nachfolgern die Verbindung
mit der Einen von Christus gegriindeten Cathedra der Kirche. ... Nirgends ein
Wort von der Einen obersten Cathedra, der sich auch die Bischofe auf ihren
Lehrstithlen einfach zu unterwerfen hitten!® _

Augustin anerkennt mit andern Kirchenvitern vor ihm und nach ihm,
dasgs die Kirche der Welthauptstadt und darum auch der rémische Stubl ein
besonderes Ansehen habe; aber eine Jurisdiktion des Bischofs von Rom iiber die
afrikanische Kirche kennt und anerkennt er nicht. Vgl. Langen, a.a. 0., 8. 859 ff.

Revue intern, de Théologie. Heft 2, 1893. 17



= 045

1. Verehrung der Heiligen. Zur Kirche gehoren auch alle,
»die im wahren Glauben und in Heiligkeit entschlafen sind“
(0., 8. 60). Die Gldubigen, die sich noch am Leben befinden,
‘stehen in Gemeinschaft mit den hingeschiedenenen Heiligen

An der von C. citierten Stelle (Ep. 43, n. 7 seq.) schreibt Augustin allerdings.
der romischen Kirche ,den Vorrang des apostolischen Stuhles® zu (in qua semper
apostolicze cathedrse viguit principatus); denn keine andere Kirche des lateinischen
Abendlandes konnte sich des Vorzugs rithmen, von einem Apostel gegriindet und
langere Zeit geleitet worden zu sein; aber Bischdfe ,apostolischer Kirchen®, deren
Urteil angeklagte Kollegen (de- collegls agebatur) anrufen konnten, giebt es nach
Augustin gleichwohl in vielen andern Stidten der Christenheit. Das sagt Augustin
in einem Erlass tiber den donatistischen Bischof Sekundus von Tigisis, dessen
Scheinkonzil er die Autoritit der ganzen Kirche gegeniiberstellt.

Das dem hl. Cyprian zugeschriebene Zeugnis ist so ungenau W1edergegeben
dass man nicht bestimmt weiss, welche Stellen C. im Auge hatte. Vielleicht Ep. 55:
Navigare audent et ad Petri cathedram atque ad ecclesiam principalem, unde unitas.
sacerdotalis exorta est. Vgl. iiber diese Stelle Reinkens, Die Lehre des hl. Cyprian
von der Einheit der Kirche (Wirzburg, 1873), S. 44 ff, wo nachgewiesen ist,
dass Cyprian den Rekurs an den roémischen Bischof deswegen riigt, weil dieser
itber Karthago keine Jurisdiktion habe. Die mit ihm auf dem Konzil zu Karthago
~ im Jahre 256 versammelten 85 afrikanischen Bischofe redet Cyprian an mit den
Worten: ,Niemand von -den Andersdenkenden richtend oder von dem Rechte
der Kirchengemeinschaft mit uns zuriickweisend, geben wir unser Urteil ab. Denn
keiner aus uns hat sich zum Bischof der Bischofe eingesetzt, keiner zwingt mit
dem Terrorismus eines Tyrannen seine Koilegen zum unweigerlichen Gehorsam®
(Mansi, t. I, p. 901) Vgl. auch Reinkens, Uber die Einheit der kath. Kirche (Wiirz-
burg, 1877), S. 141 ff. Cyprians Erklirung vor der Synode war freilich eine
Ansplelung auf den romischen Bischof, aber nichts weniger als eine Anerkennung
der papstlichen Oberhoheit iiber die afrikanische Partikularkirche.

Ambrosius redet De sacram. 1. III, n. 5, von der mailindischen Sitte, am
hohen Donnerstag die Fusswaschung vorzunehmen, und bemerkt, dass die Kirche
zu Rom diesen Gebrauch nicht habe. Er wolle die romische Kirche nicht tadeln,
aber sich selbst rechtfertigen. ,Ich wiinsche in allen Dingen der romischen Kirche
zu folgen; aber wir andere Lewie haben auch Verstand; was daher an andern
Orten (als Rom) mit mehr Recht geibt wird, das beobachten auch wir mit mehr
Recht.“ (Sed tamen et nos homines sensum habemus; ideo quod alibi rectius
servatur, et nos rectius custodimus.) Die Stelle beweist das Gegenteil von dem,
was C. durch Verstummelung daraus macht.

Uber die viel missbrauchte Ansserung des hl. Trendus (Adv. hser 1. 111, 3, 2),
in der Welthauptstadt kéimen die Christen aus allen Lindern zusammen und daher
finde man hier den iberlieferten Glauben der ganzen christlichen Kirche, vgl-
(Dollinger) Erwigungen fiir die Bischofe des Konziliums (Miinchen, 1869), S. 8,

= und Reinkens, Uber die Einheit der kath. Kirche, S. 95 ff.

Wenn Entstellungen, wie die in dem citierten Abschnitt enthaltenen, Jjahr-
hundertelang durch den Katechismus in Millionen von Exemplaren tiberall ver-
breitet werden, ohne eine ernstliche Priffung zu finden, so muss man sich fast
wundern, dass die Macht der Lige nicht endgiiltiz gesiegt hat.



— oy -

durch das Gebet des Glaubens und der Liebe; sie rufen sie
»in ihrem Gebet zu Gott“ um Hiilfe an (O., S. 62). Die Heiligen,
,Gott viel naber stehend, reinigen und kréftigen durch ihre

 vermittelnden Furbitten die Gebete der Gliaubigen auf Erden

und tragen sie Gott vor, so wie sie auch nach Gottes Willen
gnadenspendend und wohlthuend auf dieselben wirken, sei es
durch unsichtbare Kraft oder durch ihre Erscheinung und
manche andere Vermittelungen“. Fiir diesen Glauben darf man
sich berufen auf Apok. 8, 3. 4; Matth. 27, 52. 53; Apg. 19, 12
etc. (0., S. 63—65). Die Sitte, die Bilder des Herrn, der Mutter
Gottes und der Heiligen in Ehren zu halten, stinde mit dem
zweiten Gebote Gottes (nach der alttestamentlichen Zihlung der
Gebote des Dekalogs, der der Katechismus folgt) nur dann im
Widerspruch, wenn man die Bilder ,vergottern wollte“. Aber
sie sind nur ,zur andichtigen Erinnerung an die Thaten Gottes
und seiner Heiligen zu gebrauchen, daher nichts anderes als
" Biicher, die statt der Buchstaben mit Personen .und Sachen
geschrieben sind“ (0., S. 126. 127). — Uberfliessende Verdienste
kann kein Mensch erwerben. Die Gerechtigkeit, nach der er
streben soll, ,ist die Rechtfertigung des vor Gott schuldigen
Menschen mittelst der Gnade und des Glaubens an Jesum
Christum®“. Wer eifrig ist, Gutes zu thun, ,soll sich dennoch
nicht fiir gerecht halten, nicht auf gute Werke bauen, sondern
sich als Siinder und Schuldigen vor Gott bekennen und durch
das Verlangen und das Gebet des Glaubens . .. nach der gnaden-
vollen Rechtfertigung durch Jesum Christum_ hungern und
dirsten“, Die ,vollkommene Sittigcung der Seele, die zum
Genusse des unendlich Guten geschaffen ist, wird im ewigen
Leben stattfinden“ (O., S. 109. 110). Bis zur allgemeinen Auf-
erstehung befinden sich ,die Seelen der Gerechten im Lichte,
im Frieden und im Voranfange der Seligkeit“. Die wvolle Selig-
keit tritt erst ein mit dem letzten Gerichte (O., S. 89).

In diesen Dingen weicht der heutige rémische Katechismus
hauptsichlich durch die Lehre von den ,iuberfliessenden Ver-
diensten Christi und der Heiligen“ oder vom ,Gnadenschatz
der Kirche“ von der orthodoxen Lehre ab. Da der orthodoxe
Katechismus einen solchen Gnadenschatz nicht kennt, enth#lt
~er auch nichts von den ,Abléssen“, durch welche nach papst-
licher Lehre gegen ein gewisses Entgelt an Andachtsiibungen
und Spenden weniger vollkommenen Christen aus dem vor-



— 248 —

handenen Schatz fremder Verdienste ein entsprechender Teil
zur Ausgleichung des Mangels an eigener Leistung zugewendet
werden kann. Diese Theorie, zuerst von Clemens VI.in einer Bulle
vom 27. Januar 1349 (c. 2. Extravag. com. de poenit. et remiss. 5,9)
feierlich gelehrt, wurde allerdings noch von der (Diécesan-)Synode
von Pistoja (September 1786) als eine ,Spitzfindigkeit der Scho-
lastiker“ bezeichnet. Allein unterm 27. August 1794 erklirte
Pius VI. in der Bulle Auctorem fidei den betreffenden Synodal-
beschluss als ,falsch, verderblich, im 23. Artikel Luthers ver-
dammt, mindestens irrig“. Da nun der Papst als unfehlbar
anzusehen ist, kann die von den Pépsten seit Jahrhunderten
vorgetragene Lehre vom Schatz der tiberfliessenden Verdienste
Christi und der Heiligen nicht mehr aus dem roémischen Kate-
chismus getilgt werden. Damit ist aber den Heiligen des Himmels
auch ein Mittleramt zuerkannt, wihrend nach orthodoxer Lehre
einzig Christo ein solches zukommt; ,denn es ist Ein Gott und
Ein Mittler zwischen Gott und Menschen, der Mensch Jesus
Christus, der sich selbst zur Erlosung fiir alle dahingab“ (O.,
S. 102).

8. Firbitte fir die Verstorbemen. Von den Seelen derer,
,die zwar im Glauben gestorben sind, aber noch keine der
Busse wiirdige Friichte gebracht haben, ist zu merken, dass
ihnen zur Frlangung einer seligen Auferstehung Gebete, die
fir sie dargebracht werden, verhelfen konnen, besonders solche,
die mit der Darbringung des unblutigen Opfers des Leibes und
Blutes Christi verbunden sind, wie auch wohlthitige Werke,
die gliubig zu ihrem Andenken verrichtet werden* (O., S. 90).
Die Anfinge dieser Lehre reichen in die alttestamentliche
Kirche zurtiick (II. Mach. 12, 43). Dass die christliche Kirche
sie aufgenommen hat, beweisen die alten Liturgien (O., S. 90).
Weiteres enthilt dartiber der orthodoxe Katechismus nicht.

Dagegen lehrt R. (I, S. 61): ,Es giebt ein Reinigungsfeuer,
wo die Seelen der Frommen, nachdem sie eine bestimmte Zeit
lang gepeinigt worden sind (animee ad definitum tempus cru-
ciate), geldutert werden, damit ihnen der Eingang in das ewige
Vaterland ... gedffnet werden kann.“ Die Seelsorger werden
gleichzeitic ermahnt, von dieser Lehre ofter zu reden, ,weil
wir in Zeiten geraten sind, in welchen die Menschen die ge-
sunde Lehre nicht mehr aufnehmen wollen%. Der Gedanke,
- dass es eine ftrostvolle Hoffnung sei, durch Gottes ewige Giite



— 249 —

auch noch im Jenseits zu grosserer Klarheit und Reinheit sich
erheben zu diirfen, ist den romischen Katechismen fremd. Nach
ihrer Darstellung hat die Fiirbitte der Lebenden nur den Zweck,
die Pein der armen Seelen zu lindern.

9. Die sieben Sakramente. Von den vielen (allerdings zum
grossen Teil nur unwesentlichen) Differenzen, die hier zu er-
wihnen wiren, seien nur folgende besonders hervorgehoben:
Die Busse definiert O. (S. 84) ,als ein Sakrament, in welchem
der seine Stinden Bekennende, bei der sichtbaren Ankiindigung
der Vergebung durch den Priester, auf unsichtbare Weise durch
Jesum Christum selbst Erlassung der Siinden erhilt“. Vom
Biissenden wird gefordert: ,Zerknirschung tiber die Siinden,
der Vorsatz, sein Leben zu bessern, der Glaube an Christum
und die Hoffnung auf seine Barmherzigkeit. Uber die Art,
die Einlédsslichkeit, die Wichtigkeit des Bekenntnisses enthélt
der Katechismus nichts, wie denn {iiberhaupt der beziigliche
Unterricht #usserst knapp gehalten ist. Von entscheidender
Bedeutung ist namentlich, dass der Priester die (von Christus
ausgehende) Vergebung nur anzukiindigen hat. Nach C. (S. 110)
dagegen ist die Busse das Sakrament, ,in welchem die priester-
liche Lossprechung von Siinden dem verliechen wird, der sie
verabscheut und recht gebeichtet hat“. Daher ist die Gewalt
der Priester, wie C. (S. 111) bemerkt, ,jetzt weit vortrefflicher
als vormals (die der judischen Priester), da es ihnen verlichen
ist, . . . . micht: zu priifen und auszusprechen (anzukiindigen),
dass sie (die Aussitzigen) gereinigt seien, sondern ganz und gar
zu reimigen”. Voraussetzung dessen ist specielles Bekenntnis
durch den Biisser. Als Stellvertreter Christi wergiebt der Priester
selbst die Stunde (R., I, S. 266), aber nur, wenn er aus dem
Bekenntnisse entnehmen kann, dass der Siinder dieser Gnade
wert ist. In dem Priester, ,der als rechtméssiger Richter iiber
ihn dasitzt“, hat der Biisser ,die Person und die Gewalt Christi“
zu verehren (I, 270). Der Unterricht iiber dieses Sakrament
umfasst in der citierten Ausgabe des romischen Katechismus
- 47 Seiten.

»Das helhge Abendmahl ist ein Sakrament, in welchem der
G1a11b1ge unter der Gestalt des Brotes und Weines den wahren
Leib und das wahre Blut Christi zum ewigen Leben geniesst.“
Es ist ,der vorziiglichste und wesentlichste Bestandteil des



christlichen Gottesdienstes“ (0., S. 77). Die wichtigste Hand-
lung bei der liturgischen Feier des heiligen Abendmahles ist
die Konsekration, die dadurch vollzogen wird, dass der Priester
unter Anrufung des heiligen Geistes die Gaben von Brot und
Wein segnet und die Einsetzungsworte iiber dieselben spricht
(0., S. 80). Durch die Konsekration ,wird das Brot und der
Wein verwandelt oder transsubstantiiert in den wahren Leib
Christi und in das wahre Blut Christi“. Mit dem Wort Trans-
substantiation soll jedoch nicht , die Art und Weise erklart werden,
wie Brot und Wein in den Leib und das Blut des Herrn um-.
geschaffen werden®; denn das ist tiberhaupt nicht begreiflich;
es soll nur gesagt sein, dass wirklich ,das Brot zum wahren _
Leib des Herrn und der Wein zum wahren Blut des Herrn
wird“ (0., S. 81). Der Katechismus will also mit den erwihnten
Ausdriicken und Sitzen der apostolischen Weisung gemiiss den
Katechumenen einschérfen, dass man ,den Leib des Herrn zu
unterscheiden habe* (I. Kor. 11, 29). In Ubereinstimmung mit
der apostolischen Vorschrift wird auch gefordert, dass man
vor dem Empfang des hl. Abendmahls sein Gewissen vor Gott
erforsche und es durch Busse reinige, ,wozu das Fasten und
Beten forderlich ist“. Wer den Leib und das Blut Christi im
Abendmahle geniesst, ,verbindet sich auf das Innigste mit Jesus
Christus selbst und wird in Thm des ewigen Lebens teilhaftig
(0., S. 82). Aber auch ohne an der Kommunion selbst teilzu-
nehmen, kann und soll man das heilige Abendmahl mitfeiern
»ZU0 Seinem Gedachtnis“. Insbesondere hat man sich bei der
Konsekration an Jesu Todesleiden zu erinnern (O., S. 83). Davon
jedoch, dass das hl. Abendmahl eine Wiederholung oder eine
unblutige Erneuerung der Selbsthinopferung Christi auf Golgatha
sei, enthélt der orthodoxe Katechismus nichts. Auch die Abend-
mahlsfeier zum Ged#chtnis an die Verstorbenen wird nur be-
zeichnet als ,Darbringung des unblutigen Opfers des Leibes und
Blutes Christi“, mit welcher ,das Gebet fiir die Entschlafenen”
verbunden ist (0., S. 90). Die in der Abendmahlsfeier mif
Christus Vereinigten bitten Gott, um Christi willen, der sich
fiir die Seinen dahingegeben, den entschlafenen Briidern und
Schwestern gnidig zu sein, also das auf Golgatha ein fur
allemal dargebrachte und von der Kirche, fiir die es darge-
bracht worden ist, in der eucharistischen Feier unter gldubiger
Danksagung entgegengenommene Opfer insbesondere den Hin-



o

geschiedenen, deren die Kirche fiirbittend gedenkt, anrechnen
zu wollen. Wie die Kirche in jeder eucharistischen Feier das
fiir sie dargebrachte Erlosungsopfer in realer Weise dankbar
entgegen nimmt, so kann sie auch jedesmal auf Grund dieses
‘Opfers besondere Gebete und Fiirbitten an Gott richten, ohne
damit Christi Erlosungsopfer zu wiederholen.

Dagegen hat nach R. (I, S. 2565) Christus das heilige Abend—
mahl aus zwei Ursachen eingesetzt. Die erste ist die, dass
uns die hl. Eucharistie ,,zu einer himmlischen Nahrung ge-
reiche“, die zweite, ,auf dass die Klrche ein fortwahrendes Opfer
habe, wodurch unsere Siinden vers_ohn_tr wiirden, und der himm-
lische Vater, durch unsere Missethaten oft schwer beleidigt,
vom Zorne zur Barmherzigkeit bewogen werden mochte“. Den
grossten Beweis der Liebe hat uns der Heiland dadurch ge-
geben, dass er sich nicht bloss am Kreuz fiir uns dem himm-
lischen Vater darbrachte, sondern uns auch ein ,sichtbares Opfer
zuriickliess, wodurch das blutige Opfer, das bald darauf Ein
Mal am Kreuze geopfert werden sollte, ermewert ... wiirde.
Das Messopfer ist ,ein wahres Sithnopfer, wodurch uns Gott
versohnt und gnidig gemacht wird* (R, I, S. 258). Es wird
mit nicht geringerm Nutzen fiir Verstorbene ,als fiir die Siinden,
Strafen, Genugthuungen und fir jede Art von Ubeln und Be-
drangnissen der Lebenden dargebracht* (R., I, S. 259). Diese
Auffassung des Messopfers hat die starke Betonung der Trans-
- substantiationslebre zur Voraussetzung: bei der Konsekration
wird ,die ganze Substanz des Brotes durch die gottliche Kraft
in die ganze Substanz des Leibes Chrls’m und die ganze Substanz
des Weines in die ganze Substanz des Blutes Christi verwan-
delt® (R., I, S. 237). Das wird sogar ausdriicklich auch auf wGe-
beine und Nerven“ bezogen (S. 232). Doch behandelt die
romische Theologie die Einsetzungsworte insofern wieder sehr
frei, als sie lehrt, die Verwandlung sei nicht so zu Verstehen,'
als ob im konsekrierten Brot nur der Leib, im konsekrierten
“Wein nur das Blut Christi vorhanden sei; vielmehr sei in jedem
Teil des Sakramentes der ganze Christus gegenwirtig (R., I,
S. 233). So gewinnt die romische Kirche die Berechtigung, den
Laien ohne Nachteil den Kelch zu versagen. C. (S. 104) lehrt
dartiber: ,Die Erfahrung, eine Meisterin aller Dinge, hat nach
und nach gelehrt, dass es mit grosserer Bequemlichkeit des
Volkes und minderer Gefahr und aus vielen Ursachen mit



— 262 —

mehr Frucht geschehen konne, wenn mit Weglassung des Kelches
der Genuss nur Einer Gestalt beibehalten werde.* Und doch
lautet der Befehl des Herrn: ,Trinket alle daraus!“ — Die
sonderbare Verquickung kaphernaitischer und geistiger Aus-
lecung der Worte des Herrn, zu der die romische Theologie
genotigt ist, um zu ihrem Resultat zu gelangen, spricht nicht
fiir die absolute Richtigkeit der romischen Lehre und Praxis.
Von discipliniren und rituellen Differenzen rede ich ab-
sichtlich nicht; in solchen Dingen bestehen auch in den ortho-
doxen Kirchen des Morgenlandes mannigfache Verschieden-
heiten. Der romischen Kirche ist es niemals zum Vorwurf an-
gerechnet worden, dass auch sie ihren eigenen Ritus befolge
und eine eigenartige Kirchendisciplin ausgebildet habe. In
dieser Hinsicht trifft sie einzig der Tadel, dass sie, so weit die
Macht des Papstes reicht, mehr und mehr alle nationalkirch-
lichen Eigentimlichkeiten unterdrtickt. '
Nur sei zum Schluss noch bemerkt, dass die vorliegenden
Katechismen auch nach ihrem allgemeinen Geprige auffallend
voneinander verschieden sind. Die romischen Katechismen.
dringen auf Gehorsam; — vom Gehorsam, in letzter Linie vom
Gehorsam gegen den Papst, héngt das Heil des Menschen ab.
Der orthodox-katholische Katechismus dagegen fordert leben-
digen Glauben, thatkraftigce Liebe, erklart auch den Dekalog
unter dem Gesichtspunkt der Liebe gegen Gott und den Néchsten
und empfiehlt in letzter Linie immer wieder glaubiges Ver-
trauen auf Christus, den einzigen Mittler zwischen Gott und
den Menschen, das einzige und ewige Haupt seiner Kirche. —
Um die christliche Gerechtigkeit darzustellen, schildern die
romischen Katechismen in endlosen Abschnitten die Stnde im:
allgemeinen und im besondern und beschreiben die sieben Haupt-
sitnden, die neun fremden Siinden, die sechs Siinden wider den
heiligen Geist, die vier himmelschreienden Stinden (bei C., S. 1563
bis 193), um dann auseinanderzusetzen, dass man nur in der
unter dem Papst stehenden Kirche Siindenvergebung erlangen
koénne. Der orthodox-katholische Katechismus geht zwar in der
Lehre von den zehn Geboten auch sehr ernst auf die mannig-
faltigen Ubertretungen des gottlichen Willens ein, die im Leben
vorkommen, enth#lt aber, statt der breiten Schilderung der
Stinde in ihren verschiedenen Gestalten, in dem Abschnitt tiber
_die christliche Hoffnung eine vortreffliche, erbauende Belehrung



— 253 —

tiber die ,Seligkeitsgebote“ (Seligpreisungen) und macht die
Siindenvergebung abhingig vom gliubigen Anschluss an den,
der ,durch seine Lehre, sein Leben, seinen Tod und seine Auf-
erstehung unser Erloser geworden ist“. — Der romische Kate-
chismus betont die ,Werke“* und behandelt auch das Gebet
unter den ,guten Werken“, welche die positive Seite der christ-
lichen Gerechtigkeit bilden (C., S. 200 ff.). Der orthodox-katho-
lische Katechismus anerkennt natiirlich auch, dass der Glaube
ohne die Werke tot ist, aber er stellt an die Spitze der Lehre
von der christlichen Hoffnung den Satz: ,Der Herr Jesus Christus
ist unsere Hoffnung oder der Grund unserer Hoffnung*“, und
sieht im Gebet ein Mittel ,zur Erwerbung der seligmachenden
Hoffnung“. — Der orthodox-katholische Katechismus stellt das
Christentum dar im Gewand der morgenlindischen Kirche, der
romische Katechismus hingegen das Papsttum im Gewand des
abendlindischen Christentums. EDUARD HERZOG.

Nachschrift. Nachdem vorstehende kleine Arbeif lingst ge-
setzt war, erhielt ich die (im Marz 1893 erschienene) Broschiire
,Dogmatische Erorterungen zur Einfihrung in das Verstiandnis
der orthodox-katholischen Auffassung in ihrem Verhéltnis zur
romischen und protestantischen, von einem Geistlichen der ortho-
dox-katholischen orientalischen Kirche* (Berlin, Verlag von Karl
Siegismund). Ich anerkenne ohne Riickhalt, dass der geehrte
Verfasser dieser kleinen Schrift in sehr wichtigen Punkten meiner
Auffassung der orthodoxen Lehre direkt widerspricht. Allein
ich wiederhole, dass ich mich, was die orthodox-katholische
Lehre betrifft, ausschliesslich an den von mir citierten offiziellen
Katechismus gehalten habe. Wahrend sich der Katechismus
vor jeder Ubertreibung des kirchlichen Dogmas hiitet, ver-
wechselt, wie mir scheint, der anonyme Verfasser der »DOZ-
matischen Erorterungen® nicht selten mittelalterliche und zwar
abendlandische Theologie mit dem Dogma der orthodox-katho-
lischen Kirche. Zu dem gleichen Fehler diirfte den vom Ver-
fasser angerufenen ,geistvollen Theologen“ der diesen Mann
charakterisierende polemische Eifer dann und wann verleitet
haben. Vielleicht wird schon der Artikel tiber die Siebenzahl
der Sakramente, der diese Nummer ziert, den sehr achtungs-
werten Geistlichen veranlassen, seine ,Erorterungen“ in einzel-
nen Punkten zu revidieren.




	Orthodox-katholischer und römischer Katechismus

