
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 2

Artikel: Orthodox-katholischer und römischer Katechismus

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


237

ORTHODOX-KATHOLISCHER
UND

RÖMISCHER KATECHISMUS.

Vor mir liegen die drei Katechismen, die heute in der
Christenheit an massgebender Bedeutung wohl alle ähnlichen
Religionshandbücher übertreffen: der „ausführliche christliche
Katechismus der orthodox-katholischen orientalischen Kirche,
geprüft und genehmigt von der heiligsten dirigierenden Synode"
(St. Petersburg, 1887), der „Catechismus Romanus, herausgegeben
nach dem Beschlüsse des Konzils von Trient und auf Befehl des

Papstes Pius V." (übersetzt von D. W. Smets, Bielefeld, 1846),
und der Katechismus des Jesuiten Peter Canisius (übersetzt und
unter kirchlicher Approbation erschienen in III. Auflage, Landshut,

1826). Der orthodox-katholische Katechismus ist als
korrekter Ausdruck der Glaubenslehre der morgenländischen Kirche
anerkannt; nicht minder gilt der „Catechismus Romanus", sowie
derjenige des P. Canisius, als getreue Darstellung der
päpstlichen Kirchenlehre. Allerdings kannten die Herausgeber der
beiden letztern Lehrbücher die modernen päpstlichen Dogmen
noch nicht; insofern stehen sie der katholischen Kirchenlehre
des Morgenlandes noch etwas näher als die heutigen päpstlichen
Theologen; aber das vatikanische Konzil hat ja bekanntlich
nur die jesuitischen Lehren sanktioniert, und die Gegensätze
zwischen der katholischen Lehre des Morgenlandes und der
päpstlichen Lehre des Abendlandes sind, auch abgesehen von
den Glaubensartikeln, die unter Pius IX. erlassen und unter
Leo XIII. in alle römischen Religionshandbücher eingefügt
worden sind, bedeutend und charakteristisch genug. Es dürfte
dem Zweck dieser Zeitschrift entsprechen, auf einige dieser
Gegensätze aufmerksam zu machen. Ich halte mich dabei



— 238 —

vorzüglich an die drei erwähnten Lehrbücher und bezeichne
der Kürze wegen den orthodox-katholischen Katechismus mit 0.,
den römischen mit R., den des P. Canisius mit C.

1. Quelle der kirchlichen Glaubenslehre ist die göttliche
Offenbarung. Unvollkommen kann man Gott zwar auch erkennen aus
der Schöpfung, vollkommen jedoch aus der Selbstoffenbarung
Gottes durch die alttestamentlichen Propheten und die Person
seines eingebornen Sohnes. Die vollkommene Offenbarung Gottes
ist uns erhalten in der Tradition und in der hl. Schrift. Be-
wahrerin der Tradition ist die Kirche, die Gemeinschaft der
wahrhaft Gläubigen „in ihrer Aufeinanderfolge". Die Tradition
ist älter als die Schrift; aber die Schrift ist gegeben, „damit
die göttliche Offenbarung desto genauer und unverändert
erhalten werde. In der heiligen Schrift lesen wir die Worte
der Propheten und Apostel ganz so, als ob wir mit ihnen lebten
und sie hörten." „Die Tradition, die mit der göttlichen
Offenbarung und mit der heiligen Schrift übereinstimmt, soll
beobachtet werden." (0., S. 3—9.)

Die beiden päpstlichen Katechismen werfen die Frage nach
der Quelle der kirchlichen Glaubenslehre gar nicht auf. C.

bezeichnet aber S. 20 als verbindliche Glaubenslehren: a. die 12

Artikel des apostolischen Symbolums; b. „alles, was die hl. Schrift
enthält" ; c. das, was aus dem apostolischen Symbolum und der
hl. Schrift „durch notwendige Schlussfolge abgeleitet wird";
d. alles, „was der heilige Geist zu glauben uns offenbart und
durch die Kirche verkündigt, es mag durch die Schrift oder
durch die Übergabe lebendigen Wortes (Tradition) uns empfohlen
werden". In dieser unlogischen Aufzählung bildet der vierte
Punkt die Hauptsache : Man muss glauben, was die Kirche lehrt.
Die Kirche aber ist von Christus dem Apostel Petrus und seinen

Nachfolgern übergeben ; die „Ketzer und Schismatiker, welche
den Glauben und die Lehre Christi zu bekennen scheinen,

aber es verschmähen, Schafe des obersten Hirten und Bischofs

zu sein, den Christus statt Seiner dem Schafstalle der Kirche
vorgesetzt hat",'können gar keine Kirche bilden (S. 59). Wie
schon die Juden denen glauben mussten, welche auf den
Lehrstühlen Moses' sassen, so begehen die ein „grosses Verbrechen",
die es sogar wagen, „die heiligen Satzungen der Päpste, bei
welchen allezeit die höchste Gewalt, über das Heilige zu
bestimmen, gewesen ist", anzugreifen und zu bekämpfen (S. 63).



— 239 —

Danach ist für die Christen im allgemeinen das päpstliche
Lehramt die Quelle der verbindlichen Glaubenslehren; woher
der Papst eine Lehre geschöpft hat, geht die Gläubigen nichts an.

2. Kanon der hl. Schrift. Gott bereitete die Menschen durch
stufenweise Offenbarungen auf die Ankunft des Erlösers vor.
Diese Offenbarungen sind in den alttestamentlichen Büchern
enthalten. Cyrill von Jerusalem, Athanasius und Johannes von
Damaskus zählten 22 alttestamentliche Bücher. Sie befolgten
dabei die hebräische Zählung, die auch heute zu berücksichtigen
ist, „weil die christliche Kirche die Bücher des alten Testamentes
von der alttestamentlichen hebräischen Kirche überkommen
hat". Zu diesen Büchern gehören nicht: Baruch, Tobias, Judith,
Weisheit, Jesu Sirach, I. und IL Machabäer, die dem Buche
Daniel beigefügten Geschichten und einige Zusätze zum Buche
Esther. Nach Athanasius war das Buch Jesu Sirach nebst
„einigen andern", die 0. nicht einmal nennt, „denen zum Lesen
bestimmt, die einst in die Kirche eintreten". Unter den vielen
Schriftstellen, auf die sich 0. beruft, finde ich eine einzige,
die jenen ausserkanonischen Büchern entnommen ist (IL Machab.
12, 43, S. 90). Die neutestamentlichen Bücher werden in
bekannter Reihenfolge aufgezählt und kurz charakterisiert. Die
heiligen Schriften soll man lesen mit Gebet um das richtige
Verständnis, und in reiner Absicht, sich zu belehren und zu
erbauen; man soll sie erklären in Übereinstimmung mit der
Lehre der Kirchenväter. Solche jedoch, die vorher Gottes Wort
nicht kannten, kann man zum Beweise für die Wahrheit des
göttlichen Wortes aufmerksam machen auf die Erhabenheit und
Reinheit der geoffenbarten Lehre, auf die Beglaubigung
derselben durch Weissagung und Wunder und insbesondere auch
auf die Wirkung dieser Lehre. Dass das Evangelium eine
Kraft Gottes ist, zeigt sich auch in der Verbreitung des Christentums

(0., S. 9—16). Die erste religiöse Pflicht ist die, dass man
nach wahrer Erkenntnis Gottes strebt. Solche kann man
erlangen, indem man Bücher liest, „die in der Erkenntnis Gottes

unterrichten, und zwar erstens die hl. Schrift, sodann die Schriften
der hl. Väter (0., S. 122)".

Umsonst suchen wir bei C. und R. einen entsprechenden
Abschnitt. Da römische Katechumenen die Quellen der christlichen

Glaubenslehren nicht zu kennen brauchen, bedürfen sie



— 240 —

auch keines Unterrichts über die Bestandteile und die
Glaubwürdigkeit der hl. Schrift. C. bemerkt nur (S. 20. 68), dass

es der „Kirche" zukomme, zu erklären, welche Bücher als
kanonisch anzusehen seien. Das ist eine Anspielung auf das

vom Trienter Konzil erlassene Dogma (Sess. IV, vom 18. April
1546), nach welchem alle in der lateinischen Vulgata enthaltenen
Bücher (also auch die sieben vorhin genannten) „samt allen
ihren Teilen" (also auch mit den Zusätzen zu den Büchern
Daniel und Esther) „als heilig und kanonisch" angenommen
werden müssen. Wie wenig sich aber das Lesen der hl. Schrift
empfiehlt, kann man daraus erkennen, dass sich „alle Ketzer
bemühen, ihre falschen und betrügerischen Meinungen aus den
heiligen Schriften zu verteidigen. Die Schrift besteht wahrlich
nicht im Lesen, sondern im Verstehen, wie Hieronymus bezeugt".
(C, S. 68. Hieronymus, der es sich zu einer Lebensaufgabe
gemacht hat, dem christlichen Volke die hl. Schrift in guter
Übersetzung in die Hand zu geben, eignet sich schlecht zum
Zeugen für die Gefährlichkeit des Bibellesens).

3. Symbolum. Die christliche Glaubenslehre ist kurz zu-
sammengefasst in dem Bekenntnis, das die Väter der ersten
und zweiten allgemeinen Kirchenversammlung aufgestellt haben
(0., S. 18. 19). Das in der abendländischen Kirche dem achten
Glaubensartikel beigefügte filioque ist nicht berechtigt, weil
der authentische Text des Symbolums: (Ich glaube) an den

heiligen Geist der vom Vater ausgeht, genau den Worten
Jesu entspricht (Joh. 15, 26) und die dritte allgemeine
Kirchenversammlung, die vom zweiten Konzil definierte Lehre vom
heiligen Geist als genügend anerkennend, förmlich verboten hat,
„ein neues Glaubenssymbol zu verfassen" (S. 57). Das von
0. angerufene Dekret des dritten ökumenischen Konzils hat
folgenden Wortlaut: „Es soll niemand gestattet sein, einen
andern Glauben (exs'qav nlaxiv, ein anderes Glaubensbekenntnis)
vorzubringen oder zu verfassen oder zusammenzustellen neben
dem, welcher von den zu Nicäa im heiligen Geist versammelten
heiligen Vätern definiert worden ist. Die es aber wagen sollten,
einen andern Glauben zusammenzustellen oder vorzubringen oder

solchen, die die Wahrheit erkennen und sich bekehren wollen,
kommen sie nun aus dem Heidentum oder Judentum oder irgend
einer Häresie, vorzulegen : solche seien, wenn sie Bischöfe oder
Kleriker sind, als Bischöfe des Episkopates entkleidet, als Kle-



— 241 —

riker aus dem Klerus geschieden, wenn sie aber Laien sind,
mit dem Banne belegt" (Mansi, t. IV, p. 1362 seq.).

R. spricht nur vom apostolischen Symbolum und bezeichnet
dieses als ein Werk der zwölf Apostel. „Die Apostel nannten
das von ihnen verfasste Bekenntnis des christlichen Glaubens
und der Hoffnung Symbolum, teils weil es aus den verschiedenen
Sätzen besteht, die sie gemeinschaftlich einzeln zusammengestellt
haben, teils weil sie sich desselben gleichsam als eines Merkmals

und Zeichens bedienten, wodurch sie die abgefallenen
und eingeschlichenen falschen Brüder, welche das Evangelium
verfälschten, von denen, welche sich in Wahrheit durch einen
Eid zum Dienste Christi verpflichtet hatten, leicht unterscheiden
konnten" (I, S. 12). Auch C. behandelt die legendarische
Überlieferung, dass die zwölf Apostel die zwölf Artikel des
apostolischen Symbolums zusammengestellt hätten, als eine unzweifelhafte

Thatsache (S. 3). Merkwürdigerweise hat aber doch das

Trienter Konzil in der dritten Sitzung (vom 4. Februar 1546)
das nicänische Glaubensbekenntnis als dasjenige erklärt, quo
sancta romana ecclesia utitur, und dasselbe als fundamentum
firmum et unicum, contra quod portée inferi nuiiquam prse-
valebunt, bezeichnet. Zu dem Wortlaut, den die Synode
vorschreibt, gehört aber natürlich auch das filioque. Die gleiche
Synode verordnete in der 24. Sitzung (vom 11. Nov. 1563, cap. 12
de réf.), dass Seelsorger, Chorherren und Inhaber geistlicher
Dignitäten an Kathedralkirchen beim Amtsantritt das
Glaubensbekenntnis abzulegen und der römischen Kirche (ecclesiae ro-
manse) Gehorsam zu schwören hätten. Am 13. November 1564

erHess sodann Pius IV. die Bulle Injunctum nobis, um das für
jene Anlässe berechnete Glaubensbekenntnis festzustellen. Es
ist das nicänische mit dem filioque. Daran schliesst sich aber
ein langer Nachtrag, der hauptsächlich die dem Protestantismus
gegenüber betonten Lehren zum Gegenstand hat und u. a. den
Satz enthält: Sanctam catholicam et apostolicam Romanam
ecclesiam omnium ecclesiarum matrem et magistram agnosco,
so dass also der Schwörende in demselben Glaubensbekenntnis
einmal „die Eine, heilige, katholische und apostolische Kirche"
und sodann „die heilige, katholische und apostolische, römische

Kirche " anzuerkennen hat, und zwar diese als die Mutter
und Lehrmeisterin aller Kirchen. Neuerdings sind diesem

erweiterten Bekenntnis auch noch die Dogmen von 1854 und



— 242 —

1870 beigefügt worden. Am Schluss ist zu geloben, „diesen
wahren katholischen Glauben, ausserhalb wessen niemand selig
werden kann", nicht nur selbst festzuhalten, sondern auch allen
einzuschärfen, auf welche der Schwörende durch Übernahme
seines Amtes Einfluss bekommt. Nach dem angeführten Dekret
des ökumenischen Konzils von Ephesus würde gerade umgekehrt

das veränderte Symbolum die Betreffenden unfähig machen,
ein geistliches Amt zu übernehmen und Seelsorge auszuüben.

4. Allgemeine Kirchenversammlung. Das für die Christgläubigen

verbindliche Glaubensbekenntnis wurde von den Vätern
der ersten und zweiten allgemeinen Kirchenversammlung
erlassen. Es hat bisher sieben ökumenische Synoden gegeben.
Ein solches Konzil ist „eine Versammlung der Hirten und Lehrer
der christlichen katholischen Kirche, womöglich vom ganzen
Erdkreis, zur Befestigung der wahren Lehre und Zucht unter
den Christen". Derartige Versammlungen zu veranstalten, lehrt
das Apostelkonzil und entspricht dem Ausspruch des Herrn (Matth.
18, 17), „welcher den Entscheidungen der Kirche eine solche

Wichtigkeit beilegt, dass der, welcher ihnen nicht gehorcht,
der göttlichen Gnade verlustig wird, als wäre er ein Heide"
(0., S. 19. 20). Nur eine allgemeine Kirchenversammlung kann
ihre Gewalt über die ganze allgemeine Kirche ausdehnen (0.,
S. 69).

Der Ausspruch des Herrn „Sag' es der Kirche" bezieht
sich nach R. (L, S. 98) nur auf die Kirchenvorsteher. Diesen
Titel verdient aber, sofern man von der ganzen Kirche spricht,
nur der Papst; denn „nur Einer ist ihr Leiter und Regierer,
unsichtbar Christus, den der ewige Vater zum Haupt über die

ganze Kirche, die sein Leib ist, gemacht hat, sichtbar jedoch
der, welcher den römischen Stuhl Petri, des Apostelfürsten,
als rechtmässiger Nachfolger innehat" (R., L, S. 98). Da der Papst
die ganze Herde zu weiden hat (R., L, S. 99 f.), ist es nicht nötig,
die Katechumenen über die Autorität allgemeiner Konzilien
zu unterrichten. R. übergeht darum diesen für ihn nebensächlichen

Punkt. C. bemerkt allerdings (S. 63), dass man die
Autorität der KirchenVorsteher erkenne „hauptsächlich in den

heiligen Versammlungen, wo sie nicht nur über den Glauben
und die Religion manches beschliessen, sondern auch
bezeugen können : Es hat dem heiligen Geist und uns gefallen".
Allein unmittelbar darauf sagt er, was für ein Verbrechen es.



— 243 —

daher sei, die Satzungen der Päpste anzugreifen, „bei welchen
allzeit die höchste Gewalt, über das Heilige zu bestimmen,
gewesen ist". Immerhin ist durch die Veranstaltung der
vatikanischen Synode noch einmal der Schein entstanden, als ob doch
die Gewalt eines allgemeinen Konzils noch höher sei als jene
„höchste Gewalt" ; aber es muss zugegeben werden, dass es
sich dabei bloss um einen Schein handelt ; denn in Wirklichkeit
ist es ja der Papst selbst, der anlässlich der vatikanischen
Versammlung gesprochen und sich die ganze Fülle aller
kirchlichen Gewalt zuerkannt hat. Da hiernach die allgemeinen
Konzilien überhaupt von keiner wesentlichen Bedeutung sind,
ist es ziemHch gleichgültig, ob man deren bisher 20 zähle, wie
die römischen Theologen gewöhnlich thun, oder ob man noch
einige andere Synoden als „allgemeine" bezeichne.

5. Haupt der Kirche. Das Eine Haupt der Kirche ist „der
Gottmensch Jesus Christus, voll der Gnade und Wahrheit" (0.,
S. 60). Dass die Kirche kein anderes Haupt haben kann, lehrt
der Apostel, abgesehen von Ephes. 1, 22—23 u. s. w., auch
I. Kor. 3, 10. 11 mit den Worten: „Niemand kann einen
andern Grund legen" (0., S. 61. 62). „Wie die Kirche durch alle
Geschlechter währen soll, so bedarf sie auch eines
immerwährenden Hauptes, und ein solches ist der Eine Jesus Christus."
Deswegen legen sich auch die Apostel keinen höhern Namen
bei als den der Diener der Kirche (Kol. 1, 24. 25). In der
Kirche bleibt Gottes Gnade, weil Christus in ihr bleibt und den
ganzen Leib beseelt durch den heiligen Geist (0., S. 61). Deshalb

ist es nötig, „ein Glied seines Leibes, d. h. der allgemeinen
Kirche zu sein", um an der Erlösung teilzuhaben (0., S. 67).

Dagegen bekennt man nach C. (S. 15) mit dem Glauben
an die Eine katholische Kirche, „dass die Kirche unter ihrem
Einen Haupte, welches Christus ist, und unter einem Einzigen,
der desselben Stelle auf Erden vertritt, dem höchsten Priester, dem

Papste regiert und in der Einigkeit erhalten werde"-. Dafür werden
S. 59 ff. die bekannten, in stereotyper Weise missdeuteten Schrift-
und Väterstellen in Anspruch genommen. R. betont (I, S. 335)

den historischen Beweis für diese Einrichtung. „Da der Papst
auf dem Stuhl Petri, des Apostelfürsten, sitzt, worauf dieser

bekanntlich bis an das Ende seines Lebens gesessen hat so

erkennt sie (die katholische Kirche) in ihm den höchsten Grad
der Würde und die Fülle der Gerichtsbarkeit an, die ihm nicht



— 244 —

etwa durch gewisse Synodal- oder andere menschliche
Beschlüsse, sondern von Gott verliehen ist. Deshalb steht er, der
Vater und Regierer aller Gläubigen und Bischöfe und der
übrigen Vorsteher, welches Amt und welche Gewalt sie auch
haben mögen, als der Nachfolger Petri und der wahre und
rechtmässige Statthalter Christi des Herrn, der ganzen Kirche
vor." Gemeinschaften, welche dem Papste nicht unterworfen
sind, verdienen gar nicht als „Kirchen" bezeichnet zu werden.
Und da der hl. Geist nur der Kirche Christi zugesichert ist,
können diese andern Gemeinschaften nur vom Geiste des Teufels
geleitet sein und sind notwendig in den verderblichsten
Irrtümern der Lehre und Sitten befangen. (Quemadmodum haec

una ecclesia errare non potest in fidei ac morum disciplina
tradenda, cum a Spiritu sancto gubernetur, ita ceteras omnes,
quae sibi Ecclesiae nomen arrogant, ut quae diaboli spiritu du-

cantur, in doctrinae et morum perniciosissimis erroribus versali
necesse est. R., I, S. 103. Vgl. C, S. 59.) Endgültig und in
schärfster Weise hat jedoch erst die vatikanische Synode die
Lehre vom Papst als dem Haupt der Kirche dogmatisch
festgestellt.

6. Autonome Partikularkirchen. Obwohl im Glaubensbekenntnis

nachdrücklich von der Einen Kirche gesprochen wird,
darf man doch auch beispielsweise von der Kirche zu
Jerusalem, Antiochia, Alexandria, Konstantinopel reden. „Das sind
Partikularkirchen oder Teile der Einen allgemeinen Kirche.
Das Fürsichbestehen in betreff ihrer sichtbaren Einrichtung
hindert sie nicht, in geistiger Hinsicht grosse Glieder des Einen
Leibes, der allgemeinen Kirche zu sein, Ein Haupt, Christum,
und Einen Geist des Glaubens und der Gnade zu haben. Diese

Einheit drückt sich auf sichtbare Weise in einerlei
Glaubensbekenntnis und in der Gemeinschaft des Gebetes und der Sakramente

aus" (0., S. 62).
Nach römischer Lehre jedoch ist der Papst der Statthalter

Christi. Wer zur Kirche Christi gehören will, muss daher in
erster Linie dem Papst angehören. Seiner Jurisdiktion kann
sich kein Einzelner und keine Partikularkirche entziehen, ohne

eben dadurch schismatisch und ketzerisch zu Averden.
„Schismatiker und Ketzer aber gehören ebensoAvenig zur Kirche,
wie Überläufer zum Heere, dem sie entflohen sind." Nicht zu

leugnen ist allerdings, dass sie noch unter der Gewalt der



— 245 —

Kirche stehen und wegen ihres Abfalls bestraft werden können
(R., I., S. 97). C. seinerseits beruft sich für diese Anschauung
auf (missdeutete) Aussprüche hervorragender Kirchenväter,
indem er lehrt: „Diese (vom Papst regierte) Kirche und ihre
Würde hat der heilige Hieronymus erkannt, dessen Worte so

lauten: Wer mit dem Stuhle Petri vereinigt ist, der ist der
Meinige. Erkannt hat sie auch Optatus, der Afrikaner, welcher
bezeugt, dass unter den wahren Merkmalen der Kirche der Stuhl
Petri das erste sei. Erkannt hat sie Augustin, welcher deutlich
schreibt, dass in der römischen Kirche allzeit der Vorrang des

apostolischen Stuhles gewesen sei. Erkannt hat sie Cyprian,
welcher die Ursache aller entstehenden Ketzereien und
Spaltungen darein gesetzt hat, dass man dem Einen und höchsten
Priester und Richter, -dem Statthalter Christi, nicht gehorcht.
Erkannt hat sie Ambrosius, wenn er sagte, dass er der römischen
Kirche in allem zu folgen verlange." Zuletzt wird Irenäus
angerufen. '

1 Hieronymus berief sich gegenüber den mannigfachen Anfechtungen, denen

¦er im Orient ausgesetzt war, gern auf den römischen Bischof. So Ep. 16 (Ed. Vallars,
t. I, p. 42 s.), wo er dem Papst Damasus schreibt, er habe zu Rom Christi vestem
erhalten. Nunc barbaro Syriae limite teneor. Ariana rabies frémit. Hinc in
très partes scissa ecclesia ad se rapere me festinat. Monachorum circa manentium
antiqua in me surgit auctoritas. Ego interim clamito: si quis Cathedrae Petri
jungitur, meus est. (Vgl. Langen, das vatikanische Dogma in s. Verhältnis z. n.
Test. u. der patristischen Exegese, Bonn, 1871, I, S. 58.) Allein wie wenig er
mit den höflichen Wendungen, deren er sich in seinen Briefen an den römischen
Bisehof bedient, das Papalsystem der spätem Zeit anerkennen wollte, zeigen seine
Äusserungen Ep. 146, 1 : Wenn man nach der Autorität frage, so sei der Erdkreis
grösser als die Stadt Rom. Wo immer ein Bischof sei, ob zu Rom, oder Eugubium,
oder Konstantinopel, oder Rhegium, oder Alexandrien, da habe er denselben Rang
und dasselbe Priestertum. Die Gewohnheiten Roms seien nur die Einer Stadt.
Langen, Gesch. der röm. Kirche (Bonn, 1881, I, S. 855).

Über Optatus (De schism. Donat. n, 23) vergi. Langen, Geschichte der
römischen Kirche, I. Bd., S. 858 f. : „Die Lehrstühle aller Kirchen sind ihm nur
gleichsam verschiedene Darstellungen des Einen idealen Lehrstuhls, neben dem

kein zweiter, verschiedener errichtet werden darf. Weil Petrus ihn zuerst bestieg,

erkennt man an der Gemeinschaft mit ihm in seinen Nachfolgern die Verbindung
mit der Einen von Christus gegründeten Cathedra der Kirche. Nirgends ein

Wort von der Einen obersten Cathedra, der sich auch die Bischöfe auf ihren

Lehrstühlen einfach zu unterwerfen hätten!"

Augustin anerkennt mit andern Kirchenvätern vor ihm und nach ihm,
dass die Kirche der Welthauptstadt und darum auch der römische Stuhl ein

besonderes Ansehen habe ; aber eine Jurisdiktion des Bischofs von Rom über die

afrikanische Kirche kennt und anerkennt er nicht. Vgl. Langen, a. a. O., S. 859 ff.

Revue intern, de Theologie. Heft 2, 1893. 17



— 246 —

7. Verehrung der Heiligen. Zur Kirche gehören auch alle,,,

„die im wahren Glauben und in Heiligkeit entschlafen sind"
(0., S. 60). Die Gläubigen, die sich noch am Leben befinden,,
stehen in Gemeinschaft mit den hingeschiedenenen Heiligen

An der von C. citierten Stelle (Ep. 43, n. 7 seq.) schreibt Augustin allerdings.
der römischen Kirche „den Vorrang des apostolischen Stuhles" zu (in qua semper
apostolicee cathedrae viguit principatus) ; denn keine andere Kirche des lateinischen
Abendlandes konnte sich des Vorzugs rühmen, von einem Apostel gegründet und

längere Zeit geleitet worden zu sein; aber Bischöfe „apostolischer Kirchen", deren
Urteil angeklagte Kollegen (de collegia agebatur) anrufen konnten, giebt es nach

Augustin gleichwohl in vielen andern Städten der Christenheit. Das sagt Augustin.
in einem Erlass über den donatistischen Bischof Sekundus von Tigisis, dessen,

Scheinkonzil er die Autorität der ganzen Kirche gegenüberstellt.
Das dem hl. Cyprian zugeschriebene Zeugnis ist so ungenau wiedergegeben,,

dass man nicht bestimmt weiss, welche Stellen C. im Auge hatte. Vielleicht Ep. 55 :
Navigare audent et ad Petri cathedram atque ad ecclesiam principalem, unde unitas
sacerdotalis exorta est. Vgl. über diese Stelle Reinkens, Die Lehre des hl. Cyprian
von der Einheit der Kirche (Würzburg, 1873), S. 44 ff., wo nachgewiesen ist,,
dass Cyprian den Rekurs an den römischen Bischof deswegen rügt, weil dieser

über Karthago keine Jurisdiktion habe. Die mit ihm auf dem Konzil zu Karthago
im Jahre 256 versammelten 85 afrikanischen Bischöfe redet Cyprian an mit den

Worten: „Niemand von den Andersdenkenden richtend oder von dem Rechte
der Kirchengemeinschaft mit uns zurückweisend, geben wir unser Urteil ab. Denn
keiner aus uns hat sich zum Bischof der Bischöfe eingesetzt, keiner zwingt mit
dem Terrorismus eines Tyrannen seine Kollegen zum unweigerlichen Gehorsam"

(Mansi, 1.1, p. 951). Vgl. auch Beinkens, Über die Einheit der kath. Kirche (Würzburg,

1877), S. 141 ff. Cyprians Erklärung vor der Synode war freilich eine

Anspielung auf den römischen Bischof, aber nichts weniger als eine Anerkennung
der päpstlichen Oberhoheit über die afrikanische Partikularkirche.

Ambrosius redet De sacram. 1. III, n. 5, von der mailändischen Sitte, am
hohen Donnerstag die Fusswaschung vorzunehmen, und bemerkt, dass die Kirche
zu Rom diesen Gebrauch nicht habe. Er wolle die römische Kirche nicht tadeln,
aber sich selbst rechtfertigen. „Ich wünsche in allen Dingen der römischen Kirche

zu folgen; aber wir andere Leute haben auch Verstand; was daher an andern
Orten (als Rom) mit mehr Recht geübt wird, das beobachten auch wir mit mehr

Recht." (Sed tarnen et nos homines sensum habemus; ideo quod alibi rectius

servatur, et nos rectius custodimus.) Die Stelle beweist das Gegenteil von dem,,

was C. durch Verstümmelung daraus macht.
Über die viel missbrauchte Äusserung des hl. Irenäus (Adv. hser. 1. III, 3, 2),

in der Welthauptstadt kämen die Christen aus allen Ländern zusammen und daher
finde man hier den überlieferten Glauben der ganzen christlichen Kirche, vgl.

(Böllinger) Erwägungen für die Bischöfe des Konziliums (München, 1869), S. 8,
und Reinkens, Über die Einheit der kath. Kirche, S. 95 ff.

Wenn Entstellungen, wie die in dem citierten Abschnitt enthaltenen,
jahrhundertelang durch den Katechismus in Millionen von Exemplaren überall
verbreitet werden, ohne eine ernstliche Prüfung zu finden, so muss man sich fast

wundern, dass die Macht der Lüge nicht endgültig gesiegt hat.



— 247 —

durch das Gebet des Glaubens und der Liebe; sie rufen sie

„in ihrem Gebet zu Gott" um Hülfe an (0., S. 62). Die Heiligen,
„Gott viel näher stehend, reinigen und kräftigen durch ihre
vermittelnden Fürbitten die Gebete der Gläubigen auf Erden
und tragen sie Gott vor, so wie sie auch nach Gottes Willen
gnadenspendend und wohlthuend auf dieselben wirken, sei es

durch unsichtbare Kraft oder durch ihre Erscheinung und
manche andere Vermittelungen". Für diesen Glauben darf man
sich berufen auf Apok. 8, 3. 4; Matth. 27, 52. 53; Apg. 19, 12

etc. (0., S. 63—65). Die Sitte, die Bilder des Herrn, der Mutter
Gottes und der Heiligen in Ehren zu halten, stände mit dem
zweiten Gebote Gottes (nach der alttestamentlichen Zählung der
Gebote des Dekalogs, der der Katechismus folgt) nur dann im
Widerspruch, wenn man die Bilder „vergöttern wollte". Aber
sie sind nur „zur andächtigen Erinnerung an die Thaten Gottes
und seiner Heiligen zu gebrauchen, daher nichts anderes als
Bücher, die statt der Buchstaben mit Personen und Sachen
geschrieben sind" (0., S. 126. 127). — Überfiiessende Verdienste
kann kein Mensch erwerben. Die Gerechtigkeit, nach der er
streben soll, „ist die Rechtfertigung des vor Gott schuldigen
Menschen mittelst der Gnade und des Glaubens an Jesum
Christum". Wer eifrig ist, Gutes zu thun, „soll sich dennoch
nicht für gerecht halten, nicht auf gute Werke bauen, sondern
sich als Sünder und Schuldigen vor Gott bekennen und durch
das Verlangen und das Gebet des Glaubens nach der gnadenvollen

Rechtfertigung durch Jesum Christum hungern und
dürsten". Die „vollkommene Sättigung der Seele, die zum
Genüsse des unendlich Guten geschaffen ist, wird im ewigen
Leben stattfinden" (0., S. 109. 110). Bis zur allgemeinen
Auferstehung befinden sich „die Seelen der Gerechten im Lichte,
im Frieden und im Voranfange der Seligkeit". Die volle Seligkeit

tritt erst ein mit dem letzten Gerichte (O., S. 89).
In diesen Dingen weicht der heutige römische Katechismus

hauptsächlich durch die Lehre von den „überfliessenden
Verdiensten Christi und der Heiligen" oder vom „Gnadenschatz
der Kirche" von der orthodoxen Lehre ab. Da der orthodoxe
Katechismus einen solchen Gnadenschatz nicht kennt, enthält
er auch nichts von den „Ablässen", durch welche nach päpstlicher

Lehre gegen ein gewisses Entgelt an Andachtsübungen
und Spenden weniger vollkommenen Christen aus dem vor-



— 248 —

handenen Schatz fremder Verdienste ein entsprechender Teil
zur Ausgleichung des Mangels an eigener Leistung zugewendet
werden kann. Diese Theorie, zuerst von Clemens VI. in einer Bulle
vom 27. Januar 1349 (c. 2. Extravag. com. de poenit. et remiss. 5,9)
feierlich gelehrt, wurde allerdings noch von der (Diöcesan-)Synode
von Pistoja (September 1786) als eine „Spitzfindigkeit der
Scholastiker" bezeichnet. Allein unterm 27. August 1794 erklärte
Pius VI. in der Bulle Auctorem fidei den betreffenden Synodal-
beschluss als „falsch, verderblich, im 23. Artikel Luthers
verdammt, mindestens irrig". Da nun der Papst als unfehlbar
anzusehen ist, kann die von den Päpsten seit Jahrhunderten
vorgetragene Lehre vom Schatz der überfliessenden Verdienste
Christi und der Heiligen nicht mehr aus dem römischen
Katechismus getilgt werden. Damit ist aber den Heiligen des Himmels
auch ein Mittleramt zuerkannt, während nach orthodoxer Lehre
einzig Christo ein solches zukommt; „denn es ist Ein Gott und
Ein Mittler zwischen Gott und Menschen, der Mensch Jesus

Christus, der sich selbst zur Erlösung für alle dahingab" (0.,
S. 102).

8. Fürbitte für die Verstorbenen. Von den Seelen derer,
„die zwar im Glauben gestorben sind, aber noch keine der
Busse würdige Früchte gebracht haben, ist zu merken, dass

ihnen zur Erlangung einer seligen Auferstehung Gebete, die
für sie dargebracht werden, verhelfen können, besonders solche,
die mit der Darbringung des unblutigen Opfers des Leibes und
Blutes Christi verbunden sind, wie auch wohlthätige Werke,
die gläubig zu ihrem Andenken verrichtet werden" (0., S. 90).

Die Anfänge dieser Lehre reichen in die alttestamentliche
Kirche zurück (IL Mach. 12, 43). Dass die christliche Kirche
sie aufgenommen hat, beweisen die alten Liturgien (0., S. 90).

Weiteres enthält darüber der orthodoxe Katechismus nicht.
Dagegen lehrt R. (I, S. 61): „Es giebt ein Reinigungsfeuer,

wo die Seelen der Frommen, nachdem sie eine bestimmte Zeit
lang gepeinigt worden sind (animae ad deflnitum tempus cru-
ciatae), geläutert werden, damit ihnen der Eingang in das ewige
Vaterland geöffnet werden kann." Die Seelsorger werden
gleichzeitig ermahnt, von dieser Lehre öfter zu reden, „weil
wir in Zeiten geraten sind, in welchen die Menschen die
gesunde Lehre nicht mehr aufnehmen wollen". Der Gedanke,
dass es eine trostvolle Hoffnung sei, durch Gottes ewige Güte



— 249 —

auch noch im Jenseits zu grösserer Klarheit und Reinheit sich
erheben zu dürfen, ist den römischen Katechismen fremd. Nach
ihrer Darstellung hat die Fürbitte der Lebenden nur den Zweck,
die Pein der armen Seelen zu lindern.

9. Die sieben Sakramente. Von den vielen (allerdings zum
grossen Teil nur unwesentlichen) Differenzen, die hier zu
erwähnen wären, seien nur folgende besonders hervorgehoben:
Die Busse definiert O. (S. 84) „als ein Sakrament, in welchem
der seine Sünden Bekennende, bei der sichtbaren Ankündigung
der Vergebung durch den Priester, auf unsichtbare Weise durch
Jesum Christum selbst Erlassung der Sünden erhält". Vom
Büssenden wird gefordert : „Zerknirschung über die Sünden,
der Vorsatz, sein Leben zu bessern, der Glaube an Christum
und die Hoffnung auf seine Barmherzigkeit." Über die Art,
die Einlässlichkeit, die Wichtigkeit des Bekenntnisses enthält
der Katechismus nichts, wie denn überhaupt der bezügliche
Unterricht äusserst knapp gehalten ist. Von entscheidender
Bedeutung ist namentlich, dass der Priester die (von Christus
ausgehende) Vergebung nur anzukündigen hat. Nach C. (S. 110)
dagegen ist die Busse das Sakrament, „in welchem die priesterliche

Lossprechung von Sünden dem verliehen wird, der sie
verabscheut und recht gebeichtet hat". Daher ist die Gewalt
der Priester, wie C. (S. 111) bemerkt, „jetzt weit vortrefflicher
als vormals (die der jüdischen Priester), da es ihnen verliehen
ist, nicht: zu prüfen und auszusprechen (anzukündigen),
dass sie (die Aussätzigen) gereinigt seien, sondern ganz und gar
zu reinigen"-. Voraussetzung dessen ist specielles Bekenntnis
durch den Büsser. Als Stellvertreter Christi vergiébt der Priester
selbst die Sünde (R., I, S. 266), aber nur, wenn er aus dem
Bekenntnisse entnehmen kann, dass der Sünder dieser Gnade
wert ist. In dem Priester, „der als rechtmässiger Richter über
ihn dasitzt", hat der Büsser „die Person und die Gewalt Christi"
zu verehren (I, 270). Der Unterricht über dieses Sakrament
umfasst in der citierten Ausgabe des römischen Katechismus
47 Seiten.

„Das heilige Abendmahl ist ein Sakrament, in welchem der
Gläubige unter der Gestalt des Brotes und Weines den wahren
Leib und das wahre Blut Christi zum ewigen Leben geniesst."
Es ist „der vorzüglichste und wesentlichste Bestandteil des



— 250 —

christlichen Gottesdienstes" (O., S. 77). Die wichtigste Handlung

bei der liturgischen Feier des heiligen Abendmahles ist
die Konsekration, die dadurch vollzogen wird, dass der Priester
unter Anrufung des heiligen Geistes die Gaben von Brot und
Wein segnet und die Einsetzungsworte über dieselben spricht
(0., S. 80). Durch die Konsekration „wird das Brot und der
Wein verwandelt oder transsubstantiiert in den wahren Leib
Christi und in das wahre Blut Christi". Mit dem Wort
Transsubstantiation soll jedoch nicht „die Art und Weise erklärt werden,
wie Brot und Wein in den Leib und das Blut des Herrn
umgeschaffen werden" ; denn das ist überhaupt nicht begreiflich ;

es soll nur gesagt sein, dass wirklich „das Brot zum wahren
Leib des Herrn und der Wein zum wahren Blut des Herrn
wird" (0., S. 81). Der Katechismus will also mit den erwähnten
Ausdrücken und Sätzen der apostolischen Weisung gemäss den
Katechumenen einschärfen, dass man „den Leib des Herrn zu
unterscheiden habeu (I. Kor. 11, 29). In Übereinstimmung mit
der apostolischen Vorschrift wird auch gefordert, dass man
vor dem Empfang des hl. Abendmahls sein Gewissen vor Gott
erforsche und es durch Busse reinige, „wozu das Fasten und
Beten förderlich ist". Wer den Leib und das Blut Christi im
Abendmahle geniesst, „verbindet sich auf das Innigste mit Jesus
Christus selbst und wird in Ihm des ewigen Lebens teilhaftig"
(0., S. 82). Aber auch ohne an der Kommunion selbst
teilzunehmen, kann und soll man das heilige Abendmahl mitfeiern
„zu Seinem Gedächtnis". Insbesondere hat man sich bei der
Konsekration an Jesu Todesleiden zu erinnern (0., S. 83). Davon
jedoch, dass das hl. Abendmahl eine Wiederholung oder eine

unblutige Erneuerung der Selbsthinopferung Christi auf Golgatha
sei, enthält der orthodoxe Katechismus nichts. Auch die
Abendmahlsfeier zum Gedächtnis an die Verstorbenen wird nur
bezeichnet als „Darbringung des unblutigen Opfers des Leibes und
Blutes Christi", mit welcher „das Gebet für die Entschlafenen"
verbunden ist (0., S. 90). Die in der Abendmahlsfeier mit
Christus Vereinigten bitten Gott, um Christi willen, der sich
für die Seinen dahingegeben, den entschlafenen Brüdern und
Schwestern gnädig zu sein, also das auf Golgatha ein für
allemal dargebrachte und von der Kirche, für die es
dargebracht worden ist, in der eucharistischen Feier unter gläubiger
Danksagung entgegengenommene Opfer insbesondere den Hin-



— 251 —

geschiedenen, deren die Kirche fürbittend gedenkt, anrechnen
zu wollen. Wie die Kirche in jeder eucharistischen Feier das

für sie dargebrachte Erlösungsopfer in realer Weise dankbar
•entgegen nimmt, so kann sie auch jedesmal auf Grund dieses

Opfers besondere Gebete und Fürbitten an Gott richten, ohne
damit Christi Erlösungsopfer zu wiederholen.

Dagegen hat nach R. (I, S. 255) Christus das heilige Abendmahl

aus zwei Ursachen eingesetzt. Die erste ist die, dass

uns die hl. Eucharistie „zu einer himmlischen Nahrung
gereiche", die zweite, „auf dass die Kirche ein fortwährendes Opfer
habe, wodurch unsere Sünden versöhnt würden, und der himmlische

Vater, durch unsere Missethaten oft schwer beleidigt,
vom Zorne zur Barmherzigkeit bewogen werden möchte". Den
grössten Beweis der Liebe hat uns der Heiland dadurch
gegeben, dass er sich nicht bloss am Kreuz für uns dem
himmlischen Vater darbrachte, sondern uns auch ein „sichtbares Opfer
zurückliess, wodurch das blutige Opfer, das bald darauf Ein
Mal am Kreuze geopfert werden sollte, erneuert würde."
Das Messopfer ist „ein wahres Sühnopfer, wodurch uns Gott
versöhnt und gnädig gemacht wird" (R., I, S. 258). Es wird
mit nicht geringerm Nutzen für Verstorbene „als für die Sünden,
Strafen, Genugthuungen und für jede Art von Übeln und
Bedrängnissen der Lebenden dargebracht" (R., I, S. 259). Diese
Auffassung des Messopfers hat die starke Betonung der Transit
ubstantiationslehre zur Voraussetzung: bei der Konsekration

wird „die ganze Substanz des Brotes durch die göttliche Kraft
in die ganze Substanz des Leibes Christi und die ganze Substanz
des Weines in die ganze Substanz des Blutes Christi verwandelt"

(R., I, S. 237). Das wird sogar ausdrücklich auch auf
„Gebeine und Nerven" bezogen (S. 232). Doch behandelt die
römische Theologie die Einsetzungsworte insofern wieder sehr
frei, als sie lehrt, die Verwandlung sei nicht so zu verstehen,
als ob im konsekrierten Brot nur der Leib, im konsekrierten
Wein nur das Blut Christi vorhanden sei ; vielmehr sei in jedem
Teil des Sakramentes der ganze Christus gegenwärtig (R., I,
S. 233). So gewinnt die römische Kirche die Berechtigung, den
Laien ohne Nachteil den Kelch zu versagen. C. (S. 104) lehrt
darüber: „Die Erfahrung, eine Meisterin aller Dinge, hat nach
und nach gelehrt, dass es mit grösserer Bequemlichkeit des
Volkes und minderer Gefahr und aus vielen Ursachen mit



— 252 —

mehr Frucht geschehen könne, wenn mit Weglassung des Kelches,
der Genuss nur Einer Gestalt beibehalten werde." Und doch
lautet der Befehl des Herrn: „Trinket alle daraus!" — Die
sonderbare Verquickung kaphernaitischer und geistiger
Auslegung der Worte des Herrn, zu der die römische Theologie
genötigt ist, um zu ihrem Resultat zu gelangen, spricht nicht
für die absolute Richtigkeit der römischen Lehre und Praxis.

Von disciplinären und rituellen Differenzen rede ich
absichtlich nicht; in solchen Dingen bestehen auch in den
orthodoxen Kirchen des Morgenlandes mannigfache Verschiedenheiten.

Der römischen Kirche ist es niemals zum Vorwurf
angerechnet worden, dass auch sie ihren eigenen Ritus befolge
und eine eigenartige Kirchendisciplin ausgebildet habe. In
dieser Hinsicht trifft sie einzig der Tadel, dass sie, so weit die
Macht des Papstes reicht, mehr und mehr alle nationalkirchlichen

Eigentümlichkeiten unterdrückt.
Nur sei zum Schluss noch bemerkt, dass die vorliegenden

Katechismen auch nach ihrem allgemeinen Gepräge auffallend
voneinander verschieden sind. Die römischen Katechismen
dringen auf Gehorsam ; — vom Gehorsam, in letzter Linie vom
Gehorsam gegen den Papst, hängt das Heil des Menschen ab.
Der orthodox-katholische Katechismus dagegen fordert lebendigen

Glauben, thatkräftige Liebe, erklärt auch den Dekalogunter

dem Gesichtspunkt der Liebe gegen Gott und den Nächsten
und empfiehlt in letzter Linie immer wieder gläubiges
Vertrauen auf Christus, den einzigen Mittler zwischen Gott und
den Menschen, das einzige und ewige Haupt seiner Kirche. —
Um die christliche Gerechtigkeit darzustellen, schildern die
römischen Katechismen in endlosen Abschnitten die Sünde im
allgemeinen und im besondern und beschreiben die sieben
Hauptsünden, die neun fremden Sünden, die sechs Sünden wider den

heiligen Geist, die vier himmelschreienden Sünden (bei C, S. 153

bis 193), um dann auseinanderzusetzen, dass man nur in der
unter dem Papst stehenden Kirche Sündenvergebung erlangen
könne. Der orthodox-katholische Katechismus geht zwar in der
Lehre von den zehn Geboten auch sehr ernst auf die mannigfaltigen

Übertretungen des göttlichen Willens ein, die im Leben
vorkommen, enthält aber, statt der breiten Schilderung der
Sünde in ihren verschiedenen Gestalten, in dem Abschnitt über
die christliche Hoffnung eine vortreffliche, erbauende Belehrung



— 253 —

über die „Seligkeitsgebote" (Seligpreisungen) und macht die
Sündenvergebung abhängig vom gläubigen Anschluss an den,
der „durch seine Lehre, sein Leben, seinen Tod und seine
Auferstehung unser Erlöser geworden ist". — Der römische
Katechismus betont die „Werke" und behandelt auch das Gebet
unter den „guten Werken", welche die positive Seite der christlichen

Gerechtigkeit bilden (C, S. 200 ff.). Der orthodox-katholische

Katechismus anerkennt natürlich auch, dass der Glaube
ohne die Werke tot ist, aber er stellt an die Spitze der Lehre
von der christlichen Hoffnung den Satz : „Der Herr Jesus Christus
ist unsere Hoffnung oder der Grund unserer Hoffnung", und
sieht im Gebet ein Mittel „zur Erwerbung der seligmachenden
Hoffnung". — Der orthodox-katholische Katechismus stellt das
Christentum dar im Gewand der morgenländischen Kirche, der
römische Katechismus hingegen das Papsttum im Gewand des

abendländischen Christentums. Eduard Herzog.

Nachschrift. Nachdem vorstehende kleine Arbeit längst
gesetzt war, erhielt ich die (im März 1893 erschienene) Broschüre
„Dogmatische Erörterungen zur Einführung in das Verständnis
der orthodox-katholischen Auffassung in ihrem Verhältnis zur
römischen und protestantischen, von einem Geistlichen der
orthodox-katholischen orientalischen Kirche" (Berlin, Verlag von Karl
Siegismund). Ich anerkenne ohne Rückhalt, dass der geehrte
Verfasser dieser kleinen Schrift in sehr wichtigen Punkten meiner
Auffassung der orthodoxen Lehre direkt widerspricht. Allein
ich wiederhole, dass ich mich, was die orthodox-katholische
Lehre betrifft, ausschliesslich an den von mir citierten offiziellen
Katechismus gehalten habe. WTährend sich der Katechismus
vor jeder Übertreibung des kirchlichen Dogmas hütet, ver-
Avechselt, wie mir scheint, der anonyme Verfasser der
„Dogmatischen Erörterungen" nicht selten mittelalterliche und zwar
abendländische Theologie mit dem Dogma der orthodox-katholischen

Kirche. Zu dem gleichen Fehler dürfte den vom
Verfasser angerufenen „geistvollen Theologen" der diesen Mann
charakterisierende polemische Eifer dann und wann verleitet
haben. Vielleicht wird schon der Artikel über die Siebenzahl
der Sakramente, der diese Nummer ziert, den sehr achtungswerten

Geistlichen veranlassen, seine „Erörterungen" in einzelnen

Punkten zu revidieren.


	Orthodox-katholischer und römischer Katechismus

