
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 2

Artikel: Sendschreiben der heiligsten Patriarchen der katholischen anatolischen
Kirche über den orthodoxen Glauben

Autor: Lauchert, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


206

SENDSCHREIBEN
DER HEILIGSTEN

PATRIARCHEN DER KATHOLISCHEN ANATOLISCHEN KIRCHE

ÜBER DEN

ORTHODOXEN GLAUBEN.

(AN DIE ENGLISCHEN ERZBISCHÖFE UND BISCHÖFE. 1723.1)

Der allerheiligste Patriarch von Konstantinopel, Neu-Rom,
und Ökumenische Patriarch Jeremias,

Der gottseligste Patriarch der Stadt Gottes Antiochia, Atha-
nasios,

Der gottseligste Patriarch der heiligen Stadt Jerusalem,
Chrysanthos,

Und die derzeitigen heiligsten Oberpriester, nämlich
Metropoliten, Erzbischöfe und Bischöfe, und die Gesamtheit des ganzen
christlichen, anatolischen und orthodoxen Klerus,

[entbieten] den ehrwürdigsten Erzbischöfen und Bischöfen
in Grossbritannien, und ihrem gottesfürchtigsten Klerus, den
in Christus geliebten, den brüderlichen Gruss im heiligen Geiste,
und alles Gute und Segenbringende von Gott.

1 Der griechische Text dieses Briefes ist gedruckt in dem Buche:
Td xov svGsßsGxdxov BaGiXsiog xal xwv dyiwxdxcov HaxQiao%û)V
yqdfijxaxa tisqI xîjg GvGxdOscog xîjg Ayimxdxtqg 2vvódov, fisf sxS-s'Gswg

xîjg opd-oâoÇov nîGxsmg xrjg AvaxoXixîjg Ka&oXùxrjg ExxXrfiîag. 'Ev

JIsxQOVTCÓXei, èx xov soyaGxrjçiov xîjg Ayiooxdxrjg 2vvoâov, 1840.
Es war dies, wie aus dem Dokument selbst hervorgeht, die zweite

Antwort der Griechen auf ein zweites Schreiben der englischen Bischöfe.
Die Patriarchen sandten ihr Schreiben zugleich auch an die heilige Synode

von Russland, mit einem Begleitbrief, der a. a. O., S. 9 if., abgedruckt
ist. Sie bemerken in letzterem, sie haben in der ersten Antwort nach



— 207 —

Eure Gegenantwort auf unser erstes euch übersandtes
Antwortschreiben haben wir erhalten. Wir erkannten daraus
mit nicht geringer Freude eure gesunde Denkungsart und euern
Eifer und eure Ehrfurcht gegen unsere morgenländische heilige
Kirche Christi, und wir begrüssen natürlich mit Genugthuung
diese eure ehrfurchtsvolle Wohlgesinntheit, und euern Eifer und
eure Bereitwilligkeit zur Vereinigung der Kirchen; denn diese

Vereinigung ist die Stütze der Gläubigen, und an ihr hat Jesus

Christus, unser Herr und Gott, Wohlgefallen, der ja auch die

gegenseitige Liebe, Einigkeit und einträchtige Gesinnung seinen

heiligen Jüngern und Aposteln zum Kennzeichen ihrer
Zugehörigkeit zu ihm gegeben hat. Nach euerm Verlangen
antworten wir euch nun hier in Kürze, dass wir, nachdem wir
euer zweites Schreiben gründlich durchgegangen und überlegt
haben und den Sinn des Geschriebenen erfasst haben, euch
nichts anderes darüber sagen können, sondern dass wir, nach
der Meinung und Ansicht unserer morgenländischen Kirche,
die wir euch schon zuvor dargelegt haben, wiederum dasselbe

sagen auf alle uns von euch gesandten Fragen, nämlich dies:
Unsere Dogmen und der Glaube unserer morgenländischen Kirche
wurden längst erforscht, und in rechter und frommer Weise
bestimmt formuliert und festgesetzt von den heiligen und
ökumenischen Synoden; und zu dem darf weder etwas anderes
hinzugefügt werden, noch darf etwas davon weggenommen
werden; und wer mit uns übereinstimmen will, muss uns
notwendig folgen in den göttlichen Dogmen des orthodoxen Glaubens,

und sich unterwerfen dem, was formuliert und festgesetzt

England, die sie ebenfalls zugleich der heiligen Synode mitteilten — (es
geschah dies zugleich mit dem Schreiben vom 23. September 1723, in
dem die Patriarchen die heilige Synode als ihre „Schwester in Christus"
anerkannten, 1. c, p. 8) — eine ausführlichere Antwort erst noch in
Aussicht gestellt (nsql xolv 7rqoßaXXofj,6'va>v xal ^rjxovusvonv naqd xwv ev
xfj fisydXji Bqsxavia syqdipa/.isv nqoXaßovxtaq ''Y/.ùv xs xdxsivoig, oxi
Iksxsnsuva 7toniJGo[xsv xdg anoxqlGsig). Inzwischen sei nun von dort ein
zweites Schreiben eingetroffen, auf das sie hier zur ausführlicheren
Antwort das Bekenntnis der Synode von Jerusalem einsenden: „Dieses
Bekenntnis ist auch eine genaue Antwort auf alle von jenen vorgelegten
Fragen, und ausser diesem haben wir nichts anderes zu sagen und zu
antworten." — Da diese Unionsverhandlungen aus dem Jahre 1723 sehr

wenig bekannt sind, so wird es unsern Lesevn von Interesse sein, dieses

Dokument kennen zu lernen. Dr. F. Laudiert.



— 208 —

worden ist von der von alter Zeit und von den Vätern her
und von den heiligen und ökumenischen Synoden überlieferten
Anordnung, von der Zeit der Apostel und der gottbegeisterten
Väter unserer Kirche der Reihe nach ; er muss sich dem
unterwerfen in Einfalt und Gehorsam, und ohne weiteres Grübeln
und unnütze Neugier. Und diese Antworten wären nun
hinreichend auf das, was ihr geschrieben habt; zur volleren und
unwidersprechlicheren Überzeugung aber senden wir euch hier
ausführlicher die Auseinandersetzung des orthodoxen Glaubens
unserer morgenländischen Kirche, wie sie enthalten ist in den
Akten der vor geraumer Zeit, nämlich im Jahre des Heils 1672,
mit sorgfältiger Untersuchung abgehaltenen Synode von
Jerusalem, die später griechisch und lateinisch zu Paris im Jahre
1675 gedruckt wurden, so dass es möglich ist, dass sie auch in
euer Land gebracht wurden und sich bei euch finden. Daraus
nun könnt ihr in unzweifelhafter Weise unseren, der
morgenländischen Kirche, frommen und orthodoxen Glauben erkennen
und erfassen; und wenn auch ihr damit zufrieden seid und
übereinstimmt mit dem, was bei uns geglaubt wird, so werdet
ihr durchaus eins sein mit uns, und keine Spaltung wird
zwischen uns mehr bestehen. Was aber die übrigen Gebräuche
und Anordnungen der Kirchen betrifft, und die Einrichtung der
heiligen Mystagogie und Liturgie, so wird leicht und ohne Mühe
auch das in Ordnung gebracht werden können, wenn mit Gottes
Hülfe die Vereinigung zu stände kommt. Es ist ja auch aus
der Kirchengeschichte ersichtlich, dass manche Gebräuche und
Einrichtungen an verschiedenen Orten und in verschiedenen
Kirchen unterschieden waren und noch sind, dass aber die.
Einheit des Glaubens und der Übereinstimmung in den Dogmen
doch unverändert erhalten bleibt. Es möge Gott, dessen
Vorsehung und Vorsorge über alles waltet, und der will, „dass
alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit

gelangen" (I. Timoth. 2, 4), verleihen, dass das Urteil und
die Entscheidung über diese Angelegenheit nach seinem
göttlichen Willen so ausfallen möge, dass es zum Wohl der Seelen
und zum Heile gereiche.

[Daran schliesst sich nun, unter der Überschrift: Ta m-
Gxsvóixsva xal g>qovoi>ßsva naq' rjfiiv, xotg 'AvaxoXixoTg 'OqlroôoSoiç

XqiGxiavoîg, das in den Akten der Synode von Jerusalem von



— 209 —

1672 enthaltene Bekenntnis des Patriarchen Dositheos von
Jerusalem, wie wir es unten mitteilen, dessen 18 Artikel und
3 Fragen, wobei die dritte Frage von den vier des Dositheos

ausgelassen ist. — Dann folgen unmittelbar, ohne weiteren
Zusatz der Patriarchen von 1723, das Datum und die
Unterschriften:]

Konstantinopel, im Jahre des Heils 1723, im Monat
September.

Ich Jeremias, durch Gottes Barmherzigkeit Erzbischof von
Konstantinopel, Neu-Eom, und Ökumenischer Patriarch, habe
mit eigener Hand unterschrieben, und bezeuge und bekenne,
dass dies der orthodoxe Glaube unserer apostolischen,
katholischen und anatolischen Kirche Christi ist.

Athanasios, durch Gottes Barmherzigkeit Patriarch der

grossen Stadt Gottes Antiochia,

Chrysanthos, durch Gottes Barmherzigkeit Patriarch der
heiligen Stadt Jerusalem, .1

Ich Kallinikos von Heraklea habe mit eigener Hand
unterschrieben und stimme den oben unterzeichneten heiligen
Patriarchen mit Herz und Mund bei, was ich auch verkünde bis
zu meinem letzten Atemzuge.

Ich Antonios von Kyzikos bekenne, dass dies der Glaube
der katholischen, anatolischen Kirche ist.

Ich Paisios von Nikomedia habe mit eigener Hand
unterschrieben und bekenne und verkünde, dass dies

Gerasimos von Nikäa
Pachomios von Chalcedon

Ignatios von Thessalonich

Anthimos von Philippopel
Barnas Kallinikos

1 Der Patriarchensitz von Alexandria war durch den Tod des letzten
Inhabers gerade unbesetzt.



210

Glaubensbekenntnis des Patriarchen Dositheos von
Jerusalem, aus den Akten der Synode von Jerusalem
von 1672.1

I.
(Trinität.)

Wir glauben an Einen wahren Gott, den allmächtigen und
unermesslichen, Vater, Sohn und heiligen Geist ; den ungezeug-
ten Vater, den Sohn gezeugt vom Vater vor aller Zeit, gleichen
Wesens mit ihm, den heiligen Geist, der vom Vater ausgeht,
gleichen Wesens mit dem Vater und dem Sohne. Diese drei
Hypostasen in Einem Wesen nennen wir die allerheiligste
Trinität, die von aller Kreatur immer gepriesen, verherrlicht und
angebetet wird.

IL
(Schrift und Tradition als Glaubensnormen; Unfehlbarkeit der

Kirche.)

Wir glauben, dass die göttliche und heilige Schrift von
Gott gelehrt sei, und darum sind wir ihr einen unwandelbaren
Glauben schuldig, aber nicht nur so nach Gutdünken, sondern
nach der Auslegung und Überlieferung der katholischen Kirche.
Denn die schändlichsten Häretiker nehmen freilich die heilige
Schrift auch an, aber sie legen sie falsch aus mit Anwendung
von Wort- und Begriffs-Übertragungen und -Verdrehungen, und

1 Übersetzt von Dr. F. Laudiert. — Diese wichtige Bekenntnisschrift

der morgenländischen Kirche, in der die Lehre derselben den
bestimmtesten und schärfsten Ausdruck gefunden hat, ist hier nach dem

Text gegeben, den die Patriarchen ihrem Schreiben von 1723 beilegten.
Die wenigen und nur äusserlichen Differenzen von dem ursprünglichen
Text in den Synodalakten von Jerusalem 1672 (wie er auch bei Rimmel,
Libri symbolici Ecclesiae orientalis, gedruckt ist) sind jeweils angemerkt.
Da dieses Bekenntnis im engsten Anschluss und unter fortwährender
Bezugnahme auf das Bekenntnis des Patriarchen Cyrillus Lukaris von 1631

abgefasst ist, gegen dessen Lehren sich jene Synode richtete, so habe

ich, wo es zum besseren Verständnis wünschenswert schien, jeweils die

Hauptstellen aus den betreffenden Kapiteln von Cyrills Bekenntnis
angeführt. Ausserdem habe ich zur Erleichterung der Übersieht die
Überschriften der Kapitel hinzugefügt.



— 211 —

indem sie zusammenschütten, was getrennt sein muss, und spielen
mit Dingen, die kein Spiel vertragen.

[Wenn nun jener Grundsatz in der Kirche nicht festgehalten
worden wäre,] so gäbe es, wenn jeder täglich eine andere
Meinung über die heilige Schrift gehabt hätte, keine katholische
Kirche mehr, die nun durch die Gnade Christi bis auf den
heutigen Tag als Kirche Bestand hat, einmütig im Glauben und
immer beständig und unwandelbar, sondern sie hätte sich in
unzählige Sekten zerspalten und wäre in alle Häresieen
verfallen, und sie wäre nicht mehr die heilige Kirche, die Säule
und Stütze der Wahrheit,1 fleckenlos und ohne Kunzel,2
sondern eine Versammlung von Gottlosen wäre sie wohl zweifellos
geworden, von Häretikern,8 die sich nicht schämen, von der
Kirche zu lernen und sie dann schmählich von sich zu stossen.
Darum glauben wir auch, dass das Zeugnis der katholischen
Kirche nicht geringer ist als das der heiligen Schrift. Denn da
ein und derselbe heilige Geist der Urheber von beiden ist, so
ist es ganz dasselbe, von der heiligen Schrift und von der
katholischen Kirche belehrt zu werden. * Demnach kann ein
einzelner Mensch, wer er auch sei, wenn er von sich aus redet,
fehlen und andere und sich selbst täuschen; die katholische
Kirche aber, da sie niemals aus sich selbst gesprochen hat oder
spricht, sondern aus dem Geiste Gottes, dessen reiche Belehrung
ihr ohne Unterlass zu teil wird in Ewigkeit, kann, überhaupt
nicht fehlen oder täuschen und getäuscht werden, sondern sie
ist unfehlbar wie die heilige Schrift und hat immerwährende
Autorität.

III.
(Prädestination; Gnade und Freiheit; allgemeiner Heilswille

Gottes.) 5

Wir glauben, dass der grundgute Gott von Ewigkeit die,
welche er auserwählt hat, zur Herrlichkeit vorherbestimmt hat,

1 I. Tim. 3, 15.
a Eph. 5, 27.
3 In den Synodalakten steht hier noch speciell : xal tudXiGxa xwv

ano KaXovtvov.
4 Cyrillus stellte die Autorität der Schrift über die der Kirche.
5 Gegen die Calvinische Prädestinationslehre gerichtet, zunächst gegen

die Lehre des Cyrillus in dessen Bekenntnis.



— 212 —

und hinwiederum die, welche er verworfen hat, der Verdammnis

anheimgegeben hat ; nicht aber so, als ob er die einen hätte
willkürlich rechtfertigen und die andern ohne Grund verwerfen
und verdammen wollen; denn ein solches Verfahren ist dem
Vater aller Dinge fremd, dem Gott, der ohne Ansehen der
Person urteilt,x und der will, dass alle Menschen gerettet werden

und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen ;2 sondern (wir
glauben), dass er sie vorherbestimmt oder verworfen habe, weil
er vorher wusste, dass die einen von ihrer Willensfreiheit einen
guten, die andern einen schlechten Gebrauch machen würden.
Wir verstehen aber den Gebrauch der Willensfreiheit in
folgender Weise: Die göttliche und erleuchtende Gnade, welche
wir auch die zuvorkommende8 nennen, wird wie ein Licht in
der Finsternis von der göttlichen Güte allen dargeboten ; denen

nun, welche ihr folgen wollen (denn sie nützt nicht denen, die
nicht wollen, sondern denen, die wollen), und welche mitwirken
wollen in dem, was sie als zum Heile unumgänglich notwendig
gebietet, wird demzufolge auch die specielle Gnade4 verliehen,
welche mitwirkt und stärkt und uns standhaft macht in der
Liebe Gottes, oder was dasselbe ist, in dem Guten, "das wir
nach Gottes Willen wirken sollen und zu dem uns auch die zu-.
vorkommende Gnade aufgefordert hatte, und welche uns dadurch
rechtfertigt und zu Vorherbestimmten macht; denen aber, die
der Gnade nicht gehorchen und mit ihr mitwirken wollen, und
die deshalb auch das, was wir nach Gottes Willen wirken
sollen, nicht beobachten, und die Willensfreiheit, die wir von
Gott empfangen haben, um das Gute freiwillig zu wirken, in
den Werken des Satans missbrauchen, wird die Verwerfung
zur ewigen Verdammnis zu teil.

Wenn aber ruchlose Häretiker sagen,5 Gott prädestiniere
oder verdamme, ohne im mindesten auf die Werke der
Prädestinierten oder Verdammten zu sehen, so wissen wir, dass

dies eine unheilige und gottlose Lehre ist. Dann würde ja die

1 I. Petr. 1, 17. Rom. 2, 11.
2 I. Tim. 2, 4.
3 %dqtg nqoxaxaqxxixrj, gratia prseveniens.
1 X^Q1? idixrj.
5 Im Text der Synodalakten mit der näheren Bestimmung : a>g xsfaai

sv xyds xtp xstfaXat'tp, wie in diesem Kapitel geschrieben steht, nämlich
im 3. Kap. des Bekenntnisses des Cyrillus.



— 213 —

heilige Schrift gegen sich selbst kämpfen, welche doch lehrt,
dass der Gläubige durch die Werke das Heil erlange, und
welche Gott allein durch die erleuchtende Gnade als Urheber
hinstellt, die er allerdings ohne vorausgehende Werke verleiht,
um dem Menschen die Wahrheit der göttlichen Dinge zu zeigen,
und ihn zu belehren, dass er mit ihr mitwirken kann, wenn er
will, und dann das Gute und Wohlgefällige thut und so das

Heil erlangt; aber er [oder sie, Gott oder die zuvorkommende
Gnade] nimmt ihm nicht den freien Willen, zu gehorchen oder
nicht zu gehorchen. Aber auch dass der göttliche Wille die
Ursache der Verdammnis derer sein soll, die so einfach und
ohne Schuld verdammt würden, was für ein Wahnsinn liegt
nicht in dieser Meinung? was für eine Verleumdung richtet
dieselbe nicht gegen Gott? und was für eine Beleidigung und
Lästerung spricht sie nicht aus gegen den Höchsten Denn wir
wissen, dass Gott nicht ein Versucher zum Bösen ist,x und dass

er das Heil aller in gleicher Weise will, da es bei ihm kein
Ansehen der Person giebt ; und wir bekennen, dass denen, die
unheilige Werkzeuge geworden sind, wegen üires verderbten
Willens und ihres unbussfertigen Herzens, die Verdammnis nach
gerechtem Urteil zukommt. Aber niemals nennen wir Gott den
Urheber ewiger Strafe, und von Grausamkeit, Erbarmungs-
iosigkeit und Menschenhass, Ihn, der erklärt hat, dass im Himmel

Freude sei über einen Sünder, der Busse thut.2 Fern sei
es von uns, so zu glauben oder zu denken, solange wir unser
selbst mächtig sind; mit ewigem Anathema aber belegen wir
die, welche solches sagen und denken, und erkennen sie für
schlimmer als alle Ungläubigen.

IV.
(Schöpfung ; alles von Gott gut erschaffen.)

Wir glauben, dass der dreifaltige Gott, der Vater, der Sohn
und der heilige Geist, der Schöpfer aller sichtbaren und
unsichtbaren Dinge ist ; unter den unsichtbaren Dingen verstehen
wir die Mächte der Engel, die vernünftigen Seelen, und die
Dämonen; (die Dämonen hat freilich Gott nicht so geschaffen,
wie sie nachher durch ihren eigenen Willen geworden sind);

1 Jac. 1, 13.
2 Luc. 15, 7.

Revue intern, de Théologie. Heft 2, 1893. 15



— 214 —

unter den sichtbaren Dingen den Himmel und was unter dem
Himmel ist. Weil aber der Schöpfer seinem Wesen nach gut
ist, so hat er alles sehr gut geschaffen, was er geschaffen hat,
und kann niemals der Schöpfer des Bösen sein. Wenn aber
etwas Böses, nämlich die Sünde, die im Gegensatz zu dem
göttlichen Willen geschieht, sich in dem Menschen oder dem Dämon
findet (denn etwas an und für sich Böses kennen wir in der
Natur nicht), das ist vom Menschen oder vom Teufel. Denn
eine wahre und unfehlbare Regel ist es, dass Gott in keiner
Weise der Schöpfer des Bösen ist, und dass dasselbe in keiner
Weise Gott mit Recht zugeschrieben werden kann.

V.
(Von der göttlichen Vorsehung.)

Wir glauben, dass alles Existierende, das Sichtbare und
Unsichtbare, von der Vorsehung Gottes regiert wird ; dass Gott
aber das Böse, insofern es böse ist, vorherweiss und zulässt,
nicht aber auch dafür durch seine Vorsehung sorgt, da er auch
nicht dessen Schöpfer ist; das schon geschehene Böse werde
aber zuweilen zu einem nützlichen Ziele hingewendet von dem
höchsten Gut, das dasselbe nicht schafft, aber nach dessen

Art zum Besseren lenkt. Anbeten, aber nicht erforschen sollen
wir die göttliche Vorsehung in ihren verborgenen und unent-
hüllten Gerichten. Was aber in der heiligen Schrift über
dieselbe überliefert ist, das müssen wir, da es auf das ewige Leben
hinzielt, guten Willens erforschen und den ersten Begriffen von
Gott zufolge unzweideutig auslegen.

VI.
(Vom Sündenfall und dessen Folgen.)

Wir glauben, dass der erste Mensch, von Gott im Paradiese

geschaffen, gefallen ist, als er mit Übertretung des
göttlichen Gebotes dem trügerischen Rat der Schlange gehorchte;
und dass daher die Erbsünde ' für die Geschlechtsfolge
entsprungen ist, so dass keiner nach dem Fleische geboren wird,
der diese Last nicht trägt und ihre Früchte nicht kostet in
diesem Leben. Unter diesen Früchten und dieser Last
verstehen wir aber nicht die Sünde, wie Gottlosigkeit, Gottes-

1

tj nqonuxoqixrj dßaqxia.



— 215 —

lästerung, Mord,1 Hass, und was sonst noch durch den
verderbten Willen, dem göttlichen Willen entgegen, geschieht, aber
nicht durch die Natur; denn viele von den Patriarchen und
Propheten und unzählige andere, sowohl im Schatten [des alten
Bundes] als in der Wahrheit [des neuen Bundes], so auch der
göttliche Vorläufer und ganz besonders die Mutter des
göttlichen Logos, die immerwährende Jungfrau Maria, kannten diese
und ähnliche Sünden nicht; sondern wir verstehen darunter,
dass uns das Übel auferlegt ist,2 und was die göttliche Gerechtigkeit

dem Menschen wegen der Übertretung des Gebotes als
Strafe gegeben hat, wie den Schweiss der Mühsal, Bedrängnis,
körperliche Schwäche, Geburtsschmerzen, und das mühselige
Leben auf der Pilgerschaft in dieser Welt, und endlich den
leiblichen Tod.

VII.
(Menschwerdung Christi.)

Wir glauben, dass der Sohn Gottes, unser Herr Jesus Christus

sich selbst entäussert habe, das heisst, dass er in der eigenen
Hypostase das menschliche Fleisch angenommen habe, dass er
aus dem heiligen Geiste in dem Schosse der immerwährenden
Jungfrau Maria empfangen worden und Mensch geworden sei,
geboren ohne seiner Mutter nach dem Fleische Mühe oder
Schmerzen zu bereiten oder ihre Jungfräulichkeit zu verletzen,
dass er gelitten habe, begraben worden sei, in Herrlichkeit am
dritten Tage auferstanden nach der Schrift, aufgefahren in den
Himmel, und zur Rechten Gottes des Vaters sitze; und wir
erwarten, dass er wieder kommen werde, zu richten die Lebendigen

und die Toten.

VIII.
(Christus als einziger Mittler. Fürbitte der Heiligen.)

Wir glauben, dass unser Herr Jesus Christus der einzige
Mittler ist, und dass er sich selbst zum Lösegeld für alle ge-

1 In den Synodalakten steht zwischen g>ovov und s%-9-og noch :

nuiôsqaGxsîav, j.ioi%sCav, noqvsiav. (Vgl. Gal. 5, 19.)
2 xò TcaqaxsïGS-at, rjfxïv xò xaxóv, scheint Zusatz von 1723 zu sein;

in den Akten der Synode von Jerusalem heisst es nur: uXK dnsq «c
Ttoivrjv x(p drâ-qomtp aid xrjv naqdßuGw ôs'âwxsv rj ¦9-sîa âixaiw-
Gvvtn, xxX. (Sondern was die göttliche Gerechtigkeit dem Menschen wegen
der Uebertretung als Strafe gegeben hat, etc.)



— 216 —

geben und durch sein eigenes Blut die Versöhnung zwischen
Gott und dem Menschen hergestellt hat, und dass Er, der für
die Seinen sorgt, unser Fürsprecher ist, und Sühnung für unsere
Sünden. Wir sagen aber, dass in den Fürbitten und Bitten an ihn
die Heiligen Boten seien, und vor allen die ganz unbefleckte
Mutter des göttlichen Logos selbst, dann auch die heiligen Engel,
von denen wir wissen, dass sie uns auch als Schutzengel behüten,
die Apostel, Propheten, Märtyrer, Heiligen und alle, welche Er
verherrlicht hat, als seine treuen Diener, in deren Zahl wir
auch die Bischöfe und Priester rechnen, die um den göttlichen
Altar stehen, und die gerechten Männer, die sich durch Tugend
auszeichnen. Denn dass wir für einander beten sollen, und dass
das Gebet des Gerechten grosse Kraft habe, ' und dass Gott
mehr auf die Heiligen höre als auf die, welche sich in Sünden

wälzen, lernen wir aus den heiligen Schriften. Wir bekennen
aber die Heiligen nicht allein als unsere Mittler und Boten zu
Gott, solange sie noch in dieser irdischen Pilgerschaft leben,
sondern auch vorzüglich nach dem Tode, wenn sie nach
Auflösung der Rätsel2 die heilige Trinität klar schauen, deren
unendliches Licht unsere Verhältnisse ihrem Geiste mitteilt. Denn
wie wir nicht zweifeln, dass die Propheten, da sie in dem
sinnlichen Leibe lebten, gewusst haben, was im Himmel geschieht,
weshalb sie auch das Zukünftige weissagten, so zweifeln wir
auch nicht, dass die Engel und die Heiligen, die wie Engel
geworden sind, unsere Verhältnisse in dem unendlichen Lichte
Gottes wissen, sondern wir glauben es fest und bekennen es.

IX.
(Rechtfertigung durch den in der Liebe thätigen Glauben.)

Wir glauben, dass niemand gerettet werde ohne den
Glauben. Wir nennen aber Glauben die uns inwohnende
gewisseste Überzeugung von Gott und den göttlichen Dingen,
welche durch die Liebe, das ist durch die göttlichen Gebote
sich bethätigend, uns bei Christus rechtfertigt, und ohne die es

unmöglich ist, Gott wohlgefällig zu sein.3

1 Jac. 5, 16.
2 xwv sGónxQdov Xv&svxmv, nach Beseitigung der Spiegel, vgl.

I. Kor. 13, 12.
8 Cyrillus: nlGxw âè Xsyop,sv xrjv sv XqiGxcö 'IrjGov dixuiovGav,

rjv ètte Çbùîj xal ó d-dvaxog xov xvqiov fj/xcöv 'ItqGov XqiGxov rj/AÌv sxsxs,



— 217 —

X.
(Von der Kirche; Christus das einzige Haupt der Gesamtkirche,
der Bischof das Haupt seiner Einzelkirche; von der bischöflichen

Würde.)

Wir glauben, dass die heilige, katholische und apostolische
Kirche, wie sie genannt wird, oder vielmehr, was sie wirklich
ist, an die wir auch zu glauben belehrt worden sind, alle Christ-
gläubigen insgesamt umfasst, diejenigen nämlich, die noch auf
der Pügerschaft sich befinden und noch nicht im Vaterlande
angelangt sind. Keineswegs aber vermischen wir diese Kirche
auf der Pilgerschaft mit der im Vaterlande, deshalb etwa, wie
einige Häretiker sagen, weil die Glieder von beiden Schafe des

Oberhirten, Gottes, sind, und von demselben heiligen Geiste

geheiligt werden. Dies wäre ebenso thöricht als unmöglich.
Denn die eine kämpft noch und ist noch unterwegs, die andere
aber triumphiert und ist im Vaterlande angelangt und hat den
Siegespreis empfangen. Da kein sterblicher Mensch das
universale und ewige Haupt dieser katholischen Kirche sein kann,
so ist unser Herr Jesus Christus selbst ihr Haupt, und er selbst
hält das Steuerruder in der Regierung der Kirche und steuert
sie durch die heiligen Väter. Und deshalb hat der heilige Geist
den Einzelkirchen, die im eigentlichen Sinne Kirchen sind und
aus Gliedern im eigentlichen Sinne bestehen, die Bischöfe zu
Führern und Hirten gesetzt, die keineswegs nur in uneigent-
licher Weise, sondern im eigentlichen Sinne deren Regierer und
Häupter sind, so zwar, dass sie auf Ihn als den Urheber und
Vollender unseres Heiles hinblicken und die Wirksamkeit ihrer
persönlichen Amtsverrichtung auf Ihn beziehen.1

xal xò svayys'Xiov xrjqvxxsi, xal fjg dvsv xcjji âsm svaqsGxrJGui ddvvaxov.
(„Unter Glauben aber verstehen wir den in Christo Jesu rechtfertigenden,
den das Leben und der Tod unseres Herrn Jesu Christi uns erzeugt hat,
den das Evangelium verkündigt, und ohne den Niemand Gott wohlgefällig
sein kann.")

1 Dies richtet sich direkt gegen die in dem betreffenden Kapitel
des Bekenntnisses des Cyrillus ausgesprochene Anschauung, wo die
Bedeutung der bischöflichen Würde, entgegen der in der orientalischen Kirche
festgehaltenen Lehre, verflüchtigt wird: dtdxi a' ófiwg sv xfj naqoixta
ai xaxd /.is'qog sxxXrjGiai óqaxai sÏGi xal xaxd xd'Çiv éxdoxrj syst, xòv
nqoïGxdfisvov, avxòv fxrj xaXsiGïtai xvqiwg xscpaXrjv xîjg {.isqixr^g èxst'vtqg

êxxXrjGîag, dXX7 sv xaxayqrJGsi, oxi sv avxfj j.isXog sGxl nqorfyov^svov.



- 218 —

Da aber unter andern Gottlosigkeiten die Häretiker1 auch
dies aufgebracht haben, ein gewöhnlicher Priester und ein
Bischof sei dasselbe, und es könnte die Kirche auch ohne Bischof
bestehen und durch einige Priester regiert werden, und es

könne nicht nur ein Bischof, sondern auch ein Priester einen
Priester ordinieren (jsiqoxovsw), und mehrere Priester einen
Bischof, und da sie auch noch prahlen, auch die morgenländische
Kirche teile diese gottlose Ansicht :2 so erklären wir nach der
von Anfang an in der morgenländischen Kirche herrschenden
Ansicht, dass die bischöfliche Würde in der Kirche so

notwendig ist, dass ohne sie weder eine Kirche existieren kann,
noch einer ein Christ sein oder heissen kann. Denn der Bischof,
der als Nachfolger der Apostel die ihm vom Herrn verliehene
Gnade, zu binden und zu lösen, durch Handauflegung und
Anrufung des heiligen Geistes in ununterbrochener Nachfolge
empfangen hat, ist ein lebendiges Bild Gottes auf Erden, und durch
die vollste Teilnahme an der Wirksamkeit des heiligen Geistes,
als des Urhebers der heiligen Geheimnisse, die Quelle aller
Sakramente (^vaxrjqtov) der katholischen Kirche, durch die wir
das Heil erlangen. Und er ist nach unserer Vorstellung ebenso

notwendig in der Kirche, wie im Menschen der Atem und in
der Welt die Sonne. Darum ist auch zum Lob der bischöflichen
Würde schön gesagt worden: was Gott in der himmlischen
Kirche der Erstgeborenen ist und die Sonne in der Welt, das
ist jeder Bischof in seiner Einzelkirche, da durch ihn die Herde
erleuchtet und erwärmt wird, und zu einem Tempel Gottes
wird.

Dass aber in ununterbrochener Nachfolge die grosse
sakramentale Würde des Episkopats3 bis auf uns überliefert worden

(„Weil es aber gleichwohl in diesem irdischen Wandel sichtbare Einzel-
kirchen giebt und der Ordnung nach jede ihren Vorsteher hat, so werde
dieser nicht im eigentlichen Sinne das Haupt jener Einzelkirche genannt,
sondern uneigentlich, weil er in ihr das hervorragende Glied ist.")

1 Im ursprünglichen Text der Synodalakten heisst es : snsiòr) 6è ¦

sc,'o£s xal xovxo xotg KaXovtvoig, wofür in unserm Text unbestimmter:
rolg atqsxixoïg.

2 Im Text der Synodalakten steht hier noch: ov svsxa xal xò ôé-

y.axov xsipdXaiov Gvyysyqanxai KvqiXXag („wie auch Cyrillus aus diesem

Grunde das 10. Kapitel geschrieben hat.")
8 xò xrjg smGxontxrjg fxsya [XvGxrjqiov xal ai-seo^a.



— 219 —

ist, ist offenbar. Denn der Herr, der sagte, er sei bei uns bis

an das Ende der Welt, ist wohl auch durch andere Arten der
Gnade und göttlichen Wohlthaten bei uns, in eigentlicherer
Weise aber macht er durch das heilige Amt des Episkopats uns
sich zu eigen, ist er bei uns und vereinigt sich mit uns durch
die heiligen Sakramente, deren erster Bewirker und Vorsteher1
durch den heiligen Geist der Bischof ist, und lässt uns nicht in
Häresie verfallen. Und darum sagte auch Johannes Damascenus
im vierten Briefe an die Afrikaner, die Gesamtkirche sei den
Bischöfen insgesamt anvertraut worden ;2 und Clemens, der erste
Bischof der Römer, Evodius von Antiochia und Marcus von
Alexandria werden als Nachfolger Petri anerkannt, wie auch
der heilige Andreas den Stachys auf dem Bischofsstuhle von
Konstantinopel an seiner Stelle einsetzte ; und in dieser grossen
heiligen Stadt Jerusalem machte der Herr selbst den Jakobus
zum Bischof, dem Jakobus folgte ein anderer und diesem wieder
ein anderer bis auf uns. Und darum nennt auch Tertullianus
in dem Briefe an Papianus alle Bischöfe Nachfolger der
Apostel.3 Ihre Nachfolge und apostolische Würde und Vollmacht
bezeugt auch Eusebius Pamphili, und überhaupt bezeugen sie
die Väter, die alle aufzuzählen überflüssig ist, und die gemeinsame

und uralte Gewohnheit der katholischen Kirche bekräftigt

es.
Dass aber die bischöfliche Würde sich vor der des

einfachen Priesters unterscheidet, ist offenbar. Denn der Priester
wird von dem Bischof ordiniert, der Bischof aber nicht von
einem Priester, sondern von zwei oder drei Bischöfen, wie es
der apostolische Kanon (Can. ap. I) verlangt. Und der Priester

1 nqcoxovqyog xai xsXsxagyt]g.
2 Langen, Johannes von Damaskus, S. 300, erwähnt dieses Citat

und bemerkt, es sei „offenbar unrichtig, weil wir von dem Damascener
keine Briefe besitzen. Der ihm in den Mund gelegte Gedanke findet sich
freilich De imag. I, fin. und II, 12".

8 Zu diesem Citat bemerkt Kimmel, Libri symbolici Ecclesia} orien-

talis, p. 439 : Talem epistolam ignoro. Sententia vero baud a Tertulliani
mente abhorret, et est simile quiddam adv. Marcion. IV, 5: „Nam etsi

Apocalypsin eius Marcion respuit, ordo tarnen episcoporum ad originem
recensus in Joannem stabit auctorem." — Dieses beigebrachte Citat
entspricht nun dem obigen freilich nicht näher. Eher wäre zu vergleichen
De prescript, c. 32.



— 220 —

wird von dem Bischof gewählt, der Bischof aber nicht von den
Priestern oder Presbytern, auch nicht von den weltlichen Macht-
habern, wenn sie sich auch durch Tugend auszeichnen mögen,
sondern von der Synode der obersten Kirche jener Gegend, in
der die Stadt liegt, die den zu Ordinierenden empfangen soll,
oder wenigstens von der Synode jener Provinz, in der der
Bischof konsekriert werden soll. Wenn aber auch einmal die Stadt
wählt, so kommt ihr die Wahl doch nicht allein zu. Sie wird
nämlich dann an die Synode gebracht, und wenn sie als kanonisch

gültig befunden wird, dann wird der Gewählte durch die
Handauflegung der Bischöfe und die Anrufung des heiligen
Geistes zum Bischof erhoben; im andern Falle aber wird ein
anderer erhoben, dem die Synode den Vorzug giebt. Und der
Priester bewahrt in sich die Vollmacht und Gnade des Priester-
tums, die er empfangen hat; der Bischof aber teilt sie auch
andern mit. Und jener vollzieht, wenn er die Würde des Priester-
tums von dem Bischof empfangen hat, nur die heilige Taufe
und die letzte Ölung, bringt das unblutige Opfer dar und teilt
dem Volke den allerheiligsten Leib und das Blut unseres Herrn
Jesu Christi mit, salbt die Getauften mit dem heiligen Salböl,
bekränzt die gesetzmässig heiratenden Frommen, betet für die
Kranken und für alles Heil und die Erkenntnis der Wahrheit
bei allen Menschen,* besonders aber für den Naehlass und die
Vergebung der Sünden der lebendigen und abgestorbenen Frommen.

Wenn er sich aber durch Tüchtigkeit und Tugend
auszeichnet, so bessert er, nachdem er von dem Bischof die
Erlaubnis bekommen hat, die zu ihm kommenden Frommen und
leitet sie auf den Weg zur Erwerbung des Himmelreiches, und
wird zum Verkündiger des heiligen Evangeliums ernannt. Der
Bischof aber verwaltet einerseits ebenfalls alle diese Verrichtungen

(denn er ist ja, wie gesagt wurde, die Quelle der
göttlichen Sakramente und Gnadenmittel, durch den heiligen Geist) ;

ausserdem aber konsekriert er ganz allein das heilige Salböl,
und kommen die Ordinationen aller Ämter und Grade in der
Kirche ihm zu, und hat er im ersten und vorzüglichsten Sinne
die Gewalt zu binden und zu lösen, und sein Urteil ist Gott
angenehm, wie der Herr gesagt hat;2 und er lehrt das heilige

1 Nach I. Tim. 2, 4.
2 Nach Matth. 16, 19.



- 221 —

Evangelium und kämpft für den rechten Glauben ; und er scheidet

die Ungehorsamen wie Heiden und Zöllner von der Kirche
und unterwirft die Häretiker der Ausschliessung und dem Ana-
them ; und er giebt sein Leben für seine Schafe;1 Daraus ist
es unwidersprechlich klar, dass der Bischof sich von dem
gewöhnlichen Priester unterscheidet, und dass ohne ihn alle Priester
in der Welt die Kirche Gottes nicht weiden oder überhaupt
regieren.

Aber richtig hat einer der Väter gesagt, es sei nicht leicht,
einen verständigen Häretiker zu finden. Denn da sie die Kirche
verliessen, wurden sie von dem heiligen Geiste verlassen, und
es blieb nicht Verstand noch Licht in ihnen, sondern Finsternis

und Blindheit. Denn wenn dies nicht mit ihnen der Fall
wäre, so würden sie nicht den offenbarsten Dingen widerstreben,
wozu eben auch die wahrhaft grosse sakramentale Würde des

Episkopats gehört, die von der heiligen Schrift gelehrt und von
der ganzen Kirchengeschichtschreibung und in den Schriften
der Heiligen bezeugt, und von der katholischen Kirche immer
festgehalten und allgemein anerkannt wird.

XL
(Von den Gliedern der Kirche.) 2

Wir glauben, dass Glieder der katholischen Kirche alle
Gläubigen und allein diese sind, diejenigen nämlich, welche den
Glauben des Heilands Christus, wie er von Christus selbst und
von den Aposteln und den heiligen ökumenischen Synoden
gelehrt wurde, unversehrt und unwandelbaren Sinnes bewahren,

mögen auch einige von ihnen mannigfaltigen Sünden
unterworfen sein. Denn wenn diejenigen nicht Glieder der Kirche
wären, die zwar gläubig sind, aber in Sünden leben, so würden
sie auch nicht von der Kirche gerichtet. Nun aber, da sie von
ihr gerichtet und zur Busse aufgefordert und auf den Pfad der
heilsamen Gebote geleitet werden, sind sie, wenn sie auch noch

1 Nach Joh. 10, 11.
2 Gegen die protestantische Ansicht des Cyrillus gerichtet, dass nur

„die zum ewigen Leben Auserwählten" (die Prädestinierten) Glieder der
katholischen Kirche seien, „sì xal xaxaXa^ßdvo^sv xal óqcòfisv sv xaTg

(isqixaig ixxXrjOiaig xov GTxov xoTç dyvqoig GvvavaptiyvvfÀ,svovci („wenn
wir auch in den Einzelkirchen den Weizen noch mit der Spreu vermischt
sehen").



— 222 —

von Sünden befleckt werden, allein deshalb,, weil sie nicht in
Verzweiflung gefallen sind, und weil sie an dem katholischen
und rechten Glauben festhalten, Glieder der katholischen Kirche,
und werden als solche erkannt.

XII.
(Leitung der Kirche durch den heiligen Geist. Unfehlbarkeit

der Kirche.)

Wir glauben, dass die katholische Kirche von dem heiligen
Geiste belehrt wird. Denn dieser ist der wahrhafte Paraklet,
den Christus vom Vater sendet, um die W'ahrheit zu lehren,
und um die Finsternis von dem Geiste der Gläubigen zu
vertreiben. Die Lehre des heiligen Geistes erleuchtet jedoch die
Kirche [nicht unmittelbar, sondern] durch die heiligen Väter
und Führer der katholischen Kirche. Denn wie die ganze
heilige Schrift das Wort des heiligen Geistes ist und genannt wird,
nicht weil es unmittelbar von ihm gesprochen wurde, sondern
von ihm durch die Apostel und Propheten: so wird auch die
Kirche von dem lebenspendenden Geiste belehrt, aber durch
die Vermittelung der heiligen Väter und Lehrer (als deren
Richtschnur die heiligen ökumenischen Synoden anerkannt sind ;

denn ich werde nicht ablassen, dies unzählige Male zu wiederholen),

und deshalb sind wir nicht nur überzeugt, sondern wir
bekennen es auch als unzweifelhaft wahr und sicher, dass die
katholische Kirche unmöglich fehlen oder überhaupt irren oder
einmal das Falsche statt der Wahrheit wählen kann. Denn der
heilige Geist, der immer wirkt, durch den treuen Dienst der
heiligen Väter und Führer, hält jedweden Irrtum von der
Kirche fern. x

1 Cyrillus hatte gelehrt : „AXrj&èg yàq xal ßsßaiov sOxiv, sv

xfj oâm âvvaGlrat, d/.iaqxdvsiv xrjv sxxXrjGlav, xal dvxl xîjg dXydsîag
xò ipsvòog sxXsysGxt-ai. Trjg TtXdvrjg âè xavxtqg xal xîjg dndxrjg [lóvov
xov navaylov Ilvsvfiaxog rj âiâayrj xal xò (füg rj/xäg dnaXXdxxsi xal
ovx dvd-qénov ê-vrjxov' sì xal evvaxòv xovxo svsqysìG&ai di vrcrjqs-
Gi'ag xwv rciGxwg âiaxovovvxmv xfj sxxXrjGîa." („Denn wahr und sicher
ist es, dass die Kirche in diesem irdischen Wandel fehlen und statt der
Wahrheit das Falsche wählen kann. Von diesem Irrtum und dieser
Täuschung befreit uns allein die Lehre und das Licht des heiligen Geistes,
nicht aber eines sterblichen Menschen, wenn es auch möglich ist, dass

dies durch die Dienstleistung der treuen Diener der Kirche gewirkt werden

kann.")



— 223 —

XIII.
(Rechtfertigung durch den Glauben und die Werke.) l

Wir glauben, dass der Mensch nicht einfach durch den

Glauben allein gerechtfertigt wird, sondern durch den in der
Liebe wirksamen Glauben, das heisst, durch den Glauben und
die Werke. Dass aber der blosse Glaube gleich einer Hand
die Gerechtigkeit Christi ergreife und sie uns zum Heile
aneigne, das erkennen wir als eine von jeder Frömmigkeit
entfernte Meinung. Denn so verstanden würde der Glaube allen
zukommen, und es gäbe keinen, der nicht gerettet würde, was
doch geradezu falsch ist. Im Gegenteil glauben wir vielmehr,
dass nicht das Bezügliche des Glaubens, sondern der Glaube in
uns durch die Werke uns bei Christus rechtfertigt. Und wir
verstehen die Werke nicht als Zeugen, die unsere Berufung
bestätigen, sondern als Früchte an und für sich, durch die der
Glaube seine Wirksamkeit erhält; und wir glauben, dass sie an
und für sich, nach den göttlichen Verheissungen, wTürdig sind,
dass jeder der Gläubigen Vergeltung empfange für das, was er
.in seinem Leibe gethan hat, sei es nun gut oder böse.

XIV.
(Von der Freiheit des Willens auch bei den noch nicht Wieder¬

geborenen.)

Wir glauben, dass der durch die Übertretung gefallene
Mensch dem Vieh verglichen und ähnlich geworden ist, das

1 Gegen die protestantische Kechtfertigungslehre des Cyrillus: „77«-
Gxsvofisv TtiGxsi SixaiovGd-ca xòv dvd-qwnov, ovx s'§ sqyoov." („Wir
glauben, dass der Mensch durch den Glauben gerechtfertigt wird, nicht
aus den Werken.") Unter dem Glauben sei hier „das Bezügliche (xò
dvaffoqixóv) des Glaubens" verstanden, „nämlich die Gerechtigkeit
Christi, welche der (subjektive) Glaube gleich einer Hand ergreift und
uns zum Heile aneignet". Die Werke dürfen zwar auch nicht vernachlässigt

werden, sondern seien „notwendige Mittel zur Bezeugung des
Glaubens und zur Bestätigung unserer Berufung" ; aber sie seien aus sich
nicht zureichend, um vor dem Kichterstuhl Christi Belohnung für sich zu
fordern und dem Menschen das Heil zu erwerben. „'H âè xov XqiGxov
âixaioGvvrj xolg (.isxavoovGi 7vqoGay2)sîGa xal nqoGoixsioodsîGa fióviq
ôixaioï xal GcóCsi xòv niGxóv." („Die Gerechtigkeit Christi aber, die den
Bussfertigen zugeführt und zu eigen gemacht wird, rechtfertigt und rettet
allein den Gläubigen.") Vgl. Gass, Symbolik der griechischen Kirche,
S. 198 ff.



— 224 —

heisst, dass er geschwächt worden und von der Vollkommenheit

und Leidenschaftslosigkeit herabgefallen ist, nicht aber, dass
er auch die Natur und Wirksamkeit, die ihm von dem grundguten

Gott verliehen worden war, verloren habe ;1 denn dann
wäre er ja kein vernünftiges Wesen, also auch kein Mensch
mehr ; sondern dass er dieselbe Natur hat, mit der er erschaffen
worden ist, und dieselbe Wirksamkeit der Natur, das ist die
Willensfreiheit, lebendig und wirksam, so dass er seiner Natur
nach das Gute wählen und wirken, und das Böse fliehen und
verabscheuen kann. Denn thöricht wäre es, zu erklären, dass
die von dem höchsten Gut gut erschaffene Natur einer guten
Wirksamkeit unteilhaftig sei. Denn das hiesse die Natur selbst
für böse erklären ; und was könnte es Gottloseres geben Denn
die Wirksamkeit hängt von der Natur ab, und die Natur vom
Schöpfer (wenn auch in verschiedener Weise). Dass aber der
Mensch von Natur das Gute wirken kann, das deutet auch
der Herr selbst an, da er sagt,2 auch die Heiden lieben die,
von denen sie geliebt werden; und dies wird ganz klar auch
von Paulus, Rom. 1, 193 und anderswo, ausdrücklich gelehrt, da

er sagt, die Heiden, die das Gesetz nicht haben, thuen von
Natur die Werke des Gesetzes. Daraus ist auch das offenbar,
dass unmöglich das Gute, das der Mensch thut, Sünde sein
kann ; denn das Gute kann unmöglich böse sein. Wenn es aber
aus der Natur allein geschieht und den Vollbringer zu einem
psychischen, nicht aber auch zu einem pneumatischen Menschen
macht, so trägt es für sich allein ohne den Glauben nicht zum
Heile bei, aber auch nicht zur Verdammnis; denn unmöglich
kann das Gute, insofern es das ist, Ursache eines Übels werden.
In den Wiedergeborenen aber, unter der Gnade und mit der
Gnade gewirkt, macht es vollkommen und macht den Wirkenden

des Heiles würdig. Der Mensch kann also vor der Wiedergeburt

sich von Natur dem Guten zuneigen und das sittlich
Gute wählen und wirken; damit er aber, wiedergeboren, das

1 Cyrillus hatte protestantisch gelehrt: sv xoTg ovx dvaysvvrjD-stGi
xò avxs'SovGiov vsxqòv sîvai, [/.rjâafwg sxsCvoov ÌGyvóvxmv noifjGai xo
dya&óv, xal o, xi noirjGatsv d/.iaqxîav sivai. („In den nicht
Wiedergeborenen sei der freie Wille tot, da sie in keiner Weise das Gute thnn

können; und was immer sie thun, sei Sünde.")
2 Matth. 5, 47.
3 Vielmehr Köm. 2, 14.



— 225 —

im geistlichen Sinne Gute (xò nvsvßaxixov xaXóv) thue —• (denn da
die Werke des Gläubigen Mitursachen des Heiles sind und unter
der übernatürlichen Gnade gewirkt werden, so werden sie auch
mit Recht geistliche genannt) — dazu muss notwendig die Gnade

vorausgehen und zuvorkommen, wie in dem Artikel über die
Prädestination [III] gesagt worden ist, so nämlich, dass er aus
sich selbst kein des Lebens nach Christus würdiges Werk
vollenden kann, dass er aber aus sich selbst die Freiheit hat, mit
der Gnade mitwirken zu wollen oder nicht zu wollen.

XV.
(Von den sieben Sakramenten.)

Wir glauben, dass die evangelischen Sakramente in der
Kirche sind, vund dass deren sieben sind. Denn eine geringere
oder grössere Zahl von Sakramenten haben wir in der Kirche
nicht, und eine von der Siebenzahl abweichende Annahme ist
eine Ausgeburt häretischen Wahnsinns.1 Die Siebenzahl aber
ist im heiligen Evangelium verordnet und lässt sich daraus
zusammenstellen, wie auch die übrigen Dogmen des katholischen
Glaubens. So hat der Herr die heilige Taufe mit den Worten
eingesetzt: „gehet hin und lehret alle Völker, und taufet sie
auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen
Geistes" (Matth. 28, 19); und ferner: „wer glaubt und getauft wird,
wird gerettet werden, wer aber nicht glaubt, wird verdammt
werden" (Marc. 16, 16).

Das Sakrament der heiligen Salbung und des heiligen Chrisma
[Firmung]2 aber [hat er] mit den Worten [eingesetzt] : „ihr aber
bleibet in der Stadt Jerusalem, bis dass ihr bekleidet werdet
mit Kraft aus der Höhe" (Luc. 24, 49); mit dieser aber wurden
sie bekleidet durch die Herabkunft des heiligen Geistes, und
diese zeigt das Sakrament des heiligen Chrisma3 an, wovon
auch Paulus IL Kor. I, 21, 22, spricht, und worüber deutlicher
durch den Areopagiten Dionysius4 gehandelt wird.

3 Cyrillus hatte gelehrt, es gebe nur zwei Sakramente.
2 In Miserai Texte: xò xov cAylov Mvqov xal Ayiov XqiG/iaxog

(fJivGxijqiov), nach der üblicher gewordenen Bezeichnung ; im ursprünglichen

Texte der Synodalakten: xò xrjg ßsßauoGswc, (Firmung) xavxòv
slnsïv, xov dyiov fivqov xal dyiov yqiG(xaxog.

8 Ebenso: xò xov 'Ayt'ov XqîGfiaxog /.ivGxrjqiov, wo im ursprünglichen

Texte steht: xò xrjg ßsßamGsoog fxvGxijqiov.
4 Hier, eccles. 4.



— 226 —

Die Priesteriveihe (IsqoGvvrj)l mit den Worten : „thut dies zu
meinem Gedächtnis" (Luc. 22, 19); und mit den Worten: „was
ihr bindet und löset auf Erden, das wird gebunden und gelöset
sein im Himmel" (Matth. 18, 18).

Das unblutige Opfer aber mit den Worten : „nehmet, esset,
dies ist mein Leib"; und: „trinket alle daraus, dies ist mein
Blut des Neuen Bundes" (Matth. 26, 26. 27. 28); und ferner:
„wenn ihr nicht das Fleisch des Menschensohnes esset, so habt
ihr das Leben nicht in euch" (Joh. 6, 53).

Die Ehe aber hat er, nach Anführung dessen, was im Alten
Testamente über dieselbe gesagt ist, gleichsam besiegelt mit
den Worten : „was Gott vereinigt hat, das soll der Mensch nicht
scheiden" (Matth. 19, 6); und auch der heilige Apostel nennt
sie ein grosses Geheimnis (Ephes. 5, 32).

Die Busse aber, mit welcher die sakramentale Beicht2
verbunden ist, mit den Worten: „welchen ihr die Sünden
nachlasset, denen sind sie nachgelassen, und welchen ihr sie behaltet,
denen sind sie behalten" (Joh. 20, 23) ; und : „wenn ihr nicht
Busse thut, so werdet ihr allzumal zu Grunde gehen" (Luc. 13, 3).

Das heilige Öl aber oder die letzte Ölung (Gebetsölung)s
wird erwähnt bei Marcus (Marc. 6, 13), ausdrücklich bezeugt
aber von dem Bruder des Herrn (Jac. 5, 14. 15).

Die Sakramente bestehen aber aus einem natürlichen und
einem übernatürlichen Stück. Und sie sind nicht blosse Zeichen
der Verheissungen Gottes.4 6 Vielmehr bekennen wir, dass sie

1 Die Aufzählung der Sakramente geschieht bei Theologen der
morgenländischen Kirche nicht immer in derselben Reihenfolge. In dem

orthodoxen Glaubensbekenntnis des Petrus Mogilas: xò ßdnxiGf.ia, nò

jxvqov xov yqiG^iaxog, rj svyaqiGxia, rj [isxdvoia, rj isqoGvvrj, 6 xifjuog
ydjiog, xò svysXawv. Ebenso im offiziellen russischen Katechismus. Sonst

wird die Priesterweihe auch vor der Busse aufgezählt, oder wie hier
schon an dritter Stelle.

2 rj fivGxrjqiaxrj sï-opoXoyrjGiç.
8 xò dyiov s'Xaiov, six' ovv svyßXaiov.
* Gegen die Lehre Cyrills: „Tavxa âè GvvîGxaGâ-ai èx qrjfiaxog

xal Gxoiysiov slvai oh Gtpqayiâaç xwv xov -0-sov snayysXtmv, xal
ydqixog nqoÇsvcc." („Sie bestehen aus Wort und Element und seien Siegel
der Verheissungen Gottes und vermitteln die Gnade.")

5 Im Text der Synodalakten folgt hier noch der Satz : ovxco ydq
ovx äv dïsvrjvoys xîjg TTsgixofirjg, ov xf dd-XmxsQov ; („So würden sie

ja nichts vor der Beschneidung voraus haben ; und was könnte man noch
Schlimmeres sagen?")



— 227 —

wirksame Werkzeuge sind, die denen, die eingeweiht werden,
die Gnade mit Notwendigkeit mitteilen. Wir verwerfen aber als
fremd der christlichen Lehre, dass die Vollständigkeit der Sakramente

notwendig den Gebrauch eines irdischen Stoffes verlange,
denn das widerspricht dem Sakrament der Eucharistie, das,
durch das wesenhafte Wort Gottes eingesetzt und durch die.

Anrufung des heiligen Geistes geheiligt, durch die Gegenwart
des Bezeichneten, nämlich des Leibes und Blutes Christi,
vollendet wird. Und seine Vollendung geht notwendig dem
Gebrauche voraus.1 Denn wenn es vor- dem Gebrauche nicht
vollständig wäre, so würde der, der es unwürdig gebraucht, sich
nicht das Gericht essen und trinken,2 da er ja nur blosses Brot
und Wein empfangen hätte. Nun aber isst und trinkt er sich
das Gericht, wenn er es unwürdig empfängt. Also hat das
Sakrament der Eucharistie seine Vollständigkeit nicht erst im
Gebrauch, sondern vor dem Gebrauch. Ferner verwerfen wir,
als Auswurf und Befleckung, die Behauptung, die Vollständigkeit

des Sakraments werde beeinträchtigt durch mangelhaften
Glauben. Denn die Häretiker, welche die Kirche aufnimmt,
wenn sie ihre Häresie aufgeben und sich der katholischen Kirche
anschliessen, haben eine vollkommene Taufe empfangen, trotz
des mangelhaften Glaubens. Darum werden sie auch nicht
wiedergetauft, nachdem sie zum vollkommenen Glauben
gelangt sind.

XVI.
(Von der Taufe.)

Wir glauben, dass die heilige Taufe, die vom Herrn
eingesetzt ist und im Namen der heiligen Trinität gespendet wird,

1 Cyrillus: ffIva äs xsXsiov fj xò fxvGxtfjqiov xal òXóxXtqqov, âsov

Gvvxqsysiv xrjv xs ypïxrjV vXrjv xal xrjv si-wxs'qav nqä^iv \isxd xîjg xov
yo'ixov nqdy\xaxog sxsCvov yqrJGewg, xîjg votolisxrj&siGr/g rcaqà xov
xvqîov r/f.imv IrjGov XqiGxov, rjvcofis'vrjg fxsxd nÎGxswg siXixqivovg' bxi
rjXaxxa>[Asvi]g xîjg niGxsmg xoîg fisxaXafißdvovGiv rj oXoxXrjqia xov
[ivGxrjqtov ov GwÇsxai. („Damit aber das Sakrament vollständig und

ganz sei, so muss notwendig der irdische Stoff und die äussere Handlung
zusammenwirken mit dem von unserm Herrn Jesus Christus eingesetzten
und mit rechtem Glauben verbundenen Gebrauch jenes irdischen
Gegenstandes; denn wenn den Empfängern der Glaube mangelt, so wird die
Ganzheit des Sakramentes nicht bewahrt.")

2 I. Kor. 11, 29,



— 228 —

unbedingt notwendig ist. Denn ohne dieselbe kann niemand
gerettet werden, wie der Herr sagt: „wer nicht wiedergeboren
wird aus Wasser und dem heiligen Geiste, der wird nicht
eingehen in das Reich der Himmel" (Joh. 3, 5). Und darum ist
sie auch den unmündigen Kindern notwendig, da auch diese
der Erbsünde (r*} dqysyévrp adagila) untergestellt sind und ohne
die Taufe die Nachlassung nicht erlangen können; denn das

zeigte der Herr an, wenn er nicht mit Beschränkung, sondern

ganz bedingungslos und allgemein sagte: „wer nicht
wiedergeboren wird" ; das ist dasselbe, als wenn er gesagt hätte, alle,
die nach der Ankunft des Erlösers Christus in das Reich der
Himmel eingehen wollen, müssen wiedergeboren werden. Wenn
aber die unmündigen Kinder Menschen sind, und wenn auch
sie des Heiles bedürfen, so bedürfen sie auch der Taufe. Und
die nicht wiedergeborenen sind, da sie keinen Nachlass der
Erbsünde empfangen haben, mit Notwendigkeit der ewigen Strafe
der Sünde unterworfen, und werden infolgedessen nicht gerettet
ohne die Taufe. Also müssen notwendig auch die unmündigen
Kinder getauft werden. Ferner, die Kinder erlangen das Heil,
wie es bei Matthäus heisst ;* wer aber nicht getauft ist, wird
nicht gerettet ; also müssen notwendig auch die Kinder getauft
werden. Und in der Apostelgeschichte heisst es, dass die ganzen
Familien getauft wurden (Apostelgesch. 16, 33); also auch die
Kinder. Das bezeugen auch die alten Väter klar, darunter
Dionysius de Hierarchia ecclesiastica,2 und Justinus in der 56.

Frage,3 der ausdrücklich sagt : „sie werden der durch die Taufe
verliehenen Güter gewürdigt durch den Glauben derer, die sie

zu der Taufe bringen." Und Augustinus sagt,4 es sei apostolische

Tradition, dass die Kinder durch die Taufe gerettet werden.

Und anderswo: „die Kirche giebt den Kindern die Füsse

1 Matth. 19, 14.
2 c. 7.
3 Qusestiones et responsiones ad Orthodoxos, anerkannterinassen eine

dem hl. Justinus fälschlich zugeschriebene Schrift aus dem 5. Jahrhundert.
4 De Gen. ad litt. 1. X, c. 23 : Consuetudo tarnen matris Ecclesia?

in baptizandis parvulis nequaquam spernenda est, neque ullo modo superflua

deputanda, nee omnino credenda nisi apostolica esset traditio. — De

pece. mer. I, c. 26 (n. 39): Porro quia parvulos baptizandos esse con-

cedunt, qui contra auctoritatem universse Ecclesise, procul dubio per
Dominum et Apostolus traditam, venire non possunt, etc.



— 229 —

anderer, damit sie kommen können ; die Herzen anderer, damit
sie glauben können ; die Zunge anderer, damit sie geloben
können." Und anderswo: „die Mutter Kirche schenkt ihnen ein
mütterliches Herz." 1

Der Stoff, mit dem die Taufe gespendet wird, ist reines
Wasser, und keine andere Flüssigkeit. Sie wird aber allein
durch den Priester gespendet ; nur im Falle einer unausweichlichen

Notwendigkeit kann es auch durch einen andern Menschen
geschehen, nur muss er rechtgläubig sein und die rechte
Absicht in Bezug auf die heilige Taufe haben. Die Wirkungen
der Taufe aber sind kurz folgende : zuerst die Nachlassung der
Erbsünde und aller andern Sünden, die der Getaufte vorher
begangen hatte. Zweitens befreit sie ihn von der ewigen Strafe,
der er unterworfen war, sei es wegen der Erbsünde, sei es

wegen eigener Todsünden. Drittens giebt sie ihnen die selige
Unsterblichkeit ; denn indem sie sie von den vorher begangenen
Sünden reinigt, stellt sie sie wieder her zu Tempeln Gottes.
Und es ist nicht erlaubt, zu sagen, es werden durch die Taufe
nicht alle früheren Sünden jedweder Art getilgt, sondern sie
bleiben, haben aber keine Kraft mehr [ov» iGyvsiv, werden nicht
als Sünden angerechnet] ; denn diese Meinung ist voll der äus-
sersten Gottlosigkeit und eher eine Verleugnung als ein
Bekenntnis der Frömmigkeit; sondern [es ist zu glauben], dass
jede vor der Taufe vorhandene oder geschehene Sünde
ausgetilgt wird und als niemals vorhanden oder geschehen
gerechnet wird. Denn die Symbole bei der Taufhandlung und
alle damit verbundenen Worte, sowohl die vorausgehenden, als
die, welche die Taufe vollenden, deuten die vollkommene
Reinigung an. Und dasselbe drücken auch die Namen der Taufe
selbst aus: Denn wenn die Taufe durch Geist und Feuer
geschieht, so muss offenbar auch die Reinigung für alle vollkommen

sein ; denn der Geist reinigt vollkommen. Wenn sie Licht
ist, so hat sie die Finsternis vertrieben. Wenn sie Wiedergeburt
ist, so ist das Alte vergangen ; und was ist das Alte, wenn nicht
die Sünden Wenn der Täufling den alten Menschen auszieht,
so zieht er auch die Sünde aus. Wenn er Christus anzieht, so

wird er also in Wirklichkeit sündlos durch die Taufe ; denn Gott

1 firjXQixrjv »aqôîav in unserem Texte; im Text der Synodalakten:
fisgixrjv ».

Bevne intern, de Théologie. Heft 2, 1893. 16



— 230 —

ist fern von Sündern. Das lehrt auch Paulus deutlicher mit
den Worten : „wie durch den einen wir viele Sünder geworden
sind, so auch durch den einen Gerechte" (Rom. 5, 19). Wenn
wir aber gerecht sind, so sind wir frei von Sünde ; denn Leben
und Tod können nicht beisammen sein. Wenn Christus wahrhaft

gestorben ist, so ist auch wahrhaft der Sündennachlass
durch den heiligen Geist.

Daher ist es offenbar, dass alle unmündigen Kinder, die
getauft worden und dann gestorben sind, unzweifelhaft gerettet
werden, vorherbestimmt durch den Tod Christi. Denn da sie
von jeder Sünde frei waren: von der gemeinsamen, weil sie-

durch das göttliche Bad davon befreit wurden; und von einer
besondern, weil die unmündigen Kinder, bei denen die Willensfreiheit

noch nicht wirksam ist, nicht sündigen: so werden sie
demnach auch gerettet. Es verleiht aber die Taufe auch einen
unauslöschlichen Charakter.1 Denn unmöglich kann der
einmal richtig Getaufte wiedergetauft werden,2 wenn er auch in
unzählige Sünden sollte verfallen sein und selbst den Glauben
abgeschworen hätte. Denn wenn er zum Herrn zurückkehren
will, so erhält er die verlorene Kindschaft wieder durch das
Sakrament der Busse.

XVII.
(Von der Eucharistie.)

Wir glauben, dass das allerheiligste Sakrament der Eucharistie,

das wir oben an vierter Stelle genannt haben, jenes ist,
das uns der Herr in jener Nacht übergab, da er sich selbst
hingab für das Leben der Welt. Denn er nahm Brot und
segnete es und gab es seinen heiligen Jüngern und Aposteln,
indem er sprach: „nehmet, esset, dies ist mein Leib." Dann nahm
er den Kelch, dankte und sprach: „trinket alle daraus, dies

1 Der ursprüngliche Text fügt bei: „wie auch die Priesterweihe",.

wGrcsq xal rj îsqoGvvrj.
2 Wiederum mit Bezugnahme auf die Priesterweihe (resp. auf die

verschiedenen Grade der Weihen) lautet dieser Satz im ursprünglichen
Text der Synodalakten: Ka-d-mq ydq dòvvaxov xòv avxòv dig îsqoGvvrjg
xvysïv xfjg avxîjç ' ovxwg dâvvaxov dvaßanxiG-d-rjvai xxX. (Denn wie
derselbe Mensch unmöglich zweimal dieselbe Weihe empfangen kann, so

kann auch unmöglich



— 231 —

ist mein Blut, das für euch vergossen wird zur Vergebung der
Sünden" (Matth. 26, 26. 28).

Wir glauben, dass in der Feier dieses Sakramentes unser
Herr Jesus Christus gegenwärtig ist, nicht typisch oder bildlich,

oder mit überschwenglicher Gnade, wie in den übrigen
Sakramenten, noch in blosser Gegenwart, wie dies einige von
den Vätern von der Taufe gesagt haben, noch auch durch Im-
panation (xax' svaqxiG/xóv), so dass die Gottheit des Logos sich
mit dem dargebrachten Brote der Eucharistie hypostatisch
vereinigte, wie die Lutheraner glauben ;1 sondern wahrhaft und
thatsächlich (dXrjQ-wg xal nqay\.mxixmg), so dass nach der
Konsekration (dyiaG\x6g) des Brotes und Weines das Brot in den
wahrhaften Leib des Herrn umgewandelt wird,2 der zu
Bethlehem von der immerwährenden Jungfrau geboren wurde, im
Jordan getauft wurde, litt, begraben wurde, auferstand, auffuhr,
zur Rechten Gottes des Vaters sitzt und auf den Wolken des
Himmels kommen wird ; der Wein aber in das wahrhafte Blut
des Herrn umgewandelt wird, das, da er am Kreuze hing,
vergossen wurde für das Leben der Welt.

Ferner (glauben wir), dass nach der Konsekration des Brotes
und Weines nicht mehr die Substanz (ovaia) des Brotes und
Weines vorhanden ist, sondern der Leib und das Blut des Herrn
selbst unter der Gestalt und dem Bilde des Brotes und Weines
(sv X(P> xov dqxov xal xov oivov siasi xal xvrcto). 3

Ferner (glauben wir), dass der allerreinste Leib und das
Blut des Herrn mitgeteilt wird und in den Mund und Magen
der Teilnehmenden eingeht, der Frommen wie der Gottlosen.
Aber den Frommen und Würdigen verleiht er Nachlassung der
Sünden und das ewige Leben, den Gottlosen aber zieht er das
Gericht und die ewige Strafe zu.

1 Dieser Glaube wird näher charakterisiert als XCav dfiaS-wg xal
dva^Cwg, in unserem Text ; im Text der Synodalakten : X. «/.<,. x, d&Xlwg.

2 Die Umwandlung sehr bestimmt durch Aneinanderreihung von vier
synonymen Verben ausgedrückt: /.isxaßdXXsG-9-ai, (.isxovGiovGd-ai, [isxcc-
TCoisïGd-ai, ßsxaqqv&fitZeGüai, Der eigentliche Terminus in der neuern

griechischen Theologie ist iisxovGiovGS-ai, dazu das Substantivum jxsxov-
GieoGig, Wesensveränderung, transsubstantiatio. Vgl. Gass, Symbolik der

griechischen Kirche, S. 258 ff. Langen, Johannes von Damaskus, S. 305 ff.
3 Der ursprüngliche Text fügt bei: „unter den Accidentien des

Brotes", vtzò xoìg xov dqxov GvfißsßrjxoGiv.



— 232 —

Ferner (glauben wir), dass der Leib und das Blut des Herrn
zwar gebrochen und zerteilt wird, * aber nur nach dem Acci-
dens, oder nach den Accidentien des Brotes und Weines, nach
denen sie anerkanntermassen auch sichtbar und greifbar sind,
dass sie aber an und für sich ganz und gar ungebrochen
und ungeteilt bleiben. Darum sagt auch die katholische Kirche :

„Geteilt und zerteilt wird, der geteilt [oder zergliedert: ó ßsqi-
Cófievog oder nsXiÇofisvoç] und doch nicht zerrissen wird, der
immer gegessen und niemals ganz aufgezehrt wird, sondern die,
welche teilnehmen (nämlich würdig), heiligt."

Ferner (glauben wir), dass in jedem Teile und in der kleinsten
Partikel des verwandelten Brotes und Weines nicht ein Teil
des Leibes und Blutes des Herrn ist,2 sondern der Herr Christus
durchaus ganz seinem Wesen nach, nämlich mit seiner Seele
und seiner Gottheit, oder als vollkommener Gott und vollkommener

Mensch. Wenn also auch viele heilige Gottesdienste
(IsQovqyiai, hl. Messen) auf dem ganzen Erdkreis zu einer und
derselben Stunde gefeiert werden, so entstehen nicht viele Leiber

Christi,8 sondern ein und derselbe Christus ist wahrhaft und
thatsächlich zugegen, und ein und derselbe Leib und ein und
dasselbe Blut desselben in allen Einzelkirchen der Gläubigen.
Und das nicht, weil etwa der Leib des Herrn, der im Himmel
ist, auf die Altäre herabkäme, sondern weil das in allen
Einzelkirchen dargebrachte Opferbrot, wenn es nach der Konsekration

verwandelt und umgewandelt wird, ein und derselbe Leib
wird und ist, wie der im Himmel. Denn einer ist der Leib des

Herrn an vielen Orten, und nicht viele, und darum ist und heisst
dieses Sakrament höchst wunderbar und allein mit dem Glauben
zu begreifen, nicht aber mit den Sophismen menschlicher Weisheit,
deren eiteln und in göttlichen Dingen sinnlosen Vorwitz unsere
fromme und von Gott übergebene Gottesverehrung von sich weist.

Ferner (glauben wir), dass der Leib und das Blut des Herrn
im Sakrament der Eucharistie auf das Höchste verehrt und mit

1 Im ursprünglichen Text mit der näheren Bestimmung : sixs %sqGìv

sixs »ai oâovGi, mit den Händen oder Zähnen.
2 Im ursprünglichen Text mit der Bemerkung: ßXdG<prj{iov yàç

xovxo xal ccS-eov. (Denn das ist blasphemisch und gottlos.)
8 Im ursprünglichen Text : fj,rj yivsG&ui noXXovg XqiGxovg rj noXXct

Gmnaxa XqiGxov. (So entstehen nicht viele Christi oder viele Leiber
Christi.)



— 233 —

göttlicher Verehrung angebetet (Tcqooxvvstod-ai Xaxqsvxixäg) werden

muss. Denn eine ist die Anbetung des Herrn und des Leibes
und Blutes des Herrn. *

Ferner (glauben wir), dass dasselbe ein wahres Sühnopfer
ist, dargebracht für alle lebendigen und abgestorbenen Frommen
und zum Nutzen aller, wie es ausdrücklich in den Gebeten
dieses Sakraments enthalten ist, die von den Aposteln der Kirche
übergeben worden sind nach dem Auftrage des Herrn.

Ferner (glauben wir), dass es auch vor dem Gebrauch,
sogleich nach der Konsekration, und nach dem Gebrauch auch
dasjenige, was in den heiligen Gefässen aufbewahrt wird für
die Kommunion der Sterbenden, der wahre Leib des Herrn ist
und in nichts von sich selbst verschieden, dass es also vor dem
Gebrauch nach der Konsekration, im Gebrauch und nach dem
Gebrauch durchaus der wahre Leib des Herrn ist.

Ferner glauben wir, dass mit dem Wort „Umwandlung"
(jisxovGîwGig) nicht die Art und Weise angezeigt wird, wie das
Brot und der Wein in den Leib und das Blut des Herrn
umgewandelt wird; denn das ist durchaus unbegreiflich, und
niemand kann es fassen, als Gott selbst, und die, welche es zu
fassen glauben, machen sich zugleich einer Thorheit und einer
Gottlosigkeit schuldig; sondern (wir glauben), dass das Brot
und der Wein nach der Konsekration nicht typisch oder bildlich,

noch in überschwenglicher Gnade, noch durch die
Teilnahme oder die Gegenwart der Gottheit des Eingeborenen allein,
in den Leib und das Blut des Herrn umgewandelt wird ; nicht
dass ein Accidens des Brotes und Weines in ein Accidens des
Leibes und Blutes Christi durch irgend eine Wandlung oder
Veränderung umgeschaffen wird, sondern dass wahrhaft und
thatsächlich und wesenhaft (dXrjd-cog xal rrqayfiaxixmg xal ovGuoadög)

das Brot der wahre Leib des Herrn wird, und der Wein das
wahre Blut des Herrn, wie oben gesagt worden ist.2

1 So in unserm Text; im ursprünglichen: Mia ydq rj nqoGxvvrjGiq
xîjg dyîag Tqidâog xal xov Gwßaxoc xal al'/xaxog xov Kvqlov. (Denn
eine ist die Anbetung der heiligen Trinität und des Leibes und Blutes
des Herrn.) D. h. : dem Leib und Blut des Herrn im Sakrament kommt
die gleiche Anbetung zu, wie dem Herrn selbst, oder der Trinität.

2 Dieser Absatz ist citiert im offiziellen russischen Katechismus
(„Ausführlicher christlicher Katechismus der orthodox-katholischen,
orientalischen Kirche." In der in St. Petersburg veröffentlichten offiziellen



— 234 —

Endlich (glauben wir), dass dieses Sakrament der heiligen
Eucharistie von niemand sonst vollzogen werden kann, als allein
von einem frommen (rechtgläubigen) Priester, der von einem
frommen und rechtmässigen Bischof die Priesterweihe empfangen
hat, nach der Lehre der morgenländischen Kirche. Das ist in
Kürze der Glaube und das wahrhafte Bekenntnis und die
uralte Tradition der katholischen Kirche über dieses Sakrament,
die auf keine Weise verstümmelt werden darf von denen, welche
fromm gesinnt sein wollen und die Neuerungen und das
unheilige Gerede der Häretiker von sich stossen ; sondern mit
Notwendigkeit muss die fest angeordnete Tradition unversehrt und
unerschüttert bewahrt werden. Denn die Übertreter schliesst
die katholische Kirche Christi aus und belegt sie mit dem
Anathem. *

deutschen Übersetzung, Ausgabe von 1887, S. 81): „Frage: Wie muss

man das Wort Transsubstantiation verstehen? Antwort: In der
Glaubensdarlegung der orientalischen Patriarchen wird gesagt, dass durch das

Wort Transsubstantiation nicht die Art und Weise, wie Brot und Wein
in den Leib und in das Blut des Herrn umgeschaffen werden, erklärt
wird, denn niemand ausser Gott kann dies begreifen; sondern es wird
dadurch nur bezeichnet, dass wahrhaft, wirklich und wesentlich das Brot
zum wahren Leib des Herrn, und der Wein zum wahren Blut des Herrn
wird."

1 Auch in diesem Lehrpunkte ist die bestimmte und scharfe
Formulierung der griechisch-orthodoxen Lehre teilweise durch den Gegensatz

gegen Cyrillus bedingt. Letzterer hatte sich hier zwar vorsichtiger
ausgedrückt als in manchen andern Lehrpunkten, immerhin aber so, dass

durch ihn, wie der protestantische Theologe Gass sagt (Symb. d. griech.
Kirche, S. 267), „der Hauptsinn der Calvinischen Lehre wiedergegeben
wird": Nach Anführung der Einsetzungsworte fährt Cyrillus fort: „Avrn
sGxlv rj dnXwg dXrjd-rjg xal yvrjGîa xov -IravfiaGxov /.ivGxrjqiov naqd-
doGig, ovxivog sv xfj syysiqt'Gsi xal òiaxovCa xrjv dXrjtlîj xal ßsßalav
TtaqovGîav xov xvqiov fjflwv 'IrjGov XqiGxov ófxoXoyovfisv xal ni-
Gxsvofisv * TcXijv rjv rj nlGxiq rjf.üv naqCoxrjGi xal TCQoGipsqsi, ov% ijV rj
scpsvqs&sìGa sìxrj êiôdoxsi fisxovGîooGtg. IIiGxsvojXsv ydq xovg mGrovç
(isxaXafxßdvovxag sv xtfî ôsînvuj xò GwjJia tov xvqiov rjfzwv 'IrjGov
XqiGxov sGO-îsv, ovx aÎG&rjXwg xoïg ôôovGi xqvypvxag xal dvalvovxaç
vrjv [xsxdXrjipiv, dXXd xfj xîjg ipvyrjç aiGd-rJGsi xoiveovovvxag. Tò yaq
G(öj.ia xov xvqiov ovx sGxiv otxsq sv x(p fivGrrjqui) xdïq ô(p-9-aX[A,oïg

OQKxai xs xal Xa\xßdvsxai, dXX' orcsq 7TVsvfiaxixciSç fj niGxiç XaßovGa
rjfuv naqiGxdvsi xs xal yaqî'Qsxai. "OO-sv dXrjd-ég sGxiv, sGâ-îsiv rjfldç



— 235 —

XVIII.
(Vom Zustand der Seelen nach dem Tode.)

Wir glauben, dass die Seelen der Verstorbenen entweder
in der Ruhe oder im Schmerz sind, nach den Werken eines
jeden. Denn wenn sie sich von den Leibern trennen, wandern
sie sogleich entweder an den Ort der Freude oder an den Ort
der Trauer und des Seufzens, wobei aber weder der Genuss
der Seligkeit noch die Verdammnis schon vollkommen ist. Denn
erst nach der allgemeinen Auferstehung, wenn die Seele wieder
vereinigt wird mit dem Leibe, mit dem sie gut oder böse
gelebt hat, wird ein jeder das Vollkommene empfangen, die
vollkommene Seligkeit oder Verdammnis.

Die aber mit Todsünden behaftet gestorben, aber nicht in
Verzweiflung abgeschieden sind, sondern noch in diesem
leiblichen Leben bereut haben, aber keine Früchte der Busse mehr
bringen konnten (nämlich Thränen vergiessen, knieen und
wTachen im Gebet, sich kasteien, den Armen helfen, und endlich

durch Werke die Liebe zu Gott und dem Nächsten zeigen),1
auch die Seelen dieser gehen in die Hölle und erleiden die

xal (jisxëysiv xal xoivoovovg eivai, sdv mGxsvoi\k,sv, sdv ov niGxsvoifxsv,
navxòg rjf.idg xov fXvGxrjqîoi' xsqdovg dcpiGxaG&ai.1' xxX. (^Das ist die
wahre und echte Einsetzung des wunderbaren Sakramentes, in dessen

Spendung und Verwaltung wir die wahre und sichere Gegenwart unseres
Herrn Jesu Christi bekennen und glauben, aber so, wie der Glaube uns
diese Gegenwart darstellt und darbietet, nicht wie die erfundene
Transsubstantiation sie lehrt. Denn wir glauben, dass die Gläubigen, die an
-dem Mahle teilnehmen, den Leib unseres Herrn Jesu Christi essen, nicht
sinnlich, indem sie das Empfangene mit den Zähnen zerreiben und
zerstören, sondern mit der Wahrnehmung der Seele es empfangend. Denn
der Leib des Herrn ist nicht das, was in dem Sakramente mit den Augen
gesehen und aufgenommen wird, sondern was der Glaube geistig aufnimmt
und uns darbietet und spendet. Darum ist es wahr, dass wir essen und
teilnehmen und Anteil empfangen, wenn wir glauben, dass wir aber jeden
Gewinn von dem Sakramente verlieren, wenn wir nicht glauben.") Gass

erklärt a. a. 0. ausdrücklich, dass Cyrill damit die griechische Überlieferung

durchbricht, und „dass die Bestreitung seines Bekenntnisses die
späteren griechischen Lehrsätze keineswegs erst hervorgebracht, sondern

nur verstärkt und verschärft hat".
1 Der Text der Synodalakten enthält noch die Bemerkung: ä xal

ixavonoiiqGiv (Genugthuung) xaXwg rj xatïoXixr) ExxXrjGla dn dqyfjg
ùìvóuaGs.



— 236 —

Strafe für ihre Werke; aber sie haben das Bewusstsein ihrer
künftigen Befreiung daraus. * Und sie werden befreit von der
höchsten Güte, durch das Gebet der Priester und die Almosen,
welche die Verwandten eines jeden für die Verstorbenen geben ;
die meiste Kraft aber hat das unblutige Opfer, das jeder für
sich für die verstorbenen Verwandten darbringen lässt, und
das die katholische und apostolische Kirche täglich für alle
darbringt. Dabei ist noch das zu bemerken, dass wir die Zeit der
Befreiung nicht kennen; dass sie nämlich aus ihren Strafen
befreit werden, und zwar vor der allgemeinen Auferstehung
und dem allgemeinen Gericht, das wissen und glauben wir;
aber wann es geschieht, wissen wir nicht.

NB. Es schliessen sich nun noch die vier, oder in unserm Texte drei,
Fragen und Antworten über das Bibellesen an, ebenfalls auf Veranlassung
der von Cyrillus seinem Bekenntnis angehängten Fragen. Es wird hier,
im Gegensatze zu Cyrills Forderungen, das allgemeine Lesen der Bibel
von Seiten der Ungeübten untersagt. Da aber dieser Standpunkt in der
orthodoxen morgenländischen Kirche jetzt aufgegeben ist, diese Erörterungen

also kein aktuelles Interesse mehr haben, so lassen wir dieselben
hier weg.

Dieses historische Dokument erscheint hier, soviel wir wissen, zum
erstenmal in deutscher Übersetzung. Leider erlaubte es der zur Verfügung
stehende Raum nicht, ausführlichere Erläuterungen beizufügen und die
wirkliche theologische Tragweite des Dokuments darzulegen. Seine
Bedeutung liegt nicht in seiner durch die Verhältnisse gegebenen streitenden
Form, auch nicht in den einzelnen scholastischen Formeln und Ausdrücken,,
welche die Redaktoren desselben bei den occidentalischen Theologen des
Mittelalters und des 17. Jahrhunderts entlehnt haben; sie ist vielmehr in
dem dogmatischen Grund der alten Kirche zu suchen, der sich leicht von
denjenigen Einzelheiten scheiden lässt, die nur von den Umständen und
von den lebhaften theologischen Streitigkeiten der Zeit eingegeben wurden.
In dieser Hinsicht ist diesem Dokument, so interessant es auch ist, die
ruhige und friedfertige Darlegung im officiellen orthodoxen Katechismus
der russischen Kirche weit vorzuziehen ; darum machen wir unsere Leser
auch noch ganz besonders auf den folgenden Aufsatz unseres gelehrten
Freundes, Herrn Bischof Dr. Herzog, aufmerksam.

1 Cyrillus verwarf die Annahme eines Reinigungsortes (xa&aqxrjqiov,
Purgatorium) und lehrte, die Gerechtfertigten gehen sofort in die ewige
Seligkeit, die nicht Gerechtfertigten in die ewige Verdammnis ein.


	Sendschreiben der heiligsten Patriarchen der katholischen anatolischen Kirche über den orthodoxen Glauben

