Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 2

Artikel: Sendschreiben der heiligsten Patriarchen der katholischen anatolischen
Kirche tiber den orthodoxen Glauben

Autor: Lauchert, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SENDSCHREIBEN

DER HEILIGSTEN

PATRIARCHEN DER KATHOLISCHEN ANATOLISCHEN KIRCHE -

UBER DEN

ORTHODOXEN GLAUBEN.

(AN DIE ENGLISCHEN ERZBISCHOFE UND BISCHOFE. 1723.1)

Der allerheiligste Patriarch von Konsta,ntmopel Neu-Rom,
und Okumenische Patriarch Jeremias,

Der gottseligste Patriarch der Stadt Gottes Antiochia, Atha-

nasios,

Der gottseligste Patriarch der heiligen Stadt Jerusalem,
Chrysanthos,

Und die derzeitigen heiligsten Oberpriester, namlich Metro-
politen, Erzbischofe und Bischofe, und die Gesamtheit des ganzen
christlichen, anatolischen und orthodoxen Klerus,

[entbieten] den ehrwiirdigsten Erzbischofen und Bischofen
in Grossbritannien, und ihrem gottesflirchtigsten Klerus, den
in Christus geliebten, den briiderlichen Gruss im heiligen Geiste,
und alles Gute und Segenbringende von Gott.

! Der griechische Text dieses Briefes ist gedruckt in dem Buche:
Ta zob sv’Osﬁeo‘rdz‘ov Baoidéws xoil TV EpoTETroy Hargmgxcﬁ'v
ygauuona 7weol T OVOTEOsws T Aywrdrng Svvodov, ust’ éxdé0swg
(AT oQJoc?oé‘ov wiovsws i Avarvodixis KeeSoluxrs “ExxAnoiec. Ev
Herpovmods, éx vol Soyedemgiov vijc Aywwrdrne Svvodov, 1840.

Es war dies, wie aus dem Dokument selbst hervorgeht, die zweite
~ Antwort der Griechen auf ein zweites Schreiben der englischen Bischofe.
Die Patriarchen sandten ihr Schreiben zugleich auch an die heilige Synode
von Russland, mit einem Begleitbrief, der a. a. 0., S. 9 ff., abgedruckt
_ ist. Sie bemerken in letzterem, sie haben in der ersten Antwort nach



= 207

Eure Gegenantwort auf unser erstes euch {Ubersandtes:
Antwortschreiben haben wir erhalten. Wir erkannten daraus
mit nicht geringer Freude eure gesunde Denkungsart und euern
Eifer und eure Ehrfurcht gegen unsere morgenldndische heilige
Kirche Christi, und wir begriissen natirlich mit Genugthuung
diese eure ehrfurchtsvolle Wohlgesinntheit, und euern Eifer und
eure Bereitwilligkeit zur Vereinigung der Kirchen; denn diese
Vereinigung ist die Stiitze der Glaubigen, und an ihr hat Jesus
Christus, unser Herr und Gott, Wohlgefallen, der ja auch die
- gegenseitige Liebe, Einigkeit und eintrédchtige Gesinnung seinen
heiligen Jingern und Aposteln zum Kennzeichen ihrer Zu-
gehorigkeit zu ihm gegeben hat. Nach euerm Verlangen ant-
worten wir euch nun hier in Kirze, dass wir, nachdem wir
euer zweites Schreiben griindlich durchgegangen und tiberlegt
haben und den Sinn des Geschriebenen erfasst haben, euch
nichts anderes dariliber sagen konnen, sondern dass wir, nach
der Meinung und Ansicht unserer morgenlandischen Kirche,
die wir euch schon zuvor dargelegt haben, wiederum dasselbe
sagen auf alle uns von euch gesandten Fragen, ndmlich dies:
Unsere Dogmen und der Glaube unserer morgenlidndischen Kirche
wurden léangst erforscht, und in rechfer und frommer Weise
bestimmt formuliert und festgesetzt von den heiligen und oku-
menischen Synoden; und zu dem darf weder etwas anderes
hinzugefiigt werden, noch darf etwas davon weggenommen
werden; und wer mit uns tbereinstimmen will, muss uns not-
wendig folgen in den géttlichen Dogmen des orthodoxen Glau-
bens, und sich unterwerfen dem, was formuliert und festgesetzt

England, die sie ebenfalls zugleich der heiligen Synode mitteilten — (es
geschah dies zugleich mit dem Schreiben vom 28. September 1723, in
dem die Patriarchen die heilige Synode als ihre ,Schwester in Christus®
anerkannten, l. c., p. 8) — eine ausfiihrlichere Antwort erst noch in Aus-
sicht gestellt (rrsol vdy moofallousvwr xai {nrovusvay megpe Toy v
v} peyddy Bostavig Syodieusy moodefovews Yuiv ve xgxsivois, 0w
usTsmewe womoousy Tec emoxpiosls). Inzwisechen sei nun von dort ein
zweites Schreiben eingetroffen, auf das sie hier zur ausfiihrlicheren Ant-
wort das Bekenntnis der Synode von Jerusalem einsenden: ,Dieses Be-
kenntnis ist auch eine genaue Antwort auf alle von jenen vorgelegten
Fragen, und ausser diesem haben wir nichts anderes zu sagen und zu
antworten.“ — Da diese Unionsverhandlungen aus dem Jahre 1723 sehr
wenig bekannt sind, so wird es unsern Lesern von Interesse sein, dieses
Dokument kennen zu lernen. Dr. F. Lauchert.



— 208 —

-worden ist von der von alter Zeit und von den Vitern her
und von den heiligen und okumenischen Synoden tiberlieferten
Anordnung, von der Zeit der Apostel und der gottbegeisterten
Viter unserer Kirche der Reihe nach; er muss sich dem unter-
werfen in Einfalt und Gehorsam, und ohne weiteres Griibeln
und unniitze Neugier. Und diese Antworten wiren nun hin-
reichend auf das, was ihr geschrieben habt; zur volleren und
. unwidersprechlicheren Uberzeugung aber senden wir euch hier
ausfihrlicher die Auseinandersetzung des orthodoxen Glaubens
unserer morgenldndischen Kirche, wie sie enthalten ist in den
Akten der vor geraumer Zeit, ndmlich im Jahre des Heils 1672,
mit sorgfiltiger Untersuchung abgehaltenen Synode von Jeru-
salem, die spiter griechisch und lateinisch zu Paris im Jahre
1675 gedruckt wurden, so dass es moglich ist, dass sie auch in
~euer Land gebracht wurden und sich bei euch finden. Daraus
nun konnt ihr in unzweifelhafter Weise unseren, der morgen-
landischen Kirche, frommen und orthodoxen Glauben erkennen
und erfassen; und wenn auch ihr damit zufrieden seid und
iibereinstimmt mit dem, was bei uns geglaubt wird, so werdet
ihr durchaus eins sein mit uns, und keine Spaltung wird
zwischen uns mehr bestehen. Was aber die tlibrigen Gebréuche
und Anordnungen der Kirchen betrifft, und die Einrichtung der
heiligen Mystagogie und Liturgie, so wird leicht und ohne Miihe
auch das in Ordnung gebracht werden konnen, wenn mit Gottes
Hiilfe die Vereinigung zu stande kommt. Es ist ja auch aus
der Kirchengeschichte ersichflich, dass manche Gebrduche und
Einrichtungen an verschiedenen Orten und in verschiedenen
Kirchen unterschieden waren und noch sind, dass aber die
Einheit des Glaubens und der Ubereinstimmung in den Dogmen
doch unverandert erhalten bleibt. Es moge Gott, dessen Vor-
sehung und Vorsorge iiber alles waltet, und der will, ,dass
alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahr-
heit gelangen* (I. Timoth. 2, 4), verleihen, dass das Urteil und
die Entscheidung tiber diese Angelegenheit nach seinem gott-
lichen Willen so ausfallen moge, dass es zum Wohl der Seelen
und zum Heile gereiche. '

[Daran schliesst sich nun, unter der Uberschrift: Te 7
Orsvopsve xod goovovueva mag Muiv, voic Avevodrois Opdodoéors
- Xowmnevols, das in den Akten der Synode von Jerusalem von



— 209 —

1672 enthaltene Bekenntnis des Patriarchen Dositheos von
Jerusalem, wie wir es unten mitteilen, dessen 18 Artikel und
3 Fragen, wobei die dritte Frage von den vier des Dositheos
ausgelassen ist. — Dann folgen unmittelbar, ohne weiteren
Zusatz der Patriarchen von 1723, das Datum und die Unter-
schriften:] ‘

~ Konstantinopel, im Jahre des Heils 1723, im Monat Sep-
tember. :

Ich Jeremias, durch Gottes Barmherzigkeit Erzbischof von
Konstantinopel, Neu-Rom, und Okumenischer Patriarch, habe
mit eigener Hand unterschrieben, und bezeuge und bekenne,
dass dies der orthodoxe Glaube unserer apostolischen, katho-
lischen und anatolischen Kirche Christi ist.

Athanasios, durch Gottes Barmherzigkeit Patriarch der
grossen Stadt Gottes Antiochia, . . '

Chrysanthos, durch Gottes Barmherzigkeit Patriarch der |
heiligen Stadt Jerusalem, ....! :

Ich Kallinikos von Heraklea habe mit eigener Hand unter-
~ schrieben und stimme den oben unterzeichneten heiligen Pa-
triarchen mit Herz und Mund bei, was ich auch verkiinde bis

~zu meinem letzten Atemzuge.

Ich Antonios von Kyzikos bekenne, dass dies der Glaube
der katholischen, anatolischen Kirche ist.

Ich Paisios von Nikomedia habe mit eigener Hand unter-
schrieben und bekenne und verkiinde, dass dies . . ..

(rerasimos von Nik&a ... .
Pachomios von Chalcedon . . ..
Ignatios von Thessalonich . . ..
Anthimos von Philippopel . . -
Barnas Kallinikos . . ..

1 Der Patriarchensitz von Alexandria war durch den Tod des letzten
Inhabers gerade unbesetzt.



— 2100 —

Glaubensbekenntnis des Patriarchen Dositheos von
Jerusalem, aus den Akten der Synode von Jerusalem
von 1672.1

I
(T'rinitat.)

Wir glauben an Einen wahren Gott, den allméichtigen und
unermesslichen, Vater, Sohn und heiligen Geist; den ungezeug-
ten Vater, den Sohn gezeugt vom Vater vor aller Zeit, gleichen
Wesens mit ihm, den heiligen Geist, der vom Vater ausgeht,
gleichen Wesens mit dem Vater und dem Sohne. Diese drei
Hypostasen in Einem Wesen nennen wir die allerheiligste Tri-
nitat, die von aller Kreatur immer gepriesen, verherrlicht und
angebetet wird.

LI

(Schrift und Tradition als Glaubensnormen ; Unfehlbarkeit der
Kirche,) =

Wir glauben, dass die gottliche und heilige Schrift von
Gott gelehrt sei, und darum sind wir ihr einen unwandelbaren
Glauben schuldig, aber nicht nur so nach Gutdinken, sondern
nach der Auslegung und Uberlieferung der katholischen Kirche.
Denn die schindlichsten Hiretiker nehmen freilich die heilige
Schrift auch an, aber sie legen sie falsch aus mit Anwendung
von Wort- und Begriffs-Ubertragungen und -Verdrehungen, und

! Ubersetzt von Dr. F. Lauchert. — Diese wichtige Bekenntnis-
schrift der morgenlindischen Kirche, in der die Lehre derselben den be-
stimmtesten und schirfsten Ausdruck gefunden hat, ist hier nach dem
Text gegeben, den die Patriarchen ihrem Schreiben von 1723 beilegten.
Die wenigen und nur ZHusserlichen Differenzen von dem urspriinglichen
Text in den Synodalakten von Jerusalem 1672 (wie er auch bei Kimmel,
Libri symbolici Ecclesize orientalis, gedruckt ist) sind jeweils angemerkt.
Da dieses Bekenntnis im engsten Anschluss und unter fortwihrender Be-
zugnahme auf das Bekeuntnis des Patriarchen Cyrillus Lukaris von 1631
abgefasst ist, gegen dessen Lehren sich jene Synode richtete, so habe
ich, wo es zum besseren Verstiindnis wiinschenswert schien, jeweils die
Hauptstellen aus den betreffenden Kapiteln von Oyrills Bekenntnis an-
gefiihrt. Ausserdem habe ich zur Erleichterung der Ubersicht die Uber-
schriften der Kapitel hinzugefiigt. : -



— 211 —

indemn sie zusammenschiitten, was getrennt sein muss, und spielen
- mit Dingen, die kein Spiel vertragen.

[Wenn nun jener Grundsatz in der Kirche nicht festgehalten
worden wiire,] so gibe es, wenn jeder tiglich eine andere Mei-
nung Uber die heilige Schrift gehabt héatte, keine katholische
Kirche mehr, die nun durch die Gnade Christi bis auf den
heutigen Tag als Kirche Bestand hat, einmiitig im Glauben und
immer bestédndig und unwandelbar, sondern sie hétte sich in
unzihlige Sekten zerspalten und wire in alle Hiresieen ver-
fallen, und sie ware nicht mehr die heilige Kirche, die Saule
und Stutze der Wahrheit,! fleckenlos und ohne Runzel,? son-
dern eine Versammlung von Gottlosen wére sie wohl zweifellos
geworden, von Héretikern,® die sich nicht schiamen, von der
Kirche zu lernen und sie dann schméahlich von sich zu stossen.
Darum glauben wir auch, dass das Zeugnis der Kkatholischen
Kirche nicht geringer ist als das der heiligen Schrift. Denn da
ein und derselbe heilice Geist der Urheber von beiden isf, so
ist es ganz dasselbe, von der heiligen Schrift und von der ka-
tholischen Kirche belehrt zu werden.* Demnach kann ein ein-
zelner Mensch, wer er auch sei, wenn er von sich aus redet,
fehlen und andere und sich selbst tiuschen; die katholische
Kirche aber, da sie niemals aus sich selbst gesprochen hat oder
spricht, sondern aus dem Geiste Gottes, dessen reiche Belehrung
ihr ohne Unterlass zu teil wird in Ewigkeit, kann iiberhaupt
nicht fehlen oder tduschen und getauscht werden, sondern sie
ist unfehlbar wie die helhge Schrift und hat 1mmerwahrende
Automtat

L11.
(Pridestination; Gnade wnd Freiheit ; allgemeiner Heilswille
Glottes,) ®

Wir glauben, dass der grundgute Gott von Ewigkeit die,
welche er auserwahlt hat, zur Herrlichkeit vorherbestimmt hat,

I 1. Tim. 3, 15.

= Epho 5, 27,

8 In den Synodalakten steht hier noch speciell: xei uddiore vov
amo Kolovivev. ,

¢ Cyrillus stellte die Autoritit der Schrift iiber die der Kirche.

® Gegen die Calvinische Pridestinationslehre gerlchtet zunichst gegen
die Lehre des Cyrillus in dessen Bekenntnis.



— 212 —

und hinwiederum die, welche er verworfen hat, der Verdamm-
nis anheimgegeben hat; nicht aber so, als ob er die einen hétte
willktirlich rechtfertigen und die andern ohne Grund verwerfen
und verdammen wollen; denn ein solches Verfahren ist dem
Vater aller Dinge fremd, dem Gott, der ohne Ansechen der
Person urteilt,! und der will, dass alle Menschen gerettet wer-
den und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen;? sondern (wir
glauben), dass er sie vorherbestimmt oder verworfen habe, weil
er vorher wusste, dass die einen von ihrer Willensfreiheit einen
guten, die andern einen schlechten Gebrauch machen wiirden.
Wir verstehen aber den Gebrauch der Willensfreiheit in fol-
gender Weise: Die gottliche und erleuchtende Gnade, welche
wir auch die zuvorkommende® nennen, wird wie ein Licht in
der Finsternis von der gottlichen Giite allen dargeboten; denen
nun, welche ihr folgen wollen (denn sie niitzt nicht denen, die
nicht wollen, sondern denen, die wollen), und welche mitwirken
wollen in dem, was sie als zum Heile unumganglich notwendig
gebietet, wird demzufolge auch die specielle Gnade? verliehen,
welche mitwirkt und stirkt und uns standhaft macht in der
Liebe Gottes, oder was dasselbe ist, in dem Guten, das wir
nach Gottes Willen wirken sollen und zu dem uns auch die zu-
vorkommende Gnade aufgefordert hatte, und welche uns dadurch
rechtfertigt und zu'_'Vorherbestimmten macht; denen aber, die
der Gnade nicht gehorchen und mit ihr mitwirken wollen, und
die deshalb auch das, was wir nach Gottes Willen wirken
sollen, nicht beobachten, und die Willensfreiheit, die wir von
Gott empfangen haben, um das Gute freiwillig zu wirken, in
den Werken des Satans missbrauchen, wird die Verwerfung
zur ewigen Verdammnis zu teil. :

Wenn aber ruchlose Héretiker sagen,® Gott pradestlmere
oder verdamme, ohne im mindesten auf die Werke der Pré-
destinierten oder Verdammten zu sehen, so wissen wir, dass
dies eine unheilige und gottlose Lehre ist. Dann wiirde ja die

L LiBetr 1,017 Rom 2 11

I. Tim, 2, 4.

FE0Ic TTOXCTOoRTIXY), gratia praeveniens.

ydots 10T -

Im Text der Synodalakten mit der niheren Bestimmung: wg xsize
&p fcmé'e 7O xegcalaem, wie in diesem Kapitel oe:,chneben steht, namhch
im 3. Kap des Bekenntmsses des Cyrillus.

oo

o e



— 213 —

heilige Schrift gegen sich selbst kédmpfen, welche doch lehrt,
dass der Gliaubige durch die Werke das Heil erlange, und
welche Goft allein durch die erleuchtende Gnade als Urheber
hinstellt, die er allerdings ohne vorausgehende Werke verleiht,
um dem Menschen die Wahrheit der gottlichen Dinge zu zeigen,
und ihn zu belehren, dass er mit ihr mitwirken kann, wenn er
will, und dann das Gute und Wohlgefillice thut und so das
Heil erlangt; aber er [oder sie, Gott oder die zuvorkommende
Gnade] nimmt ihm nicht den freien Willen, zu gehorchen oder
‘nicht zu gehorchen. Aber auch dass der gottliche Wille die
Ursache der Verdammnis derer sein soll, die so einfach und
ohne Schuld verdammt wiirden, was fiir ein Wahnsinn liegt
nicht in dieser Meinung? was fiir eine Verleumdung richtet
dieselbe nicht gegen Gott? und was fiir eine Beleidigung und
Léasterung spricht sie nicht aus gegen den Hochsten? Denn wir
wissen, dass Gott nicht ein Versucher zum Bosen ist,! und dass
er das Heil aller in gleicher Weise will, da es bei ihm kein
Ansehen der Person giebt; und wir bekennen, dass denen, die
unheilige Werkzeuge geworden sind, wegen ihres verderbten
Willens und ihres unbussfertigen Herzens, die Verdammnis nach
gerechtem Urteil zukommt. Aber niemals nennen wir Gott den
Urheber ewiger Strafe, und von Grausamkeit, Erbarmungs-
losigkeit und Menschenhass, Ihn, der erkliart hat, dass im Him-
mel Freude sei tiber einen Siinder, der Busse thut.? Fern sei
es'von uns, so zu glauben oder zu denken, solange wir unser
selbst michtig sind; mit ewigem Anathema aber belegen wir

die, welche Solches sagen und denken, und erkennen sie fiir
schlimmer als alle Unglaubigen.

LV,
(Schopfung ; alles von Gott gut evschaﬁeoz )

‘Wir glauben, dass der dreifaltige Gott, der Vater, der Sohn
und der heilige Geist, der Schopfer aller sichtbaren und un-
sichtbaren Dinge ist; unter den unsichtbaren Dingen verstehen
wir die Méachte der Emgel, die verniinftigen Seelen, und die
Déamonen; (die Damonen hat freilich Gott nicht so geschaffen,
wie sie nachher durch jhren eigenen Willen geworden sind);

L Jac. ll,.'13.
- Lue, 15, 7

Revue intern. de Théologie. Heft 2, 1893, : 15



- ot

unter den sichtbaren Dingen den Himmel und was unter dem
Himmel ist. Weil aber der Schopfer seinem Wesen nach gut
ist, so hat er alles sehr gut geschaffen, was er geschaffen hat,
und kann niemals der Schopfer des Bosen sein. Wenn aber
etwas Boses, namlich die Stinde, die im Gegensatz zu dem gott-
lichen Willen geschieht, sich in dem Menschen oder dem Didmon
findet (denn etwas an und fiir sich Boses kennen wir in der
Natur nicht), das ist vom Menschen oder vom Teufel. Denn
eine wahre und unfehlbare Regel ist es, dass Gott in keiner
Weise der Schopfer des Bosen ist, und dass dasselbe in keiner
Weise Gott mit Recht zugeschrieben werden kann.

N
(Von der gottlichen Vorsehung.)

Wir glauben, dass alles Existierende, das Sichtbare und
Unsichtbare, von der Vorsehung Gottes regiert wird; dass Gott
aber das Bose, insofern es bose ist, vorherweiss und zulésst,
nicht aber auch dafiir durch seine Vorsehung sorgt, da er auch
nicht dessen Schopfer ist; das schon geschehene Bose werde
aber zuweilen zu einem niutzlichen Ziele hingewendet von dem
hochsten Gut, das dasselbe nicht schafft, aber nach dessen
Art zum Besseren lenkt. Anbeten, aber nicht erforschen sollen
wir die gottliche Vorsehung in ihren verborgenen und unent-
hiillten Gerichten. Was aber in der heiligen Schrift iiber die-
selbe liberliefert-ist, das miissen wir, da es auf das ewige Leben
hinzielt, guten Willens erforschen und den ersten Begriffen von
Gott zufolge unzweideutig auslegen. :

VE
(Vom Siindenfall und dessen Folgen.)

Wir glauben, dass der erste Mensch, von Gott im Para-
diese geschaffen, gefallen ist, als er mit Ubertretung des gott-
lichen Gebotes dem trigerischen Rat der Schlange gehorchte;
und dass daher die Erbsiinde! fiir die Geschlechtsfolge ent-
sprungen ist, so dass keiner nach dem Fleische geboren wird,
der diese Last nicht tréigt und ibre Friichte nicht kostet in
diesem Leben. Unter diesen Friichten und dieser Last ver-
stehen wir aber nicht die Siinde, wie Gottlosigkeit, Gottes-

1y Tgomarogmy) apcotic.



— 215 —

ldsterung, Mord,? Hass, und was sonst noch durch den ver-
derbten Willen, dem gottlichen Willen entgegen, geschieht, aber
nicht durch die Natur; denn viele von den Patriarchen und
Propheten und unzéhlige andere, sowohl im Schatten [des alten
Bundes] als in der Wahrheit [des neuen Bundes|, so auch der
gottliche Vorlaufer und ganz besonders die Mutter des gott-
lichen Logos, die immerwahrende Jungfrau Maria, kannten diese
und ahnliche Siinden nicht; sondern wir verstehen darunter,
dass uns das Ubel auferlegt ist,2 und was die gottliche Gerech-
tigkeit dem Menschen wegen der Ubertretung des Gebotes als
Strafe gegeben hat, wie den Schweiss der Miihsal, Bedrangnis,
korperliche Schwiche, Geburtsschmerzen, und das miihselige
Leben auf der Pilgerschaft in dieser Welt, und endlich den
leiblichen Tod.
VIIL

(Menschwerdung Christi.)

Wir glauben, dass der Sohn Gottes, unser Herr Jesus Chris-
tus sich selbst entéussert habe, das heisst, dass er in der eigenen
Hypostase das menschliche Fleisch angenommen habe, dass er
aus dem heiligen Geiste in dem Schosse der immerwihrenden
Jungfrau Maria empfangen worden und Mensch geworden sei,
geboren ohne seiner Mutter nach dem Fleische Miihe oder
Schmerzen zu bereiten oder ihre Jungfraulichkeit zu verletzen,
dass er gelitten habe, begraben worden sei, in Herrlichkeit am
dritten Tage auferstanden nach der Schrift, aufgefahren in den
Himmel, und zur Rechten Gottes des Vaters sitze; und wir

erwarten, dass er wieder kommen werde, zu richten die Leben-
digen und die Toten.

| VIIL. -
(Christus als einziger Mittler. Fibitte der Heiligen.)

Wir glauben, dass unser Herr Jesus Christus der einzige
Mittler ist, und dass er sich selbst zum Losegeld fiir alle ge-

I In den Synodalskten steht zwischen gdvor und ZySoc mnoch:
endspoovsioy, powysiey, mwogveioy. (Vgl. Gal. b, 19.)

2 70 rreooxsio Yol HULY ©0 xox6y, scheint Zusatz von 1723 zu sein;
in den Akten der Synode von Jerusalem heisst es nur: ¢Ad &mso e
mowny T cvdewre did Ty mepdfecw Jédwxsy 1 Fsie Jxoiw-
ovvn, xth. (Sondern was die gbttliche Gerechtigkeit dem Menschen wegen
der Uebertretung als Strafe gegeben hat, ete.)



— 216 —

geben und durch sein eigenes Blut die Versohnung zwischen
Gott und dem Menschen hergestellt hat, und dass Er, der fiir
die Seinen sorgt, unser Fursprecher ist, und Stthnung fiir unsere
Stinden. Wir sagen aber, dass in den Fiirbitten und Bitten an ihn
die Heiligen Boten seien, und vor allen die ganz unbefleckte
Mutter des gottlichen Logos selbst, dann auch die heiligen Engel,
von denen wir wissen, dass sie uns auch als Schutzengel behliten,
die Apostel, Propheten, Mértyrer, Heiligen und alle, welche Er
verherrlicht hat, als seine treuen Diener, in deren Zahl wir
auch die Bischéfe und Priester rechnen, die um den gottlichen
Altar stehen, und die gerechten Méanner, die sich durch Tugend
auszeichnen. Denn dass wir fir einander beten sollen, und dass
das Gebet des Gerechten grosse Kraft habe,! und dass Gott
mehr auf die Heiligen hore als auf die, welche sich in Stinden
wilzen, lernen wir aus den heiligen Schriften. Wir bekennen
aber die Heiligen nicht allein als unsere Mittler und Boten zu
Gott, solange sie noch in dieser irdischen Pilgerschaft leben,
sondern auch vorziiglich nach dem Tode, wenn sie nach Auf-
losung der Rétsel? die heilige Trinitét klar schauen, deren un-
endliches Licht unsere Verhiltnisse ihrem Geiste mitteilt. Denn
wie wir nicht zweifeln, dass die Propheten, da sie in dem sinn-
lichen Leibe lebten, gewusst haben, was im Himmel geschieht,
weshalb sie auch das Zukiinftige weissagten, so zweifeln wir
auch nicht, dass die Engel und die Heiligen, die wie Engel ge-
worden sind, unsere Verhéltnisse in dem unendlichen Lichte
Grottes wissen, sondern wir glauben es fest und bekennen es.

EXs
(Rechitfertiqgung durch den in der Liebe thitigen Glauben.)

Wir glauben, dass niemand gerettet werde ohne den
Glauben. Wir nennen aber (lauben die uns inwohnende ge-
wisseste Uberzeugung von Gott und den gottlichen Dingen,

welche durch die Liebe, das ist durch die gottlichen Gebote

sich bethétigend, uns bei Christus rechtfertigt, und ohne die es
unmoglich ist, Gott wohlgefillic zu sein.?

T Jae 5 16

2 2@y E06mrowr AvIévrwy, nach Beseitigung der Spiegel, vgl.
E Kor: 13, 12, '

8 Cyrillus: mioww 08 Asyopev wny &v Xoworg Inood Ouxouov ooy,

W gire Lwn xal 6 Idvaros Tod xvelov Hudv Inoov Xeworod nuiv itexs,



: X.

(Von der Kirche,; Christus das einzige Haupt der Gesamtkirche,
der Bischof das Haupt seiner Einzelkirche; von der bischoflichen
Wiirde.)

Wir glauben, dass die heilige, katholische und apostolische
Kirche, wie sie genannt wird, oder vielmehr, was sie wirklich
ist, an die wir auch zu glauben belehrt worden sind, alle Christ-
glaubigen insgesamt umfasst, diejenigen namlich, die noch auf
der Pilgerschaft sich befinden und noch nicht im Vaterlande
angelangt sind. Keineswegs aber vermischen wir diese Kirche
auf der Pilgerschaft mit der im Vaterlande, deshalb etwa, wie
einige Haretiker sagen, weil die Glieder von beiden Schafe des
Oberhirten, Gottes, sind, und von demselben heiligen Geiste
geheiligt werden. Dies wére ebenso thoricht als unmoglich.
Denn die eine kdmpft noch und ist noch unterwegs, die andere
aber triumphiert und ist im Vaterlande angelangt und hat den
Siegespreis empfangen. Da kein sterblicher Mensch das uni-
versale und ewige Haupt dieser katholischen Kirche sein kann,
so ist unser Herr Jesus Christus selbst ihr Haupt, und er selbst
halt das Steuerruder in der Regierung der Kirche und steuert
sie durch die heiligen Viater. Und deshalb hat der heilige Geist
den Einzelkirchen, die im eigentlichen Sinne Kirchen sind und
aus Gliedern im eigentlichen Sinne bestehen, die Bischofe zu
Fihrern und Hirten gesetzt, die keineswegs nur in uneigent-
licher Weise, sondern im eigentlichen Sinne deren Regierer und
Héaupter sind, so zwar, dass sie auf Ihn als den Urheber und
Vollender unseres Heiles hinblicken und die Wirksamkeit ihrer
personlichen Amtsverrichtung auf Ihn beziehen.! '

ek TO edeyyshiov xnodTrel, xed Tc Evev ©@ Je@ svapsoTTGHL Edvvaro.
(,Unter Glauben aber verstehen wir den in Christo Jesu rechtfertigenden,
den das Leben und der Tod unseres Herrn Jesu Christi uns erzeugt hat,
den das Evangelium verkiindigt, und ohne den Niemand Gott wohlgefillig
sein kann.“)

I Dies richtet sich direkt gegen die in dem betreffenden Kapitel
- des Bekenntnisses des Cyrillus ausgesprochene Anschauung, wo die Be-
deutung der bischoflichen Wiirde, entgegen der in der orientalischen Kirche
festgehaltenen Lehre, verfliichtigt wird: dider 0° ouwg v ©9) magomic
@b xevd pE0s Sxxdnoion ogaval s(0L xel xove vaSw éxdoun Eysi vov
TTO0LOTEUEYOV, QVTOV WY) #aAci0 S xVOlwC XAy THjg Weoinic Sxeivig
Sxxdnoiac, alk’ v xavayeros, 0ti &y avt)] wshos 0wl TEONYOVUEVOV.



-

- Da aber unter andern Gottlosigkeiten die Haretiker ! auch
dies aufgebracht haben, ein gewdhnlicher Priester und ein Bi-
schof sei dasselbe, und es konnte die Kirche auch ohne Bischof
bestehen und durch einige Priester regiert werden, und es
 konne nicht nur ein Bischof, sondern auch ein Priester einen
Priester ordinieren (yswovoveiv), und mehrere Priester einen Bi-
schof, und da sie auch noch prahlen, auch die morgenlindische
Kirche teile diese gottlose Ansicht:? so erkldren wir nach der
von Anfang an in der morgenldndischen Kirche herrschenden
Ansicht, dass die bischofliche Wiirde in der Kirche so mnot-
wendig ist, dass ohne sie weder eine Kirche existieren kann,
noch einer ein Christ sein oder heissen kann. Denn der Bischof,
der als Nachfolger der Apostel die ihm vom Herrn verliehene
Gnade, zu binden und zu lésen, durch Handauflegung und An-
rufung des heiligen Geistes in ununterbrochener Nachfolge em-
pfangen hat, ist ein lebendiges Bild Gottes auf Erden, und durch
die vollste Teilnahme an der Wirksamkeit des helllgen Greistes,
als des Urhebers der heﬂloen Geheimnisse, die Quelle aller
Sakramente (uvorrowov) der katholischen Kirche, durch die wir
das Heil erlangen. Und er ist nach unserer Vorstellung ebenso
notwendig in der Kirche, wie im Menschen der Atem und in
der Welt die Sonne. Darum ist auch zum Lob der bischoflichen
Wiirde schon gesagt worden: was Gott in der himmlischen
Kirche der Erstgeborenen ist und die Sonne in der Welt, das
st jeder Bischof in seiner Einzelkirche, da durch ihn die Herde
erleuchtet und erwérmt wird, und zu einem Tempel Gottes
wird.

Dass aber in ununterbrochener Nachfolge die grosse sakra-
mentale Wiirde des Episkopats? bis -auf uns iiberliefert worden

(,Weil es aber gleichwohl in diesem irdischen Wandel sichtbare Einzel-
kirchen giebt und der Ordnung nach jede ihren Vorsteher hat, so werde
dieser nicht im eigentlichen Sinne das Haupt jener Einzelkirche genannt,
sondern uneigentlich, weil er in ihr das hervorragende Glied ist.“)

! Im urspriinglichen Text der Synodalakten heisst es: dwsidy) ¢ ..
gdoés xel vovwo wols Kedovivows, woftir in unserm Text unbestimmter:
©0is wiosTinoic. ' '

2 Tm Text der Synodalakten steht hier noch: 0 Evexer xai o 0é-
#CToY xeqcaleioy ovyysyoanrar Kvoildy (,wie auch Cyrﬂlus aus diesem

trunde das 10. Kapitel geschrieben hat.“)

8 v0 wijc Smibromixiic sy pwoTT WY xeh cElwuc.



— 219 —

ist, ist offenbar. Denn der Herr, der sagte, er sei bei uns bis
an das Ende der Welt, ist wohl auch durch andere Arten der
Gnade und gottlichen Wohlthaten bei uns, in eigentlicherer
Weise aber macht er durch das heilige Amt des Episkopats uns
sich zu eigen, ist er bei uns und vereinigt sich mit uns durch
die heiligen Sakramente, deren erster Bewirker und Vorsteher *
durch den heiligen Geist der Bischof ist, und l4sst uns nicht in
Haresie verfallen. Und darum sagte auch Johannes Damascenus
im vierten Briefe an die Afrikaner, die Gesamtkirche sei den
Bischofen insgesamt anvertraut worden;? und Clemens, der erste
Bischof der Romer, Evodius von Antiochia und Marcus von
Alexandria werden als Nachfolger Petri anerkannt, wie auch
der heilige Andreas den Stachys auf dem Bischofsstuhle von
Konstantinopel an seiner Stelle einsetzte; und in dieser grossen
heiligen Stadt Jerusalem machte der Herr selbst den Jakobus
zum Bischof, dem Jakobus folgte ein anderer und diesem wieder
ein anderer bis auf uns. Und darum nennt auch Tertullianus
in dem Briefe an Papianus alle Bischitfe Nachfolger der Apo-
stel.® Thre Nachfolge und apostolische Wiirde und Vollmacht
bezeugt auch Kusebius Pamphili, und tberhaupt bezeugen sie
die Viter, die alle aufzuzéhlen tiberfliissig ist, und die gemein-
same und uralte Gewohnheit der katholischen Kirche bekrif-
tigt es.

Dass aber die bischofliche Wiirde sich vor der des ein-
fachen Priesters unterscheidet, ist offenbar. Denn der Priester
wird von dem Bischof ordiniert, der Bischof aber nicht von
cinem Priester, sondern von zwei oder drei Bischiofen, wie es
der apostolische Kanon (Can. ap. I) verlangt. Und der Priester

! mowrovgyos xwoi 'cslercmxng
* Langen, Johannes von Damaskus, S. 300, erwihnt dleses Citat
und bemerkt, es sei ,offenbar unrichtig, weil wir von dem Damascener
keine Briefe besitzen. Der ihm in den Mund gelegte Gedanke findet sich
freilich De imag. I, fin. und IL, 12,

3 Zu diesem Citat bemerkt Kimmel, Libri symbolici Iicelesize orien-
talis, p. 439: Talem epistolam ignoro. Sententia vero haud a Tertulliani
mente abhorret, et est simile quiddam adv. Marcion. IV, 5: ,Nam etsi
Apocalypsin eius Marcion respuit, ordo tamen episcoporum ad originem
recensus in Joannem stabit auctorem.* — Dieses beigebrachte Citat ent-
spricht nun dem obigen freilich nicht n#her. KEher wire zu vergleichen
De prescript. c. 32.



=

wird von dem Bischof gewihlt, der Bischof aber nicht von den
Priestern oder Presbytern, auch nicht von den weltlichen Macht-
habern, wenn sie sich auch durch Tugend auszeichnen mogen,
sondern von der Synode der obersten Kirche jener Gegend, in
der die Stadt liegt, die den zu Ordinierenden empfangen soll,
oder wenigstens von der Synode jener Provinz, in der der Bi-
schof konsekriert werden soll. Wenn aber auch einmal die Stadt
wahlt, so kommt ihr die Wahl doch nicht allein zu. Sie wird
namlich dann an die Synode gebracht, und wenn sie als kano-
nisch giltig befunden wird, dann wird der Gewéhlte durch die
Handauflegung der Bischofe und die Anrufung des heiligen
(reistes zum Bischof erhoben; im andern Falle aber wird ein
anderer erhoben, dem die Synode den Vorzug giebt. Und der
Priester bewahrt in sich die Vollmacht und Gnade des Priester-
tums, die er empfangen hat; der Bischof aber teilt sie auch
andern mit. Und jener vollzieht, wenn er die Wiirde des Priester-
tums von dem Bischof empfangen hat, nur die heilige Taufe
und die letzte Olung, bringt das unblutige Opfer dar und teilt
dem Volke den allerheiligsten Leib und das Blut unseres Herrn
Jesu Christi mit, salbt die Getauften mit dem heiligen Salbél,
bekrénzt die gesetzmissig heiratenden Frommen, betet fir die
Kranken und fiir alles Heil und die Erkenntnis der Wahrheit
bei allen Menschen,! besonders aber fiir den Nachlass und die
Vergebung der Siinden der lebendigen und abgestorbenen From-
men. Wenn er sich aber durch Tiuchtigkeit und Tugend aus-
zeichnet, so bessert er, nachdem er von dem Bischof die Er-
laubnis bekommen hat, die zu ihm kommenden Frommen und
leitet sie auf den Weg zur Erwerbung des Himmelreiches, und
wird zum Verkiindiger des heiligen Evangeliums ernannt. Der
Bischof aber verwaltet einerseits ebenfalls alle diese Verrich-
tungen (denn er ist ja, wie gesagt wurde, die Quelle der gott-
lichen Sakramente und Gnadenmittel, durch den heiligen Geist); '
ausserdem aber konsekriert er ganz allein das heilige Salbol,
und kommen die Ordinationen aller Amter und Grade in der
Kirche ihm zu, und hat er im ersten und vorziiglichsten Sinne
die Gewalt zu binden und zu lésen, und sein Urteil ist Gott
angenehm, wie der Herr gesagt hat;? und er lehrt das heilige

- Nach I. Tim. 2, 4.

® Nach Matth. 16, 19.



= 0

Evangelium und kampft fiir den rechten Glauben; und er schei-
det die Ungehorsamen wie Heiden und Zollner von der Kirche
und unterwirft die Haretiker der Ausschliessung und dem Ana-
them; und er giebt sein Leben fiir seine Schafe.! Daraus ist
es unwidersprechlich klar, dass der Bischof sich von dem ge-
wohnlichen Priester unterscheidet, und dass ohne ihn alle Priester
in der Welt die Kirche Gottes nicht weiden oder tiberhaupt
regieren.

Aber richtig hat einer der Viter gesagt, es sei nicht leicht,
einen verstindigen Héretiker zu finden. Denn da sie die Kirche
verliessen, wurden sie von dem heiligen Geiste verlassen, und
es blieb nicht Verstand noch Licht in ihnen, sondern Finster-
nis und Blindheit. Denn wenn dies nicht mit ihnen der Fall
wire, so wiirden sie nicht den offenbarsten Dingen widerstreben,
wozu eben auch die wahrhaft grosse sakramentale Wiirde des
Episkopats gehort, die von der heiligen Schrift gelehrt und von
der ganzen Kirchengeschichtschreibung und in den Schriften
der Heiligen bezeugt, und von der katholischen Kirche immer
festgehalten und allgemein anerkannt wird.

XI.
(Von den Gliedern der Kirche.)?

Wir glauben, dass Glieder der katholischen Kirche alle
Glaubigen und allein diese sind, diejenigen niamlich, welche den
Glauben des Heilands Christus, wie er von Christus selbst und
von den Aposteln und den heiligen ékumenischen Synoden
gelehrt wurde, unversehrt und unwandelbaren Sinnes bewah-
ren, mogen auch einige von ithnen mannigfaltigen Stinden unter-
worfen sein. Denn wenn diejenigen nicht Glieder der Kirche
waren, die zwar gldubig sind, aber in Stunden leben, so wiirden
sie auch nicht von der Kirche gerichtet. Nun- aber, da sie von
ihr gerichtet und zur Busse aufgefordert und auf den Pfad der
heilsamen Gebote geleitet werden, sind sie, wenn sie auch noch

! Nach Job. 10, 11.

2 (Gegen die protestantische Ansicht des Cyrillus gerichtet, dass nur
,die zum ewigen Leben Auserwéhlten“ (die Pridestinierten) Glieder der
katholischen Kirche seien, ,,&0 xai zarakauSdvousy xai 0p@dusy v vaig
psoinais ExxAnoicus oy Ofroy Tois cyvools Guveveuryvinsyov* (,wenn
wir auch in den Einzelkirchen den Weizen noch mit der Spreu vermischt
sehen“),



9

von Stinden befleckt werden, allein deshalb, weil sie nicht in
Verzweiflung gefallen sind, und weil sie an dem katholischen
und rechten Glauben festhalten, Glieder der katholischen Kirche,
und werden als solche erkannt. '

X1I.
(Leitung der Kirche durch den heiligen Geist. Unfehlbarkeit
der Kirche.)

Wir glauben, dass die katholische Kirche von dem heiligen
(teiste belehrt wird. Denn dieser ist der wahrhafte Paraklet,
den Christus vom Vater sendet, um die Wahrheit zu lehren,
und um die Finsternis von dem Geiste der Glaubigen zu ver-
treiben. Die Lehre des heilicen Geistes erleuchtet jedoch die
Kirche [nicht unmittelbar, sondern| durch die heiligen Viter
und Fiihrer der katholischen Kirche. Denn wie die ganze hei-
lige Schrift das Wort des heiligen Geistes ist und genannt wird,
nicht weil es unmittelbar von ihm gesprochen wurde, sondern
von ihm durch die Apostel und Propheten: so wird auch die
Kirche von dem lebenspendenden Geiste belehrt, aber durch
die Vermittelung der heiligen Véter und Lehrer (als deren
Richtschnur die heiligen okumenischen Synoden anerkannt sind;
denn ich werde nicht ablassen, dies unzihlige Male zu wieder-
holen), und deshalb sind wir nicht nur tiberzeugt, sondern wir
bekennen es auch als unzweifelhaft wahr und sicher, dass die
katholische Kirche unmoglich fehlen oder tiberhaupt irren oder
einmal das Falsche statt der Wahrheit wéhlen kann. Denn der
heilige Geist, der immer wirkt, durch den treuen Dienst der
heiligen Véter und Fihrer, h#lt jedweden Irrtum wvon der
Kirche fern.* '

1 Qyrillus hatte gelehrt: ..., Adndéc yoo xoi féBoudv 0wy, v
w 604 JUveoder cpagrcvay iy Sxxlnoiay, xal vl Tihc clydeleg
70 Wevdog SxhéyeoIau. Tig mAdvng 08 vodrns xai vijc amdrne (OVOY
vod maveyliov Hvsiuaros 1) didayn xol ©0 @Ec Tuds anclldrre xol
ovx cvIewmov Fvnrod: el xal dvvarov vovro Svsgysiodas Or- VTETQE-
Oleg TaY MI0THS JloexovovvTwy T SxxAnoie.* (,Denn wahr und sicher
ist es, dass die Kirche in diesem irdischen Wandel fehlen und statt der
Wahrheit das Falsche wihlen kann. Von diesem Irrtum und dieser Téu-
schung befreit uns allein die Lehre und das Licht des heiligen Geistes,
nicht aber eines sterblichen Menschen, wenn es auch mdglich ist, dass
dies durch die Dienstleistung der treuen Diener der Kirche gewirkt wer-
den kann.%) :



== 23 ——

XIII.
(Rechtfertigung dwrch den Glauben wnd die Werke,)'

- Wir glauben, dass der Mensch nicht einfach durch den
(Glauben allein gerechtfertigt wird, sondern durch den in der
Liebe wirksamen Glauben, das heisst, durch den Glauben und
die Werke. Dass aber der blosse Glaube gleich einer Hand
die Gerechtigkeit Christi ergreife und sie uns zum Heile an-
eigne, das erkennen wir als eine von jeder Frommigkeit ent-
fernte Meinung. Denn so verstanden wiirde der Glaube allen
zukommen, und es gibe keinen, der nicht gerettet wiirde, was
doch geradezu falsch ist. Im Gegenteil glauben wir vielmehr,
dass nicht das Beziigliche des Glaubens, sondern der Glaube in
uns durch die Werke uns bei Christus rechtfertigt. Und wir
verstehen die Werke nicht als Zeugen, die unsere Berufung
bestitigen, sondern als Friichte an und fir sich, durch die der
Glaube seine Wirksamkeit erhilt; und wir glauben, dass sie an
und fir sich, nach den gottlichen Verheissungen, wiirdig sind,
dass jeder der Gliubigen Vergeltung empfange fiir das, was er
in seinem Leibe gethan haf, sei es nun gut oder bose.

XIV.
- (Von der Freiheit des Willens auch bei den moch nicht Wieder-
geborenen.)

- Wir glauben, dass der durch die Ubertretung gefallene
Mensch dem Vieh verglichen und &dhnlich geworden ist, das

1 Gegen die protestantische Rechtfertlgungslehle des Cynllus /(=
orsvopey mioTer Jmeno0deL oy avIowmoy, ove &5 Foywy.” (,Wir
glauben, dass der Mensch durch den Glauben gerechtfertigt wird, nicht
aus den Werken.“) Unter dem Glauben sei hier ,das Beziigliche (70
avagopixoy) des Glaubens“ verstanden, ,nimlich die Gerechtigkeit
Christi, welche der (subjektive) Glaube gleich einer Hand ergreift und
uns zum Heile aneignet“. Die Werke diirfen zwar auch nicht vernach-
lissigt werden, sondern seien ,notwendige Mittel zur Bezeugung des
Glaubens und zur Bestitigung unserer Berufung“: aber sie seien aus sich
nicht zureichend, um vor dem Richterstuhl Christi Belohnung fiir sich zu
fordern und dem Menschen das Heil zu erwerben. ,,’H dé zov Xoi0zov
Jixet00vYY) TOls WeTavoovOr 7TE00Cy Yl xal TPOoOoKEIWISiO UoYY
dixeot xol 6dles Tov mowow.* (,Die Gerechtigkeit Christi aber, die den
Bussfertigen zugefithrt und zu eigen gemacht wird, rechtfertigt und rettet
allein den Gldubigen.“) Vgl. Gass, Symbohk de1 griechischen Kirche,
S. 198 ff.



— 224 —

heisst, dass er geschwicht worden und von der Vollkommen-
heit und Leidenschaftslosigkeit herabgefallen ist, nicht aber, dass
er auch die Natur und Wirksamkeit, die ihm von dem grund-
guten Gott verliehen worden war, verloren habe;! denn dann
wire er ja kein verniinftiges Wesen, also auch kein Mensch
mehr; sondern dass er dieselbe Natur hat, mit der er erschaffen
worden ist, und dieselbe Wirksamkeit der Natur, das ist die
Willensfreiheit, lebendig und wirksam, so dass er seiner Natur
nach das Gute wahlen und wirken, und das Bose fliechen und
verabscheuen kann. Denn thoricht wire es, zu erkléren, dass
die von dem hoéchsten Gut gut erschaffene Natur einer guten
Wirksamkeit unteilhaftig sei. Denn das hiesse die Natur selbst
fiir bose erklaren; und was konnte es Gottloseres geben? Denn
die Wirksamkeit hangt von der Natur ab, und die Natur vom
Schopfer (wenn auch in verschiedener Weise). Dass aber der
Mensch von Natur das Gute wirken kann, das deutet auch
der Herr selbst an, da er sagt,? auch die Heiden lieben die,
von denen sie geliebt werden; und dies wird ganz klar auch
von Paulus, Rom. 1, 19° und anderswo, ausdriicklich gelehrt, da
er sagt, die Heiden, die das Gesetz nicht haben, thuen von
Natur die Werke des Gesetzes. Daraus ist auch das offenbar,
dass unmoglich das Gute, das der Mensch thut, Siinde sein
kann; denn das Gute kann unmoglich bose sein. Wenn es aber
aus der Natur allein geschieht und den Vollbringer zu einem
psychischen, nicht aber auch zu einem pneumatischen Menschen
macht, so tragt es fiir sich allein ohne den Glauben nicht zum
Heile bei, aber auch nicht zur Verdammnis; denn unméoglich
kann das Gute, insofern es das ist, Ursache eines Ubels werden.
In den Wiedergeborenen aber, unter der Gnade und mit der
Gnade gewirkt, macht es vollkommen und macht den Wirken-
den des Heiles wiirdig. Der Mensch kann also vor der Wieder-
geburt sich von Natur dem Guten zuneigen und das sittlich
Gute wéhlen und wirken; damit er aber, wiedergeboren, das

! Cyrillus hatte protestantisch gelehrt: &v woig ovx a@vaysvyndeiot
T0 avreEolGloy vexgoy sival, pundaudc Sxsivwy (0yVOvI®Y O OCL TO
ayedov, xai 6, T wowOousy cueoriey siver. (,In den nicht Wieder-
geborenen sei der freie Wille tot, da sie in keiner Weise das Gute thnn
konnen; und was immer sie thun, sei Siinde.*)
% Matth. 5, 47.
% Vielmehr Rom. 2, 14.



— 225 —

im geistlichen Sinne Gute (vo mvevuevixoy xedov) thue — (denn da
die Werke des Gliaubigen Mitursachen des Heiles sind und unter
der tibernatiirlichen Gnade gewirkt werden, so werden sie auch
mit Recht geistliche genannt) — dazu muss notwendig die Gnade
vorausgehen und zuvorkommen, wie in dem Artikel tuber die
Priadestination [ITI] gesagt worden ist, so namlich, dass er aus
sich selbst kein des Lebens nach Christus wiirdiges Werk voll-
enden kann, dass er aber aus sich selbst die Freiheit hat, mit
der Gnade mitwirken zu wollen oder nicht zu wollen.

XV.

(Von den sieben Sakramenten.)

Wir glauben, dass die evangelischen Sakramente in der
Kirche sind, ‘und dass deren sieben sind. Denn eine geringere
oder grossere Zahl von Sakramenten haben wir in der Kirche
nicht, und eine von der Siebenzahl abweichende Annahme ist
eine Ausgeburt héretischen Wahnsinns.! Die Siebenzahl aber
ist im heiligen Evangelium verordnet und lasst sich daraus zu-
sammenstellen, wie auch die librigen Dogmen des katholischen
Glaubens. So hat der Herr die heilige Taufe mit den Worten
eingesetzt: ,gehet hin und lehret alle Volker, und taufet sie
auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Gei-
stes® (Matth. 28, 19); und ferner: ,wer glaubt und getauft wird,
wird gerettet werden, wer aber nicht glaubt, wird verdammt
werden“ (Marc. 16, 16).

Das Sakrament der heiligen Salbung und des heiligen Chrisma
[Firmung]® aber [hat er] mit den Worten [eingesetzt]: ,ihr aber
bleibet in der Stadt Jerusalem, bis dass ihr bekleidet werdet
mit Kraft aus der Hohe* (Lue. 24, 49); mit dieser aber wurden
sie bekleidet durch die Herabkunft des heiligen Geistes, und
diese zeigt das Sakrament des heiligen Chrisma® an, wovon
auch Paulus II. Kor. I, 21, 22, spricht, und woriiber deutlicher
durch den Areopagiten Dionysius? gehandelt wird.

I Cyrillus hatte gelehrt, es gebe nur zwei Sakramente.

2 In unserm Texte: z0 wod Aylov Migov xci Ayiov Xolouerog
(uvorijoroy), nach der iiblicher gewordenen Bezeichnung; im urspriing-
~ lichen Texte der Synodalakten: @0 zi¢ Bsfaudoews, (Firmung) vevzoy
strvely, Tov ayiov pveov xel cyiov yolOpeTos.

3 Ebenso: zo zov dylov Xpicuaros pvorioewy, wo im urspriing-
lichen Texte steht: zo #ijc fefaudoswe pwoTigion.

¢ Hier. eccles. 4.



s

~ Die Priesterweihe (icgoGvvy)* mit den Worten: ,thut dies zu

meinem Gedédchtnis® (Lue. 22, 19); und mit den Worten: ,was
ihr bindet und léset auf Erden, das wird gebunden und geloset
sein im Himmel“ (Matth. 18, 18).

Das unblutige Opfer aber mit den Worten: ,nehmet, esset,
dies ist mein Leib“; und: ,trinket alle daraus, dies ist mein
Blut des Neuen Bundes“ (Matth. 26, 26. 27. 28); und ferner:
»wenn ihr nicht das Fleisch des Menschensohnes esset, so habt
ibr das Leben nicht in euch“ (Joh. 6, 53).

Die Ehe aber hat er, nach Anfiihrung dessen, was im Alten
Testamente tiber dieselbe gesagt ist, gleichsam besiegelt mit
den Worten: ,was Gott vereinigt hat, das soll der Mensch nicht
scheiden“ (Matth. 19, 6); und auch der heilige Apostel nennt
sie ein grosses Geheimnis (Ephes. 5, 32).

Die Busse aber, mit welcher die sakramentale Beicht? ver-
bunden ist, mit den Worten: ,welchen ihr die Siinden nach-
lasset, denen sind sie nachgelassen, und welchen ihr sie behaltet,
denen sind sie behalten“ (Joh. 20, 23); und: ,wenn ihr nicht.
Busse thut, so werdet ihr allzumal zu Grunde gehen* (Luc. 13, 3).

Das heilige Ol aber oder die letzte Olung (Gebetsolung)®
wird erwihnt bei Marcus (Marc. 6, 13), ausdriicklich bezeugt
aber von dem Bruder des Herrn (Jae. b, 14. 15).

Die Sakramente bestehen aber aus einem natiirlichen und
einem tibernatiirlichen Stiick. Und sie sind nicht blosse Zeichen
der Verheissungen Gottes.*® Vielmehr bekennen wir, dass sie

! Die Anfzihlung der Sakramente geschieht bei Theologen der
morgenléindischen Kirche nicht immer in derselben Reihenfolge. In dem
orthodoxen Glaubensbekenntnis des Petrus Mogilas: zo Bdmziope, 0
uigov Tov yoiouarog, 1) sUxeelOTie, 1 WSTAVOIX, 1) (8000UVY), 6 TiOG
yeipog, ©o svygsheior. Ebenso im offiziellen russischen Katechismus. Sonst
wird die Priesterweihe auch vor der Busse auf‘gezahlt oder wié hier
schon an dritter Stelle. :

Sn ;wowgomm; ch,quo’m(ng .

2 g0 aywov Elouov, sit ovv svysiaiov.

* Gegen die Lehre Cyrills: .,,Toem:a: 0¢ ovvioraodeu éx Qmuocfmg
xel Orotysiov: sivar 0¢ Ggoeyidag vdv wod Jeod Smayyshidy, xai
yeiorrog modEsva. (,Sie bestehen aus Wort und Element und seien Siegel
der Verheissungen Gottes und vermitteln die Gnade.“) ‘ ,

5 Im Text der Synodalakten folgt hier noch der Satz: ovzw yeo
0vx v dievivoys wiic meourouiic, ov i aYMdrepoy; (,S0 wiirden sie
ja nichts vor der Beschneidung voraus haben; und was kinnte man noch
Schlimmeres sagen ?%)



— 227 —

wirksame Werkzeuge sind, die denen, die eingeweiht werden,
die Gnade mit Notwendigkeit mitteilen. Wir verwerfen aber als
fremd der christlichen Lehre, dass die Vollstandigkeit der Sakra-
mente notwendig den Gebrauch eines irdischen Stoffes verlange,
denn das widerspricht dem Sakrament der Eucharistie, das,
durch das wesenhafte Wort Gottes eingesetzt und durch die
Anrufung des heiligen Geistes geheiligt, durch die Gegenwart
des Bezeichneten, namlich des Leibes und Blutes Christi, voll-
endet wird. Und seine Vollendung geht notwendig dem Ge-
brauche voraus.! Denn wenn es vor dem Gebrauche nicht
vollstindig wére, so wiirde der, der es unwiirdig gebraucht, sich
nicht das Gericht essen und trinken,? da er ja nur blosses Brot
und Wein empfangen h#tte. Nun aber isst und trinkt er sich
das Gericht, wenn er es unwiirdig empfingt. Also hat das Sa-
krament der IKucharistie seine Vollstdndigkeit nicht erst im
Gebrauch, sondern vor dem Gebrauch. Ferner verwerfen wir,
als Auswurf und Befleckung, die Behauptung, die Vollstdndig-
keit des Sakraments werde beeintrachtigt durch mangelhaften
Glauben. Denn die Héaretiker, welche die Kirche aufnimmt,
wenn sie ihre Haresie aufgeben und sich der katholischen Kirche
anschliessen, haben eine vollkommene Taufe empfangen, trotz
des mangelhaften Glaubens. Darum werden sie auch nicht
wiedergetauft, nachdem sie zum vollkommenen ‘Glauben ge-
langt sind.
XVI. -
(Von der Taufe.,)

Wir glauben, dass die heilige Taufe, die vom Herrn ein-

gesetzt ist und im Namen der heiligen Trinitit gespendet wird,

! Cyrillus: ,;Tve 02 zheiov 9 0 pooeiewy xei oidxzineov, dgoy
Ovvroéyaw Ty Te yoixny vAny xal iy sEwvsoav medLw upste Ths Tod
xoixov mocdyuaroc Exelvov yon0swg, Thc vopodstndeions meod Tov
xvpiov nudy Tnood Xeworod, jvousvng usra miorews silixovois® 0T
nherrwusyns vis mwiorsws wols psvedeufdvovow 1 oloxdnoie Tob
pvozTngiov ov Owlsren. (,Damit aber das Sakrament vollstindig und
ganz sei, so muss notwendig der irdische Stoff und die sussere Handlung
- zusammenwirken mit dem von unserm Herrn Jesus Christus eingesetzten
und mit rechtem Glauben verbundenen Gebrauch jenes irdischen Gegen-
standes; denn wenn den Empfidngern der Glaube mangelt, so wird die
Ganzheit des Sakramentes nicht bewahrt.“)

= I Kor 11, 29



— 228

unbedingt notwendig ist. Denn ohne dieselbe kann niemand
gerettet werden, wie der Herr sagt: ,wer nicht wiedergeboren
wird aus Wasser und dem heiligen Geiste, der wird nicht ein-
gehen in das Reich der Himmel“ (Joh. 3, 5). Und darum ist
sie auch den unmindigen Kindern notwendig, da auch diese
der Erbsiinde (z5] doyeydve cuecorie) untergestellt sind und ohne
die Taufe die Nachlassung nicht erlangen konnen; denn das
zeigte der Herr an, wenn er nicht mit Beschrinkung, sondern
ganz bedingungslos und allgemein sagte: ,wer nicht wieder-
geboren wird“; das ist dasselbe, als wenn er gesagt hétte, alle,
die nach der Ankunft des Erlosers Christus in das Reich der
Himmel eingehen wollen, miissen wiedergeboren werden. Wenn
aber die unmiindigen Kinder Menschen sind, und wenn auch
sie des Heiles bediirfen, so bediirfen sie auch der Taufe. Und
die nicht wiedergeborenen sind, da sie keinen Nachlass der Erb-
siinde empfangen haben, mit Notwendigkeit der ewigen Strafe
der Siinde unterworfen, und werden infolgedessen nicht gerettet
ohne die Taufe. Also miissen notwendig auch die unmiindigen
Kinder getauft werden. Ferner, die Kinder erlangen das Heil,
wie es bei Matthaus heisst;! wer aber nicht getauft ist, wird
nicht gerettet; also miissen notwendig auch die Kinder getauft
werden. Und in der Apostelgeschichte heisst es, dass die ganzen
Familien getauft wurden (Apostelgesch. 16, 33); also auch die
Kinder. Das bezeugen auch die alten Viter klar, darunter
Dionysius de Hierarchia ecclesiastica,? und Justinus in der 56.
Frage, ® der ausdriicklich sagt: ,sie werden der durch die Taufe
verliehenen Giiter gewlirdigt durch den Glauben derer, die sie

zu der Taufe bringen.“ Und Augustinus sagt,* es sei aposto- - .

lische Tradition, dass die Kinder durch die Taufe gerettet wer-
den. Und anderswo: ,die Kirche giebt den Kindern die Fiisse

L Matth: 19 14

e

8 Queestiones et responsiones ad Orthodoxos, anerkanntermassen eine
dem hl. Justinus filschlich zugeschriebene Sehrift aus dem 5. Jahrhundert.

* De Gen. ad litt. 1. X, c. 23: Consuetudo tamen matris Eeclesi®
in baptizandis parvulis nequaguam spernenda est, neque ullo modo super-
flua deputanda, nec omnino credenda nisi apostolica esset traditio. — De
pecc. mer. I, ¢. 26 (n. 39): Porro quia parvulos baptizandos esse con-
cedunt, qui contra auctoritatem universe Ecelesiz, procul dubio per
Dominum et Apostolos traditam, venire non possunt, etc.



— 229 —

anderer, damit sie kommen koénnen; die Herzen anderer, damit
sie glauben konnen; die Zunge anderer, damit sie geloben kon-
nen.“ Und anderswo: ,die Mutter Kirche schenkt ihnen ein
miitterliches Herz.“!

Der Stoff, mit dem die Taufe gespendet wird, ist reines
Wasser, und keine andere Fluss1gkelt Sie wird aber allein
durch den Priester gespendet; nur im Falle einer unausweich-
lichen Notwendigkeit kann es auch durch einen andern Menschen
geschehen, nur muss er rechtgléiubig sein und die rechte Ab-
sicht in Bezug auf die heilige Taufe haben. Die Wirkungen
der Taufe aber sind kurz folgende: zuerst die Nachlassung der
Erbsiinde und aller andern Siinden, die der Getaufte vorher
begangen hatte. Zweitens befreit sie ihn von der ewigen Strafe,
der er unterworfen war, sei es wegen der Erbsilinde, sei es
wegen eigener Todstinden. Drittens giebt sie ihnen die selige
Unsterblichkeit; denn indem sie sie von den vorher begangenen
Stinden reinigt, stellt sie sie wieder her zu Tempeln Gottes.
Und es ist nicht erlaubt, zu sagen, es werden durch die Taufe
nicht alle fritheren Stinden jedweder Art getilgt, sondern sie
bleiben, haben aber keine Kraft mehr [ovx {oysew, werden nicht
als Siinden angerechnet]; denn diese Meinung ist voll der dus-
sersten Gottlosigkeit und eher eine Verleugnung als ein Be-
kenntnis der Frommigkeit; sondern [es ist zu glauben], dass
jede vor der Taufe vorhandene oder geschehene Siinde aus-
getilet wird und als niemals vorhanden oder geschehen ge-
rechnet wird. Denn die Symbole bei der Taufhandlung und
alle damit verbundenen Worte, sowohl die vorausgehenden, als
die, welche die Taufe vollenden, deuten die vollkommene Rei-
nigung an. Und dasselbe driicken auch die Namen der Taufe
selbst aus: Denn wenn die Taufe durch Geist und Feuer ge-
schieht, so muss offenbar auch die Reinigung fiir alle vollkom-
men sein; denn der Geist reinigt vollkommen. Wenn sie Licht
ist, so hat sie die Finsternis vertrieben. Wenn sie Wiedergeburt
ist, so ist das Alte vergangen; und was ist das Alte, wenn nicht
~die Siinden? Wenn der Taufling den alten Menschen auszieht,
so zieht er auch die Stinde aus. Wenn er Christus anzieht, so
wird er also in Wirklichkeit siindlos durch die Taufe; denn Gott

1 unzowny xcpdiey in unserem Texte; im Text der Synodalakten:
Epixny. 2. -
~ Revue intern, de Théologie. Heft 2, 1893, _ 16



— 230 —

ist fern von Sitindern. Das lehrt auch Paulus deutlicher mit
den Worten: ,wie durch den einen wir viele Siinder geworden
sind, so auch durch den einen Gerechte“ (Rom. 5, 19). Wenn
wir aber gerecht sind, so sind wir frei von Stinde; denn Leben
und Tod konnen nicht beisammen sein. Wenn Christus wahr-
haft gestorben ist, so ist auch wahrhaft der Siindennachlass
durch den heiligen Geist.

‘Daher ist es offenbar, dass alle unmiindigen Kinder, die
getauft worden und dann gestorben sind, unzweifelhaft gerettet
werden, vorherbestimmt durch den Tod Christi. Denn da sie
von jeder Siinde frei waren: von der gemeinsamen, weil sie
durch das gottliche Bad davon befreit wurden; und von einer
besondern, weil die unmiindigen Kinder, bei denen die Willens-
freiheit noch nicht wirksam ist, nicht siindigen: so werden sie
demnach auch gerettet. Es verleiht aber die Taufe auch einen
unausloschlichen Charakter.! Denn unmoglich kann der ein-
mal richtig Getaufte wiedergetauft werden,? wenn er auch in
unzihlige Siinden sollte verfallen sein und selbst den Glauben
abgeschworen hitte. Denn wenn er zum Herrn zuriickkehren
will, so erhélt er die verlorene Kindschaft wieder durch das
Sakrament der Busse.

XVII.
(Von - der FEucharistie.)

Wir glauben, dass das allerheiligste Sakrament der Eucha-
ristie, das wir oben an vierter Stelle genannt haben, jenes ist,
das uns der Herr in jener Nacht tibergab, da er sich selbst
hingab fir das Leben der Welt. Denn er nahm Brot und seg-
nete es und gab es seinen heiligen Jingern und Aposteln, in-
dem er sprach: ,nehmet, esset, dies ist mein Leib.“ Dann nahm
er den Kelch, dankte und sprach: ,trinket alle daraus, dies

1 Der wrspriingliche Text fligt bei: ,wie auch die Priesterweihe®,
WO *0el 1) ig000VI),

2 Wiederum mit Bezugnahme auf die Priesterweihe (resp. auf die
verschiedenen Grade der Weihen) lautet dieser Satz im urspriinglichen
Text der Synodalakten: Kadds yeo ¢divaroy wov avwov dig ispo0vvns
Toysly Tijc avrlc ovtws ddvvarov dvefamntiodfyer xrd. (Denn wie
derselbe Mensch unmoglich zweimal dieselbe Weihe empfangen kann, so
kann auch unmbglich . . ) : :



- g

ist mein Blut, das fiir euch vergossen wird zur Vergebung der
Stinden“ (Matth. 26, 26. 28).

' Wir glauben, dass in der Feier dieses Sakramentes unser
Herr Jesus Christus gegenwirtig ist, nicht typisch oder bild-
lich, oder mit tiberschwenglicher Gnade, wie in den tbrigen
Sakramenten, noch in blosser Gegenwart, wie dies einige von
den Vatern von der Taufe gesagt haben, noch auch durch Im-
panation (xaz svagrioudy), so dass die Gottheit des Logos sich
mit dem dargebrachten Brote der Eucharistie hypostatisch ver-
einigte, wie die Lutheraner glauben;' sondern wahrhaft und
thatsichlich (¢dndds xel moayuerigs), so dass nach der Kon-
sekration (¢yieouos) des Brotes und Weines das Brot in den
wahrhaften Leib des Herrn umgewandelt wird,? der zu Beth-
lehem von der immerwé&hrenden Jungfrau geboren wurde, im
Jordan getauft wurde, litt, begraben wurde, auferstand, auffubr,
zur Rechten Gottes des Vaters sitzt und auf den Wolken des
Himmels kommen wird; der Wein aber in das wahrhafte Blut
des Herrn umgewandelt wird, das, da er am Kreuze hing, ver-
gossen wurde fir das Leben der Welt.

Ferner (glauben wir), dass nach der Konsekration des Brotes
und Weines nicht mehr die Substanz (ovoie) des Brotes und
Weines vorhanden ist, sondern der Leib und das Blut des Herrn
selbst unter der Gestalt und dem Bilde des Brotes und Weines
(v 70 ©0oD @prov xal vov oivov &lder xed TUTW). P

Ferner (glauben wir), dass der allerreinste Leib und das
Blut des Herrn mitgeteilt wird und in den Mund und Magen
der Teilnehmenden eingeht, der Frommen wie der Gottlosen.
Aber den Frommen und Wiirdigen verleiht er Nachlassung der:
Siinden und das ewige Leben, den Gottlosen aber zieht er das
Gericht und die ewige Strafe zu.

1 Dieser Glaube wird niher charakterisiert als diev quadds xai
@va&iwg, in unserem Text; im Text der Synodalakten: 4. cw. x, a9diwg.
2 Die Umwandlung sebr bestimmt durch Aneinanderreihung von vier
synonymen Verben ausgedriickt: psrafadleodar, pevovowotodas, pusre-
moleioden, peragovIuileodar, Der eigentliche Terminus in der neuern
griechischen Theologie ist uerovoiotodar, dazn das Substantivum UETOV-
oiwoiwc, Wesensverinderung, transsubstantiatio. Vgl. Gass, Symbolik der
griechischen Kirche, S. 258 ff. Langen, Johannes von Damaskus, 5. 305 ff.

8 Der urspriingliche Text fiigt bei: ,unter den Accidentien des
Brotes“, v7wo woic vov @ovov Ovufelfnxoow. -



== 930

Ferner (glauben wir), dass der Leib und das Blut des Herrn
zwar gebrochen und zerteilt wird,! aber nur nach dem Acci-
dens, oder nach den Accidentien des Brotes und Weines, nach
denen sie anerkanntermassen auch sichtbar und greifbar sind,
dass sie aber an und fiir sich ganz und gar ungebrochen
und ungeteilt bleiben. Darum sagt auch die katholische Kirche:
,Ceteilt und zerteilt wird, der geteilt [oder zergliedert: o uspr-
Cousvos oder peielousvoc] und doch nicht zerrissen wird, der
immer gegessen und niemals ganz aufgezehrt wird, sondern die,
welche teilnehmen (ndmlich wiirdig), heiligt.*

Ferner (glauben wir), dass in jedem Teile und in der kleinsten
Partikel des verwandelten Brotes und Weines nicht ein Teil
des Leibes und Blutes des Herrn ist, 2 sondern der Herr Christus
durchaus ganz seinem Wesen nach, nidmlich mit seiner Seele
und seiner Gottheit, oder als vollkommener Gott und vollkom-
mener Mensch. Wenn also auch viele heilige Gottesdienste
(fzoovoyler, hl. Messen) auf dem ganzen Erdkreis zu einer und
derselben Stunde gefeiert werden, so entstehen nicht viele Lei-
ber Christi,® sondern ein und derselbe Christus ist wahrhaft und
thatsachlich zugegen, und ein und derselbe Leib und ein und
dasselbe Blut desselben in allen Einzelkirchen der Glaubigen.
Und das nicht, weil etwa der Leib des Herrn, der im Himmel
ist, auf die Altire herabkime, sondern weil das in allen Einzel-
kirchen dargebrachte Opferbrot, wenn es nach der Konsekra-
tion verwandelt und umgewandelt wird, ein und derselbe Leib
wird und ist, wie der im Himmel. Denn einer ist der Leib des
Herrn an vielen Orten, und nicht viele, und darum ist und heisst
dieses Sakrament hochst wunderbar und allein mit dem Glauben
zu begreifen, nicht aber mit den Sophismen menschlicher Weisheit,
deren eiteln und in gottlichen Dingen sinnlosen Vorwitz unsere
fromme und von Gott iibergebene Gottesverehrung von sich weist.

Ferner (glauben wir), dass der Leib und das Blut des Herrn
im Sakrament der Eucharistie auf das Hochste verehrt und mit

! Im urgpriinglichen Text mit der ndiheren Bestlmmung ews yE00LY
&ire xal 0dodor, mit den Hinden oder Zihnen.

? Im urspriinglichen Text mit der Bemerkung: ﬁlaagonuov yao
70070 e &Feov. (Denn das ist blasphemisch und gottlos.)

8 Im urspriinglichen Text: w1 yiveoder modlovs Xoiorovs 7] wolde
oduere Xoioros. (So entstehen nicht viele Christi oder viele Leiber
Christi.)



— 233 —

gottlicher Verehrung angebetet (7mooxvvsiodar Aatoevrinds) Wer-
den muss. Denn eine ist die Anbefung des Herrn und des Leibes
und Blutes des Herrn.? ,

Ferner (glauben wir), dass dasselbe ein wahres Siithnopfer
ist, dargebracht fiir alle lebendigen und abgestorbenen Frommen
und zum Nutzen aller, wie es ausdriicklich in den Gebeten
dieses Sakraments enthalten ist, die von den Aposteln der Kirche
libergeben worden sind nach dem Auftrage des Herrn.

Ferner (glauben wir), dass es auch vor dem Gebrauch,
sogleich nach der Konsekration, und nach dem Gebrauch auch
dasjenige, was in den heiligen Gefissen aufbewahrt wird fir
die Kommunion der Sterbenden, der wahre Leib des Herrn ist
und in nichts von sich selbst verschieden, dass es also vor dem
Gebrauch nach der Konsekration, im Gebrauch und nach dem
Gebrauch durchaus der wahre Leib des Herrn ist. _

Ferner glauben wir, dass mit dem Wort ,Umwandlung*
(nerovoiwowg) nicht die Art und Weise angezeigt wird, wie das
Brot und der Wein in den Leib und das Blut des Herrn um-
gewandelt wird; denn das ist durchaus unbegreiflich, und nie-
mand kann es fassen, als Gott selbst, und die, welche es zu
fassen glauben, machen sich zugleich einer Thorheit und einer
Gottlosigkeit schuldig; sondern (wir glauben), dass das Brot
und der Wein nach der Konsekration nicht typisch oder bild-
lich, noch in tberschwenglicher Gnade, noch durch die Teil-
nahme oder die Gegenwart der Gottheit des Eingeborenen allein,
in den Leib und das Blut des Herrn umgewandelt wird; nicht
dass ein Accidens des Brotes und Weines in ein Accidens des
Leibes und Blutes Christi durch irgend eine Wandlung oder
Verdnderung umgeschaffen wird, sondern dass wahrhaft und
thatséchlich und wesenhaft (¢dyn9@s xai woayuarinds xai 01961wIdg)
das Brot der wahre Leib des Herrn wird, und der Wein das
wahre Blut des Herrn, wie oben gesagt worden ist.2

1 So in unserm Text; im urspriinglichen: Mia ydo 1) meo0xvnois
vic ayias Towtidos xel vod Owueroc xai eiperos 00 Kvoiov. (Denn
eine ist die Anbetung der heiligen Trinitdt und des Leibes und Blutes
des Herrn.) D. h.: dem Leib und Blut des Herrn im Sakrament kommt
die gleiche Anbetung zu, wie dem Herrn selbst, oder der Trinitit.

2 Dieser Absatz ist ecitiert im offiziellen russischen Katechismus

(pAusfiibrlicher christlicher Katechismus der orthodox-katholischen, orien-
talischen Kirche.* 1In der in BSt. Petersburg verdffentlichten offiziellen



— D3

Endlich (glauben wir), dass dieses Sakrament der heiligen
Eucharistie von niemand sonst vollzogen werden kann, als allein
von einem frommen (rechtgliubigen) Priester, der von einem
frommen und rechtméissigen Bischof die Priesterweihe empfangen
hat, nach der Lehre der morgenlandischen Kirche. Das ist in
Kiirze der Glaube und das wahrhafte Bekenntnis und die ur-
alte Tradition der katholischen Kirche tiber dieses Sakrament,
die auf keine Weise verstiimmelt werden darf von denen, welche
fromm gesinnt sein wollen und die Neuerungen und das un-
heilige Gerede der Haretiker von sich stossen; sondern mit Not-
wendigkeit muss die fest angeordnete Tradition unversehrt und
unerschiittert bewahrt werden. Denn die Ubertreter schliesst
die katholische Kirche Christi aus und belegt sie mit dem
Anathem. !

deutschen Ubersetzung, Ausgabe von 1887, 8. 81): ,Frage: Wie muss
man das Wort Transsubstantiation verstehen? Antwort: In der Glaubens-
darlegung der orientalischen Patriarchen wird gesagt, dass durch das
Wort Transsubstantiation nicht die Art und Weise, wie Brot und Wein
in den Leib und in das Blut des Herrn umgeschaffen werden, erklért
wird, denn niemand ausser Gott kann dies begreifen; sondern es wird
dadurch nur bezeichnet, dass wahrhaft, wirklich und wesentlich das Brot
zum wahren Leib des Herrn, und der Wein zum wahren Blut des Herrn
wird. =
I Auch in diesem Lehrpunkte ist die bestimmte und scharfe Fox-
mulierung der griechisch-orthodoxen Lehre teilweise durch den Gegensatz
gegen Cyrillus bedingt. Letzterer hatte sich hier zwar vorsichtiger aus-
gedriickt als in manchen andern Lehrpunkten, immerhin aber so, dass
durch ihn, wie der protestantische Theologe Gass sagt (Symb. d. griech.
Kirche, 8. 267), ,der Hauptsinn der Calvinischen Lehre wiedergegeben
wird“: Nach Anfiihrung der Einsetzungsworte fihrt Cyrillus fort: ,,4vey
g0ty 1) amddc GAndrg xed yynoic To? FavucoTod WVoTNEIOY TTOQ-
d001g, ovTWog &V TN e’yxswfo‘e& xal duamovige Ty adndi xai ﬁeﬁwﬁfxv
TREOVOiY TOU xvng mww I)Q(Fov ng'rov ouoloyov,uev xeel m-
oTsvouEy * n‘lrv 17'» 77 TiOTIg w&w ﬂocozo‘?:?yo‘c xoel n’@ﬂﬁ(psg&, ovx 77’!) “f/
EQevosdeioe .mny d1dccOxel ,(Lerov(nwmg IIL(ﬁrsvo‘usw yozg fcovg T0TOVS
peredoeuBdvovras §v vq deimve o OGue TOU xvoiov Wmv Tnoo?
Xguo‘fsov 0%y, ovx mG&nfvwg T0ic 00000 TOUYOVTOG KoLl ava?mowag

T ueroclnww, ahha v i wv;p;g mo&nosb rowwwvodvras. To yao

Gw,u,oc TOD xvgmv ovx Eorw oneg &V T ,uvo‘mygam zoic O@Idaluols
ogafma Te xoel Aauﬁaverm ard oneg TYEVUATIRGG 1) TEIOTIS laﬁovda
UKy TaQIOTEYSL Te xed yoolleTou. 0%ey alndsc soww, 0 diety Muds



XVIL -
(Vom Zustand der Seelen nach dem Tode.)

Wir glauben, dass die Seelen der Verstorbenen entweder
in der Rube oder im Schmerz sind, nach den Werken eines
Jjeden. Denn wenn sie sich von den Leibern trennen, wandern
sie sogleich entweder an den Ort der Freude oder an den Ort
der Trauer und des Seufzens, wobei aber weder der GreIlLIbS '
der Seligkeit noch die Verdammnis schon vollkommen ist. Denn
erst nach der allgemeinen Auferstehung, wenn die Seele wieder
vereinigt wird mit dem Leibe, mit dem sie gut oder bose ge-
lebt hat, wird ein jeder das Vollkommene empfangen, die voll-
kommene Seligkeit oder Verdammnis.

Die aber mit Todsiinden behaftet gestorben, aber nicht in
Verzweiflung abgeschieden sind, sondern noch in diesem leib-
lichen Leben bereut haben, aber keine Friichte der Busse mehr
bringen konnten (ndmlich Thrénen vergiessen, knieen und
wachen im Gebet, sich kasteien, den Armen helfen, und end-
lich durch Werke die Liebe zu Gott und dem Nachsten zeigen),*
auch die Seelen dieser gehen in die Holle und erleiden die

X0l PETEYEW xah XOWWYOVG &lvan, GV TTIOTEVOLUEY, 86V 0T TTLOTET0LNEY,
TTVTOs NG ToU puoTnelov xspdove agiorecdant xth. (,Das ist die
wahre und echte Einsetzung des wunderbaren Sakramentes, in dessen
Spendung und Verwaltung wir die wahre und sichere Geegenwart unseres
Herrn Jesu Christi bekennen und glauben, aber so, wie der Glaube uns
diese Gegenwart darstellt und darbietet, nicht wie die erfundene Trans-
‘substantiation sie lehrt. Denn wir. glauben, dass die Gliubigen, die an
dem Mahle teilnchmen, den Leib unseres Herrn Jesu Christi essen, nicht
sinnlich, indem sie das Empfangene mit den Zdhnen zerreiben und zer-
storen, sondern mit der Wahrnehmung der Seele es empfangend. Denn
der Leib des Herrn ist nicht das, was in dem Sakramente mit den Augen
gesehen und aufgenommen wird, sondern was der Glaube geistig aufnimmt
und uns darbietet und spendet. Darum ist es wahr, dass wir essen und
teilnehmen und Anteil empfangen, wenn wir glauben, dass wir aber jeden
Gewinn von dem Sakramente verlieren, wenn wir nicht glauben.“) Gass
erklért a. a. O. ausdriicklich, dass Cyriil damit die griechische Uberliefe-
rung durchbricht, und ,dass die Bestreitung seines Bekenntnisses die
spiteren griechischen Lehrséitze keineswegs erst hervorgebracht, sondern
pur verstirkt und verschirft hat“. »

1 Der Text der Synodalakten enthiilt noch die Bemerkung: & xei
ixevomoinow (Genugthuung) xed@c 1) xedokixy Exxdnoic om’ deyic
BVOLOOE. =



— 236 —

Strafe fiir ihre Werke; aber sie haben das Bewusstsein ihrer
kiinftigen Befreiung daraus.? Und sie werden befreit von der
hochsten Giite, durch das Gebet der Priester und die Almosen,
welche die Verwandten eines jeden fiir die Verstorbenen geben;
die meiste Kraft aber hat das unblutige Opfer, das jeder fiir
sich fiir die verstorbenen Verwandten darbringen ldsst, und
das die katholische und apostolische Kirche tiglich fiir alle dar-
bringt. Dabei ist noch das zu bemerken, dass wir die Zeit der
Befreiung nicht kennen; dass sie némlich aus ihren Strafen
befreit werden, und zwar vor der allgemeinen Auferstehung
und dem allgemeinen Gericht, das wissen und glauben wir;
aber wann es geschieht, wissen wir nicht.

NB. Es schliessen sich nun noch die vier, oder in unserm Texte drei,
Fragen und Antworten iiber das Bibellesen an, ebenfalls auf Veranlassung
der von Cyrillus seinem Bekenntnis angehiingten Fragen. Es wird hier,
im Gegensatze zu Cyrills Forderungen, das allgemeine Lesen der Bibel
von seiten der Ungeiibten untersagt. Da aber dieser Standpunkt in der
orthodoxen morgenlindischen Kirche jetzt aufgegeben ist, diese Erorte-
~rungen also kein aktuelles Interesse mehr haben, so lassen wir dieselben
hier weg.

Dieses historische Dokument erscheint hier, soviel wir wissen, zum
erstenmal in deutscher Ubersetzung. Leider erlaubte es der zur Verfligung
stehende Raum nicht, ausfiihrlichere Erlduterungen beizufiigen und die
wirkliche theologische Tragweite des Dokuments darzulegen. Seine Be-
deutung liegt nicht in seiner durch die Verh#ltnisse gegebenen streitenden
Form, auch nicht in den einzelnen scholastischen Formeln und Ausdriicken,
welche die Redaktoren desselben bei den occidentalischen Theologen des
Mittelalters und des 17. Jahrhunderts entlehnt haben; sie ist vielmehr in
dem dogmatischen Grund der alten Kirche zu suchen, der sich leicht von
denjenigen Einzelheiten scheiden I#isst, die nur von den Umstinden und
von den lebhaften theologischen Streitigkeiten der Zeit eingegeben wurden.
In dieser Hinsicht ist diesem Dokument, so interessant es auch ist, die
ruhige und friedfertige Darlegung im officiellen orthodoxen Katechismus
der russischen Kirche weit vorzuziehen; darum machen wir unsere Leser
auch noch ganz besonders auf den folgenden Aufsatz unseres gelehrten
Freundes, Herrn Bischof Dr. Herzog, aufmerksam.

1 Cyrillus verwarf die Annahme eines Relmguﬁgsortes (anagw}ng,
'Purgatormm) und lehrte, die Gerechtfertigten gehen sofort in die ewige
Selxgkel’c die nicht Gerechtfertigten in die ewige Verdammnis ein.




	Sendschreiben der heiligsten Patriarchen der katholischen anatolischen Kirche über den orthodoxen Glauben

