
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 2

Artikel: Die Siebenzahl der Sakramente

Autor: Reusch

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


181
*Sk

fi
^ f****

«S

uu
'

VE
-1^-^Sr*

DIE

SIEBENZAHL DER SAKRAMENTE.

1) Das Wort Sakrament kommt in der jetzt gewöhnlichen
Bedeutung im Neuen Testamente nicht vor. MvGxrjqtov und in
der Vulgata sacramentum bedeutet dort Geheimnis, geheimnisvoller

Ratschluss Gottes, geheimnisvolle Lehre : Matth. 13,11; Mark.
4,11; 1. Kor. 13, 2u.s.w. ; 1. Kor. 4,1 bedeutet „Diener Christi und
Ausspender (Verwalter, oìxovó^ioi, dispensatores) der Geheimnisse
Gottes" Verkündiger der geheimnisvollen Lehren Gottes; vgl.
2, 7 : „Wir reden Gottes Weisheit im Geheimnisse (d-sov GocpCav

sv /j,vGx7]Qi'cp), die verborgen gewesene, die Gott von Ewigkeit

vorherbestimmt hat" u. s. w. Wenn es Eph. 5, 31. 32
heisst : „Deshalb wird (nach Gen. 2, 24) der Mensch Vater und
Mutter verlassen und seinem Weibe anhangen, und es werden
die zwei Ein Fleisch sein. Dieses Geheimnis (fivGxrjqiov,
sacramentum) ist gross; ich aber sage es in Bezug auf Christus
und die Kirche [slg XqiGxòv xal [sîg] êxxXrjGîav, Vg. in Christo et in
ecclesia)", so will der Apostel sagen: Die Worte der Genesis
beziehen sich zwar nach ihrem Wortsinne auf die innige
Verbindung zwischen Mann und Weib ; sie haben aber insofern
auch einen geheimnisvollen Sinn, als diese innige Verbindung
ein Abbild der Verbindung zwischen Christus und der Kirche ist.

In derselben Bedeutung wird hvgxtjqiov und sacramentum
auch von den Kirchenvätern oft gebraucht. Iren. 2, 41 (28), 1 :

scientia mysteriorum Dei. Clem. Al. Strom. 7, 1, 4 : o xà &sîa
fwGxrJQia Ttaqù xov fiovoysvovg naiôog avxov sx\xadmv. Tert. Apol. 19:
in quo (im Pentateuch) videtur thesaurus collocatus totius
judaici sacramenti et inde etiam nostri. Cypr. Test, prsef. :

A tenebris erroris abducti et luce ejus luminati viam vitse per
Revive intern. &e Théologie. Heft 2, 1898. 13



— 182 —

salutaria sacramenta teneamus. Hil. in Ps. 2, 3 : quibus (Hebrseis)
postea Dominus legem omnem sacramento et corporationis suae
et passionis et resurrectionis impleverat. Aug. Serm. 231, 2:
sacramentum passionis et resurrectionis ejus.

Wie Eph. 5, 32, so werden auch bei den Kirchenvätern
Symbole und Typen sacramenta genannt. Tert. c. Marc. 5, 1 :

illas figuras et propheticas super filios suos benedictiones Jacob
(Gen. 49)... hsec figurarum sacramenta. Aug. Ep. 138, 1. 7. 8:
Mmis longum est, convenienter disputare de varietate signorum,
quee cum ad res divinas pertinent, sacramenta appellantur...
mutationem istam sacramentorum Testamenti Veteris et Novi...
aliis sacramentis prsenunciari Christum, cum venturus esset,
alüs, cum venisset, annuntiari oportuisse. Ep. 98, 9 : Semel im-
molatus est Christus in seipso, et tarnen in sacramento (in
abbildlicher Weise) omni die populis immolatur Si enim
sacramenta quandam similitudinem earum rerum, quarum
sacramenta (signa) sunt, non haberent, omnino sacramenta non
essent. Serm. 272 : Ista (Brot und Wein) ideo dicuntur
sacramenta quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur.

Bei den Römern bezeichnete sacramentum auch den Eid,
speciell den Soldateneid. Darum wird seit Tertullian die
Verpflichtung, welche der Christ als Streiter Gottes bei der Taufe
übernimmt, sacramentum genannt. Tert. de cor. mil. 11 sagt,
ein Christ dürfe nicht Soldat werden, humanuni sacramentum
divino superducere; de idolat. 19: non convenu sacramento
divino et humano, signo Christi et signo diaboli, castris lucis
et castris tenebrarum. Cypr. Ep. 74, 8 sagt von dem Abfall vom
Christentum: tradamus diabolo ordinationem evangelii,
divulse müitise sacramenta solvantur, castrorum caelestium signa
dedantur. Ein dem Augustinus unterschobener Sermo de sym-
bolo (Migne 40, 1189) beginnt: Notum est, quod milites seeculi

beneficia temporalia a temporalibus dominis accepturi prius
sacramentis militaribus obligantur et dominis suis fidem se ser-

vaturos profitentur: quanto magis ergo «eterno regi militaturi
et astenia praemia percepturi debent sacramentis cselestibus

obligari et fidem, per quam ei placituri sunt, publice profited.
In den Sententiae episcoporum (auf dem Konzil von Karthago
von 256, in Harteis Ausgabe des Cyprianus 1, 437) n. 1 ist
sacramentum interrogare (bei der Taufe) das Glaubensbekenntnis
ablegen lassen.



— 183 —

Augustinus spricht wiederholt von drei bona der Ehe : proles
(generandi ordinatio), fides (die eheliche Treue, fides pudicitiae,
pudicitia) und sacramentum. Mit diesem Worte bezeichnet er
die Unauflöslichkeit der Ehe oder das Gelöbnis, durch welches
sich die Gatten unauflöslich verbinden (Ep. 23, 5 : vir et uxor,
ut fideliter conjungant corpora sua, jurant sibi plertimque per
Christum). Er erklärt sacramentum De Gen. ad lit. 9, 7 durch
ut conjugium non separetur, c. Jul. 5, 12, 46 durch ne divortium
fiat und quia nullum divortium. Er citiert dabei de pece. orig.
34, 39 Matth. 19, 6: Was Gott verbunden hat etc. De nupt. et

coneup. 21, 23 sagt er: Respondebit connubii sacramentum: de

me ante peccatum dictum est in paradiso : Relinquet homo etc.
(Gen. 2, 24). Quod magnum sacramentum dicit apostolus in
Christo et ecclesia. Quod ergo est in Christo et ecclesia magnum,

hoc in singulis quibusque viris atque uxoribus minimum,
sed tarnen conjunetionis inseparabilis sacramentum. De bono
conjug. 24, 32 sagt er : die beiden ersten bona seien bei allen
Ehen, bei den christlichen auch das dritte, die sanetitas
sacramenti, per quam nefas est etiam repudio discedentem alteri
nubere, dum vir ejus vivit Ad sacramenti sanetitatem illud
pertinet: uxorem non discedere etc. (1. Kor. 1, 10 ff.).

An der zuletzt angeführten Stelle gebraucht Augustinus
sacramentum auch von der Unwiderruflichkeit der Ordination :

Si fiat ordinatio cleri ad plebem congregandam, etiamsi plebis
congregatio non subsequatur, manet tarnen in Ulis ordinatis
sacramentum ordinationis, et si aliqua culpa quisquam ab officio
removeatur, sacramento Domini semel imposito non carebit,
quamvis ad judicium permanente. An einer andern Stelle, c. ep.
Parm. 2, 13, 28, stellt er die Ordination mit der Taufe zusammen:
Nam illud quod quidam eorum dicere cœperunt: „Baptismum
quidem non amittit, qui recedit ab ecclesia, sed jus tarnen dandi
amittit", multis modis apparet frustra et inaniter dici. Primo
quia nulla ostenditur causa, cur ille, qui ipsum baptismum
amittere non potest, jus dandi potest amittere. Utrumque enim
sacramentum est, et quadam consecratione utrumque nomini da-

tur, illud cum baptizatur, istud cum ordinatur, ideoque in ecclesia
catholica utrumque non licet iterari. Schismatische Bischöfe, fügt
er bei, dürfen nach kirchlichen Verordnungen nicht fungieren,
non eis tarnen ipsa ordinationis sacramenta detrahuntur, sed
manent super eos. Man sieht, sacramentum ist hier das, was



— 184 —

man später character indelebilis genannt hat. Vgl. 2, 13, 30 und
de bapt. c. Don. 1, 1, 2.

2) Von Tertullian an werden sacramenta Kultusakte
verschiedener Art (signacula rerum divinarum visibüia, Aug. de
cat. rud. 26, 50) genannt, sehr oft Taufe und Abendmahl, mehr
oder weniger oft die anderen Sakramente, oft auch jetzt
sogenannte Sakramentalien, insbesondere die mit der Taufe
verbundenen symbolischen Akte.

Tert. c. Marc. 4, 34 : ad sacramentum baptismatis et eucha-
ristiae admittens. Aug. C. D. 21, 25, 2 : nee omnibus habentibus
sacramentum baptismatis et corporis Christi, sed solis catholicis.

Cypr. ep. 72 : eos qui sunt foris extra ecclesiam tineti
quando ad nos atque ad ecclesiam, quae est una, venerint, bap-
tizari oportere, eo quod partim sit eis manum imponere ad ac-
cipiendum spiritum sanctum, nisi aeeipiant et ecclesiae baptis-
mum. Tunc enim demum piene sanetificari et esse filii Dei
possunt, si sacramento utroque (also Taufe und Firmung) nas-
cantur.*

Innocenz I. (402—417), Ep. ad Decentium 8, sagt: Den
Büssern sei die Ölung nicht zu erteilen, quia genus est
sacramenti; nam quibus reliqua sacramenta negantur, quomodo unum
genus putatur posse concedi?

In der griechischen Kirche behandelt Cyrillus von
Jerusalem in den fünf mystagogischen Katechesen Taufe, Firmung
und Eucharistie als die drei Sakramente, die von den Katechu-
menen gleich nacheinander empfangen wurden. — Bei Pseudo-

Dionysius-Areopagita de hier. eccl. 2—7 werden als fxvGxrjçia

zusammengestellt Taufe, Abendmahl, Firmung, Ordination,
[AVGtrJQiov ixova%ixrjg xsXsiwGscog und fXvGxiqQiov èrti xcöv iSQÛÎç xsxoifxrj-
fis'voüv.2 Dieselbe Zusammenstellung findet sich bei Theodorus
Studites (f 826) Epist. 2, 165. — Johannes von Damaskus,

„ der klassische Dogmatiker der orientalischen Kirche aus einer
Zeit, in welcher die Trennung des Morgenlandes und Abendlandes

noch nicht eingetreten war", erwähnt nur zwei Sakra-

1 Der Brief des Melchiades (f 314), den Hahn (Doetrinse Rom. p. 7. Die
Lehre von den Sakramenten S. 83, 287) und Hagenbach, DogmengeschicMe § 192, 2,

eitleren, ist pseudo-isidorisch. Der Catechismus romanus 2, 3 citiert bei der

Firmung ausser dem „Dionysius Areopagita, Biscbof von Athen" (q. 4), eine ganze
Reibe von pseudo-isidoriseben Papstbriefen (q. 3. 5. 6. 10. 14.).

2 P. Scbanz, Lehre von den Sakramenten, 1893, S. 195.



— 185 —

mente, Taufe und Abendmahl. „Ohne Zweifel hat er auch andere
kirchliche Segnungen und Ceremonien gekannt, aber zu den

von Christus eingesetzten Mysterien zählt er sie nicht. Mit der
Taufe verband er natürlich nach alter Sitte unmittelbar die

Firmung. Die Wiederherstellung von dem sittlichen Falle nach
der Taufe durch Reue und Busse kannte er auch; obschon er
sie nirgends erwähnt, natürlich ebenfalls die Ordination. Die
Einsegnung der Ehe war ein damals in der ganzen Kirche zu
fest eingewurzelter Brauch, als dass er nichts davon sollte ge-
Avusst haben. Auch die Ölung erwähnt er nirgends," \

Bei Tert. de virg. vel. 2 heissen die Taufceremonien lavacri
sacramenta, bei Aug. Serm. 228, 1 sacramenta infantium. Tert.
c. Marc. 1, 14 sagt: Der gute Gott verwendet die nach
Marcions Lehre von dem bösen Gott geschaffenen Dinge: nee aquam

• reprobavit creatoris, qua suos abluit, nee oleum, quo suos un-
git, nee mellis et lactis societatem, qua suos infantat, nee panem,
quo ipsum corpus suum repraesentat, etiam in sacramentis
propriis egens mendicitatibus creatoris. Das Öl wird hier, wie
Milch und Honig, wegen des Gebrauches bei der Taufe genannt. —
Aug. de pece, merit, et rem. 2, 26, 42 : Et catechumenos secundum

quendam modum suum per Signum Christi et orationem
manus impositionis (vor der Taufe) puto sanetificari, et quod
aeeipiunt (das Salz), quamvis non sit corpus Christi, sanetius
tarnen quam cibi, quibus alimur, quoniam sacramentum est.
Serm. 228, 3 : Sermonem ad altare dei debemus hodie infantibus de
sacramento altaris. Tractavimus ad eos de sacramento symboli,
quod credere debent, de sacramento orationis dominicae,
quomodo petant, et de sacramento fontis et baptismatis. Serm. 227
erwähnt er noch exorcismi sacramentum und sagt : chrisma est
spiritus saneti sacramentum. In Ps. 141, 9: Multa sacramenta
aliter atque aliter aeeipimus : quaedam ore aeeipimus, quaedam

per totum corpus aeeipimus.2
In dem dem Ambrosius (mit Unrecht) zugeschriebenen

Werke de sacramentis 3, 1, wird auch die in Mailand (nicht
in Rom, wie beigefügt wird) nach der Taufe übliche Fuss-
waschung als mysterium et sanetificatio bezeichnet. Ambrosius
selbst nennt sie de virg. 3 mysterii sacramentum.

1 Langen, Johannes von Damaskus, S. 301.
2 Vgl. Hahn, Sakramente, S. 93.



— 186 —

Auch geweihte Gegenstände werden sacramenta genannt:
das Taufwasser, Ambrosius in Luc. 22, 10: 0 aqua, quae
sacramentum Christi esse meruisti, quae lavas omnia, nee lavaris —
das Chrisma, Greg. M. 1. sacr. 5, 106 : creaturam chrismatis in
sacramentum perfeetae salutis viteeque confirmet — Salz, Sacr.
Gelas. : ut haec creatura salis effleiatur salutare sacramentum
ad effugandum inimicum.}

3) In der Litteratur des ersten christlichen Jahrtausends
findet sich keine Stelle, an der sieben Sakramente aufgezählt
würden, oder angedeutet würde, es gebe nicht mehr und nicht
weniger als sieben.

Lediglich als Kuriosum verdient erwähnt zu werden, dass

einige neuere römisch-katholische Theologen, namentlich Franz
Ant. Bittner2 und nach ihm Ferd. Probst,8 den unglücklichen
Versuch gemacht haben, wenigstens sechs der sieben Sakramente

als bei Tertullian nebeneinander erwähnt nachzuweisen.
Tertullian sagt de praescr. 40: in den heidnischen Mysterien
ahme der Teufel divina sacramenta nach : Tingit et ipse quos-
dam, utique credentes et fidèles suos (Taufe); expiationem de-

lictorum de lavacro repromittit (wie de lavacro zeigt, nicht
die Busse), et si adirne memini Mithrae, signât illic in frontibus
milites suos (nicht die Firmung, sondern die Bezeichnung mit
dem Kreuze vor der Taufe). Célébrât et panis oblationem
(Eucharistie) et imaginent resurrectionis inducit (nach Probst
die Busse als geistige Auferstehung et sub gladio redimit coro-
nam. Quid, quod et summum pontificem in unius nuptiis statuit
(nicht Priesterweihe und Ehe, sondern die Verordnung, dass

der Oberpriester nur Eines Weibes Mann sein dürfte, wie nach
Titus 1, 6 der Bischof). Die hier fehlende Ölung findet Bittner
dann c. 41, wo Tertullian von mulieres haereticae sagt: audent
docere, contendere, exorcismos agere, curationes repromittere,
forsitan et tingere, und bei Iren. 1, 14, 4, wo eine bei einer

1 Hahn, Sakramente, S. 98, 102.
2 In dem gegen die Dissertation von G. L. Hahn, Doctrinœ Romanse de

numero sacramentorum septenario rationes bistoriese, Breslau 1859, gerichteten
Schriftchen: De numero sacramentorum septenario. Epistola critica ad G. L.
Hahnium, Breslau 1859. Hahn führt die Stelle an in seiner ausführlichen Schrift:
Die Lehre von den Sakramenten in ihrer geschichtlichen Entwicklung innerhalb
der abendländischen Kirche bis zum Konzil von Trient, Breslau 1864, S. 86.

3 Sakramente und Sakramentalien in den drei ersten christlichen
Jahrhunderten, Mainz 1872, S. 8.



— 187 —

gnostischen Sekte übliche Salbung von Toten oder Sterbenden \

als eine Karikatur der Ölung erwähnt werde.
Hettinger citiert zu dem Satze : „ Die Siebenzahl der Sakramente

sprach sich von jeher in dem Gesamtbewusstsein der
Kirche aus",2 nur Tert. de resurr. 8: Caro abluitur, ut anima
emaculetur ; caro ungitur, ut anima consecretur ; caro Signatur,
ut et anima muniatur ; caro manus impositione adumbratur, ut
et anima a spiritu illuminetur ; caro corpore et sanguine Christi
vescitur, ut et anima de Deo saginetur. Die drei ersten Sätze
beziehen sich auf die Taufe und die sie begleitenden Akte inkl.
Firmung.8

4) Im elften und zwölften Jahrhundert wird das Wort
sacramentum von lateinischen Schriftstellern in einer noch weitern
Bedeutung gebraucht als bei den frühern Schriftstellern. Sakramente

heissen die niederen Weihen, die Weihe des Abtes, die
Investitur des Bischofs mit Ring und Stab, die Weihe der
Kirchen und Glocken, die Fusswaschung, die Leichenfeieriich-
keiten.

Petrus Damiani (f 1072) Serm. 69 sagt: In hac (ecclesia)
congeritur multiplex varietas sacramentorum Et ut breviterft
intelligentiolae nostrae propalemus indaginem, duodecim
sacramenta sunt in ecclesia Taufe, Firmung, Ölung, consecratio
pontificis, inunctio regis, dedicatio ecclesiae, Beichte, consecratio
canonicorum, monachorum, eremitarum, sanctimonialium, Ehe.
Haec sunt duodecim sacramenta, quae, nisi fallor, duodecim
cruces significant, quas in circuitu ecclesiae videmus impressas.
An einer andern Stelle nennt er Taufe, Eucharistie und
ordinatio clericorum tria praecipua sacramenta. An einer andern
Stelle (Ep. 8, 10) erwähnt er allerdings Septem sacramenta;
aber er zählt als solche: incarnarlo Domini, nativitas, passio,
resurrectio, ad ccelos ascensio, Judicium, regnum.

Der Kardinal Gottfried von Vendome (f 1132) sagt:
Investitura sacramentum est, id est sacrum Signum, quo princeps

1 In der lateinischen Übersetzung steht mortui, im Original stand

wahrscheinlich xsXsvxcövxsg, wie bei Epiphanius.
2 Apologie 2, 2, 157.
3 Vorsichtiger spricht Schanz S. 194 über die Stellen Tertullians. Er erwähnt

S. 196 auch, dass „man in neuerer Zeit für die Siebenzahl der Sakramente auf
die Abbildungen der Speisung mit sieben Broten in den Katakomben hingewiesen
habe", giebt aber selbst zu, „dass man nicht speciell an die Sakramente dachte,
wie denn auch andere Abbildungen drei Brotkörbe oder fünf Brote haben".



— 188 —

ecclesiae, episcopus scilicet, a eaeteris hominibus secernitur pa-
riter atque dignoscitur et quo super christianum gregem cura
pastoralis ei tribuitur. Hanc investituram ab ilio solo suscipere
debet, a quo et consecrationem habet. Laicis quidem
sacramenta ab ecclesia suscipere licet, non ecclesiae quaelibet
sacramenta dare. Annulus autem et virga, quando ab Ulis dantur,
a quibus dari debent et quando et ubi et quomodo debent,
sacramenta ecclesiae sunt, sicut sai et aqua, oleum et chrisma
et quaedam alia, sine quibus hominum et ecclesiarum consecra-
tiones fieri non possunt. — Hildebert von Tours (f 1134) zählt
neun Sakramente: Majora sacramenta episcopi habent quam
presbyteri. Episcopi frontem chrismate signant, dedicant, ordi-
nant, vasa ecclesiastica et altaria consecrant. Alii tantum corpus

et sanguinem Christi consecrant, baptizant et absolvunt et
conjugium benedicunt. Die Ölung hat er vergessen ; aber
anderswo nennt er die Fusswaschung exemplum humilitatis,.
sacramentum remissionis venialium, argumentum mutuae dilec-
tionis. — Bernard von Clairvaux (f 1153) sagt in dem Sermo
de ecena Domini : Multa quidem sunt sacramenta et scrutandis
omnibus hora non sufficit. De tribus itaque, quae satis congrua
sunt huic tempori, dicendum erit In hunc itaque modum
appropinquans passioni Dominus de gratia sua investire curavit
suos, ut invisibilis gratia signo aliquo visibili praestaretur. Ad.
hoc instituta sunt omnia sacramenta, ad hoc eucharistiae parti-
cipatio, ad hoc pedum ablutio, ad hoc denique ipse baptismus,
initium sacramentorum omnium Nam ut de remissione quo-
tidianorum minime dubitemus, habemus ejus sacramentum,
pedum ablutionem. An anderen Stellen erwähnt er die Sakramente

der Firmung, Ölung, „Beichte" und Ordination.
Hugo von St. Victor (f 1141) unterscheidet (de sacr. 1, 9, 7;

2, 5, 1) drei Arten von Sakramenten: 1. sacramenta salutis,
Taufe, Eucharistie und Firmung; 2. sacramenta exercitationis,
auch s. minora, und zwar a) res : aqua aspersionis, cinis sus-

ceptus, rami et cerei benedicti, b) actiones : signaculum crucis,,
exsufflatio exorcizationis, expansio manuum, incurvatio genuum,.
c) verba: trinitatis invqcatio; 3. sacramenta administrationis:
ordinatio, consecratio vasorum, indumentorum et ejusmodi. Er
fügt bei : Porro sciendum est, quod, cum his tribus modis
sacramenta conficiantur, ilia tarnen magis proprie et principaliter
sacramenta dicuntur, in quibus virtus est per sanctificationem et



— 189 —

effectus salutis per operationem. x<\.n anderen Stellen nennt er
sacramenta auch die Ehe, die Ölung, die Busse, das geweihte
Salz, die Weihe der Glocken u. s. w. *

Vielfach werden auch in dieser Zeit Taufe und Abendmahl
als duo sacramenta oder als duo sacramenta principalia, prae-
cipua oder maxima bezeichnet. Mitunter wird die Firmung als
drittes beigefügt.2 Bruno von Würzburg (f 1045) z. B. sagt zu
Ps. 65, 8 : Duo sunt sacramenta liberationis nostrae, und Rupert
von Deutz (f 1135), De Sap. 2, 1: Sunt autem duo haec
sacramenta maxima, und 2, 25: Non unum quodlibet horum, sed

utrumque ad salutem necessarium est nomini. Der Kardinal
Humbert sagt in dem 1058 verfassten Werke adv. Simoniacos
2, 39 : Dicamus aliquid de solo baptismo, sacrificio et unctione,
quae nobis videntur principalia et maxima signa et prodigia
esse, quia sine his nemo potest Deo vivere. In demselben Werke
2, 20 spricht er auch einmal von sieben Sakramenten, meint
aber die sacramenta infantium (s. o. S. 185): A primo pabulo
sacrati salis usque ad confirmationem per episcopum, quae est

septimum sacramentorum regenerationis secundum septemplicem
spiritimi ad remissionem omnium peccatorum. Auch Sigebert
von Gemblours (f 1112) zählt nur drei Sakramente.3

5) Von einer Siebenzahl der Sakramente sprechen zuerst
Schriftsteller der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts. Der wichtigste

unter ihnen ist Petrus Lombardus (f 1160), der im 4. Buche
seiner zwischen 1145 und 1150 verfassten Sentenzen die sieben
Sakramente in der jetzt üblichen Reihenfolge ausführlich
behandelt und sie Dist. 2 n. 1 mit: Sacramenta novae legis sunt
aufzählt.4

1 Hahn, Doctrinee, p. 18.
2 Hahn, Doctrinse, p. 20. Kahnis, Lutherische Dogmatik II, 293.
3 Hefele, Konziliengesch. V, 24.
1 J. Bach, die Siebenzahl der Sakramente, 1864, S. 64, führt als „das älteste

Zeugnis der ausdrücklichen Zählung der sieben Sakramente in populärer Form"
einen versus memorialis an, der in einer Schrift des Poeten und Grammatikers

Jobann von Garlandi in einer Handschrift des 11. Jahrhunderts und in andern

(Münchener) Handschriften vorkomme: Bos ut erat petulans cernentibus obice

cursum. (Per bos notatur baptismus, per ut unctio, per erat eucharistia, per
petulans pœnitentia, per cernentibus conjugium, per obice ordo, per cursum confir-

matio.) Aber sind die Handschriften wirklich aus dem 11. Jahrhundert? Ferner
citiert Bach die |Predigt des Otto von Bamberg bei seinem Abschiede von den

Pommern im Jahre 1124: Discessurus a vobis trado vobis, qiiœ tradita sunt nobis



— 190 —

In einer vielfach dem Hugo von St. Victor zugeschriebenen,
aber spätemx Schrift De caerimoniis, sacramentis, officiis et
observationibus ecclesiasticis c. 12 heisst es: Septem sunt
principalia sacramenta, quae in ecclesia administrantur, quorum
quinque generalia sunt, quia ab eis neuter sexus, nulla aetas,
conditio nulla excluditur, vid. baptismus, confirmatio, eucha-

ristia, pœnitentia, unctio infirmorum, duo particularia sunt,
ordines sc. et conjugium.

Rolandus Bandinellus, der 1159 Papst Alexander III. wurde,
beginnt in den nach 1150 verfassten, erst kürzlich gedruckten
Sentenzen den Traktat de sacramentis ab ilio praecipuo
sacramento, Verbi videlicet incarnatione, und handelt dann de aliis
sacramentis, den sieben in der gewöhnlichen Reihenfolge.2 In
einem andern Sinne spricht er von sieben Sakramenten, wenn
er sagt, die geistliche Verwandtschaft trete ein zwischen dem

Täufling und demjenigen, qui suscipit de fontis lavacro vel
super se tenet in aliquo illorum Septem sacramentorum, quae
sunt a primo pabulo sacrati salis usque ad coiifirmationem
chrismatis etc. (s. o. S. 189).

Der Kanonist Stephan von Tournay sagt in seiner vor
1159 verfassten Summa: Septem dicuntur esse sacramenta,
quorum quinque necessaria sunt ad salutem, duo (Ordination und
Ehe) voluntaria. An einer andern Stelle nennt er die sieben
principalia sacramenta, und an einer dritten sagt er : Quaedam
sacramenta reiterantur, ut unctio infirmorum, dedicatio eccle-
siarum, quae post violationem earum repetitur; quaedam non
reiterantur, ut baptismus, consecratio virginum, ordinatio sacer-
dotum.s

Noch später finden sich Stellen, die an den altern
Sprachgebrauch erinnern. Die 3. Lateran-Synode von 1179 verbietet
can. 7, für die Einführung der Bischöfe, Äbte, Priester u. s. w.,
für Begräbnisse und Exequien, für die Einsegnung der Ehe et

a Domino, arrham Mei Septem sacramenta ecclesia? (sie werden aufgezählt).
Schanz, S. 198. Aber die Predigt liegt uns nur in dem Berichte seines Biographen
vor. Hahn, Sakramente, S. 107.

1 Hahn, Sakramente, S. 107.
2 Die Sentenzen Rolands, nachmals Papst Alexander III., zum erstenmal

herausgegeben von Ambr. M. Gietl, 0. Eh', 1891, S. 157, 194, 276.
3 Die Summa des Stephanus Tornacensis über das Decretimi Gratiani,

herausgegeben von J. F. von Schulte, 1891, S. 131, 134, 261.



— 191 —

alia sacramenta Geld zu nehmen. Ähnlich die 4. Lateran-
Synode von 1216, can. 66,: und eine Synode von London von
1237, die bestimmt, die Sakramente seien unentgeltlich zu spenden,

dann als sacramenta principalia die sieben nennt.
Innocenz III. führt in einem (in die Decretales Gregorii

IX., 1. 1, tit. 15, c. 1, § 8, aufgenommenen) Erlass an die
Bulgaren, von 1204, nicht gerade, wie Hahn (S. 109) angiebt, die
Konsekration der Kirche, des Altares und des Kelches mit unter
den Sakramenten auf, nennt aber die dabei (non solum ex mandato

legis divinae, verum etiam exemplo Beati Stephani)
stattfindende Salbung unctionis sacramentum.

6) Petrus Lombardus begründet die Siebenzahl der Sakramente

gar nicht. Die ihm folgenden Scholastiker berufen sich
nicht auf Schrift und Tradition, vielfach aber auf die Parallele
mit den sieben Gaben des h. Geistes, den sieben Tugenden
(drei göttlichen und vier Kardinaltugenden), den sieben
Hauptsünden, den sieben Weltaltern u. dgl.2

Bonaventura sagt im Breviloquium p. 6, c. 3 : Sunt Septem
secundum correspondentiam ad gratiam septiformem, quae per
septenarium temporis nos reducit ad principium, quietem et
circulum aeternitatis, sicut ad octavam resurrectionis universalis

Ad perfectam curationem aegritudinis concurrent
haec tria, sc. expulsio aegritudinis, introducilo sanitatis et
conservata introductae salutis. Primum igitur, quoniam ad perfectam

curationem perfecta et universalis requiritur morbi expulsio
et morbus est septiformis, triplex culpabilis, sc. culpa originalis,
mortalis et venialis, et quadruplex pœnalis, sc. ignorantia, ma-
litia, infirmitas et concupiscentia nine est quod oportuit
adhiberi contra haec septenarium medicamentum. Rursus,
quia perfecta curatio non potest esse sine restitutione intégrée
sanitatis et sanitas animas integra consistit in usu septem vir-
tutum, trium sc. theologicarum et quatuor cardinalium, hinc est,

quod ad harum usum sanum restituendum institui oportuit sep-
tiforme sacramentum Postremo, quoniam perfecta curatio
esse non potest sine conservatione salutis introductae et salus

introducta conservari non potest in conflictu certaminis nisi in
acie ecclesiae, quae est terribilis ut castrorum acies ordinata

1 Hefele, Konziliengeschichte V, 634, 803, 926. Schanz, S. 198.
2 Hahn, Sakramente, S. 113. J. Schwane, Dogmengeschichte der mittleren

Zeit, 1882, S. 586.



— 192 —

(Cant. 6, 9), et hoc quidem fit per septiformis gratiae armaturam,
hinc est quod necesse est septem esse sacramenta.

Thomas von Aquin, S. th. 3, q. 65 a. 1, sagt : Quidam ac-
cipiunt numerum sacramentorum per quandam adaptationem
ad virtutes et ad defectus culparum et pœnalitatum. Er selbst
weist ausführlich nach, wie convenienter ponuntur septem
sacramenta, quia ordinantur ad duo, sc. ad perflciendum hominem
in his, quae pertinent ad cultum Dei secundum religionem chri-
stianae vitae et etiam in remedium contra defectum peccati. 1

Nach dem Vorgange der Scholastiker haben neuere Theologen

den „Organismus der Sakramente" 2 und die „Kongruenz
der Siebenzahl der Sakramente für die Heiligung des ganzen
menschlichen Lebens" in mannigfaltiger Weise — zum Teil
im Anschluss an die bekannte Stelle von Goethe — dargestellt. *

Dass diese Darstellungen keinen theologischen Beweis bilden,,
versteht sich von selbst.

H. Hurter * und andere römisch-katholische Dogmatiker
führen zu gunsten der Siebenzahl folgenden Beweis : Die Sakra-
mentalität aller sieben lässt sich einzeln nachweisen, — was
ja in einem gewissen Sinne richtig ist, — bezüglich der Siebenzahl

bezw. des Satzes, dass es nicht mehr und nicht weniger
als sieben Sakramente giebt, bestand in der Kirche vom 12.
bis 15. Jahrhundert ein unanimis consensus. Man kann nun
nicht sagen, die Siebenzahl sei erst im 12. Jahrhundert
aufgekommen; denn sie findet sich auch bei den Griechen, die
sie sicher nicht erst nach der Trennung von der römischen
Einheit angenommen haben, ja schon bei den morgenländischen
Sekten, die schon seit dem 5. Jahrhundert von der Kirche
getrennt sind.

Was die Anschauung der Griechen vor der Trennung
betrifft, so genügt es, auf Johannes von Damaskus (s. o. S. 184 f.)

1 Möhler, Symbolik, 6. Aufl., S. 264.
- A. Günther, Der letzte Symboliker, 1834, S. 214.
3 Möhler a. a. 0. Oswald, Lehre von den Sakramenten, 4. Aufl., H, 121.

Fr. Hettinger, Apologie des Christentums, 1887, II, 2, 158. P. Schanz, Apologie
des Christentums, 1888, III, 228. Die Stelle aus Goethes „Aus meinem Leben" bei

Hettinger (S. 108) und bei Schanz.
1 Theologias dogmatica} Compendium, 1878, T. Ill, n. 313—318. Ähnlich

Oswald II, 114, und etwas vorsichtiger Schanz, Lehre von den Sakramenten,
S. 193.



— 193 —

zu verweisen. Die Sakramentenlehre der Nestorianer, Kopten,
Armenier u. s. w. bedarf noch einer genauem Untersuchung;
jedenfalls lässt sich aber von ihnen, wie von den Lateinern
und Griechen, höchstens nachweisen, dass sie die einzelnen
sieben Sakramente in irgend einem Sinne als Sakramente
anerkannt, nicht aber, dass sie geglaubt haben, es gebe nicht
mehr und nicht weniger als sieben Sakramente.

Die Einwendungen gegen die jetzige römisch-katholische
Lehre1 glaubt Hurter durch folgende Bemerkungen beseitigen
zu können: 1) Die Kirchenväter waren weniger systematisch
als die Scholastiker und darum nicht so geneigt, die Sakramente

aufzuzählen, zumal diese bezüglich des äussern Ritus in
vielen Punkten differieren. 2) Der Begriff von Sakrament war
in älterer Zeit noch nicht genügend determiniert ; darum werden
oft nur zwei oder drei Sakramente gezählt, oft wird der Begriff
so ausgedehnt, dass mehr als sieben gezählt werden. 3) Es galt
ehemals namentlich bezüglich der Sakramente die Disciplina
arcani, darum sprachen die Kirchenväter nur, wenn es durchaus

notwendig war, Von dem einen oder andern Sakramente.
Wenn einige Orientalen, im Mittelalter, fügt er bei, einige
Sakramente auslassen und dafür andere Ceremonien, die keine
Sakramente sind, dafür zu substituieren scheinen, z. B. die
Ordensprofession oder die Beerdigung, so stimmen doch auch
diese bezüglich der Siebenzahl überein und ihre unrichtigen
Aussagen beweisen höchstens ihre Unwissenheit.

7) Die späteren griechischen Theologen haben allem
Anscheine nach unter dem Einflüsse der abendländischen Theologie

den Standpunkt des Johannes von Damaskus verlassen
und die Siebenzahl der Sakramente angenommen. 2 Die Sache
bedarf noch einer genauem Untersuchung. Die ältesten Zeugen,
die ich angeführt finde, sind der Mönch Hiob um 1270, der aber
statt der Busse die Mönchsweihe einschiebt oder nach einer
andern Angabe Busse und Ölung identifiziert und als siebentes
Sakrament die Mönchsweihe nennts, und ein Johannes Paläo-
logos.

1 Er sagt, sie seien am sorgfältigsten von Hahn in der lateinischen Schrift
von 1839 zusammengestellt ; die ausführlichere deutsche Schrift von 1864 erwähnt
er nicht.

2 W. Gass, Symbolik der griechischen Kirche, 1872, S. 236.
8 Real-Encyklopädie 13, 272. K. Werner, Gesch. der apol. und polem. Litte-

ratur III, 201. Schanz S. 200.



__ 194 —

In dem in Rom concipierten Glaubensbekenntnis, welches
der Kaiser Michael Paläologos bei den Unionsverhandlungen
in Lyon 1275 unterschrieb, heisst es : Tenet etiam et docet eadem
sancta Romana Ecclesia, septem esse ecclesiastica
sacramenta. * Auf der Synode zu Florenz bildete die Zahl der
Sakramente keinen Differenzpunkt; in dem Unionsdekrete von
1439 wird sie nicht erwähnt. (In dem Decretimi pro Armenis,
welches Eugen IV. 1441 erliess, wird sehr ausführlich, zum
Teil anerkanntermassen unrichtig, über die sieben Sakramente
gehandelt.)

In der Confessio orthodoxa P. I, q. 98 werden die sieben
Sakramente wie im Tridentinum aufgezählt, nur die Ölung* zuletzt.
Nach der Aufzählung wird für die Siebenzahl, wie bei einigen
Scholastikern, auf die sieben Gaben des heiligen Geistes Bezug
genommen.2

8) Man darf nicht sagen, die Zahl der Sakramente sei von
den Theologen des 12. Jahrhunderts von zwei oder drei auf
sieben erhöht, sagt vielmehr richtiger, sie sei in Vergleich zu
der von~den frühern Theologen angenommenen Zahl
angemessen auf sieben reduziert worden. Das Trienter Konzil
erklärt aber nicht bloss, es gebe sieben Sakramente, sondern
anathematisiert S. 7 can. 1 die Meinung, sacramenta novae
legis non fuisse omnia a Jesu Christo instituta, aut esse plura
vel pauciora quam septem, videlicet baptismum aut etiam
aliquod horum septem non esse vere et proprie sacramentum.
Es lehrt also, die sieben seien von Christus eingesetzte Sakramente

im eigentlichen Sinne. Eine Definition von Sakrament
giebt das Tridentinum nicht; der Catechismus romanus 2, 1, 11

definiert: Sacramentum est res sensibus subjecta, quae ex Dei
institutione sanctitatis et justitiae tum significandae tum effi-
ciendae vim habet. Ähnlich die späteren römisch-katholischen
Theologen, am kürzesten H. Hurter (n. 259) : ritus efficax gra-
tise. Ähnlich auch die Confessio orthodoxa bei Makarius, § 134,1 :

„Ein Sakrament ist eine solche geistliche Handlung, welche unter
einer sichtbaren Gestalt der Seele des Gläubigen eine unsicht-

1 Hefele, Konziliengescbicbte VI, 122.
2 Die sieben Gaben des h. Geistes verdanken nur dem Umstände ihren

Ursprung, dass Jes. 11,2. 3 das im Hebräischen zweimal stehende „Furcht Jehovas"
in der Septuaginta und Vulgata das erste Mal durch svGsßeia, pietas, das zweite-

Mal durch (poßog -ä-sov, timor Domini, wiedergegeben ist.



— 195 —

bare Gnade Gottes mitteilt, von unserm Herrn angeordnet ist
und durch welche ein jeder der Gläubigen göttliche Gnade
empfängt". Ähnlich auch die Apologie der Augsburgischen
Konfession : Sacramenta vocamus ritus, qui habent mandatum Dei
et quibus addita est promissio gratiae.*

Im Unterschiede von Sakramenten heissen in dem spätem
theologischen Sprachgebrauch Sakramentalien solche liturgische
Handlungen, die in jhr_em_Ritus den Sakramenten ähnlich,
aber nicht, wie diese, von Christus angeordnete (ex opere
operato) wirksame Zeichen der Gnade sind, wie z. B. die niederen
Weihen, die Krönung des Papstes, die Salbung des Königs.

Die Definition von Sakrament passt nicht in gleicher Weise
auffalle sieben Sakramente.

a. Von Taufe und Abendmahl wird die Einsetzung durch
Christus deutlich im N. T. berichtet ; von den anderen
Sakramenten ist sie nur indirekt oder gar nicht aus dem N. T. zu
erweisen. Hurter (n. 302) stellt die Thesis auf: Christus sei
der auctor aller Sakramente non tantum mediate et auctoritate
apostolis concessa, sed immediate et per sese; aber ältere
Theologen sprechen unbedenklich von einer mittelbaren
Einsetzung einiger Sakramente durch Christus,2 und Hurter selbst
sagt: man dürfe annehmen, Christus habe nur bei einigen
Sakramenten, wie bei Taufe und Eucharistie, die Materie und
Form genau, bei anderen nur im allgemeinen bestimmt und die

genauere Bestimmung dem Gutdünken der Kirche überlassen.
Nisi enim quandam institutionis latitudinem admittamus et si

omnia, quae materiam et formam spectant, a priori ex quibusdam
congruentiis et subtilibus considerationibus definire velimus, in
graves incidimus difficultates ex ipsa historia administrationis
sacramentorum petitas.s

Firmung und Ölung lassen sich aus Apg. 8, 14 ff. u. s. w.
und aus Jak. 5, 14 ff. mit Sicherheit nur als apostolischer
Gebrauch nachweisen. Von der Firmung sagt Hurter, sie sei durch
die LIandauflegung, die Christus den Kleinen erteilte (Mth. 19,13),
noch glänzender (splendidius) durch die Herabkunft des h. Geistes

am Pfingstfeste „adumbriert" worden. Schanz (S. 283) sagt:

1 Winer, Comparative Darstellung XIV, 1.
2 Schwane, Dogmengesch. der mittleren Zeit, S. 598, 622, 675. Schanz

S. 106, 112.
3 Ähnlich Oswald 1, 88.



— 196 —

„Eine Stelle, in welcher Jesus formell von dem Sakramente
der Firmung sprechen würde, giebt es in den Evangelien nicht.
Auch die Stellen in der Apostelgeschichte und in den Briefen
geben keinen direkten Beweis." Von der Ölung sagt das
Tridentinum S. 14, cap. 1: a Christo apudMarcum 6, 13 insinuatum,
per Jacobum fidelibus commendatimi ac promulgatum. Marcus
6, 13 ist von wunderbaren Krankenheilungen durch Salbung
mit Öl die Rede {%aQiG(.m la/.idxoov, l.Kor. 12, 9) und kann als
„Insinuation", besser „Adumbration" des Sakramentes der Ölung
nur insofern bezeichnet werden, als man jene Salbung als ein
Analogon zu diesem ansehen kann. Von einer Einsetzung durch
Christus kann nur unter der Voraussetzung gesprochen werden,
dass das, was Jakobus empfiehlt, von Christus selbst (nach der
gewöhnlichen Annahme während der vierzig Tage nach der
Auferstehung, Apg. 1, 3) angeordnet worden sei, was von Jakobus
wreder gesagt noch angedeutet wird und wofür auch sonst kein
Beweis ausser subtiles considerationes beizubringen ist. Noch
Thomas von Aquin, Suppl. q. 29 a. 3, bezeichnet die Ansicht,
dass Christus selbst die Ölung eingesetzt habe, nur als proba-
bilior als die andere, dass Christus die Ölung wie die Firmung
non instituit per se, sed apostolis instituendum dimisit. Petrus
Lombardus (4, 23, 2) sagt einfach : Hoc sacramentum ab
apostolis institutum legitur. Ebenso Hugo von Sanct Victor, Kardinal
Roland und andere.1

Wenn Christus Joh. 20, 22, 23; Mth. 18, 18 den Aposteln die
Gewalt überträgt, Sünden nachzulassen, so beziehen sich diese

Worte ebensowenig ausschliesslich auf die Sündenvergebung
im Busssakramente wie auf die Sündenvergebung durch die
Taufe (Symb. Nie. : unum baptisma in remissionem peccatorum),
vielmehr auf die Sündenvergebung überhaupt.2 Von der
Lossprechung des einzelnen auf Grund einer Beichte sagt das neue

Freiburger Kirchenlexikon (2, 224): „Christus hat die Beichte
nur indirekt mit der Erteilung der Binde- und Lösegewalt an die

Apostel angeordnet; die ausdrückliche Promulgation des
betreffenden Gesetzes lag dann den Aposteln resp. der Kirche ob.

In diesem Sinne behaupten mehrere mittelalterliche Theologen
die Einsetzung der Beichte durch die Kirche (Hugo von St. Victor,
Bonaventura, Alexander von Haies u. a.)."

1 Gietl S. 262. Schanz S. 292, 647.
2 Langen, im Theol. Litt.-Bl. 1877, 171.



— 197 —

Dass Christus für die Übertragung der Vollmachten, die

er den Aposteln gegeben hatte, an andere einen bestimmten
Ritus angeordnet habe, wird im N. T. nicht gesagt; es wird nur
berichtet, dass es von den Aposteln durch Handauflegung geschah.
Apg. 6, 6; 1. Tim. 5, 22; 2. Tim. 1, 6.

„Die Frage, ob sich die sakramentale Würde der Ehe aus
der h. Schrift genügend beweisen lasse, sagt Oswald, wird meist
mit nein beantwortet, und wenn man unter diesem Beweise
die Darlegung der einzelnen Stücke, des Zeichens nach Materie
und Form, der daran geknüpften Gnade und der Einsetzung
durch Christus versteht, wird es aus der h. Schrift allein schwerlich

vollständig gelingen. Von der Hauptstelle, Eph. 5, 29 ff.,
geben die Theologen zu, dass die Sakramentalität der Ehe hier
mehr angedeutet, als ausgesprochen sei, und dass auch das
Tridentinum S. 24, doctr. de sacr. matr., sich mit Bezug auf diese
Stelle nur des Ausdrucks innuit apostolus bedient." Von anderen
Stellen, die Oswald anführt, sagt er, sie hätten keine strenge
Beweiskraft. *

b. Taufe und Abendmahl sind die für alle Gläubigen
verordneten regelmässigen Gnadenmittel. Die Firmung ist nur ein
Complementum der Taufe und auch nach römisch-katholischer
Lehre ihr Empfang nicht notwendig. Die Busse ist nur für
solche, die schwer gesündigt haben, notwendig, die Ölung nur
für Kranke empfohlen. Ordo und Ehe sind nur für bestimmte
Stände eingesetzt. Von der Ehe sagen einige Scholastiker, dieses
Sakrament teile keine Gnade mit.2

c. Über das bei der Taufe und bei der Eucharistie zu
Beobachtende giebt das N. T. bestimmte Vorschriften; bezüglich
der anderen Sakramente weist sogar die Tradition Verschiedenheiten

und Schwankungen auf, die unerklärlich wären, wenn
sie in demselben Sinne, wie Taufe und Eucharistie, von Christus
eingesetzte Sakramente wären. Wenn man vollends die
scholastische Lehre von der Materie und Form auch bei den fünf
Sakramenten durchführen will, so ist eine übereinstimmende
Tradition bei den meisten nicht nachzuweisen, bei der Busse
und der Ehe eine Materie nur durch Künsteleien zu finden.

Bei"der Firmung gilt in der morgenländischen Kirche die
Salbung als das Wesentliche. Auch Eugens IV. Decretum pro

1 Lehre von den Sakr. 2, 392. 396. Schanz, S. 714.
2 Schanz, S. 736.

Revue intern, de Théologie. Heft 2, 1893. 14



— 198 —

Armenis von 1451 sagt, die Materie der Firmung sei das vom
Bischof geweihte Chrisma, die Form die Worte: Signo te etc.,
und ähnlich lehrt der Catechismus romanus 2, 3, 7—11. Nach
der abendländischen Tradition ist die LIandauflegung das
Wesentliche. 1 Die meisten Scholastiker meinen, Christus habe bei
der Einsetzung der Firmung den Aposteln unter zwei Symbolen
die Wahl gelassen; die Apostel hätten bald die Salbung, bald
die Handauflegung angewendet, für die Folgezeit aber erstere
angeordnet. (Ähnlich Makarius, S. 311.) Daran denkt auch wohl
Eugen IV., wenn er in dem Decretum pro ilrmenis Apg. 8, 17

anführt und sagt: Loco illius manus impositionis datur in
ecclesia confirmatio, natürlich per chrismationem.ì Hurter führt
vier xinsichten an, von denen jede gewichtige Vertreter habe ;

er entscheidet sich für die letzte : Handauflegung und Salbung
seien beide wesentlich ; sie seien aber nach der jetzigen Praxis
beider Kirchen so verbunden, dass die mit der Salbung des

Firmlings an der Stirn verbundene Fingeranlegung als
Handauflegung zu gelten habe.3

Dass bei der Lossprechung in der morgenländischen Kirche
eine deprekative, in der abendländischen (seit dem 13.

Jahrhundert) eine indikative Formel gebraucht wird,4 mag ebenso
wie die Verschiedenheit der Formeln bei der Firmung nur
nebenbei erwähnt werden. Aber wo ist bei dem Busssakramente
die Materie Das Tridentinum sagt S. 14, cap. 3, die actus pœ-
nitentis, contritio, confessio et satisfactio seien die Quasi-Materia.
Thomas 3, q. 84 a. 2 bezeichnet als materia remota die peccata
destruenda, als materia proxima die genannten drei actus. Einige
Scholastiker sagen (offenbar richtig), bei diesem Sakramente
(und der Ehe) sei keine materia vorhanden.5

Bei der Ordination ist offenbar die Handauflegung und das

damit verbundene Gebet das Wesentliche. Gleichwohl hat

1 A. Gau, De valore manuum impositionis atque unctionis in sacramento

confirmationis, Köln 1832.
2 Oswald, 1, 267. Schanz, S. 297.
3 Hurter, III, n. 341. Oswald, I, 270. Bickell in der Innsbrucker Zeitschrift

1877, 87.
1 Es mag hier erwähnt werden, dass Liguori die Gültigkeit der Lossprechung

mit der deprekativen Formel in Zweifel zieht. Döllinger-Reusch, Moralstreitigkeiten,
S. 461.

5 Schanz, S. 103. Hahn, S. 124, 149.



__ 199 —

Eugen IV. die bei mittelalterlichen Theologen sehr verbreitete
Meinung sanktioniert : die Materie dieses Sakramentes sei illud,
per cujus traditionem confertur ordo, sicut presbyteratus traditili'

per calicis cum vino et patenae cum pane porrectionem,
und Hurter (n. 630) stellt drei Ansichten über die materia
nebeneinander, die beiden erwähnten 1 und als die richtige
und in praxi festzuhaltende folgende : Christus hat nur bestimmt,
es müsse ein geeignetes äusseres Zeichen angewendet werden,
und hat es der Kirche überlassen, dieses zu bestimmen;- die
Kirche hat anfangs nur die Handauflegung angewendet, im
Laufe der Zeit aber die Traditio instrumentorum beigefügt;
darum ist jetzt die wesentliche Materie nicht mehr die blosse

Handauflegung. Er fügt bei, Benedict XIV. billige diese
Ansicht nicht, weil sie der Kirche eine zu grosse Gewalt bezüglich
der Materie und Form der Sakramente zuschreibe und weil
die Zeit dieser Veränderung der wesentlichen Materie und Form
nicht nachgewiesen werden könne.

Bei der Ehe gilt in der morgenländischen Kirche die
Segnung der Eheleute durch den Priester als die sakramentale
Handlung, also der Priester als Spender des Sakramentes. Diese
Ansicht wird auch von Melchior Canus und von vielen, namentlich

französischen Theologen und Kanonisten vorgetragen und
ist 1889 von den Bischöfen der Utrechter Kirche sanktioniert
worden.2 Bei dieser Auffassung ist die Ehe ein den anderen
Sakramenten analoges Sakrament. Aber es muss dabei das
Sakrament von dem durch die Konsens-Erklärung zu stände
kommenden ehelichen Verhältnisse (Kontrakte) getrennt und
alle_qhne die Segnung des Priesters geschlossenen Ehen müssen
als nicht sakramentale angesehen werden. Dann bleibt es
unerklärlich, dass erst das Tridentinum allen Brautleuten förmlich
vorgeschrieben hat, die Ehe durch den Priester einsegnen zu
lassen, d. h. das Sakrament zu empfangen. — Das Tridentinum
erwähnt weder eine materia noch eine forma des Ehesakra-
mentes, und das Decretum pro Armenis sagt nur : Causa efficiens
matrimonii regulariter est mutuus consensus per verba de prae-

1 Er erwähnt die von Eugen IV. sanktionierte zuerst und leitet dann die

richtige mit den Worten von Perrone ein: Postquam sanior critica rimas omnes
antiquitatis perscrutata est, communior jam evasit sententia, quse in sola manuum
impositione et oratione sitam esse materiata et formam tuetur.

2 Deutscher Merkur 1889, 177.



— 200 —

senti expressus. Die meisten neueren römisch-katholischen Theologen

bezeichnen die Kontrahenten als Spender und zugleich
als materia remota des Sakraments, die Hingabe derselben
aneinander als materia proxima und die Konsens-Erklärung als
forma.1

9) Auf der Bonner Unionskonferenz von 1874 einigten sich
die altkatholischen und die englischen Theologen über folgende
Sätze: „Wir erkennen an, dass die Zahl der Sakramente erst

/im zwölften Jahrhundert auf sieben festgesetzt und dann in
/ die allgemeine Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und
i zwar nicht als eine von den Aposteln oder von den ältesten
i Zeiten kommende Tradition, sondern als das Ergebnis

theologischer Spekulation. Katholische Theologen, z. B. Bellarmin,
erkennen an und wir mit ihnen, dass die Taufe und die
Eucharistie principalia, praecipua, eximia salutis nostrae sacramenta
sind." Döllinger bemerkte, nachdem er diese Sätze verlesen hatte:

„ Dieser Artikel spricht nur eine geschichtliche Thatsache aus,
die aber freilich eine grosse dogmatische Bedeutung hat: dass

die Siebenzahl der Sakramente erst in späterer Zeit fixiert worden
ist. Auch die orientalische Kirche erkennt sieben Sakramente
an ; aber die griechische Bezeichnung [wGxriqtov ist noch
unbestimmter als das lateinische sacramentum. Wäre man zur Zeit
der Reformation mit der Bedeutung des Wortes Sakrament
genauer bekannt gewesen, so würde man gegen die herkömmliche
Sakramentenlehre nicht so grosse Bedenken erhoben haben,

i Wenn die Reformatoren nur zwei Sakramente anerkennen, so

; gebrauchen sie das Wort in einer engern Bedeutung, als es

i früher üblich war." 2

Man kann die Siebenzahl der Sakramente unbedenklich
beibehalten, wenn man Sakramente im engern und im weitern
Sinne oder Sakramente ersten und zweiten Ranges unterscheidet,
wie man den Trienter Kanon des Alten Testamentes beibehalten
kann, wenn man protokanonische und deuterokanonische Bücher
unterscheidet. Wie die deuterokanonischen Bücher eine
Mittelstellung einnehmen zwischen den protokanonischen und den

1 Schulte, Kirchenrecht, S. 349. Nach Hurter n. 657 sind die Kontrahenten

die Spender, corpora contrahentium seu dominium in eadem materia
remota, verba contrahentium materia proxima et forma, nämlich materia proxima,
quatenus significant corporum traditionem, forma, quatenns enunciant acceptationem

2 Bericht, S. 17.



— 201 —

nicht biblischen, aber der Bibel nahestehenden Büchern, so

kann man von den fünf Sakramenten zweiten Ranges sagen:
sie nehmen eine Mittelstellung ein zwischen den beiden Sakra- i

menten ersten Ranges und den Sakramentalien.
Das Tridentinum verdammt S. 7 can. 3 de sacr. die Meinung :

septem sacramenta ita esse inter se paria, ut nulla ratione
aliud sit alio dignius. Dabei ist aber nicht an die eben gemachte
Unterscheidung zu denken. In can. 4 lehrt es, alle Sakramente
seien ad salutem necessaria, licet omnia singulis necessaria non
sint, und der Catechismus romanus 2, 1, 22 sagt : sie hätten nicht
alle parem et aequalem necessitatem aut dignitatem : prae caeteris
necessaria seien Taufe, Busse und Ordo; hinsichtlich der dignitas
übertreffe die Eucharistie alle anderen, wie auch das Tridentinum

S. 13, cap. 3, hervorhebt.
10) Der 25. der 39 Artikel der englischen Kirche sagt:

„ Es giebt zwei, von Christus im Evangelium angeordnete
Sakramente, die Taufe und das Abendmahl. Die fünf gewöhnlich \
so genannten Sakramente, Firmung, Busse, Ordination, Ehe und \

letzte Ölung, sind nicht als Sakramente des Evangeliums
anzusehen, da sie solche sind, die zum Teil aus einer korrupten
Nachahmung der Apostel erwachsen sind (being such as have
grown partly of the corrupt following of the Apostles), zum Teil
Lebensstände, die in der heiligen Schrift gebilligt werden, aber /
nicht im gleichen Sinne Sakramente sind, wie Taufe und Abendmahl,

da sie kein von Gott verordnetes sichtbares Zeichen oder
Ceremoniell haben."

In dem Katechismus im Common Prayer Book heisst es :

„Wie viele Sakramente hat Christus in seiner Kirche angeordnet?
Nur zwei als allgemein (generally) zur Seligkeit notwendig,
Taufe und Abendmahl."

Die Deutung, welche anglo-katholische Theologen diesen
Sätzen geben, trägt Pusey so vor : Wenn die englische Kirche
der Taufe und der Eucharistie eine besondere Würde zuschreibt,
so bestreitet sie damit nicht, class andere göttliche Anordnungen
in einem gewissen Sinne Sakramente oder Kanäle der Gnade
oder nach der alten Definition sichtbare Zeichen einer unsichtbaren

Gnade seien. Das ist in der That unzertrennlich von
der Idee der Firmung, Ordination, Absolution und Ehe. In den
Homilien wird die Ehe ausdrücklich ein Sakrament genannt
und von der Ordination gesagt: weder sie noch irgend ein



— 202 -
anderes Sakrament seien solche Sakramente wie die Taufe und
die Eucharistie. Diese beiden sind wesentlich für das christliche
Leben. Die Firmung erweitert die Gabe der Taufe und wurde
in alter Zeit als ein Supplement, ja fast als ein Teil derselben
angesehen. Die Busse wäre nicht notwendig, wenn wir die
Taufgnade immer treu bewahrten ; sie ist nur ein zweites Brett
nach dem Schiffbruch. Das Sakrament der Ehe heiligt einen
erlaubten, aber nicht den höchsten Stand des Christen. Die
Ordination ist direkt nur für einen Stand bestimmt, der aber
zum besten aller eingesetzt ist und dessen Funktionen für alle
nötig sind. Die Krankenölung wird nicht als zur Seligkeit
notwendig angesehen. Auf der andern Seite kann gar nicht in
Frage gestellt werden, dass bei der Ordination und der Firmung
die englische Kirche den Gebrauch eines äussern Zeichens
vorgeschrieben hat und von einer inneren Gnade spricht. Bei der
Busse hat sie die wesentlichen Worte des alten Rituale
beibehalten. Für die christliche Ehe fordert sie die Segnung des

Priesters und nennt sie direkt ein Sakrament Der Artikel,
welcher die fünf von den zwei unterscheidet, erklärt virtuell,
jene seien in einem gewissen Sinne Sakramente, da er nur
sagt, sie seien nicht im gleichen Sinne Sakramente wie Taufe
und Abendmahl.1

Von dem scharfen Ausdrucke des Artikels, die fünf
Sakramente seien zum Teil aus der korrupten Nachahmung der
Apostel erwachsen, nimmt Pusey an, er beziehe sich lediglich auf
die Ölung, und zwar nicht auf dieses Sakrament an sich,
sondern auf die im späteren Mittelalter verbreitete und auch praktisch

durchgeführte Meinung, die Ölung, die bei Jakobus den
Kranken empfohlen wird, sei ein Sakrament für Sterbende, das

sacramentum exeuntium, wie sie seit dem 12. Jahrhundert
vielfach genannt wird, eine Meinung, die von der griechischen
Kirche verworfen wird und auch der altern abendländischen
Anschauung nicht entspricht.2 Pusey hebt bei dieser Gelegen-

1 Eirenicon I, 20; III, 91.
2 Eirenicon I, 22. 219, vgl. die Korrespondenz zwischen russischen und

altkatholischen Theologen im Deutschen Merkur 1874, 67. 279, und Theol. Litt.-Bl.
1875, 604. — Wahrscheinlich bezieben sich die scharfen Ausdrücke des Artikels
auch auf später aufgekommene Gebräuche bei anderen Sakramenten, wie Orby
Shipley, The seven sacraments (Tracts for the day n° 3, London 1867), p. 56,

annimmt.



— 203 —

lieit hervor, dass in dem ersten unter Eduard VI. veröffentlichten

Common Prayer Book ein Formular für die Ölung steht:
(„Wenn der Kranke die Ölung zu erhalten wünscht, soll der
Priester ihn nur auf der Stirn oder auf der Brust salben, indem
er das Kreuzzeichen macht und spricht" u. s. w.), dass dieses

Formular zwar in dem zweiten Buche weggelassen wurde, die
Ölung aber in Schottland vielfach gespendet wurde und ihre
Spenclung in England nur gegen die kirchliche Gewohnheit
Verstössen würde.1 Anderswo sagt er : „Es ist sonderbar, dass

wir, die wir uns so sehr auf die Bibel zu stützen wünschen,
einen Gebrauch aufgegeben haben, der so bestimmt, fast perem-
torisch von dem hl. Jakobus autorisiert wird. Aber eben darum
darf man wTohl hoffen, dass schliesslich seine Wiederherstellung
keine Schwierigkeit finden wird, wenn klargestellt wird, dass

wenigstens ein Zweck der Ölung die Wiederherstellung der
Gesundheit, wenn Gott will, ist. Mittlerweile haben wir für uns
den Trost, dass sie von niemand als zur Seligkeit notwendig
angesehen wird, dass durch die Absolution Gott unsere Sünden
vergiebt und dass unsere Seele für den letzten Kampf durch
den Leib und das Blut Christi gestärkt wird." 2

11) Die Lutheraner und die Reformierten erkennen nur zwei
Sakramente an, Taufe und Abendmahl. Luther und Melanch-
thon waren vorübergehend geneigt, auch die Busse und in einem
gewissen Sinne auch noch andere gelten zu lassen.8 Einzelne
lutherische Theologen der neuern Zeit sagen, man dürfe
Konfirmation, Absolution, Ordination und Trauung als Sakramente
im weitern Sinne bezeichnen, jedenfalls als den Sakramenten
analoge kirchliche Handlungen ansehen.

Kahnis sagt: „So gewiss ist, dass sowohl in der
morgenländischen als in der.abendländischen Kirche Taufe und Abendmahl

in des Wortes specifischem Sinne Mysterien oder Sakramente

hiessen, so waren doch diese Ausdrücke weit genug, um
auch anderen heiligen Handlungen beigelegt werden zu können.

Wenn es galt, unter den mancherlei kirchlichen Formen,
welche man mit dem weiten Namen Sakrament bezeichnete,

1 Eirenicon I, 219.
2 Eirenicon III, 94. Ähnlich Orby Shipley, p. 71, und Arthur C. A. Hall in

der American Church Review vom Okt. 1881, s. Deutscher Merkur 1882, 73.
3 H. Jacoby, die Liturgik der Reformatoren, I, 184. II, 20. 147. Über die

Verhandlungen über die Ölung und Firmung s. II, 223.



— 204 —

eine Auswahl zu treffen, so sprach für jene sieben in der That
eine bedeutende Tradition. Nach der Schrift und dem Urteil
der alten Kirche kennt der Protestantismus nur zwei
Sakramente. Aber in dem weitern Gebrauche dieses Wortes, der sich
in der morgenländischen und mittelalterlichen Kirche zuletzt
auf die Siebenzahl beschränkte, liegt die Wahrheit, dass die
Kirche analoge Handlungen hat, dahin hat man die Konfirmation,

die Absolution, die Trauung, die Ordination zu rechnen.
Es sind heilige Handlungen, die, wenn auch nicht auf göttlicher
Einsetzung, doch auf der Autorität der Kirche ruhen und im
Namen Gottes durch das Wort einen Segen erteilen. Der
deutsche Protestantismus hat daher so evangelisch als kirchlich
gehandelt, wenn er diesen Handlungen den Namen der Sakramente

nahm, sie aber, von .unevangelischen Bestandteilen
gereinigt, beibehielt." 1

Heinrich Thiersch sagt: „Gegen keine der sieben heiligen
Handlungen kann eingewendet werden, dass ihr der urchristliche

Charakter gänzlich fehle; alle wurzeln sie mehr oder
weniger so, wie sie noch bestehen, im apostolischen Zeitalter.
Will man bei der alten Unbestimmtheit des Namens Sakrament
stehen bleiben, im Sinne von sacrum Signum oder von gratiae
invisibilis visibilis forma, so kann man einer jeden dieser
Handlungen auch den Namen des Sakraments zugestehen. Jedoch
ist dann freilich kein Grund mehr vorhanden, den Namen strenge
auf diese Siebenzahl einzuschränken. Es gereicht unserm Me-
lanchthon nicht zum Vorwurf, es ist vielmehr ein Beweis sehr
richtiger Einsicht, wenn er in der Apologie der Augsburgischen
Konfession sich bereitwillig erklärt hat, auch die Ordination,
auch die Beichte und Absolution (in dem ersten Entwurf auch
die Ehe) als Sakramente gelten zu lassen. Die Frage, welche
zwischen uns und der katholischen Kirche zu verhandeln ist,
reduziert sich aber deswegen nicht auf einen blossen
Wortstreit" u. s. w.2

Vilmar sagt: „Gehen wir weiter auf jene Siebenzahl ein,
so zeigt es sich, dass drei derselben auf Christi Ordnung
unmittelbar sich gründen, Taufe, Abendmahl und Sündenvergebung,

zwei andere, Mitteilung des h. Geistes nach der Taufe
und Mitteilung des h. Geistes zur Ausrichtung des Lehramtes,

1 Lutherische Dogmatik, 2. Aufl. H, 281. 297. 318.
2 Vorlesungen über Katholizismus und Protestantismus, 2. Aufl. 1848, II, 204.



— 205 —

beide durch Handauflegung und Gebet, die Ausgiessung des h.

Geistes voraussetzen und sofort mit derselben in der Kirche
auftreten, nicht als eigentliche Einsetzung [Christi], wohl aber
als sich aus der Ausgiessung des h. Geistes von selbst und
notwendig ergebend. Die unctio extrema, deren Alter
allerdings ziemlich hoch hinaufgeht, beruht auf keiner nachweisbaren

apostolischen Institution, indem die Stelle Jak. 5 zwar
die Salbung vorschreibt, aber gerade im Gegensatz gegen das,
was die letzte Ölung bewirken soll: sie soll die Genesung des

Kranken bewirken, wogegen die letzte Ölung die sichere
Voraussicht des Todes des Kranken voraussetzt" (s. o.) Vilmar
erklärt weiter, auf die unctio extrema könne er sich in keiner
Weise einlassen, und bemerkt dann, die Ehe, die als Schöpferinstitut

Gottes auch den Heiden angehöre, könne „unmöglich
mit specifisch zur Christuswelt gehörigen Gnadengaben
zusammengestellt werden". Die noch übrig bleibende Fünfzahl,
sagt er weiter, „scheidet sich bestimmt genug in die von
Christus selbst und die kraft apostolischer Ordnung eingeführten
Handlungen Allerdings hindert uns nichts, nicht allein die

Absolution, welche ohnehin in der Augsburgischen Konfession
ihre Stelle unter den Sakramenten bekommen hat, sondern
auch die Ordination als Sakrament zu bezeichnen und zu
behandeln". Auch die Konfirmation kann man eine „sakramentale

Handlung" nennen : „sie ist eine Handauflegung zur
Mitteilung des h. Geistes unter Gebet Die evangelische Kirche
ist kaum mit einer Handlung so achtlos umgegangen wie mit
der Firmung. Nur einzelne Kirchenprovinzen derselben haben
das Wesen der Konfirmation schritt- und traditionsgemäss
beibehalten, vor allen anderen die hessische Kirche." 1

Wenn Vilmar Ölung und Ehe nicht zu den Sakramenten
im v/eitern Sinne zählt, so glaubt W. Böhmer es „wissenschaftlich

erhärtet zu haben, dass ausser der Taufe und dem Abendmahl

auch das Fusswaschen und die Salbung der Kranken mit
Öl von Christus als sakramentale Ceremonien mit einer Ver-
heissung der Gnade eingesetzt" seien.3

1 Dogmatik, herausg. von K. W. Piderit, 1874, II, 225 ff.
2 F. W. Schulze, Über romanisierende Tendenzen, 1870, S. IE

Reusch,
Professor in Bonn.


	Die Siebenzahl der Sakramente

