Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 2

Artikel: Die Siebenzahl der Sakramente
Autor: Reusch

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403254

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

-

DIE.

SIEBENZAHL DER SAKRAMENTE.

1) Das Wort Sakrament kommt in der jetzt gewohnlichen
Bedeutung im Neuen Testamente nicht vor. Muvowigior und in
der Vulgata sacramentum bedeutet dort Geheimnis, geheimnis-
voller Ratschluss Gottes, geheimnisvolle Lehre: Matth.13,11; Mark,
4,11; 1. Kor. 13, 2 u.s.w.; 1. Kor. 4, 1 bedeutet ,Diener Christi und
Ausspender (Verwalter, olxovduor, dispensatores) der Geheimnisse
~ Gottes* Verkiindiger der geheimnisvollen Lehren Gottes; vgl.
2,7: ,Wir reden Gottes Weisheit im Geheimnisse (Jcod cogier
dv pwoewnolw), die verborgen gewesene, die Gott von Ewig-
keit vorherbestimmt hat® u. s. w. Wenn es Eph. 5, 31. 32
_ heisst: ,Deshalb wird (nach Gen. 2, 24) der Mensch Vater und
| Mutter Verla,ssen und seinem Weibe anhangen, und es werden
die zwei Ein Fleisch sein. Dieses Geheimnis (‘Lwo‘tnng Sa-
’_cmmentum) ist gross; ich aber sage es in Bezug auf OhI"IStU.b |
und die Kirche (e»g Xo16z0y xec [sbg] exx?mmav, Vg. in C‘hristo etin
ecclesia)¥, so will der Apostel sagen: Die Worte der Genems
‘beziehen sich zwar nach ihrem Wortsinne auf die innige Ver-
bindung 7W1s<3hen Mann und Welb, sie haben aber insofern
_auch einen geheimnisvollen Sinn, als diese innige Verbindung
ein Abbild der Verbindung z'Wis-cheﬁ Christus und der Kirche ist.

In derselben Bedeutung wird wwowreov und sacramentum

~auch von den Kirchenvétern oft gebraucht. Iren. 2, 41 (28), 1

scientia mysteriorum Dei. Clem. Al Strom. T, 1, 4: ¢ ve Jele

 WwoTTote e Tol wovoysvois mados avrod Sxuerddy. Tert. Apol. 19:

in quo (im Pentateuch) videtur thesaurus collocatus totius
~ judaici sacramenti et inde etiam nostri. Cypr. Test. preef.:

A tenebms erroris abducti et luce egus lummam viam vitee per

Revne 1nte1n de Théologie. I—Ieftz 1893, - . 13



— 182 —

salutaria sacramenta teneamus. Hil. in Ps. 2, 3: quibus (Hebrseis)
postea Dominus legem omnem sacramento et corporationis suge
et passionis et resurrectionis impleverat. uO* Serm. 23122
sacramentum passionis et resurrectionis ejus.

Wie Eph. 5, 32, so werden auch bei den Kirchenvitern
Symbole und Typen sacramenta genannt. Tert. c. Mare. 5, 1:
illas figuras et propheticas super filios suos benedictiones Jacob
(Gen. 49) ... heec figurarum sacramenta. Aug. Ep. 138, 1. 7. 8:
Nimis longum est, convenienter disputare de varietate signorum,
quae cum ad res divinas pertinent, sacramenta appellantur .
mutationem istam sacramentorum Testamenti Veteris et Novi .
aliis sacramentis preenunciari Christum, cum venturus esset,
aliis, cum venisset, annuntiari oportuisse. HEp. 98, 9: Semel im-
molatus est Christus in seipso, et tamen in sacramento (in ab-
bildlicher Weise) omni die populis immolatur . . . Si enim
sacramenta quandam similitudinem earum rerum, quarum sa-
cramenta (signa) sunt, non haberent, omnino sacramenta non
essent. Serm. 272: Ista (Brot und Wein) ideo dicuntur sacra-
menta quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur.

: Bei den Romern bezeichnete sacramentum auch den EKid,
speciell den Soldateneid. Darum wird seit Tertullian die Ver-
pflichtung, welche der Christ als Streiter Gottes bei der Taufe
tibernimmt, sacramentum genannt. Tert. de cor. mil. 11 sagt,
ein Christ diirfe nicht Soldat werden, humanum sacramentum
divino superducere; de idolat. 19: non convenit sacramento
divino et humano, signo Christi et signo diaboli, castris lucis
et castris tenebrarum. Cypr. Ep. 74, 8 sagt von dem Abfall vom
Christentum : tradamus diabolo ordinationem evangelii, ... di-
vinee militiee sacramenta solvantur, castrorum caelestium signa
dedantur. Ein dem Augustinus unterschobener Sermo de sym-
bolo (Migne 40, 1189) beginnt: Notum est, quod milites sseculi
beneficia temporalia a temporalibus dominis accepturi prius
sacramentis militaribus obligantur et dominis suis fidem se ser-
vaturos profitentur: quanto magis ergo ssterno regi militaturi
et seterna preemia percepturi debent sacramentis ceelestibus
obligari et fidem, per quam ei placituri sunt, publice profiteri.
In den Sententice episcoporum (auf dem Konzil von Karthago
von 2566, in Hartels Ausgabe des Cyprianus 1, 437) n. 1 ist
sacramentum mterro are (bei der Taufe) das Glaubensbekenntms ‘
ablegen I&SSGH =

Sl e



— 183 —

Augustinus spricht wiederholt von drei bona der Ehe: proles
(generandi ordinatio), fides (die eheliche Treue, fides pudicitice,
pudicitia) und sacramentum. Mit diesem Worte bezeichnet er
die Unauflsslichkeit der Ehe oder das G‘relobms durch welches
sich die Gatten unaufloslich verbinden (Ep. 23, 5: vir et uxor,
ut fideliter conjungant corpora sua, jurant sibi plerumque per
Christum). Er erklart sacramentum De Gen. ad lit. 9, 7 durch
ut conjugium non separetur, c. Jul. 5, 12, 46 durch ne divortium
fiat und quia nullum divortium. Er citiert dabei de pecec. orig.
34, 39 Matth. 19, 6: Was Gott verbunden hat etc. De nupt. et
concup. 21, 23 sagt er: Respondebit connubii sacramentum: de
me ante peccatum dictum est in paradiso: Relinquet homo etc.
(Gen. 2, 24). Quod magnum sacramentum dicit apostolus in
Christo et ecclesia. Quod ergo est in Christo et ecclesia mag-
num, hoc in singulis quibusque viris atque uxoribus minimum,
sed tamen conjunctionis inseparabilis sacramentum. De bono
conjug. 24, 32 sagt er: die beiden ersten bona seien bei allen
Ehen, bei den christlichen auch das dritte, die sanctitas sacra-
menti, per quam nefas est etiam repudio discedentem alteri
nubere, dum vir ejus Vivit ... Ad sacramenti sanctitatem illud
pertinet: uxorem non discedere etc. (1. Kor. 7, 10 ff.).

An der zuletzt angefiihrten Stelle gebraucht Augustinus
sacramentum auch von der Unwiderruflichkeit der Ordination:
Si fiat ordinatio cleri ad plebenf congregandam, etiamsi plebis
congregatio non subsequatur, manet tamen in illis ordinatis
sacramentum ordinationis, et si aliqua culpa quisquam ab officio
removeatur, sacramento Domini semel imposito non carebit,
quamvis ad judicium permanente. An einer andern Stelle, c. ep.
Parm. 2, 13, 28, stellt er die Ordination mit der Taufe zusammen :
Nam illud quod quidam eorum dicere ceceperunt: ,Baptismum
quidem non amittit, qui recedit ab ecclesia, sed jus tamen dandi
amittit, multis modis apparet frustra et inaniter dici. Primo
quia nulla ostenditur causa, cur ille, qui ipsum baptismum
amittere non potest, jus dandi potest amittere. Utrumque enim
sacramentum est, et quadam consecratione utrumque homini da-
tur, illud cum baptizatur, istud cum ordinatur, ideoque in ecclesia
catholica utrumque non licet iterari. Schismatische Bischofe, fiigt
er bei, dirfen nach kirchlichen Verordnungen nicht fungieren,
non eis tamen ipsa ordinationis sacramenta detrahuntur, sed
manent super eos. Man sieht, sacramentum ist hier das, was



=

man spater character indelebilis genannt hat. Vgl. 2, 13, 30 und
de bapt. ¢ Pen. I, ¥ 2.

2) Von Tertullian an werden sacramenta Kultusakte ver-
schiedener Art (signacula rerum divinarum visibilia, Aug. de
cat. rud. 26, 50) genannt, sehr oft Taufe und Abendmahl, mehr
oder weniger oft die anderen Sakramente, oft auch jetzt so-
genannte Sakramentalien, insbesondere die mit der Taufe ver-
bundenen symbolischen Akte. ' |

Tert. c. Marc. 4, 34: ad sacramentum baptismatis et eucha-
ristiee admittens. Aug. C. D. 21, 25, 2: nec omnibus habentibus
sacramentum baptismatis et corporis Christi, sed solis catholicis.

Cypr. ep. 72: eos qui sunt foris extra ecclesiam tincti. . .,
quando ad nos atque ad ecclesiam, quee est una, venerint, bap-
tizari oportere, eo quod parum sit eis manum imponere ad ac-
cipiendum spiritum sanctum, nisi accipiant et ecclesiae baptis-
mum. Tunc enim demum plene sanctificari et esse filii Dei
possunt, si sacramento utroque (also Taufe und Firmung) nas-
cantur.! :

Innocenz I. (402—417), Ep. ad Decentium 8, sagt: Den
Biissern sei die Olung nicht zu erteilen, quia genus est sacra-
menti; nam quibus reliqua sacramenta negantur, quomodo unum
genus putatur posse concedi?

In der griechischen Kirche behandelt Cyrillus von Jeru-
salem in den fiinf mystagogischen Katechesen Taufe, Firmung
und Eucharistie als die drei Sakramente, die von den Katechu-
- menen gleich nacheinander empfangen wurden. — Bei Pseudo-
Dionysius-Areopagita de hier. eccl. 2—7 werden als pvorioi
zusammengestellt. Taufe, Abendmahl, Firmung, Ordination,
poTETiooY moveyieic tedawosws und ooty Sl Ty isp@s xexou)-
usvar.?  Dieselbe Zusammenstellung findet sich bei Theodorus
Studites (+ 826) Epist. 2, 165. — Johannes von Damaskus,
»der klassische Dogmatiker der orientalischen Kirche aus einer
Zeit, in welcher die Trennung des Morgenlandes und Abend-
landes noch nicht eingetreten war“, erwidhnt nur zwei Sakra-

! Der Brief des Melchiades (f 314), den Hahn (Doctrinee Rom. p. 7. Die

- Lehre von den Sakramenten S. 83, 287) und Hagenbach, Dogmengeschichte § 192, 2,
_ citieren, ist pseudo-isidorisch. Der Catechismus romanus 2, 3 citiert bei der Fir-
mung ausser dem ,Dionysius Areopagita, Bischof von Athen“ (q. 4), eine ganze

Reihe von pseudo-isidorischen Papstbriefen (q. 8. 5. 6. 10. 14.).

* P. Schanz, Lehre von den Sakramenten, 1893, S. 195.



— 18 —

mente, Taufe und Abendmahl. ,Ohne Zweifel hat er auch andere
kirchliche Segnungen und Ceremonien gekannt, aber zu den
von Christus eingesetzten Mysterien zihlt er sie nicht. Mit der
Taufe verband er natiirlich nach alter Sitte unmittelbar die
Firmung. Die Wiederherstellung von dem sittlichen Falle nach
der Taufe durch Reue und Busse kannte er auch; obschon er
sie nirgends erwéahnt, nattirlich ebenfalls die Ordination. Die
Einsegnung der Ehe war ein damals in der ganzen Kirche zu
fest eingewurzelter Brauch, als dass er nichts davon sollte ge-
wusst haben. Auch die Olung erwahnt er nirgends. “ !

Bei Tert. de virg. vel. 2 heissen die Taufceremonien lavacri
sacramenta, bei Aug. Serm. 228, 1 sacramenta infantium. Tert.
¢. Marc. 1, 14 sagt: Der gute Gott verwendet die nach Mar-
cions Lehre von dem bosen Gott geschaffenen Dinge: nec aquam
- reprobavit creatoris, qua suos abluit, nec oleum, quo suos un-
git, nec mellis et lactis societatem, qua suos infantat, nec panem,
quo ipsum corpus suum repreesentat, etiam in sacramentis
propriis egens mendicitatibus creatoris. Das Ol wird hier, wie
Milch und Honig, wegen des Gebrauches bei der Taufe genannt. —
Aug. de pece. merit. et rem. 2, 26, 42: Et catechumenos secun-
dum quendam modum suum per signum Christi et orationem
manus impositionis (vor der Taufe) puto sanctificari, et guod
accipiunt (das Salz), quamvis non sit corpus Christi, sanctius
tamen quam cibi, quibus alimur, quoniam sacramentum est.
Serm. 228, 3: Sermonem ad altare dei debemus hodie infantibusde
sacramento altaris. Tractavimus ad eos de sacramento symboli,
quod credere debent, de sacramento orationis dominicse, quo-
modo petant, et de sacramento fontis et baptismatis. Serm. 227
erwahnt er noch exorcismi sacramentum und sagt: chrisma est
spiritus sanecti sacramentum. In Ps. 141, 9: Multa sacramenta
aliter atque aliter accipimus: queedam ore accipimus, quaedam
per totum corpus accipimus.? :

In dem dem Ambrosius (mit Unrecht) zugeschriebenen
Werke de sacramentis 3, 1, wird auch die in Mailand (nicht
in Rom, wie beigefiigt wird) nach der Taufe tbliche Fuss-
waschung als mysterium et sanctificatio bezeichnet. Ambrosius
selbst nennt sie de virg. 3 mysterii sacramentum.

! Langen, Johannes von Damaskus, S. 301.
# Vgl. Hahn, Sakramente, S. 93.



— 186 —

Auch geweihte Gegenstdnde werden sacramenta genannt:
das Taufwasser, Ambrosius in Luc. 22, 10: O aqua, quee sacra-
mentum Christi esse meruisti, quee lavas omnia, nec lavaris —
das Chrisma, Greg. M. 1. sacr. b, 106: creaturam chrismatis in
sacramentum perfectee salutis viteeque confirmet — Salz, Sacr.
Gelas.: ut heec creatura salis efficiatur salutare sacramentum
ad effugandum inimicum.?!

3) In der Litteratur des ersten christlichen Jahrtausends
. findet sich keine Stelle, an der sieben Sakramente aufgezdhlt
¢ wiirden, oder angedeutet wiirde, es gebe nicht mehr und nicht
. weniger als sieben.

: ~ Lediglich als Kuriosum verdient erwihnt zu werden, dass
einige neuere romisch-katholische Theologen, namentlich Franz
Ant. Bittner? und nach ihm Ferd. Probst,? den ungliicklichen
Versuch gemacht haben, wenigstens sechs der sieben Sakra-
mente als bei Tertullian nebeneinander erwahnt nachzuweisen.
Tertullian sagt de preescr. 40: in den heidnischen Mysterien
ahme der Teufel divina sacramenta nach: Tingit et ipse quos-
dam, utique credentes et fideles suos (Taufe); expiationem de-
lictorum de lavacro repromittit (wie de lavacro zeigt, nicht
die Busse), et si adhuc memini Mithree, signat illic in frontibus
milites suos (nicht die Firmung, sondern die Bezeichnung mit
dem Kreuze vor der Taufe). Celebrat et panis oblationem
(Eucharistie) et imaginem resurrectionis inducit (nach Probst
die Busse als geistige Auferstehung!) et sub gladio redimit coro-
nam. Quid, quod et summum pontificem in unius nuptiis statuit?
(nicht Priesterweihe und Ehe, sondern die Verordnung, dass
der Oberpriester nur Eines Weibes Mann sein diirfte, wie nach
Titus 1, 6 der Bischof). Die hier fehlende Olung findet Bittner
dann c. 41, wo Tertullian von mulieres heereticee sagt: audent
docere, contendere, exorcismos agere, curationes repromitiere,
forsitan et tingere, und bei Iren. 1, 14, 4, wo eine bei einer

! Hahn, Sakramente, S. 98, 102

* In dem gegen die Dissertation von . L. Hahn, Doctrinze Romanse de
numero sacramentorum septenario rationes historice, Breslau 1859, gerichteten
Schriftchen: De numero sacramentorum septenario. Epistola critica ad G. L.
Hahnium, Breslau 1859. Hahn fithrt die Stelle an in seiner ausfihrlichen Schrift:
Die Lehre von den Sakramenten in ihrer geschichtlichen Entwicklung innerhalb
der abendlandischen Kirche bis zum Konzil von Trient, Breslau 1864, S. 86.

° Sakramente und Sakramentalien in den drei ersten christlichen Jahr-
hunderten, Mainz 1872, S. 8.



— 187 —

gnostischen Sekte tbliche Salbung von Toten oder Sterbenden '
als eine Karikatur der Olung erw#hnt werde.

- Hettinger citiert zu dem Satze: , Die Siebenzahl der Sakra-
mente sprach sich von jeher in dem Gesamtbewusstsein der
Kirche aus“, 2 nur Tert. de resurr. 8: Caro abluitur, ut anima
emaculetur ; caro ungitur, ut anima consecretur; caro signatur,
ut et anima muniatur; caro manus impositione adumbratur, ut
et anima a spiritu illuminefur; caro corpore et sanguine Christi
vescitur, ut et anima de Deo saginetur. Die drei ersten Sitze
beziehen sich auf die Taufe und die sie begleitenden Akte inkl.
Firmung.?®

4) Im elften und zw olften Jahrhundert wird das Wort sacra-
mentum von lateinischen Schriftstellern in einer noch weitern
Bedeutung gebraucht als bei den frithern Schriftstellern. Sakra-
mente heissen die niederen Weihen, die Weihe des Abtes, die
Investitur des Bischofs mit ng und St&b “die Welhe der
K1r0hen und Glocken die Fusswaschung, die Lemhenfewrhch—
kelten
~ Petrus Damiani (+ 1072) Serm. 69 sagt: In hac (ecclesia)
congeritur multiplex varietas sacramentorum ... Kt ut breviter|
intelligentiolee nostree propalemus indaginem, duodecim sacra-
menta sunt in ecclesia . . . Taufe, Firmung, Olung, consecratio
pontificis, inunctio regis, dedicatio ecclesiee, Beichte, consecratio
canonicorum, monachorum, eremitarum, sanctimonialium, Ehe. i
Hezec sunt duodecim sacramenta, quee, nisi fallor, duodecim |
cruces significant, quas in circuitu ecclesige videmus impressas.
An einer andern Stelle nennt er Taufe, Kucharistie und ordi-
natio clericorum tria preecipua sacramenta. An einer andern
Stelle (Ep. 8, 10) erwahnt er allerdings septem sacramenta ;
aber er zahlt als solche: incarnatio Domini, nativitas, passio,
resurrectio, ad ccelos ascensio, judicium, regnum.

Der Kardinal Gottfried von Vendome (f 1132) sagt: In-
vestitura sacramentum est, id est sacrum signum, quo princeps

1 Tn der lateinischen Ubersetzung steht mortui, im Original stand wahr-
scheinlich zedsvr@vrec, wie bel Epiphanius.

2 Apologie 2, 2, 157.

# Vorsichtiger sprlcht Schanz S. 194 tber die Stellen Tertulhans Er erwahnt
8. 196 auch, dass ,man in neuerer Zeit fir die Siebenzahl der Sakramente auf
die Abbildungen der Speisung mit sieben Broten in den Katakomben hingewiesen
habe “, giebt aber selbst zu, , dass man nicht speciell an die Sakramente dachte,
wie denn auch andere Abbildungen drei Brotkorbe oder finf Brote haben¥.



— 188 —

ecclesise, episcopus scilicet, a ceeteris hominibus secernitur pa-
riter atque dignoscitur et quo super christianum gregem cura
pastoralis ei tribuitur. Hanc investituram ab illo solo suscipere
debet, a quo et consecrationem habet ... Laicis quidem sacra-
menta ab ecclesia suscipere licet, non ecclesiee queelibet sacra-
menta dare. Annulus autem et virga, quando ab illis dantur,
a quibus dari debent et quando et ubi et quomodo debent, sa-
cramenta ecclesise sunt, sicut sal et aqua, oleum et chrisma
et queedam alia, sine quibus hominum et ecclesiarum consecra-
tiones fieri non possunt. — Hildebert von Tours (7 1134) zahlt
neun Sakramente: Majora sacramenta episcopi habent quam
presbyterl Kpiscopi frontem chrismate signant, dedicant, ordi-
nant, vasa ecclesiastica et altaria consecrant. Alii tantum cor-
pus et sanguinem Christi consecrant, baptizant et absolvunt et
conjugium benedicunt. Die Olung hat er vergessen; aber
anderswo nennt er die Fusswaschung exemplum humilitatis,
sacramentum remissionis venialium, argumentum mutuee dilec-
tionis. — Bernard von Clairvaux (+ 1153) sagt in dem Sermo
de coena Domini: Multa quidem sunt sacramenta et scrutandis.
omnibus hora non sufficit. De tribus itaque, que satis congrua.
sunt huic tempori, dicendum erit... In hunc itaque modum
appropinquans passioni Dominus de gratia sua investire curavit
suos, ut invisibilis gratia signo aliquo visibili preestaretur. Ad
hoc instituta sunt omnia sacramenta, ad hoc eucharistise parti-
cipatio, ad hoc pedum ablutio, ad hoc denique ipse baptismus,
initium sacramentorum omnium ... Nam ut de remissione quo-
tidianorum minime dubitemus, habemus ejus sacramentum, pe-
dum ablutionem. An anderen Stellen erwidhnt er die Sakra-
mente der Firmung, Olung, ,Beichte und Ordination.

Hugo von St. Victor (f 1141) unterscheidet (de sacr.1, 9, 7;
2, 5, 1) drei Arten von Sakramenten: 1. sacramenta salutis,
Taufe, BEucharistie und Firmung; 2. sacramenta exercitationis,
auch s. minora, und zwar ¢ res: agqua aspersionis, cinis sus-
ceptus, rami et cerei benedicti, b)) actiones: mgnaculum (,rucls,
exsufflatio exorcizationis, expansio manuum, incurvatio genuum,
¢) verba: trinitatis invocatio; 3. sacramenta administrationis:
ordinatio, consecratio vasorum, indumentorum et ejusmodi. Er
fligt bei: Porro sciendum est, quod, cum his tribus modis sacra-
menta conficiantur, illa tamen magis proprie et principaliter sa-
cramenta dicuntur, in quibus virtus est per sanctificationem et



= 1By

effectus salutis per operationem. An anderen Stellen nennt er
sacramenta auch die Ehe, die Olung, die Busse, das geweihte
Salz, die Weihe der Glocken u.s. w.!

Vielfach werden auch in dieser Zeit Taufe und Abendmahl
als duo sacramenta oder als duo sacramenta principalia, pree-
cipua oder maxima bezeichnet. Mitunter wird die Firmung als
drittes beigefiigt.? Bruno von Wiirzburg (+ 1045) z. B. sagt zu
Ps. 65, 8: Duo sunt sacramenta liberationis nostrse, und Rupert
von Deutz (1 1135), De Sap. 2, 1: Sunt autem due heec sacra-
menta maxima, und 2, 26: Non unum quodlibet horum, sed
utrumque ad salutem necessarium est homini. Der Kardinal
Humbert sagt in dem 1058 verfassten Werke adv. Simoniacos
2, 39: Dicamus aliquid de solo baptismo, sacrificio et unctione,
quee nobis videntur principalia et maxima signa et prodigia
esse, quia sine his nemo potest Deo vivere. In demselben Werke
2, 20 spricht er auch einmal von sieben Sakramenten, meint
aber die sacramenta infantium (s. o. S. 185): A primo pabulo
sacrati salis usque ad confirmationem per episcopum, quee est
septimum sacramentorum regenerationis secundum septemplicem
spiritum ad remissionem omnium peccatorum. Auch Sigebert
von Gemblours (f 1112) zahlt nur drei Sakramente.?

5) Von einer Siebenzahl der Sakramente sprechen zuerst |

Schriftsteller der zweiten Hélfte des 12. Jahrhunderts. Der wich-
tigste unter ihnen ist Petrus Lombardus (+ 1160), der im 4. Buche
seiner zwischen 1145 und 1150 verfassten Sentenzen die sieben
Sakramente in der jetzt uiblichen Reihenfolge ausfiihrlich be-
handelt und sie Dist. 2 n. 1 mit: Sacramenta novee legis sunt
aufzahlt. *

1 Hahn, Doctrinze, p. 18.

2 Hahn, Doctrinz, p. 20. Kahnis, Lutherische Dogmatik II, 293,

3 Hefele, Konziliengesch. V, 24.

+ J. Bach, die Siebenzahl der Sakramente, 1864, S. 64, fuhlt als ,das alteste
Zeugnis der ausdriicklichen Zihlung der sieben Sakramente in populirer Form*
einen versus memorialis an, der in einer Schrift des Poeten und Grammatikers
Johann von Garlandi in einer Handschrift des 11. Jahrhunderts und in andern
(Minchener) Handschriften vorkomme: Bos ut erat petulans cernentibus obice
cursum, (Per bos notatur baptismus, per ut unctio, per erat eucharistia, per pe-
tulans peenitentia, per cernentibus conjugium, per obice ordo, per cursum confir-
matio.) Aber sind die Handschriften wirklich aus dem 11. Jahrhundert? Ferner
citiert Bach die {Predigt des Otto von Bamberg bei seinem Abschiede von den
Pommern im Jahre 1124 : Discessurus a vobis trado vobis, quee tradita sunt nobis

Al

PR RASEED L4



== g

In einer vielfach dem Hugo von St. Victor zugeschriebenen,
aber spéatern! Schrift De ceerimoniis, sacramentis, officiis et
observationibus ecclesiasticis ¢. 12 heisst es: Septem sunt prin-
cipalia sacramenta, quee in ecclesia administrantur, quorum
quinque generalia sunt, quia ab eis neuter sexus, nulla @tas,
conditio nulla excluditur, vid. baptismus, confirmatio, eucha-
ristia, peenitentia, unctio infirmorum, duo particularia sunt, ...
ordines sc. et conjugium. ,

Rolandus Bandinellus, der 1159 Papst Alexander III. wurde,
beginnt in den nach 1150 verfassten, erst kiirzlich gedruckten
Sentenzen den Traktat de sacramentis ab illo preecipuo sacra-
mento, Verbi videlicet incarnatione, und handelt dann de aliis
sacramentis, den sieben in der gewohnlichen Reihenfolge.? In
einem andern Sinne spricht er von sieben Sakramenten, wenn
er sagt, die geistliche Verwandtschaft trete ein zwischen dem
Taufling und demjenigen, qui suscipit de fontis lavacro vel
super se tenet in aliquo illorum septem sacramentorum, quee
sunt a primo pabulo sacrati salis usque ad confirmationem
chrismatis etc. (s. 0. S. 189).

Der Kanonist Stephan von Tournay sagt in seiner vor
1159 verfassten Summa: Septem dicuntur esse sacramenta, quo-
rum quinque necessaria sunt ad salutem, duo (Ordination und
Ehe) voluntaria. An einer andern Stelle nennt er die sieben
principalia sacramenta, und an einer dritten sagt er: Queedam
sacramenta reiterantur, ut unctio infirmorum, dedicatio eccle-
siarum, quee post violationem earum repetitfur; queedam non
reiterantur, ut baptismus, consecratio virginum, ordinatio sacer-
dotum. ?

Noch spéter finden sich Stellen, die an den éltern Sprach-
gebrauch erinnern. Die 3. Lateran-Synode von 1179 verbietet
can. 1, fiir die Einfihrung der Bischofe, Abte, Priester u. s. w.,
fiir Begribnisse und Exequien, fiir die Einsegnung der Ehe et

a Domino, arrham fidei ... septem sacramenta ecclesice (sie werden aufgezahlt).
Schanz, S. 198. Aber die Predigt liegt uns nur in dem Berichte seines Biographen
vor. Hahn, Sakramente, S. 107.

1 Hahn, Sakramente, S. 107. ‘

2 Die Sentenzen Rolands, nachmals Papst Alexander IIL, zum erstenmal
herausgegeben von Ambr. M. Gietl, O. Pr., 1891, S. 157, 194, 276.

* Die Summa des Stephanus Tornacensis fiber das Decretum Gratiani, heraus-
~gegeben von J. F. von Schulte, 1891, S. 131, 134, 261.



— 191 —

alia _sa,érameﬂta Geld zu nehmen. Ahnlich die 4. Lateran-
Synode von 1216, can. 66,! und eine Synode von London von
1237, die bestimmt, die Sakramente seien unentgeltlich zu spen-
den, dann als sacramenta principalia die sieben nennt.

Innocenz III. fiihrt in einem (in die Decretales Gregorii
IX., 1. 1, tit. 15, ¢. 1, § 8, aufgenommenen) Erlass an die Bul-
garen, von 1204, nicht gerade, wie Hahn (S. 109) angiebt, die
Konsekration der Kirche, des Altares und des Kelches mit unter
den Sakramenten auf, nennt aber die dabei (non solum ex man-
dato legis divinge, verum etiam exemplo Beati Stephani) statt-
findende Salbung unctionis sacramentum.

6) Petrus Lombardus begriindet die Siebenzahl der Sakra-
mente gar nicht. Die ihm folgenden Scholastiker berufen sich
nicht auf Schrift und Tradition, vielfach aber auf die Parallele
mit den sieben Gaben des h. Geistes, den sieben Tugenden
(drei gottlichen und vier Kardinaltugenden), den sieben Haupt-
stinden, den sieben Weltaltern u. dgl. 2

Bonaventura sagt im Brevilogquium p. 6 ¢. 3: Sunt septem
secundum correspondentiam ad gratiam septiformem, quee per
septenarium temporis nos reducit ad principium, quietem et
circulum seternitatis, sicut ad octavam resurrectionis univer-
salis . . . Ad perfectam curationem eegritudinis concurrunt
heec tria, sc. expulsio eegritudinis, introductio sanitatis et con-
servatio introductee salutis. Primum igitur, quoniam ad perfec-
tam curationem perfecta et universalis requiritur morbi expulsio
et morbus est septiformis, triplex culpabilis, sc. culpa originalis,
mortalis et venialis, et quadruplex pcenalis, sc. 1gnorant1a, ma-
litia, infirmitas et concupiscentia . . . hinc est quod oportuit
adhiberi contra hsec septenariumm medicamentum. . . . Rursus,
quia perfecta curatio non potest esse sine restitutione integree
sanitatis et sanitas animee integra consistit in usu septem vir-
tutum, trium sc. theologicarum et quatuor cardinalium, hinec est,
quod ad harum usum sanum restituendum institui oportuit sep-
tiforme sacramentum . . . Postremo, quoniam perfecta curatio
esse non potest sine conservatione salutis introductee et salus
introducta conservari non potest in conflictu certaminis nisi in
acie ecclesize, quee est terribilis ut castrorum acies ordinata

1 Hefele, Konziliengeschichte V, 634, 803, 926. Schanz, . 198.
2 Hahn, Sakramente, S. 118. J. Schwane, Dogmengeschichte der mittleren
Zeit, 1882, S. 586.



b R

R R s

= 19

(Cant. 6, 9), et hoc quidem fit per septiformis gratize armaturam,
hinc est quod necesse est septem esse sacramenta.

Thomas von Aquin, S. th. 3, q. 65 a. 1, sagt: Quidam ac-
cipiunt numerum sacramentorum per quandam adaptationem
ad virtutes et ad defectus culparum et peenalitatum. Er selbst
weist ausfiihrlich nach, wie convenienter ponuntur septem sacra-
menta, quia ordinantur ad duo, sc. ad perficiendum hominem
in his, quee pertinent ad cultum Dei secundum religionem chri-
stianee vitee et etiam in remedium contra defectum pececati. !

Nach dem Vorgange der Scholastiker haben neuere Theo-
logen den ,Organismus der Sakramente“? und die ,Kongruenz
der Siebenzahl der Sakramente fiir die Heiligung des ganzen
menschlichen Lebens“ in mannigfaltiger Weise — zum Teil

im Anschluss an die bekannte Stelle von Geethe — dargestellt. *

Dags diese Darstellungen keinen theologischen Beweis bilden,
versteht sich von selbst.

- H. Hurter * und andere romisch-katholische Dogmatiker
fihren zu gunsten der Siebenzahl folgenden Beweis: Die Sakra-
mentalitit aller sieben lédsst sich einzeln nachweisen, — was
ja in einem gewissen Sinne richtig ist, — beziiglich der Sieben-
zahl bezw. des Satzes, dass es nicht mehr und nicht weniger
als sieben Sakramente giebt, bestand in der Kirche vom 12.

- bis 15. Jahrhundert ein unanimis consensus. Man kann nun

nicht sagen, die Siebenzahl sei erst im 12. Jahrhundert auf-
gekommen; denn sie findet sich auch bei den Griechen, die
sie sicher nicht erst nach der Trennung von der romischen
Einheit angenommen haben, ja schon bei den morgenléndischen
Sekten, die schon seit dem H. Jahrhundert von der Kirche ge-
trennt sind.

Was die Anschauung der Griechen vor der Tremmng be-
trifft, so geniigt es, auf Johannes von Damaskus (s. o. S. 184 1)

! Mohler, Symbolik, 6. Aufl., 5. 264.
? A. Gunther, Der letzte Symboliker, 1834, 8. 214.
3 Mohler a. a. O. Oswald, Lehre von den Sakramenten, 4. Aufl,, II, 121.

~ Fr. Hettinger, Apologie des Christentums, 1887, II, 2, 158. P. Schanz, Apologie

des Christentums, 1888, III, 228. Die Stelle aus Gosthes ,,Aus meinem Leben® be1
Hettinger (S. 108) und bei Schanz.

= Theologme dogmaticee Compendium, 1878, T.III, n. 313— 518 Ahnlich
Oswald II, 114, und etwas vorsichtiger Schanz, Lehre von den Sa}namenten,_
5. 193. :



s

zu verweisen. Die Sakramentenlehre der Nestorianer, Kopten,
Armenier u. s. w. bedarf noch einer genauern Untersuchung;
jedenfalls laésst sich aber wvon ihnen, wie von den Lateinern
und Griechen, hochstens nachweisen, dass sie die einzelnen
sieben Sakramente in irgend einem Sinne als Sakramente an-
erkannt, nicht aber, dass sie geglaubt haben, es gebe nicht
mehr und nicht weniger als sieben Sakramente.

Die Einwendungen gegen die jetzige rémisch-katholische
Lehre! glaubt Hurter durch folgende Bemerkungen beseitigen
zu konnen: 1) Die Kirchenviter waren weniger systematisch
als die Scholastiker und darum nicht so geneigt, die Sakra-
mente aufzuzihlen, zumal diese beziiglich des dussern Ritus in
vielen Punkten differieren. 2) Der Begriff von Sakrament war
in alterer Zeit noch nicht gentigend determiniert; darum werden
oft nur zwei oder drei Sakramente gezihlt, oft wird der Begriff
so ausgedehnt, dass mehr als sieben gezihlt werden. 3) Es galt
ehemals namentlich beztiglich der Sakramente die Disciplina
arcani, darum sprachen die Kirchenvéter nur, wenn es durch-
aus notwendig war, von dem einen oder andern Sakramente.
Wenn einige Orientalen, im Mittelalter, fligt er bei, einige Sa-
kramente auslassen und dafir andere Ceremonien, die keine
Sakramente sind, dafiir zu substituieren scheinen, z. B. die
Ordensprofession oder die Beerdigung, so stimmen doch auch
diese beztiglich der Siebenzahl tiberein (?) und ihre unrichtigen
Aussagen beweisen hochstens ihre Unwissenheit.

) Die spiteren griechischen Theologen haben allem An-
scheine nach unter dem Einflusse der abendléandischen Theo-
logie den Standpunkt des Johannes von Damaskus verlassen
und die Siebenzahl der Sakramente angenommen. ? Die Sache
bedarf noch einer genauern Untersuchung. Die idltesten Zeugen,
die ich angefihrt finde, sind der Ménch Hiob um 1270, der aber
statt der Busse die Monchsweihe einschiebt oder nach einer
andern Angabe Busse und Olung identifiziert und als siebentes
Sakrament die Monchsweihe nennt 3, und ein Johannes Palio-
logos

! Er sagt, sie seien am sorgfaltigsten von Hahn in der lateinischen Schrift

von 1839 zusammengestellt; die ausfithrlichere deutsche Schrift von 1864 erwihnt
er nicht. 3

® W. Gass, Symbolik der griechischen Kirche, 1872, S. 236.

4 Real-Encyklopadle 18, 272. K. Wemer, Gesch. der apol. und polem. Litte-
ratur IIT, 201. Schanz S. 200

ST

.-:.-ff"”'"‘ﬁﬁg“’z



{
f

;
§
i
:

— iy

In dem in Rom concipierten Glaubensbekenntnis, welches
der Kaiser Michael Paldologos bei den Unionsverhandlungen
in Lyon 1275 unterschrieb, heisst es: Tenet etiam et docet eadem
sancta Romana Kcclesia, septem esse ecclesiastica sacra-
menta. ! Auf der Synode zu Florenz bildete die Zahl der Sa-
kramente keinen Differenzpunkt; in dem Unionsdekrete von
1439 wird sie nicht erwahnt. (In dem Decretum pro Armenis,
welches Eugen IV. 1441 erliess, wird sehr ausfihrlich, zum
Teil anerkanntermassen unrichtig, iiber die sieben Sakramente
gehandelt.)

In der Confessio orthodoxa P.I, q. 98 werden die sieben Sa-
kramente wie im Tridentinum aufgezahlt, nur die Olung zuletzt.
Nach der Aufzéahlung wird flir die Siebenzahl, wie bei einigen
Scholastikern, auf die sieben Gaben des heiligen Geistes Bezug
genommen. ?

8) Man darf nicht sagen, die Zahl der Sakramente sei von
den Theologen des 12. Jahrhunderts von zwei oder drei auf
sieben erhoht, sagt vielmehr richtiger, sie sei in Vergleich zu
der von den frithern Theologen angenommenen Zahl ange-
messen auf sieben reduziert worden. Das Trienter Konzil er-
klart aber nicht bloss, es gebe sieben Sakramente, sondern
anathematisiert S. T can. 1 die Meinung, sacramenta novae
legis non fuisse omnia a Jesu Christo instituta, aut esse plura
vel pauciora quam septem, videlicet baptismum ... aut etiam
aliquod horum septem non esse vere et proprie sacramentum.
Es lehrt also, die sieben seien von Christus eingesetzte Sakra-
mente im ewentllehen Smne Eme Deﬁmtmn von Sakmment
deﬁmert Sacramentum est res sensibus subjecta, quee ex Del
institutione sanctitatis et justitiee tum significandse tum effi-
ciendse vim habet. Ahnlich die spiteren romisch-katholischen
Theologen, am kiirzesten H. Hurter (n. 259): ritus efficax gra-
tize. Ahnlich auch die Confessio orthodoxa bei Makarius, § 134,1:
,Hin Sakrament ist eine solche geistliche Handlung, welche unter
einer sichtbaren Gestalt der Seele des Gliubigen eine unsicht-

- Hefe}e, Konziliengeschichte VI, 122.

2 Die sieben Gaben des h. Geistes verdanken nur dem Umstande ihren Ur-
sprung, dass Jes. 11, 2. 3 das im Hebriischen zweimal stehende ,Furcht J ehovas®
in der Septuaginta und Vulgata das erste Mal durch sv0&faue, pietas, das zweite
Mal durch gofog o0, timor Domini, wiedergegeben ist.



bare Gnade Gottes mitteilt, von unserm Herrn angeordnet ist

und durch welche ein jeder der Gldubigen gottliche Gnade
empfangt*. Ahnlich auch die Apologie der Augsburgischen Kon-
fession : Sacramenta vocamus ritus, qui habent mandatum Dei
et quibus addita est promissio gratize.? :

Im Unterschiede von Sakramenten heissen in dem spétern
theologischen Sprachgebrauch Sakramentalien solche liturgische
Handlungen, die in ihrem Ritus den Sakramenten ahnhch
aber nicht, wie dlese, von Christus angeordnete (ex opere ope-
rato) wirksame Zeichen der Gnade sind, wie z. B. die niederen
Weihen, die Kronung des Papstes, die Salbung des Konigs.

- Die Definition von bakmment passt nicht in gleicher Weise
auf @1}53'“_§1eben Sakramente -

a. Von Taufe und Abendmahl wird die Einsetzung durch
Christus deutlich im N. T. berichtet; von den anderen Sakra-
menten ist sie nur indirekt oder gar nicht aus dem N T Au
eryelseﬂ Hurter (n. 302) stellt die Thesis auf: Christus sei
der auctor aller Sakramente non tantum mediate et auctoritate
apostolis concessa, sed immediate et per sese; aber iltere
Theologen sprechen unbedenklich von einer mittelbaren Kin-
setzung einiger Sakramente durch Christus,? und Hurter selbst
sagt: man diirfe annehmen, Christus habe nur bei einigen Sa-
kramenten, wie bei Taufe und Eucharistie, die Materie und
Form genau, bei anderen nur im allgemeinen bestimmt und die
genauere Bestimmung dem Gutdiinken der Kirche iiberlassen.
Nisi enim quandam institutionis latitudinem admittamus et si
omnia, quee ma,tema,m et formam spectant, a priori ex quibusdam
congruentns et subtilibus considerationibus definire velimus, in
graves incidimus difficultates ex ipsa historia adxmmstratmms

sacramentorum petltas 7 :

Firmung und Olung lagsen sich aus Apg. 8, 14 ff. u.s. w.
und aus Jak. 5, 14 ff. mit Sicherheit nur als apostolischer Ge-
brauch nachweisen. Von der Firmung sagt Hurter, sie sei durch
die Handauflegung, die Christus den Kleinen erteilte (Mth. 19, 13),
~ noch glidnzender (splendidius) durch die Herabkunft des h. Geistes

am Pfingstfeste ,adumbriert® worden. Schanz (S. 283) sagt:

1 Winer, Comparative Darstellung XIV, 1.

2 Schwane, Dogmengesch. der mittleren Zeit, S. 598, 622, 675. Schanz
S. 106, 112. _ -

3 Ahnlich Oswald 1, 88.



— 196 —

iine Stelle, in welcher Jesus formell von dem Sakramente
der Firmung sprechen wiirde, giebt es in den Evangelien nicht.
Auch die Stellen in der Apostelgeschichte und in den Briefen
geben keinen direkten Beweis. Von der Olung sagt das Tri-
dentinum S. 14, cap. 1: a Christo apud Marcum 6, 13 insinuatum,
per Jacobum fidelibus commendatum ac promulgatum. Marcus
6, 13 ist von wunderbaren Krankenheilungen durch Salbung
mit Ol die Rede (ydowoue ieudrov, 1.Kor. 12, 9) und kann als
,Insinuation“, besser ,Adumbration“ des Sakramentes der Olung
nur insofern bezeichnet werden, als man jene Salbung als ein
Analogon zu diesem ansehen kann. Von einer Einsetzung durch
Christus kann nur unter der Voraussetzung gesprochen werden,
dass das, was Jakobus empfiehlt, von Christus selbst (nach der
gewoOhnlichen Annahme wéahrend der vierzig Tage nach der
Auferstehung, Apg. 1, 3) angeordnet worden sei, was von Jakobus
weder gesagt noch angedeutet wird und wofiir auch sonst kein
Beweis ausser subtiles considerationes beizubringen ist. Noch
Thomas von Aquin, Suppl. q. 29 a. 3, bezeichnet die Ansicht,
dass Christus selbst die Olung eingesetzt habe, nur als proba-
bilior als die andere, dass Christus die Olung wie die Firmung
non instituit per se, sed apostolis instituendum dimisit. Petrus
Lombardus (4, 23, 2) sagt einfach: Hoc sacramentum ab apo-
stolis institutum legitur. Ebenso Hugo von Sanct Victor, Kardinal
Roland und andere.* '

Wenn Christus Joh. 20, 22, 23; Mth. 18, 18 den Aposteln die
Gewalt tibertrigt, Stinden nachzulassen, so beziehen sich diese
Worte ebensowenig ausschliesslich auf die Siindenvergebung
im Busssakramente wie auf die Stindenvergebung durch die
Taufe (Symb. Nic.: unum baptisma in remissionem peccatorum),
vielmehr auf die Sindenvergebung iliberhaupt.? Von der Los-
sprechung des einzelnen auf Grund einer Beichte sagt das neue
Freiburger Kirchenlexikon (2, 224): ,Christus hat die Beichte
nur indirekt mit der Erteilung der Binde- und Lisegewalt an die
Apostel angeordnet; die ausdriickliche Promulgation des be-
treffenden Gesetzes lag dann den Aposteln resp. der Kirche ob.
In diesem Sinne behaupten mehrere mittelalterliche Theologen
die Einsetzung der Beichte durch die Kirche (Hugo von St. Victer,
Bonaventura, Alexander von Hales u. a.).“

! Gietl 8. 262. Schanz S. 292, 647.
® Langen, im Theol. Litt.-Bl. 1877, 171.



-

Dass Christus fiir die Ubertragung der Vollmachten, die
er den Aposteln gegeben hatte, an andere einen bestimmten
Ritus angeordnet habe, wird im N. T. nicht gesagt; es wird nur
berichtet, dass es von den Aposteln durch Handauflegung geschah.
Apes o 6 L Time 5 22 2. Tim: |6

,Die Frage, ob sich die sakramentale Wiirde der Ehe aus
der h. Schrift genligend beweisen lasse, sagt Oswald, wird meist
mit nein beantwortet, und wenn man unter diesem Beweise
die Darlegung der einzelnen Stiicke, des Zeichens nach Materie
und Form, der daran gekntipften Gnade und der Einsetzung
durch Christus versteht, wird es aus der h. Schrift allein schwer-
lich vollstindig gelingen. Von der Hauptstelle, Eph. 5, 29 ff,,
geben die Theologen zu, dass die Sakramentalitit der Ebe hier
mehr angedeutet, als ausgesprochen sei, und dass auch das Tri-
dentinum S. 24, doctr. de sacr. matr., sich mit Bezug auf diese
Stelle nur des Ausdrucks innuit apostolus bedient.“ Von anderen
Stellen, die Oswald anfiihrt, sagt er, sie hitten keine strenge
Beweiskraft. !

b. Taufe und Abendmahl sind die fiir alle Glaubigen ver-
ordneten regelmassigen Gnadenmittel. Die Firmung ist nur ein
Complementum der Taufe und auch nach rémisch-katholischer
Lehre ihr Empfang nicht notwendig. Die Busse ist nur fir
solche, die schwer gesiindigt haben, notwendig, die Olung nur
fiir Kranke empfohlen. Ordo und Ehe sind nur fiir bestimmte
Stande eingesetzt. Von der Ehe sagen einige Scholastiker, dieses
Sakrament teile keine Gnade mit.?

¢ Uber das bei der Taufe und bei der Eucharistie zu Be-
obachtende giebt das N. T. bestimmte Vorschriften; beziiglich
der anderen Sakramente weist sogar die Tradition Verschieden-
heiten und Schwankunoen auf, die unerklirlich wiren, wenn
sie in demselben Sinne, wie Taufe und Eucharistie, von C‘hz istus
eingesetzte Sa,kramente waren. Wenn man vollends die scho-
lastische Lehre von der Materie und Form auch bei den fiinf
Sakramenten durchfithren will, so ist eine tubereinstimmende
Tradition bei den meisten nicht nachzuweisen, bei der Busse
und der KEhe eine Materie nur durch Kunstelelen ZU ﬁnden

Bei der Firmung gilt in der morgenlcmdlschen Kiic
Salbung als das Wesentliche. Auch Eugens IV. Decretum pro

' Lehre von den Sakr. 2, 392. 396. Schanz, S. 714.

* Schanz, S. 736.

Reyue intern. de Théologie. Heft 2, 1893, ' 14



‘z
|

- fos

Armenis von 1451 sagt, die Materie der Firmung sei das vom
Bischof geweihte Chrisma, die Form die Worte: Signo te etc.,
und ahnlich lehrt der Catechismus romanus 2, 3, 7—11. Nach
der abendlandischen Tradition ist die Handauflecung das We-
sentliche.! Die meisten Scholastiker meinen, Christus habe bei
der Einsetzung der Firmung den Aposteln unter zwei Symbolen
die Wahl gelassen; die Apostel hitten bald die Salbung, bald
die Handauflegung angewendet, fiir die Folgezeit aber erstere
angeordi.et. (Ahnlich Makarius, S. 311.) Daran denkt auch wohl
FEugen IV., wenn er in dem Decretum pro Armenis Apg. 8, 17
anfithrt und sagt: Loco illius manus impositionis datur in ec-
clesia confirmatio, natiirlich per chrismationem.? Hurter fiuhrt
vier Ansichten an, von denen jede gewichtige Vertreter habe;
er entscheidet sich fir die letzte: Handauflegung und Salbung
seien beide wesentlich; sie seien aber nach der jetzigen Praxis
beider Kirchen so verbunden, dass die mit der Salbung des
Firmlings an der Stirn verbundene Fingeranlegung als Hand-
auflegung zu gelten habe.?

Dass bei der Lossprechung in der mor genlandlschen Kirche
eine deprekative, in der abendlandischen (seit dem 13. Jahr-
hundert) eine indikative Formel gebraucht wird,* mag ebenso
wie die Verschiedenheit der Formeln bei der Firmung nur
nebenbei erwahnt werden. Aber wo ist bei dem Busssakramente
die Materie? Das Tridentinum sagt S. 14, cap. 3, die actus pee-
nitentis, contritio, confessio et satisfactio seien die Quasi-Materia.
Thomas 3, q. 84 a. 2 bezeichnet als materia remota die peccata
destruenda, als materia proxima die genannten drei actus. Einige
Scholastiker sagen (offenbar richtig), bei diesem Sakramente
(und der Ehe) sei keine materia vorhanden.?®

Bei der Ordination ist offenbar die Handauflegung und das
damit wverbundene Gebet das Wesentliche. Gleichwohl hat

! A. Gau, De valore manuum impositionis atque unctionis in sacramento
confirmationis, Koln 1832. _

2 Oswald, 1, 267. Schanz, S. 297.

* Hurter, IIT, n. 341, Oswald, I, 270. Bickell in der Innsbrucker Zeltschrlft
1877, 87.

* Hs mag hier erwihnt werden, dass Liguori die Giiltigkeit der Lossprechﬂng
mit der deprekativen Formel in Zweifel zieht. Dollinger-Reusch, Mora,lstreltlgkelten,
9. 461. '

> Schanz, 3. 103. Hahn, 8. 124,‘ 149.



— 199 —

Eugen IV. die bei mittelalterlichen Theologen sehr verbreitete
Meinung sanktioniert: die Materie dieses Sakramentes sei illud,
per cujus traditionem confertur ordo, sicut presbyteratus tradi-
tur per ecalicis cum vino et patensge cum pane porrectionem,
und Hurter (n. 630) stellt drei Ansichten tiber die materia
nebeneinander, die beiden erwdhnten ! und als die richtige
und in praxi festzuhaltende folgende: Christus hat nur bestimmt,
es miisse ein geeignetes dusseres Zeichen angewendet werden,
und hat es der Kirche tberlassen, dieses zu bestimmen ; die
Kirche hat anfangs nur die Handauflegung angewendet, im
Laufe der Zeit aber die Traditio instrumentorum beigeflgt;
darum ist jetzt die wesentliche Materie nicht mehr die blosse
Handauflegung. Er fiugt bei, Benedict XIV. billice diese An-
sicht nicht, weil sie der Kirche eine zu grosse Gewalt beziiglich
der Materie und Form der Sakramente zuschreibe und weil
die Zeit dieser Verinderung der wesentlichen Materie und Form
nicht nachgewiesen werden kénne.

Bei der Ehe gilt in der morgenldndischen Kirche die Seg-
nung der Eheleute durch den Priester als die sakramentale
Handlung, also der Priester als Spender des Sakramentes. Diese
Ansicht wird auch von Melchior Canus und von vielen, nament-
lich franzosischen Theologen und Kanonisten vorgetragen und
ist 1889 von den Bischofen der Utrechter Kirche sanktioniert

s meren

worden.? Bei dieser Auff%ssung ist die Ehe ein den anderen
Sakramenten analoges Sakrament. Aber es muss dabei das
Sakrament von dem durch die Konsens-Erklirung zu stande
kommenden ehelichen Verhéltnisse (Kontrakte) getrennt und
alle ohne die Segnung des Priesters geschlossenen Ehen miissen
als nicht sakra,mentale angesehen%—érden Dann bleibt es un-
erklarlich, dass erst das Tridentinum allen Brautleuten formlich
vorgeschrieben hat, die Ehe durch den Priester einsegnen zu
lassen, d. h. das Sakrament zu empfangen. — Das Tridentinum
erwahnt weder eine materia noch eine forma des Ehesakra-
mentes, und das Decretum pro Armenis sagt nur: Causa efficiens

matrimonii regulariter est mutuus consensus per verba de pree-
! Kr erwahnt die von Eugen IV. sankfionierte zuerst und leitet dann die
r1cht1oe mit den Worten von Perrone ein: Postquam sanior critica rimas omnes
antiquitatis perscrutata est, communior jam evasit sententia, quee in sola manuum
impositione et oratione sitam esse materiam et formam tuetur.

? Deutscher Merkur 1889, 177.



e

— 200 —

senti expressus. Die meisten neueren rémisch-katholischen Theo-
logen bezeichnen die Kontrahenten als Spender und zugleich
als materia remota des Sakraments, die Hingabe derselben an-
einander als materia proxima und die Konsens- Erklaruno als
forma. !

9) Auf der Bonner Unionskonferenz von 1874 einigten sich
die altkatholischen und die englischen Theologen tiber folgende
Sitze: , Wir erkennen an, dass die Zahl der Sakramente erst

/im zwolften Jahrhundert auf sieben festgesetzt und dann in

die allgemeine Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und
zwar nicht als eine von den Aposteln oder von den &ltesten
Zeiten kommende Tradition, sondern als das Ergebnis theolo-
gischer Spekulation. Katholische Theologen, z B. Bellarmm
erkennen an und wir mit ihnen, dass die Taufe und die Eu-
charistie principalia, pr BBCIPLIEL, eximia salutis nostrese sacramenta,
sind.“ Dollinger bemerkte, nachdem er diese Satze verlesen hatte:
»Dieser Artikel spricht nur eine geschichtliche Thatsache aus,
die aber freilich eine grosse dogmatlsche Bedeutung hat: dass
die Siebenzahl der Sakramente erst in spaterer Zeit fixiert worden
ist. Auch die orientalische Kirche erkennt sieben Sakramente
an; aber die griechische Bezeichnung pwoeejowv ist noch unbe-
stimmter als das lateinische sacramentum. Wére man zur Zeit
der Reformation mit der Bedeutung des Wortes Sakrament ge-
nauer bekannt O*ewesen SO Wurde man oegen die herkommhche
Sakramentenlehre nlcht so Grosse ‘Bedenken erhoben haben
Wenn die Reformatoren nur zwei Sakramente ‘anerkennen, so
gebrauchen sie das Wort in einer engern Bedeutung, als es

i frither tiblich war.“ 2

Man kann die Siebenzahl der Sakramente unbedenkheh
beibehalten, wenn man Sakramente im engern und im weitern
Sinne oder Sakramente ersten und zweiten Ranges unterscheidet,
wie man den Trienter Kanon des Alten Testamentes beibehalten

 kann, wenn man protokanonische und deuterokanonische Biicher

unterscheidet. Wie die deuterokanonischen Biicher eine Mittel-
stellung einnehmen zwischen den protokanonischen und den

l.r'Schulte, Kirch.enrecht, S. 349. Nach Hurter n. 657 sind die Kontra-

~ henten die Spender, corpora contrahentium seu dominium in eadem materia re-

mota, verba contrahentium materia proxima et forma, nimlich materia proxima,
quatenus significant corporum tr achtmnem, forma, quatenus enuneiant acceptatmnem'
o Berlcht S kT



— 201 —

nicht biblischen, aber der Bibel nahestehenden Biichern, so
kann man von den fiinf Sakramenten zweiten Ranges sagen:
sie nehmen eine Mittelstellung ein zwischen den beiden Sakra-
menten ersten Ranges und den Sakramentalien.

Das Tridentinum verdammt S. 7 can. 3 de sacr. die Memung
septem sacramenta ita esse inter se paria, ut nulla ratione
aliud sit alio dignius. Dabei ist aber nicht an die eben gemachte
Unterscheidung zu denken. In can. 4 lehrt es, alle Sakramente
seien ad salutem necessaria, licet omnia singulis necessaria non
sint, und der Catechismus romanus 2, 1, 22 sagt: sie hitten nicht
alle parem et sequalem necessitatem aut dignitatem: pree ceeteris
necessaria seien Taufe, Busse und Ordo; hinsichtlich der dignitas
tibertreffe die Kucharistie alle anderen, wie auch das Triden-
tinum S. 13, cap. 3, hervorhebt.

10) Der 25. der 39 Artikel der englischen Kirche sagt:
» Es giebt zwei, von Christus im Evangelium angeordnete Sakra-
mente, die Taufe und das Abendmahl. Die finf gewohnlich
so genannten Sakramente, Firmung, Busse, Ordination, Ehe und
letzte Olung, sind nicht als Sakramente des Evangeliums anzu-
sehen, da sie solche sind, die zum Teil aus einer Korrupten
Nachahmung der Apostel erwachsen sind (being such as have
grown partly of the corrupt following of the Apostles), zum Teil
Lebensstande, die in der heiligen Schrift gebilligt werden, aber
nicht im gleichen Sinne Sakramente sind, wie Taufe und Abend-
- mahl, da sie kein von Gott verordnetes sichtbares Zeichen oder
_Ceremoniell haben.*

In dem Katechismus im Common Prayer Book heisst es:

» Wie viele Sakramente hat Christus in seiner Kirche angeordnet?

Nur zwel als allgemein (generally) zur Selig kelt notwendig;, -

Taufe und Abendmahl.“ _ _ _

Die Deutung, welche anglo-katholische Theologen diesen
Sétzen geben, tragt Pusey so vor: Wenn die englische Kirche
der Taufe und der Eucharistie eine besondere Wiirde zuschreibt,
so bestreitet sie damit nicht, dass andere goéttliche Anordnungen
in einem gewissen Sinne Sakramente oder Kandle der Gnade

oder nach der alten Definition sichtbare Zeichen einer unsicht-

baren Gnade seien. Das ist in der That unzertrennlich von
der Idee der Firmung, Ordination, Absolution und Ehe. In den
Homilien wird die Ehe ausdriicklich ein Sakrament genannt
und von der Ordination gesagt: weder sie noch irgend ein

B

L

0 e R T T T



— 202 —

anderes Sakrament seien solche Sakramente wie die Taufe und
die BEucharistie. Diese beiden sind wesentlich fiir das christliche
Leben. Die Firmung erweitert die Gabe der Taufe und wurde
in alter Zeit als ein Supplement, ja fast als ein Teil derselben
angesehen. Die Busse wére nicht notwendig, wenn wir die
Taufgnade immer treu bewahrten; sie ist nur ein zweites Brett
nach dem Schiffbruch. Das Sakrament der Ehe heiligt einen
erlaubten, aber nicht den hochsten Stand des Christen. Die
Ordination ist direkt nur fiir einen Stand bestimmt, der aber
zum besten aller eingesetzt ist und dessen Funktionen fiir alle
notig sind. Die Krankenolung wird nicht als zur Seligkeit
notwendig angesehen. Auf der andern Seite kann gar nicht in
Frage gestellt werden, dass bei der Ordination und der Firmung
die englische Kirche den Gebrauch eines dussern Zeichens vor-
geschrieben hat und von einer inneren Gnade spricht. Bei der
Busse hat sie die wesentlichen Worte des alten Rituale bei-
behalten. Fir die christliche Ehe fordert sie die Segnung des
Priesters und nennt sie direkt ein Sakrament . . . Der Artikel,
welcher die fiinf von den zwei unterscheidet, erklart virtuell,
jene seien in einem gewissen Sinne Sakramente, da er nur
sagt, sie seien nicht im gleichen Sinne Sakramente wie Ta,ufe
und Abendmahl. !

Von dem scharfen Ausdrucke des Artikels, die fiinf Sa-
| kramente seien zum Teil aus der korrupten Nachahmung der
Apostel erwachsen, nimmt Pusey an, er beziehe sich lediglich auf
. die Olung, und zwar nicht auf dieses Sakrament an sich, son-
i dern auf die im spateren Mittelalter verbreitete und auch prak-
| tisch durchgefithrte Meinung, die Olung, die bei Jakobus den
Y Kranken empfohlen wird, sei ein Sakrament fiir Sterbende, das
sacramentum exeuntium, wie sie seit dem 12. Jahrhundert viel-
fach genannt wird, eine Meinung, die von der griechischen
Kirche verworfen wird und auch der é&ltern abendlindischen
Anschauung nicht entspricht.? Pusey hebt bei dieser Gelegen-

! Hirenicon I,-20; 9L

2 Eirenicon I, 22. 219, vgl. die Korrespondenz zwischen russischen und alt-
_ katholischen Theologen im Deutschen Merkur 1874, 67. 279, und Theol. Litt.-Bl.
1875, 604. — Wahrscheinlich beziehen sich die scharfen Ausdriicke des Artikels
auch auf spiter aufgekommene Gebrauche bei anderen Sakramenten, wie Orby

Shipley, The seven sacraments (Tracts for the day n° 3, London 1867), p. 56,
annimmt. '



- o

heit hervor, dass in dem ersten unter Eduard VI. veroffentlich-
ten Common Prayer Book ein Formular fiir die Olung steht:
(,Wenn der Kranke die Olung zu erhalten wiinscht, soll der
Priester ihn nur auf der Stirn oder auf der Brust salben, indem
- er das Kreuzzeichen macht und spricht“ u. s. w.), dass dieses
Formular zwar in dem zweiten Buche weggelassen wurde, die
Olung aber in Schottland vielfach gespendet wurde und ihre
Spendung in England nur gegen die kirchliche Gewohnheit ver-
stossen wiirde.! Anderswo sagt er: ,KEs ist sonderbar, dass
wir, die wir uns so sehr auf die Bibel zu stiitzen wiinschen,
einen Gebrauch aufgegeben haben, der so bestimmt, fast perem-
torisch von dem hl. Jakobus autorisiert wird. Aber eben darum
darf man wohl hoffen, dass schliesslich seine Wiederherstellung
keine Schwierigkeit finden wird, wenn klargestellt wird, dass
wenigstens ein Zweck der Olung die Wiederherstellung der
Gesundheit, wenn Gott will, ist. Mittlerweile haben wir fiir uns
den Trost, dass sie von niemand als zur Seligkeit notwendig
angesehen wird, dass durch die Absolution Gott unsere Stinden
vergiebt und dass unsere Seele fir den letzten Kampf durch
den Leib und das Blut Christi gestarkt wird.“ 2

11) Die Lutheraner und die Reformierten erkennen nur zwei
Sakramente an, Taufe und Abendmahl. Luther und Melanch-
thon waren voriibergehend geneigt, auch die Busse und in einem
gewissen Sinne auch noch andere gelten zu lassen.® Einzelne
lutherische Theologen der neuern Zeic sagen, man dirfe Kon-
firmation, Absolution, Ordination und Trauung als Sakramente
im weitern Sinne bezeichnen, jedenfalls als den Sakramenten
analoge kirchliche Handlungen ansehen.

Kahnis sagt: ,So gewiss ist, dass sowohl in der morgen-
landischen als in der abendlindischen Kirche Taufe und Abend-
mahl in des Wortes specifischem Sinne Mysterien oder Sakra-
mente hiessen, so waren doch diese Ausdriicke weit genug, um
auch anderen heiligen Handlungen beigelegt werden zu kon-
nen. .. Wenn es galt, unter den mancherlei kirchlichen Formen,
welche man mit dem weiten Namen Sakrament bezeichnete,

1 Kirenicon I, 219. .

2 Wirenicon IIT, 94. Ahnlich Orby Shipley, p. 71, und Arthur C. A. Hall in
der American Church Review vom Okt. 1881, s. Deutscher Merkur 1882, 73.

3 H. Jacoby, die Liturgik der Reformatoren, I, 184. II, 20. 147. Uber die
Verhandlungen iiber die Olung und Firmung s. II, 223.



= of4 =

eine Auswahl zu treffen, so sprach fiir jene sieben in der That
eine bedeutende Tradition. . . Nach der Schrift und dem Urteil
der alten Kirche kennt der Protestantismus nur zwei Sakra-
mente. Aber in dem weitern Gebrauche dieses Wortes, der sich
in der morgenléindischen und mittelalterlichen Kirche zuletzt
auf die Siebenzahl beschrénkte, liegt die Wahrheit, dass die
Kirche analoge Handlungen hat, dahin hat man die Konfirma-
tion, die Absolution, die Trauung, die Ordination zu rechnen.
Es sind heilige Handlungen, die, wenn auch nicht auf gottlicher
Einsetzung, doch auf der Autoritdt der Kirche ruhen und im
Namen Gottes durch das Wort einen Seoen _erteilen. Der
deutsche Protestantismus hat daher so evangelisch als kirchlich
gehandelt, wenn er diesen Handlungen den Namen der Sakra-
mente nahm, sie aber, von unevangelischen Bestandteilen ge-
reinigt, beibehielt.“ ! .

‘Heinrich Thiersch sagt: ,Gegen keine der sicben heiligen
Handlungen kann eingewendet werden, dass ihr der urchrist-
liche Charakter ginzlich fehle; alle wurzeln sie mehr oder
weniger so, wie sie noch bestehen, im apostolischen Zeitalter.
Will man bei der alten Unbestimmtheit des Namens Sakrament
stehen bleiben, im Sinne von sacrum signum oder von gratise
invisibilis visibilis forma, so kann man einer jeden dieser Hand-
lungen auch den Namen des Sakraments zugestehen. Jedoch
ist dann freilich kein Grund mehr vorhanden, den Namen strenge
auf diese Siebenzahl einzuschréanken. . . Es gereicht unserm Me-
lanchthon nicht zum Vorwurf, es ist vielmehr ein Beweis sehr
richtiger Einsicht, wenn er in der Apologie der Augsburgischen
Konfession sich bereltwﬂllb erklart hat, auch die Ordination,
. auch die Beichte und Absolution (in dem ersten Entwurf auch
die Ehe) als Sakramente gelten zu lassen. Die Frage, welche
zwischen uns und der katholischen Kirche zu verhandeln ist,
reduziert sich aber deswegen nicht auf ecinen blossen Wort-
Streit™ u. sow.’

Vilmar sagt: ,Gehen wir weiter auf jene Siebenzahl ein,
so zeigt es sich, dass drei derselben auf Christi Ordnung un-
mittelbar sich grinden, Taufe, Abendmahl und Sitindenverge-
bung, zwei andere, Mitteilung des h. Geistes nach der Taufe
und Mitteilung des h. GGIStGS zur Ausrlchtung des Lehramtes,

! Lutherische Dogmatik, 2. Auﬂ II, 281. 297. 318.
2 Vorlesungen uber Ka,thohmsmus und Protestantismus, 2. Aufl. 1848, II, 204.



— 206 —

beide durch Handauflegung und Gebet, die Ausgiessung des h.
Geistes voraussetzen und sofort mit derselben in der Kirche
auftreten, nicht als eigentliche Einsetzung [Christi], wohl aber
als sich aus der Ausgiessung des h. Geistes von selbst und
notwendig ergebend. Die unctio extrema, deren Alter aller-
dings ziemlich hoch hinaufgeht, beruht auf keiner nachweis-
baren apostolischen Institution, indem die Stelle Jak. 5 zwar
die Salbung vorschreibt, aber gerade im Gegensatz gegen das,
was die letzte Olung bewirken soll: sie soll die Genesung des
Kranken bewirken, wogegen die letzte Olung die sichere Vor-
aussicht des Todes des Kranken voraussetzt“ (s. o.) Vilmar er-
klart weiter, auf die unctio extrema konne er sich in keiner
Weise einlassen, und bemerkt dann, die Ehe, die als Schopfer-
institut Gottes auch den Heiden angehére, konne ,unmoglich
mit specifisch zur Christuswelt gehorigen Gnadengaben zu-
sammengestellt werden“. Die noch tibrig bleibende Fiinfzahl,
sagt er weiter, ,scheidet sich bestimmt genug in die von
Christus selbst und die kraft apostolischer Ordnung eingefiihrten
Handlungen .. . Allerdings hindert uns nichts, nicht allein die
Absolution, welche ohnehin in der Augsburgischen Konfession
ihre Stelle unter den Sakramenten bekommen hat, sondern
auch die Ordination als Sakrament zu bezeichnen und zu be-
- handeln“. Auch die Konfirmation kann man eine ,sakramen-
tale Handlung® nennen: ,sie ist eine Handauflegung zur Mit-
teilung des h. Geistes unter Gebet ... Die evangelische Kirche
ist kaum mit einer Handlung so achtlos umgegangen wie mit
der Firmung. Nur einzelne Kirchenprovinzen derselben haben
das Wesen der Konfirmation schrift- und traditionsgeméss bei-
behalten, vor allen anderen die hessische Kirche.“!

Wenn Vilmar Olung und Ehe nicht zu den Sakramenten
im weitern Sinne zéhlt, so glaubt W.Bohmer es ,wissenschaft-
lich erhértet zu haben, dass ausser der Taufe und dem Abend-
mahl auch das Fusswaschen und die Salbung der Kranken mit
Ol von Christus als sakramentale Ceremonien mit einer Ver-
heissung der Gnade eingesetzt® seien.?

! Dogmatik, herausg. von K. W. Pidérit, 1874, II, 225 ff.
2 F. W. Schulze, Uber romanisierende Tendenzen, 1870, S. 136.

REUSCH,
Professor in Bonn.



	Die Siebenzahl der Sakramente

