
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 1

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.

* Anciens documents. — Un membre de l'école française du
Caire, M. U. BOURIANT, a recueilli, dans des tombeaux de la
Haute-Egypte, trois manuscrits, qu'il a publiés dans un des derniers
fascicules des publications de cette école, à savoir: un livre
prophétique intitulé : La Révélation de Pierre, cité comme livre sacré

par Clément d'Alexandrie et attribué à saint Pierre; un Evangile
de saint Pierre, analogue aux quatre Evangiles ; et enfin des

fragments d'un autre livre prophétique, dit Livre d'Henoch.1
M. le professeur Harnack, de Berlin, considère ces documents

comme ayant joui d'une entière réputation d'authenticité dans les
communautés religieuses primitives, bien qu'ayant été rejetés à une
époque postérieure.

M. A. Sabatier les a ainsi décrits et jugés dans le Journal de

Genève, du 4 décembre dernier: «Nous possédions le Livre d'Hénoch
dans une version éthiopienne rapportée d'Ethiopie à la fin du XVIIIe
siècle. C'est une apocalypse, ou plutôt une série d'apocalypses
mises sous le nom du septième patriarche depuis Adam, dont il
est dit dans l'Ecriture qu'il marcha avec Dieu et ne connut pas la
mort. C'était une habitude et comme un procédé littéraire, aux
environs de l'ère chrétienne, de mettre dans la bouche des hommes
vénérés de la tradition biblique les révélations qu'on voulait faire
passer comme venant du ciel. Adam, Seth, Noé, Moïse, Elie,
Esdras ont été utilisés de cette manière. Les critiques ne sont pas
d'accord sur la date du Livre d'Hénoch. D'ailleurs, il est constitué
de plusieurs parties fort différentes. Les plus anciennes peuvent

1 Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique française au
Caire, sons la direction de M. U. Bouriant, tome IX0, fascicule I". — i vol. in-40.
chez Leroux, libr.-édit. Paris, 1892.



— 155 —

remonter jusqu'aux derniers Macchabées; les plus récentes sont
probablement postérieures à la ruine de Jérusalem. Ce qui est
certain, c'est la grande vénération et l'autorité prophétique dont ce
livre jouissait parmi les premiers chrétiens. L'épître de saint Jude
en donne même une très curieuse citation retrouvée textuellement
dans le premier chapitre de la version éthiopienne. Avec quelques
autres citations des Pères et des chronographes de Byzance, c'était
tout ce que l'on en possédait en grec. La découverte de MM. Grébaut
et Bouriant nous en apporte à peu près les trente premiers chapitres,
pas tout à fait le tiers du livre entier.

« Ce n'est pas encore assez pour résoudre toutes les énigmes
de l'origine de ce livre étrange; mais c'en est assez pour résoudre
au moins deux ou trois questions préalables que les savants
discutaient toujours. La version éthiopienne est-elle fidèle On peut
répondre aujourd'hui affirmativement en toute assurance. N'existait-il

qu'un texte grec de ce livre? Il est prouvé aujourd'hui qu'il
en existait deux, et la version éthiopienne a été faite sur un texte
semblable à celui que les égyptologues français viennent de découvrir

et que des différences assez grandes séparent de celui que
lisaient saint Jude et les chroniqueurs byzantins. Enfin, l'ouvrage
avait-il été écrit primitivement en grec ou en hébreu On pourra,
je crois, prouver que l'original au moins de la première partie
était en langue hébraïque ou araméenne. En tout cas, ce nouveau
texte grec est une contribution heureuse aux études d'archéologie
chrétienne.

tilApocalypse de Pierre est moins connue que celle d'Hénoch.
D'abord elle a totalement disparu. Nous savons seulement par le
catalogue de Muratori que cette apocalypse a fait partie avec celle
de saint Jean du canon biblique de nombreuses Eglises. Sozomène
raconte que, dans quelques Eglises de Palestine, on la lisait
encore de son temps une fois chaque année au jour du jeûne pascal.
Clément d'Alexandrie l'a connue et citée. Le fragment assez
considérable que nous donne aujourd'hui M. Bouriant paraît bien être
un morceau de cette apocalypse perdue. Une phrase citée par
Clément s'y retrouve pour le sens sinon pour les termes. C'est
malheureusement le seul indice qu'on possède encore pour identifier

historiquement ce texte. Il débute par un entretien de Jésus-
Christ avec ses apôtres qui lui demandent de leur faire apparaître
l'un des justes recueillis dans le paradis pour apprendre de sa
bouche quelle est la condition des hommes après la mort. Suit
une longue et curieuse description des plaisirs des élus et des
différents supplices des damnés. Il y a là des tableaux qui
rappellent parfois ceux de Dante.



— 156 —

« Mais le plus important et le plus curieux de ces trois
fragments est le premier, que j'ai réservé pour la fin. C'est bien un
morceau d'un Evangile de Pierre, car Pierre y parle à la première
personne. Ce fragment renferme le récit de la passion et de la
résurrection de Jésus-Christ fait dans un style et dans une manière
tout à fait analogue au genre de narration des évangiles synoptiques

et surtout de ceux de saint Marc et de saint Matthieu. Ce

récit, chargé çà et là d'éléments légendaires, plonge cependant par
ses racines directement dans la tradition orale primitive et en est
un écho très utile à retenir et à comparer à la narration de nos-
récits canoniques.

«Tout cela correspond très bien à ce que les pères de l'Eglise,
Origene, Eusèbe, Jérôme, Théodoret, nous disent d'un évangile de
Pierre en usage dans certaines Eglises de la Cilicie et chez
certaines sectes ébionites. Eusèbe nous raconte qu'un évêque
d'Antioche, en 190, l'avait trouvé dans certaines paroisses de son diocèse
et en avait autorisé la lecture. Ce n'est que plus tard qu'ayant
découvert qu'il pouvait fournir des armes au docétisme et aux
hérétiques, il se serait décidé à le condamner.

«Nous savons aujourd'hui que, dans la primitive Eglise, les;

discours et les miracles du Christ se conservèrent d'abord par la
prédication et la tradition orale. Cette tradition fut mise par écrit
peu à peu, dans des récits individuels et privés, et, à la première
période en succède une seconde où la tradition et les livres étaient
à la fois consultés et marchaient ensemble. Puis vint une troisième
période où les écrits canoniques adoptés par l'Eglise s'imposèrent
et succédèrent comme autorité à celle de la tradition, qui allait se

perdre dans la légende et dans l'apocryphe. La seconde de ces

périodes, qui peut aller de la ruine de Jérusalem vers l'an 70 à
Marc-Aurèle vers l'an 160, fut extrêmement féconde en récits de
cette nature à cause même de la liberté dont on jouissait encore
avant la consécration de la tétrade évangélique. C'est à cette époque
qu'appartient sans nul doute l'évangile de Pierre dont on nous
donne un grand fragment, et c'est là ce qui en explique la diffusion
rapide dans certaines contrées et la peine qu'eurent les évêques

pour le faire disparaître et lui substituer les évangiles canoniques.»
Voir, pour plus amples informations, la traduction française

de VEvangile de Pierre, publiée par M. le professeur E. Menegoz,
dans le Témoignage, ainsi que les numéros de la Semaine religieuse
de Genève, des 3 et 10 décembre 1892. — Le Livre d'Hénoch,
fragments grecs découverts à Akhmim (Haute-Egypte), publiés avec
les variantes du texte éthiopien, traduits et annotés par ADOLPHE
LODS. Un vol. gr. in-8° de 200 p. Paris, Leroux, 1892.



— 157 —

* Le Canon des dates babyloniennes. — M. Jules Oppert a
donné à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, en décembre
1892, communication d'un Mémoire sur ses découvertes archéologiques

et sur la fixation exacte des dates intéressant l'histoire biblique.
11 a retracé le système d'intercalation du calendrier chaldéen qui se

composait de dix-neuf ans; les périodes commencent, comme tous
les autres cycles, à l'année 712 avant l'ère chrétienne. Le premier
jour de cette année, le premier janvier, coïncidait avec l'équinoxe
et le Sirius se leva le Ier Ab (21 juillet). Les intercalations eurent
lieu d'après les nécessités astrologiques. Nous savons maintenant,
avec une précision jusqu'ici inconnue pour les périodes reculées,

que Nabuchodonosor monta sur le trône en juin 605 avant Jésus-
Christ, que Jérusalem fut détruite le lundi 31 juillet 587, et Baby-
lone prise par Cyrus le mercredi 28 octobre 539.

* Journaux anciens - catholiques. — Langue allemande :

Deutscher Merkur (München), Altkatholisches Volksblatt (Bonn),
Katholik (Bern). ¦— Langue française: Catholique national (Berne),
Catholique français (Paris), Vrai catholique (Paris). — Langue
hollandaise: Oud Katholiek, mensuel (Rotterdam). — Langue italienne:
Il Labaro, mensuel (San Remo).

On lit dans le Deutscher Merkur, du 17 décembre dernier:
Holland. Pfarrer J. A. van Beek zu Eotterdam hat im Anschluss an

das von ihm unlängst veröffentlichte Verzeichnis der holländischen
altkatholischen Literatur (seit 1842) ein weiteres herausgegeben, welches

von 1751 bis 1842 reicht und 199 Nummern zählt. Wir hoffen und
wünschen, dass Herr v. Beek in gleicher sorgfältiger Weise die altkatliolische
Literatur Hollands vor 1751 noch in einem dritten Teil behandeln wird.

* Rapport sur les travaux de la Faculté de Théologie
protestante de Paris. — Après avoir indiqué les sujets traités par les
professeurs dans leurs cours, M. le doyen Lichtenberger constate
l'inscription de 36 étudiants et de 12 auditeurs. On compte de 120
à 150 étudiants en théologie protestants français, dans les trois
écoles préparatoires de théologie de Nancy, de Tournon et de Paris,
et dans les trois facultés de Paris, Montauban et Genève. — 15 thèses
ont été soutenues sur les sujets suivants: M. Th. Rouvier, Etude
sur la révélation chrétienne ; M. Josué Bresson, La forme de

l'enseignement de Jésus d'après les évangiles synoptiques; M.
Lucien Cabrière, S. Paid et l'esclavage; M. Maurice*Picard, L'Apologie
d'Aristide; M. A. Huraut, Morsile de Padoue; M. A. Lambon, Jean
Gerson, sa réforme de l'enseignement théologique et de l'éducation
populaire; M. E. Mourgue, Etude sur la manne mystique du
désert, de Claude Brousson; M. P. Pascal, Elie Benoit et l'Eglise
réformée d'Alençon; M. A. Doy, La Liturgie de la sainte Cène dans



_ 158 —

les Eglises réformées de langue française ; M. A. Russier, L'Œuvre
de la Société centrale protestante d'evangelisation ; M. Sully Lombard,

L'introduction du christianisme dans l'île de Tahiti; M. E.
Froment, Les Idées religieuses de Tolstoï ; M. E. Farjat, L'Enseignement

catéchétique ; M. de Faye, De vera Indole Pauli apostoli
epistolarum ad Thessalonicenses, et Les Apocalypses juives.

Sujets de concours pour 1892—1893: Du Criterium de la
certitude d'après Lamennais, et Du sens du mot dXrjd-sia dans le»
écrits johanniques.

Travaux couronnés : La thèse de M. P. Pascal sur Elie Benoît;
— Etude comparative de la notion de la foi dans S. Thomas et
dans Calvin, par M. Henri Monnier.

* XXIe Rapport de la Société des sciences théologiques de

Genève, par M. L. THOMAS, président; Genève, 1892, broch. in-8°,
38 pages. — On y mentionne entre autres les travaux suivants:

Un Traité de morale payenne christianisé, étude par M. le

prof. Nicole sur un abrégé du Commentaire d'Hiéroclès, ms. grec
de la bibliothèque de Genève; Genève, Georg, 1892.

Rapport de M. le prof. Montet sur « l'histoire des religions au
Congrès des orientalistes à Londres en 1891».

Conférence apologétique de M. L. Choisy sur « l'excellence
morale comparée du christianisme évangélique ».

L'Immortalité conditionnelle, par M. le Dr Pétavel-Ollif, 2e vol.
Notice biographique par M. le prof. Bouvier, sur le prof. Oltramare,

à l'occasion des deux derniers volumes du Commentaire de
ce dernier sur les Epîtres aux Ephésiens, aux Colossiens et à

Philemon.

L'Orient et la Bible, 26 sujets bibliques expliqués par M.
Clément de Faye à l'aide des us et coutumes, ainsi que des antiquités
de la Palestine.

Questions actuelles sur le Dogme, ou Nouveaux Prolégomènes
de Dogmatique, par M. Louis Thomas; p. 7 — 38. C'est cette étude

qui fait le fond de ce Rapport ; elle est substantielle et très didactique.

En attendant que nous en fassions un examen détaillé, nous
la signalons à l'attention des théologiens.

* Der nassgemachte Pelz — Waschseife für die Zunft der
Gleichgültigen und Nichtswisser, von Dr. W. Joos ; Schaffhausen,
1893, broch. in-8°, 33 pages. —- Sous ce titre humoristique, l'auteur

a réédité quelques documents toujours intéressants et toujours
trop peu connus: la Bulle Unam Sanctam de Boniface VIII, la
Bulle Summis lesiderantes (Hexenbulle) d'Innocent VIII, la Constitution

Apostolica} sedis de Pie IX, la Lettre des 56 évêques à
Pie IX (17 juillet 1870), les Décrets du Concile du Vatican



— 159 —

(l8 juillet 1870), la Lettre de Dœllinger à l'archevêque de Munich
(28 mars 1871), les Propositions du Dr Joos au Congrès international

des anciens-catholiques à Lucerne (1892), la Bulle In Cœna
Domini d'Urbain VIII.

* Repertoriura biblicum, seu totius S. Scripturce Concordantiœ
juxta Vulgatœ editionis exemplar prœter alphabeticum ordinem
in grammaticalem redactœ a sac. Michaele BechiS; 2 vol. in-40,
VII—1143 et 1150 pages, Turin, chez l'auteur; 30 francs.

Dans cette Concordance l'ordre alphabétique est combiné avec
l'ordre grammatical, c'est-à-dire que, sous un nom, viennent d'abord
tous les textes où ce nom figure au nominatif, puis tous ceux où
il est employé au vocatif, ceux où il est au génitif, et ainsi de
suite. Sous un verbe, on trouve d'abord les textes renfermant le
présent, auxquels succèdent ceux qui contiennent l'imparfait, et on
continue toujours suivant l'ordre des temps usité dans les
grammaires; de plus, les textes appartenant au même temps grammatical

sont rangés dans l'ordre des personnes du singulier, puis du

pluriel. Un caractère typographique plus gros fait apercevoir
immédiatement la forme qu'on cherche.

Cette disposition est certainement préférable de beaucoup à

celle des anciennes concordances, où les textes se suivent d'après
la place qu'ils ont dans la Bible elle-même, sans qu'il soit tenu
compte de l'ordre grammatical. Les recherches, souvent si longues
et si fastidieuses dans ces ouvrages, sont grandement simplifiées par
le nouveau système. M. l'abbé Bechis reconnaît qu'il a été devancé
dans cette voie par les PP. de Raze, de Lachaud et Flandrin, dans
leur concordance plusieurs fois réimprimée à Lyon et à Paris, en
un volume in-120 de médiocre épaisseur. Il appelle cet ouvrage
«très précieux», ce qu'il est en effet, surtout pour les prédicateurs.
Seulement, les auteurs ne sont parvenus à en faire un vrai Manuel
portatif, et pour ainsi dire une Concordance de poche, qu'en omettant

beaucoup de phrases bibliques qui n'ont pas d'emploi habituel
dans les sermons et les instructions, mais dont on ne pourrait se

passer dans une étude plus spéciale de l'Ecriture. La Concordance
de M. Bechis, où rien n'est sacrifié, a donc une utilité bien plus
étendue.

* Discours prononcé par M. C. d'Orelli, recteur de l'Université

de Bàie et président de l'Union évangélique suisse, sur les
«Rapports du christianisme avec les autres religions, en particulier
avec le bouddhisme et avec l'islamisme».

On annonce des études de M. le pasteur A. PORRET sur le
Dieu du Brahmanisme, sur la religion des Védas, sur Jésus-Christ,
sa personne et son ministère d'après la science actuelle. Vient de



— 160 —

paraître, du même auteur, Trois Vies de Jésus (Strauss, Renan et
Keim), étude de critique historique; Genève, H. Robert, broch. in-8°.

Très intéressants documents sur le Brahmoïsme (1830), dans
l'ouvrage de M. Cil. Byse, intitulé: Au Bengale; Lausanne, Payot,
320 pages. L'auteur retrace la vie de Keshoub Chander Sen, l'un
des plus nobles fils de la race hindoue, nature orientale, cultivée
à l'européenne, qui, à dix-neuf ans, quitta l'idolâtrie, mais, à la
vue des divisions des Eglises chrétiennes, refusa de se faire
-chrétien et adhéra au brahmoïsme. Il a transformé la société des
brahmoïstes et lui a donné une extension considérable. Il fut
missionnaire, réformateur, écrivain religieux, philosophe. Il mourut à

l'âge de 45 ans, en 1884. Son but semble avoir été d'épurer les
vieilles croyances de sa race, de leur communiquer une sève
religieuse et une inspiration nouvelle, et d'en faire une religion
universelle, qui embrassât dans son ampleur toutes celles qui régnent
aujourd'hui. Il y admettait le Christ à côté du Bouddha; il le révérait

comme divin, et peu s'en fallut qu'il ne l'eût adoré.
* A la Faculté protestante de théologie de Montauban, étude

de M. HENRI Meyer sur « la place, les conditions et la méthode de

l'Apologétique » ; — étude couronnée, de M. P. R. FaivRE sur «

l'enseignement de Jésus et des apôtres touchant la pratique de la charité».
* A Berne, discours sur quelques sectes : discours de M. le

prof. Lüdemann sur les Anabaptistes, de M. le prof. Steck sur les

Unitamene, de M. le prof. Oettli sur les Frères moraves, de M. le
pasteur Ryser sur les Méthodistes, de M. le pasteur Strahm sur les

Irvingiens, de M. le pasteur Schaffroth sur les Mormons. — Ces
discours seront sans doute publiés prochainement.

* Université de Lausanne. Le Recueil inaugural (1892)
contient les travaux suivants : L'Idiome grec du Nouveau Testament,
par E. Combe ; — La Conscience morale au point de vue chrétien,
par Louis Emery ; — Les Hébraïsants vaudois du XVIe siècle,
contribution à une Histoire des lettres et des sciences dans le

pays de Vaud, par H. Vuilleumier.
* Le Christianisme au XIXe siècle, du 20 octobre 1892,

annonce que le Dr Grote, ancien pasteur protestant, a rapporté
d'un séjour parmi les moines du mont Sinai un manuscrit de
l'Histoire ecclésiastique d'Eusèbe, du Xe siècle, et un catalogue de

1460 manuscrits, dont plus de 700 syriaques, arabes, coptes, à

peine compulsés jusqu'ici.
* M. le prof. Reusch et M. le Dr Ter Mikelian. — On lit

-dans YAltkatholisches Volksblatt, du 16 décembre dernier:
Herr Dr. Ter Mikelian, welcher sich in diesem Jahre Studien halber

und um den Altkatholicismus näher kennen zu lernen, in Bonn aufhielt



— 161 —

und sich durch sein Buch über die armenische Kirche in ihren Beziehungen
zur byzantinischen (Leipzig, 1892, bei Fock) in die Gelehrtenwelt
eingeführt hat, fungirt jetzt als Professor der Theologie an der Akademie
in Etschmiadsin. Derselbe beabsichtigt, .die Schrift des Herrn Professors
Dr. Beusch: „Die biblische Schöpfungsgeschichte" (ein Auszug aus dem

grösseren Werke „Bibel und Natur") seinen Landsleuten durch Ueber-

tragung in die armenische Sprache zugänglich zu machen. Die Ueber-

fragung wird zuerst in der armenischen Zeitschrift „Ararat", deren
Mitarbeiter Dr. Mikelian ist, und dann in Buchform erscheinen.

* Grande Encyclopédie (Paris, Lamirault) ; dans les dernières
livraisons, intéressants articles : Eusèbe de Cesaree, Eutychès, Evêché,
Excommunication, par M. Vollet; — Evhémérisme, par M. Ruelle!
¦—- Evolution, par M. Paul Souquet; — les Ewald; — Evangile,
Exode, par M. Vernes.

* Un Article de M. A. Sabatier. — A propos des sept
discours de M. J. Desplands sur l'Evangile et les choses humaines,
et des deux volumes de M. A. Matter sur l'Etude de la Doctrine
chrétienne,1 M. A. S., dans le Journal de Genève, du 25 décembre
dernier, a loué la foi et la piété des deux auteurs protestants, ainsi

que leur désir de concilier la foi et la raison, mais il leur a
reproché de n'avoir exercé leur critique qu'envers «les petites
individualités de la Bible» et de s'être arrêtés devant les grandes, telles
qu'Abraham, Moïse, Josué, Samuel, etc. Il n'admet ni cette
distinction, ni cette timidité, ni les conclusions qui en découlent. Il
trouve qu'ainsi on ne contente personne, et qu'il vaut mieux
renoncer à ce genre d'apologie. — Pour lui, il croit que la pensée
et le raisonnement exercent un très petit rôle dans la détermination

des convictions religieuses; que cette détermination est plutôt
le résultat des besoins intimes du cœur, c'est-à-dire du sentiment.
Après cette déclaration, on pourrait croire que M. A. S. n'est
qu'un sentimentaliste. Cependant il avoue que le sentiment, livré
à lui-même, est particulièrement aveugle; que les raisons du cœur
«peuvent conduire à la superstition encore plus vite qu'à la vérité»;
il veut qu'on leur adjoigne «la raison, la droiture et la vaillance
intellectuelles», non pour les remplacer, mais pour les surveiller.
Ce qu'il y a de curieux, c'est qu'en cela M. A. S. se déclare
fidèle à la tradition protestante. Nous, catholiques-chrétiens, nous
prétendons que c'est aussi la tradition catholique, non la papiste,
mais la catholique de l'ancienne Eglise indivisée. - M. A. S.
termine son article par ces belles paroles: «Il faut viser à l'idéal. Or
l'idéal serait: un cœur religieux brûlant d'amour et d'inspiration,

1 Ces deux ouvrages ont été édités chez Fischbacher.

11



— 162 —

et une raison intrépide et loyale, qui, sans jamais comprimer les
élans du cœur religieux, ne lui ferait en aucun cas le sacrifice de
la moindre parcelle de vérité, ni la moindre concession de rigoureuse

méthode, l'empêchant ainsi de rester aux pieds d'aucune
idole et de s'endormir dans aucun esclavage. Hélas! je le sais
bien, c'est un idéal que je propose, et non un exemple, à moins

que ce ne soit celui du Christ...» C'est bien là, en effet, le
véritable esprit de foi et de piété chrétiennes.

* L'Etude des religions à Paris. — Au Collège de France:
M. Albert Réville: Histoire des Religions, les lundis et les jeudis,
à 3 heures.

A VEcole pratique des Hautes Etudes, Section des sciences
religieuses, sont donnés les cours suivants, pendant l'année scolaire
1892/93 :

Religions des peuples non civilisés: M. L. Marillier, maître de
Conférences, les mardis et les samedis. — Religions de l'Extrême-
Orient et de l'Amérique indienne: M. Léon de Rosny, professeur à

l'Ecole des Langues orientales vivantes, directeur adjoint, les lundis et
les jeudis. — Religions de l'Inde: M. Sylvain Lévi, chargé de cours à

la Faculté des Lettres, maître de conférences, les mardis et les
vendredis. — Religion de l'Egypte: M. Amélineau, maître de conférences,
les lundis et les mercredis. — Religions des peuples sémitiques:
i° Hébreux et Sémites occidentaux: M. Maurice Vernes, docteur en
théologie, directeur adjoint, les mercredis et les vendredis. 2°
Islamisme et religions de l'Arabie: M. Hartwig Derenbourg, professeur
à l'Ecole des Langues orientales vivantes, directeur adjoint, les
lundis et les mercredis. (Sa conférence sur l'Explication du Coran
avec le commentaire théologique, historique et grammatical de
Beidâvî d'après l'édition de M. Fleischer, aura lieu le lundi.) —
Religions de la Grèce et de Rome: M. André Berthelot, maître de

conférences, les mardis et les vendredis. — Littérature chrétienne:
M. A. Sabatier, professeur à la Faculté de Théologie protestante,
directeur-adjoint, les jeudis; M. L. Massebieau, professeur-adjoint
à la Faculté de Théologie protestante, maître de conférences, les

mardis. — Histoire des dogmes: M. Albert Réville, professeur au
Collège de France, directeur d'études, les lundis et les jeudis;
M. F. Picavet, maître de conférences, les jeudis. ¦— Histoire de

l'Eglise chrétienne: M. Jean Réville, docteur en théologie, maître
de conférences, les mercredis et les samedis. — Histoire du Droit
canon: M. Esmein, professeur à la Faculté de Droit, directeur-
adjoint, les mardis et les samedis. — Cours libres: Histoire
religieuse de l'Abyssinie: M. J. Deramey, docteur en théologie, les



— 163 —

samedis. — Religion Assyro-Babylonienne : M. A. Quentin, docteur
en théologie, les lundis et les samedis.

A la Section des sciences historiques et philologiques, voir
aussi les cours de M. l'abbé Duchesne.

A la Faculté des Lettres, ont lieu les cours suivants : —
M. Gebhart : Etude de la religion du Dante et des sources de
la Divine Comédie, les mardis; — M. Bouché-Leclercq: Etude
de la religion grecque dans ses rapports avec les institutions
politiques, les vendredis ; — M. J. Gardair : Théorie des Vertus
naturelles selon saint Thomas d'Aquin, les mardis; — M. A. Leroy:
Histoire du Jansénisme au XVIIIe siècle, Quesnel et son école, les
mardis.

A la Faculté de Théologie protestante, M. Ménégoz enseigne
le dogme luthérien, M. Sabatier le dogme réformé, M. Lichtenberger

la morale évangélique, M. Ph. Berger l'Ancien Testament,
M. Ed. Stapfer le Nouveau Testament, M. Bonet-Maury et M. S.

Berger l'Histoire ecclésiastique, M. Massebieau la Patristique,
M. Vaucher la Théologie pratique, M. Allier l'Histoire de la
philosophie, M. P. de Felice l'Histoire des anciennes Eglises réformées
de France, M. E. de Faye le Traité de Cyprien sur l'Unité de
l'Eglise.

Voir aussi les cours du Séminaire Saint-Sulpice.

II. REVUE DES PÉRIODIQUES.

The Academy, 2 juillet 1892: England and Bom, by Ingram.
Altkatholisches Volksblatt, 16. Dezember 1892: Innere Beziehungen

der Beförmation zum Altkatholizismus, von Prof. Dr. Weber.
Annales du Midi, juillet 1892: S. Martin de Limoges, par

L. Duchesne; — les Guerres de religion en Languedoc, par
C. Douais ; — S. Vincent Février à Saint-Flour, par A. Thomas.

Annales du Musée Guimet, Revue de l'Histoire des religions :

T. XIX, Traduction de Lalila-Vistara, Histoire du Bouddha, par
Foucaux; — T. XX, Traduction et Commentaire des textes chinois
taoïstes, par l'abbé de Harlez-, — T. XXVI, n. 2: le Dénombrement

des sectes mahométanes, par Goldziher; — Contes
bouddhiques, par MM. de la Vallée-Poussin et G. de Blonay; — Esquisse
des huit sectes bouddhistes du Japon, par Gyau-nen (1289 ans
après J. C), traduite par A. Millioud ; — E. Renan, par A; Réville.



— 164 —

Annales de Philosophie chrétienne, septembre 1892 : Théorie
de la conscience, par Desdouits.

Annales des sciences psychiques, octobre 1892: A propos de

mysticisme, par le Dr Ch. Richet.

Astronomie, novembre 1892: Spectres aériens, et fin du monde,

par Flammarion.
Bulletin d'histoire ecclésiastique, août 1892 : Testament d'un

pèlerin de Rome en 1720, par l'abbé Perrossier.
Le Catholique national. — Octobre 1892: la France s'amuse;

— Protestants et Anciens-Catholiques ; — Tout par le pape ; —
La Déclaration d'Utrecht du 24 septembre 1889; — Eglises
séparées; — Tradition et Témoignage; — L'Union des Eglises; —
L'Infaillibilité politique; — Encore le Dogme; — Le Clergé
papiste jugé par lui-même; — Un pape «fin de siècles ; — La Théologie

et les laïques ; — Aveu protestant ; —• Dœllinger ; — Le
Catholicisme ; — L'Internationalisme.

Le Chrétien évangélique, 1892: Glardon, La nature de la
conscience chrétienne ; MAULvault, Port-Royal ; J. Peter, Une
Apocalypse au XVIIIe siècle; H. N., L'Ecole d'Alexandrie et l'Ancien
Testament ; A. Berthoud, L'autorité doctrinale de J. C. ; Ed. Herzog,

Le prophète Amos ; Glardon, La foi et la science ; H. Far-
GUES, Bossuet historien du protestantisme ; E. MlCHAUD, L'ancien
catholicisme ou catholicisme chrétien; Appia, Les idées-forces de
la révélation; F. Tissot, S. Paul et Sénèque; L. Gautier,
L'ouvrage de M. Westphal sur le Pentateuque ; J. ReymoND, Jésus-Christ
homme et Jésus-Christ fils de Dieu; G. FroMMEL, Des Conditions
actuelles de la foi chrétienne ; A. Watier, A. Monod et E. Bersier ;

Narbel, Le Problème de l'immortalité par M. Petavel-OUeff.
Le Correspondant, 1892: Attitude politique et religieuse des

évêques pendant la Révolution, par M. Sicard; — Renan, par
Ms* d'Hulst ; — Le Concordat, par le duc de Broglie ; — La diversité
des cultes aux Etats-Unis, par le Ve de Meaux; — Le cardinal
Lavigerie, par l'abbé Klein ; — Polémique contre les Etudes
religieuses à propos de Mgr Dupanloup et du concile du Vatican.

Deutsche-Rundschau, Dezember 1892: A. Lipsius, Philipp
Melanchton.

Deutscher Merkur, Dezember 1892: Beispiele der Entnationalisierung
der alten nationalen Landeskirchen; — Vortrag des Herrn Generalvikars
Prof. Dr. Weber über das folgende Urteil der „Evang.-Luth. Kirchenztg." :

„Von einem innerlichen Erstarken des Altkatholizismus wird man schwerlich
reden können. Die Halbheit der Bewegung verleugnet sich eben nicht.
Es sind im Altkatholizismus zwei Richtungen: eine positive, und eine,



— 165 —

die alles sein will und darum nichts ist, und die letztere drückt dem

.Ganzen ihren Stempel auf. Daher die sehr bedingte Sympathie des
positiven Protestantismus für die Bewegung, daher die rückhaltlose
Unterstützung, die ihr der Liberalismus zu teil werden lässt." Diese schiefe
und ungerechte Aburteilung über unsere Bewegung unterwarf der Herr
Generalvikar einer vernichtenden, aber durchaus verdienten Kritik. Dem

Vorwurf, dass im Altkatholizismus eine verschwommene liberale Bichtung
sei, ja ihm den Stempel aufdrücke, setzte er unsere gesamte theologische

Litteratur, unsere Zeitschriften, unseren Katechismus und unsere
offiziellen Lehr- und Gebetbücher entgegen und führte den unwiderleglichen

Beweis, dass im Altkatholizismus die positive Bichtung die eine
und einzige sei. Dazu sei die Erklärung vortrefflich geeignet, welche
Bischof Dr. Beinkens und Bischof Dr. Herzog gemeinsam mit den
altkatholischen Bischöfen Hollands im Jahre 1889 erlassen hätten, deren
erster Satz lautet: „Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatze,
welchen Vincentius von Lerinum in dem Satze ausgesprochen hat : „Das
lasset uns festhalten, was überall, was immer, was von allen geglaubt
worden ist; denn das ist wahrhaft und eigentlich katholisch". Wir halten
darum fest an dem alten Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen

Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends ausgesprochen ist". Wenn die Altkatholiken sich auf den
Boden der dogmatischen Entscheidungen der ungeteilten Kirche stellen,
dann könne man ihrem Glauben wahrhaftig nicht den Vorwurf des seichten
Liberalismus machen ; denn in den dort festgestellten Symbolen, die doch
auch in die Bekenntnisschriften der Reformation übergegangen wären,
sei nichts enthalten, als die strenge Lehre des Evangeliums voll Kraft
und Wahrheit. Zustände, dass, wie in der evangelischen Kirche,
Professoren und Bastoren die Verbindlichkeit dieser Bekenntnisse für einen
Christen leugneten, seien bei uns ganz undenkbar. Deshalb möge die
„Evang.-Luth. Kirchenztg." ihren Vorwurf des Mangels an Positivität lieber
an eine andere Stelle richten. Auch solle sie sich's reiflieh überlegen,
ob etwa die Christen der ersten Jahrhunderte mit ihrem auf die ökumenischen

Symbole gegründeten Glaubensleben und ihrer Verfassung nur
„halbe" Christen gewesen seien. Nichts Besseres und nichts Schlechteres
wollten die Altkatholiken sein. Sie seien positiver als die positivsten der
Protestanten, weil seit dem 16. Jahrhundert eine Unzahl von Urkunden
entdeckt worden, die den damaligen Keformatoren unbekannt waren und
infolgedessen die Entwicklung der Anfangsgeschichte der Kirche sich
uns in einer zum Teil anderen Gestalt darstellt als ihnen. Der Herr
Generalvikar schloss mit einer warmen Mahnung an die Wittener
Gemeinde, das nengeweihte Kirchlein fleissig zu benutzen, um vor aller
Welt zu zeigen, dass es uns ernst sei mit dem positiven Ausbau des
Christentums auch an uns selbst. — Der Eindruck der Bede auf die
Zuhörer war ein hinreissender gewesen.



— 166 —

Edinburgh Review, October 1892: British Criticism of the old
Testament (canon Driver, Brof. Byle, Prof. Robertson Smith).

The english historical Review, juillet 1892: Scullard, Martin
of Tours, apostle of Gaul; — Joachimsohn, Gregor Heimburg
(Contribution à l'histoire religieuse et politique de l'Allemagne au
XVe siècle).

Etudes religieuses, septembre 1892: L'Evolution religieuse, de
Letourneau, par le P. Gonthier ; — octobre : La science des
religions, par le P. Fontaine; — Le Saint-Siège et les catholiques
français, par le P. Desjardins ; — novembre : L'Apothéose de Renan

; — Zola à Lourdes, par le P. Martin ; — décembre : Le
mouvement catholique en Allemagne, par le P. Joséphin ; — Mgr.
Freppel, par le P. Cornut (7e article).

Fortnightly Review, octobre 1892 : Article de M. Frédéric
Harrison contre l'agnosticisme de M.Huxley; — novembre:
Réponse de M. Huxley à M. Harrison.

Jahrbücher für protestantische Theologie, 1892, Heft 3: Graue, Die
selbständige Stellung der Sittlichkeit zur Religion ; — W. Brandt, Das
Schicksal der Seele nach dem Tode nach mandäischen und parsischen
Vorstellungen.

Journal asiatique, août 1892: Vie de Bouddha de Ksemendra,

par A. Foucher.

Journal des Savants, 1892: P. JANET, Sébastien Castellion; —
B. S* PIlLAlRE, Les Textes du Vinaya, Le Zend-Avesta; — Hau-
réau, Les Registres de Nicolas IV ; — Renan, L'Essénisme ; —
L. Delisle, Archives du Vatican.

Der Kathoük (Bern). — November 1892: Päpstliches Recht; —
Rede des Erzbischofs Plunket am Altkatholikenkongress ; — Liste der
im letzten Jahrzehnt verstorbenen Altkatholiken; — Dezember:
Berichterstattung des Bischofs Herzog über das religiös-kirchliche Leben ; —
Ein schmachvolles Dokument (Verordnung des römischen Erzbischofs von
Freiburg i. B. über die Aufnahme von Altkatholiken in die päpstliche
Kirche) ; —- Bömische Seelenfängerei ; — Katholizismus und Nationalkirche.

Revue du Monde catholique, décembre 1892: La véritable
évolution religieuse, par J. Fontaine ; — La politique de Léon XIII,
par Mgr. Rutten ; — Renan et son œuvre, par H. Desportes.

National Review, novembre 1892: Renan et le christianisme,

par Richard H. Hutton; — Le Débat entre MM. Harrison et
Huxley, par le Comte Hodgson ; — Le Chapitre général des
Jésuites, par R. S. Beauclerck; — Un abbé français du XVIIIe siècle

(François Timoléon, abbé de Choisy, prieur de Saint-Lô-de-Rouen,
de Saint-Benoît-du-Sault et de Saint-Gelais, archidiacre de la
cathédrale de Bayeux), par Lewis Latimer.



— 167 —

Neue Jahrbücher für deutsche Theologie, 1892, Band I, Heft 3 : Lemme,
Das Judenchristenthum der Urkirche und der Brief des Clemens Romanus.

Neues Archiv, Bd. XVIII, Heft i. — Krusch, La falsification
de la Vita Genovefce; — Sackur, Le Dictatus papce et. le recueil
de canons de Deusdedit ; — Scheffer-Boichorst, Dictamina sur des
événements de l'histoire des papes ; — Maassen, Les faux Capi-
tulaires de Benedictus Levita; — Krause, Hincmar de Reims,
auteur de la Collectio de raptoribus.

Nineteenth Century, décembre 1892: G. MlVART, La félicité
dans l'enfer.

North american Review, décembre 1892: Rev. S. M. Brandi,
Quand le pape est-il infaillible? — H. S. Williams, Les gages
du péché.

Polybibîion, juin 1892 : Ausführliches Lexikon der griechischen und
römischen Mythologie. Bd. I.

Rassegna nazionale, novembre 1892: Un Mémoire inédit du
Père Curci.

Revue biblique, juillet 1892 : Le Livre des Proto-hébreux de
Chaldée, par le D1' Bourdais; —Les Juifs de Palestine avant l'exode,
par de Moor.

Revue chrétienne, septembre 1892: Ph. Bridel, La Foi en
Jésus-Christ peut-elle constituer la religion définitive? — octobre:
Matter, La Notion religieuse du monde et la science de la
nature; — novembre: FRANK PUAUX, La Prédication protestante
pendant le premier Empire ; — Ch. Byse, Deux Conceptions
rivales du châtiment à venir; — décembre: A. WesTPHAL, Mosaïsme,
prophétisme, lévitisme; — J. Cadène, Un Livre sur les Pères.

Revue critique d'histoire et de littérature, 1892, n° 25 : In-
GOLD, Lettres du cardinal Le Camus, évêque et prince de Grenoble,
1632—1707 (417 lettres précieuses pour la connaissance exacte de
la situation religieuse sous Louis XIV) ; — n° 29 : ALB. HauCK,
Kirchengeschichte Deutschlands ; — A. VERNIERE, Les Evêques
auxiliaires en Auvergne et en Velay, avant le XVIIIe siècle; —
BULLIOT et Thiollier, La mission et le culte de S. Martin, d'après
les légendes et les monuments populaires dans le pays éduen
(intéressant pour l'histoire du paganisme rural).

Revue des Deux-Mondes, Ier août 1892: Le cardinal Maury,
par G. Cogordan.

Revue des Etudes grecques, n° 13 : Les Cultes ioniens en
Afrique et les origines de l'histoire athénienne.

Revue des Etudes juives, 1892 : Halévy, Recherches bibliques,
Ezéchiel ; — J. LÉVY, Notes sur l'histoire des Juifs ; — M. SCHWAB,
Les mss. hébreux de Zurich.



— 168 —

Revue internationale de l'enseignement, 1891, n° 8: M. Michel,
Le livre des Origines d'Isidore de Seville.

Revue philosophique, septembre 1892: Histoire et philosophie
religieuses, par M. Vernes.

Revue des Religions, 1892: De Charencey, Les naissances
miraculeuses d'après la tradition américaine; — Depierre, Le
sentiment religieux chez les peuples de l'Indo-Chine; — Castonnet
des Fossés, Le Brahmanisme ; — Le Bouddhisme ; — abbé Jaude-
PLANE, Une Epopée babylonienne.

Revue des Revues, septembre 1892 : La religion fin de siècle
•— Les sermons religieux et la science, par le Révérend E.-B. Brady
— L'étude comparative des religions, par le Révérend F.-N. Riale
— L'évolution religieuse en France; —¦ L'Union pour l'action
morale, par P. Desjardins ; — octobre : Le socialisme chrétien, par
Bonghi ; — Le clergé et le commerce ; — La Bible en danger, par
T. Huxley ; — novembre : La Conscience catholique et le Darwinisme,
par Fagazzaro ; — La Science des religions, par le Père Fontaine ;

— La Névrose et les Néo-Schtoundistes ; — Le royaume des ouvriers,
par Max Beulé ; — Les Grèves en France ; — décembre : La
Profession de foi de M. Huxley, par le Dr G. Binet ; —¦ La Descendance

de l'homme, par Virchow; — janvier 1893: Athéisme
allemand, par E. Hseckel ; — Le culte néo-positiviste, par Fr. Harrison ;

— Les Juifs et l'antisémitisme, par A. Leroy-Beaulieu.
Revue de la Science nouvelle, publiée tous les mois, sous la

direction de M. F.-A. Hélie, par l'association scientifique pour la
défense du christianisme (Paris, 18, rueDuban; 6fr.): Bouddhisme,
christianisme et stoïcisme, par Ed. Gasc-Desfossés ; — Renaissance
religieuse, par le même; — S. Jean Chrysostome, par l'abbé Guiraud ;

— Histoire du peuple de Dieu, de Renan, par l'abbé Molle; —
Les Prophètes d'Israël, de Mgr. Meignan, par le même ; — Le
Problème religieux, d'après M. Alaux, par M. Ch. Legay ; — Education
et positivisme, d'après M. Thamin, par le même; — Le Musée
Guimet et l'Equivalence des religions, par M. Joseph Serre ; — La
Vie future et la libre-pensée contemporaine, d'après le Père Les-
cceur; — Laïcisme ou Christianisme, par Ed. Gasc-Desfossés; —
La Vie future, de Hirn, par F.-A. Hélie-, — Les sources de la
paix intellectuelle, l'Histoire des religions de l'Inde, par Ed. Gasc-
Desfossés ; — Les Conférences de Mgr. d'Hulst, par J. Guiraud.

Revue scientifique, octobre 1892: Transformation des
civilisations, par G. Le Bon ; — novembre : La Descendance de l'homme,
selon Virchow.

Science catholique, septembre 1892: L'Hexameron, par de La
Perrière; — Le Mariage religieux, par Allègre; — Bulletin théo-



— 169 —

logique; — octobre: Le Miracle et l'opinion au XVIIIe siècle,

par Tougard.
Science sociale, décembre 1892: Isolement du clergé en

France, par le Fr. B. Schwalm.
Société de l'histoire du Protestantisme français. Bulletin,

15 juillet 1892: L'opinion du duc de Bourgogne sur la question
protestante et le rappel des Huguenots, 1710, par Ch. Read; —
L'abbé Bergier et l'édit de tolérance de 1787, par Lods.

Theologische Literaturzeitung, 10. Dezember 1892: Schürer,
Griechische Fragmente des Buches Henoch, des Evangeliums Betri und der
Apokalypse Petri; — Ulhorn, Das Leben Jesu in seinen neueren
Darstellungen; — Reusch, Le Gallicanisme au XVIIIe siècle, la France et
Rome de 1700 à 1715 (Le Roy); — Lobstein, Etudes christologiques,
le Bilan dogmatique de l'orthodoxie régnante (Kaftan).

Theologische Studien und Kritiken, 1893, Heft 1: Meinhold, einige
Bemerkungen zu Jesaja 28; — Seesemann, Die Nikola'iten.

Université catholique, août 1892: Poésie liturgique au moyen
âge, par U. Chevalier ; — septembre : Les Confessions de S. Augustin,
par Douais; — Revue d'Ecriture sainte, par Jacquier; — octobre:
Frayssinous et l'apologétique, par Ch. Denis ; — Lamennais après
sa chute, par l'abbé Ricard.

La Vie chrétienne (Revue protestante), novembre 1892 : La
Critique de l'Infini, l'évolution historique de l'atomisme, la Critique
de la Conscience, Conférences évangéliques libérales, par M. L. Trial.

III. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.

* Deux Promotions. — Sur la proposition unanime de la
Faculté de Théologie catholique de Berne, proposition agréée par
le Sénat de l'Université, deux diplômes de docteur en théologie
honoris causa ont été décernés, en novembre dernier: l'un, à
M. Nicéphore Kaloguéras, archevêque de Patras, depuis dix-sept
ans professeur de théologie à Athènes et ancien précepteur du
prince royal de Grèce-, M. Kaloguéras a retrouvé et publié en
1887 le Commentaire des Epîtres catholiques de saint Paul par
Euthymius Zigabenus, théologien grec du XIIe siècle; — l'autre,
à M. John Wordsworth, évêque de Salisbury, auteur d'un ouvrage
sur l'Eucharistie, de plusieurs études apologétiques remarquables,
et d'une édition critique du texte authentique de la Vulgate.



— 170 —

Nous sommes particulièrement heureux, dans cette circonstance,
de présenter nos félicitations aux deux éminents prélats, et de pouvoir

une fois de plus témoigner de notre vif désir de voir enfin
s'établir une paix et une union sincères entre les hommes de science
et de bonne volonté, à quelque Eglise qu'ils appartiennent.

Nos lecteurs liront avec plaisir les lettres écrites à ce sujet
par les nouveaux docteurs.

Lettre de M. l'archevêque N. Kaloguéras:
NtxrjcpÓQog 'AqyisnfGxofrog Evysvifp xtp Michaud, xrjg sv Bs'qvtj

'AxaôrjfisCaç TCQvtdvsi, sv nçdxxsiv.
Ev TTQohoig, avsQ svysvsGxaxs xal sXXoyifioóxaxs, ijêiGxcc xotg

naqovGi yQu^uaGi xrjv (piXrjv Gov 7XQogayoQsvGaif.u xoQvy>rjV snsixa
%fi ysQaçà xal GsfivortQSTCsGxdxj] dxaârjfiaïxfj SvyxXrjxrp svGrjfir/vaifU
xà xîjg cS/wJç diaO-tGsmg svyvco/iov xs xal /.lóvifiov ndXiv d'au xfj
ÎSQOTiQsnsGTdvrj xwv viisxsqoov KccdoXixwv &soXóym> %0Qsi'a dno-
âoîrjv ta arto (jtsOfjç xaçâiag yaQtGxrJQta' xal xsXsvxaïov 'EòovdqSov
xov Herzog, sm'Gxonov S-sogiiXsGxaxov xal nsqufavsGxaxov, ov r)

XQVGrj ilJV%r} xó TtoXvrîjjirjxov sxsïvo xîjg (piXiaç xal xxijßtx xal bvofia
¦OrjGtxi'QiOfldxoov ändvxmv rjysìxai xò xdXXiGxov, iw ófATjQixtj), st,

¦0-sfjug, nqogsino^W „~2oì ôè dsol xdàvô' dvxl %dqtv fisvosixéa âoïsv".
ToXf.iw âè xavxa xrjg. noXXfjg vfiwv rroòg êfjiè svvot'ag è'vsxa,

fjg nsQÎxquvov xsxfirjqiov svayyog s%w Xaßmv ¦ Tfj ydq V;Wfi' xce1,

smvsvGsi ndvxmv vßtSv, syco o xs'coç dgtavrjç slg xòv vnéqxaxov
dvvipov{J,ai xîjg d-soXoyixrjg êmGxrj/.ir/ç ßaü/iav xcà oîovsi sx xov
TCQOxsi.isviGf.mxog sic amò %siqaymyov\xai xfjg isqäg STCiGxr/f.irjg xà
dâvxov „xov xadiGoa \isrd uQyóvxwv".

Jixaiov dça xal svXoyov xfj vfisxs'qçc xavxa dvaygàcpsiv svvota
xs xal xaXoxdyaS-îa. El âè xaC xi GjluxqÒv xfj sm,GxîJiJ,rj y èfxfj xa-
nsivóxrjg Gvvstgijvsyxsv, dXXà xovxó fxoi êotxsvai âoxst dDvQf.axxi
dvxixqvç TTatâtxfp naQaßaXXoj.isvov, o'tg tcq2>xsqov rj EXXàç w(f&tq

(psQovGa. Tt ydq xal dXXo xà vvv s'yoï^sv àv xovvxsv&sv xotç slg

dxQov naiâsCag sXrjXaxÓGi, TtQogayaysïv, /.laxQaîcovu ôvGxvyfGavxsg
êvGxv%tav; "O xaxà vovv, coç s'oixs, Gyovxsç, xrjv G/aixqÙv xtiïv rcsvi-

XQWV J.10V i'çyoov dÇi'av, èmsixta dxQa ycr]Gdj.isvoi, nXovGmxaxa
sßqaßsvGaxs. Alò xal (fiXsXXrjvag vj.ldg xaXéGaij.u ndvxaç xal âia
ixvijfxrjg dycùv ov navGOjxat.

Ad-rjvtjGiv sxsi Goax-rjQÎ(i> 1892c, /.irjvi Jsxsfxßqkp lly.
% o ^AqyisTUGxonog ¦fc. JlaxQWV

Nix 7] (p o go g.

Lettre de M. l'évêque J. Wordsworth:
Amplissimo Theologorum ordini Universitaria Bernensis Johannes Saris-

buriensis Episcopus gratiam et salutem in Domino.
Periucundum mihi fuit, fratres dilectissimi, cum domum post iter

plurium hebdomadum nuper reviserim, quod diploma vestrum, tam hono-



— 171 —

rificis verbis conceptum, apud me invenerim. Quod quidem decus non
tam mihimet ipsi quam matri nostrse ecclesise anglicani» delatum autu-
maverim, quse semper, ex tempore Reformate apud nos Religionis,
Catholicse veritati propaganda et primitiva^ disciplinée instaurando,

• quamvis non semper iisdem viribus nee iisdem semper modis, studuerit.
Quodsi mihi, novis vestris honoribus aucto, Deus noster vobiscum in
hoc sublimi molimine concertare concédât, vix quidquam in hoe seculo

optabilius effingi atque reprsesentari potest. Valete fratres et pro me

tanquam uno ex vobis orare ne dedignamini. Manu mea Johannis
Sarum Episcopi.

Datum Sarisburiffi Decembris die XIII A. S. MDCCCXCII.
* Anciens-Catholiques français. — Certainement il y a des

"ultramontains et des voltairiens en France ; de même que Voltaire
a été élevé chez les jésuites, les voltairiens actuels sont aussi les
produits, pour la plupart, des stupidités jésuitiques. Mais, entre ces
deux extrêmes, qui se touchent et qui se fortifient l'un l'autre dans
la vie pratique, l'immense majorité des Français est catholique,
catholique comme on l'était autrefois, librement et chrétiennement,
c'est-à-dire au fond ancienne-catholique. Seulement ces anciens-
catholiques, qui s'ignorent plus ou moins, manquent de caractère
et d'initiative autant que de précision ; habitués depuis des siècles
à être administrés et gouvernés, ils ne savent pas faire eux-mêmes
leurs propres affaires. En politique, ils commencent, il est vrai;
mais en religion, ils n'ont pas encore commencé. Tant que le
concordat de 1801 sera maintenu ou qu'il continuera à être interprété

et appliqué comme il l'est, au bénéfice exclusif des
ultramontains, les Français resteront en religion ce qu'ils sont; ils ne
se feront pas protestants, mais ils resteront catholiques-romains de

nom, tièdes, indifférents, se traînant à la remorque des évêques,
tout en criant contre le cléricalisme et en riant de l'infaillibilité.
Le mouvement de réforme, le retour de fait au vrai catholicisme
non jésuitique et non papiste, ne s'opérera que lorsque le
gouvernement romperà de fait avec le pape : et nous espérons bien
que la politique, qui aujourd'hui rapproche accidentellement la
République de la papauté, ne tardera pas à les séparer: la
politique est chose si mobile

Quoi qu'il en soit, en attendant cette heure décisive, nous
pouvons déjà signaler quelques groupes, groupes modestes, timides,
mais sincères et courageux. — A Paris, les deux chapelles dirigées
par M. H. Loyson. Une troisième, nous dit-on, est en voie de
formation. — En Vendée, environ 3000 personnes, dont 1500 habitent
le même village; non jansénistes, mais anticoncordataires, assez
larges d'esprit pour s'unir dans la prière avec les jansénistes. —



— 172 —

A Lyon, où ils étaient 10,000, ils ne sont plus guère que 1500
environ, jansénistes et anticoncordataires. — Dans l'Isère, environ
200, disséminés; tous jansénistes, et 50 d'entre eux environ, anti-
concordataires. — A Gap et dans les environs, une trentaine, non
jansénistes (ils abhorrent ce qualificatif), mais anticoncordataires. —
Tous sont privés de clergé depuis cinquante ou soixante ans ; ils
prient et font eux-mêmes leurs offices religieux avec une très grande
foi. Espérons qu'ils trouveront bientôt quelques bons prêtres, et

que, tout en restant fidèles à leurs chères traditions, ils s'uniront
aux anciens-catholiques de Hollande, de Suisse, etc., se dépouilleront

des abus ecclésiastiques du XVIIe siècle et du moyen âge, et
remonteront à la primitive Eglise, notre mère et notre modèle.

A ces renseignements, qui nous sont fournis par le Catholique
national du 10 décembre dernier, nous pouvons ajouter les suivants,
puisés dans le Catholique français du 30 novembre:

On appelle Petite-Eglise quelques communautés chrétiennes
qui ont fidèlement conservé l'ancienne foi catholique et sont restées
attachées à la vieille Eglise gallicane détruite par le concordat de
1801. Les évêques et les prêtres anticoncordataires sont morts sans
constituer de clergé, de sorte que, depuis une cinquantaine d'années,
les laïques constituent seuls la Petite-Eglise. Il y a encore des

groupes nombreux en Vendée et à Lyon. Les communautés du
Dauphiné sont moins nombreuses ; elles sont disséminées dans les
environs de Grenoble, depuis Notre-Dame-de-Vaulx jusqu'à Rives
et au delà. Comme il n'y a pas de lieu de culte commun, l'office
se fait dans les familles, sous la présidence du chef de la maison ;

autour de lui se réunissent, avec la mère de famille, les enfants
ou les serviteurs. On récite les offices selon l'ancien bréviaire de
Lyon (en français), qui est à peu près le même que le vieux
bréviaire parisien.

Quant à la foi, ces chrétiens sont fidèles à l'ancien enseignement

catholique; pour eux, le critérium de la foi objective est le
*Quod semper». Ce qui a été cru, toujours, partout et par tous,
constitue la foi catholique. Ils protestent contre le formulaire
d'Alexandre VII qui exige l'obéissance au pape pour les choses
mêmes qui ne sont pas de foi; contre la bulle Unigenitus de
Clément XI, contre la constitution civile du clergé, contre le
concordat, contre les nouveaux dogmes de Pie IX et principalement
l'infaillibilité du pape. Ils ne reconnaissent au pape (s'il était dans
la vérité catholique) qu'une primauté de droit ecclésiastique, établie

par les anciens conciles. Ils ne reconnaissent aux évêques
concordataires aucun pouvoir de juridiction, tout en reconnaissant leur
pouvoir d'ordre; ils regardent même tout l'épiscopat romain comme



— 173 —

sans autorité, depuis le concile du Vatican, puisque ce concile a
déclaré, comme article de foi, que le pape est l'évêque immédiat
de chaque diocèse.

M. G. Volet termine cette notice en émettant le vœu que les
évêques anciens-catholiques confèrent le sacerdoce à quelques-uns
de ces fidèles, capables de réorganiser les Eglises, de les édifier et
d'attirer d'autres fidèles dans la voie du salut

* Sacré-collège et consistoire. — D'après le lemps, il y a
actuellement 51 cardinaux au lieu de 70, chiffre établi par Sixte-
Quint. Total des chapeaux disponibles: 19, ce qui ne s'était pas
vu depuis longtemps. C'est beaucoup, surtout au moment où le
grand âge d'un pape peut faire craindre une élection prochaine.
La création de cardinaux la plus nombreuse est celle de Léon X,
qui créa 39 cardinaux d'un seul coup.

Sur les 5 1 cardinaux vivants il y a 30 Italiens et 21 étrangers. —
Les cardinaux étrangers sont : Français, 6 ; Belge, I ; Espagnols, 3 ;

Portugais, 2 : Allemands, 3 (résidant à Rome) ; Autrichiens, 3 ;

Américains, 2 ; Australien, 1. — Les Anglais avaient naguère 2
cardinaux résidant à Londres, les Eminences Manning et Newmann,
et un cardinal résidant à Rome, Howard. Aujourd'hui il n'y a plus
de cardinaux anglais. Il est probable qu'au prochain consistoire
il faudra combler ce vide. —¦ L'Autriche n'a que 3 cardinaux;
elle prétend en avoir 7. Il y aura également à lui donner quelque
satisfaction. — La Suisse, depuis la mort du cardinal Mermillod,
n'a plus de représentant dans le sacré-collège. Mais je crois qu'elle
était restée trois siècles sans en avoir. — L'Espagne ne se trouve
pas suffisamment partagée avec 3 cardinaux, et il est vrai que,
rarement, elle en a eu aussi peu.

A mesure que l'éventualité de l'élection du prochain pape
semble plus imminente, les prétentions rivales se manifestent avec
plus d'âpreté. Chacun veut être prêt et entend préparer un pape
de son goût. Illusion! Il faudra accepter demain comme hier le
choix des cardinaux italiens Les cardinaux composent le conseil
du pape. Quand ils se réunissent en assemblée plénière sous la
présidence du souverain pontife, ils forment le consistoire.

Il y a deux consistoires, le public et le secret. Le public, où
les fidèles sont admis; le secret, où ne se trouvent que le sacré-

collège et certains officiers spéciaux. Avant Sixte-Quint toutes les

affaires de la catholicité se traitaient en consistoire. De là viennent
les défenses si sévères relativement à la résidence des cardinaux.
Us ne peuvent quitter Rome sans la permission du pape, même

pour prendre leurs trois mois de vacances. Le pape avait besoin
d'avoir ses conseillers sous la main pour traiter avec eux des affaires



— 174 —

de tous les jours. Cette administration de l'Eglise par consistoire
a donné naissance à l'admirable collection des Regesta, qui forme
la base des archives du Vatican. On y trouve la série des
principales décisions consistoriales, prises au jour le jour, et les savants
peuvent y suivre l'histoire administrative de l'Eglise avec la plus
grande facilité.

Il n'échappe à personne que cette organisation administrative,
malgré ses réels avantages de simplicité, ne facilitait pas la prompte
expédition des affaires. Sixte-Quint brisa l'ancienne méthode
administrative. Il créa quinze congrégations de cardinaux chargés de

l'expédition des affaires de l'Eglise. Il divisa la juridiction entre
chacune des cours suprêmes, dont les décisions doivent être approuvées

par le pape. L'organisation de Sixte-Quint est encore en
vigueur. On n'y a presque rien changé.

Après le conclave, le consistoire est l'acte le plus solennel de
l'administration ecclésiastique. C'est une cérémonie d'un éclat et
d'un pittoresque sans pareils.

* Brief von Bonghi. — In einem Aufsatze der „Nuova Antologia",
der in der Form eines offenen Briefes an den Papst gehalten ist, spricht
sich Ruggero Bonghi über die Beziehungen zwischen Italien und dem

Papsttum aus. Bonghi beginnt mit der Versicherung seiner Ergebenheit
für den Papst, den er als einen der erleuchtetsten Geister des
Jahrhunderts bezeichnet, und führt dann Klage über die gehässige Kritik
seiner „Vita di Gesù" durch die päpstliche Presse, die er von Grund
aus verdorben und käuflich hinstellt. Der Klerus befinde sich in Verfall
und sei die letzte Hülfsquelle und Schutzwehr dunkler Ehrenmänner
geworden. Leo XIII. müsse ihn neugestalten, sich um die Schulen
bekümmern und die theologischen Studien in die richtige Bahn leiten, wie
es die Lehre des heiligen Thomas von Aquino erheische. Der dem Klerus
letzthin gegebene Befehl, sich bei Wahlen der Stimmabgabe zu enthalten,
sei ein Eingriff in die Gewissensfreiheit und sei überdies gar nicht befolgt
worden, da gerade die Priester die gefürchtetsten Wahlagenten gewesen
seien. Bonghi erwähnt dann die von dem Exkanonikus Grafen Campello
gegründeten italienischen Kirchen, die nationale Kirchen werden könnten.
Er behauptet, dass die. unversöhnliche Jesuitenpartei die Schuld an allem

trage, was die Kirche bei vielen so verhasst gemacht habe, und schliesst
mit dem Wunsche, dass der Papst den Willen und die Kraft haben möge,
die notwendige und dringende Reform des Klerus vorzunehmen. Was die

Wiederherstellung der weltlichen Macht anbelangt, so nennt sie Bonghi
einen Traum und fügt hinzu, dass der Papst selbst am meisten von der

Nichtigkeit solcher Zukunftsträume überzeugt sei. [Deutscher Merkur./
* La Réunion des archevêques papistes à New-York. —

Léon XIII ayant envoyé aux Etats-Unis l'archevêque Satolli, son



— 175 —

ami personnel, le haut clergé catholique-romain des Etats-Unis a
profité de sa présence pour tenir sa réunion annuelle. L'Eglise
catholique-romaine compte aux Etats-Unis 14 archevêques : ils étaient
presque au complet dans cette conférence ; quelques-uns cependant
s'étaient fait remplacer par des délégués spéciaux. La presse
séculière, autant que la presse religieuse, a suivi avec intérêt cette
«réunion des archevêques» (pour employer la terminologie
consacrée), que l'archevêque de New-York a reçue sous son toit et le
cardinal Gibbons, de Baltimore, présidée en d'assez longues et
laborieuses séances. Nous ne pouvons entrer ici dans les détails.

Il suffit de rappeler, dit le Journal de Genève, qu'il existe
dans le clergé américain deux tendances assez fortement accusées:
les opportunistes, coulants, arrangeants, qui font la part du feu,
et les rigoristes, qui entendent commander et être obéis, et qui se
servent de leur autorité spirituelle pour imposer leur volonté. Parmi
ces derniers se distinguent plusieurs prélats d'origine allemande dans
l'Ouest, qui se sont signalés en particulier par leur violence contre
les parents envoyant leurs enfants dans les écoles de l'Etat (refus
des sacrements) et contre les francs-maçons ou membres des
sociétés secrètes en général.

La réunion de New-York a donné un vigoureux coup de barre
à gauche dans le sens du libéralisme. Mgr. Satolli s'est fait l'avocat
de ce point de vue. Il a justifié, comme étant une nécessité de la
démocratie, l'école de l'Etat, et fait ressortir l'imprudence de ces

catholiques qui voudraient partir en guerre contre elle sans avoir
à lui opposer des institutions au moins égales en mérite. Elle
n'enseigne pas, il est vrai, le catéchisme, mais c'est à l'Eglise à pourvoir

à cet enseignement, dans ses chapelles et dans la famille.
Jusqu'ici les sociétés secrètes, notamment les francs-maçons,

étaient dénoncées avec une extrême violence. Les francs-maçons
étaient excommuniés. La réunion de New-York a, également ici,
incliné à la tolérance. Il y a longtemps qu'en Amérique l'Eglise
romaine s'est réconciliée avec la démocratie: la voilà qui va
accepter les écoles de l'Etat et bientôt donner l'accolade aux francs-

maçons. C'est tout à fait symptomatique.
Ajoutons que la réunion de New-York a laissé entendre à

demi-mot que l'université catholique de Washington n'était point
un succès. Les élèves ne s'y rendent pas comme on l'avait espéré.
Mais les archevêques se sont consolés de cette déconvenue en se

rappelant qu'en Allemagne, des professeurs très distingués ne sont
suivis que par deux ou trois étudiants, et que l'influence des

universités est autant et plus dans les écrits et l'action scientifique
des professeurs que dans leur enseignement proprement dit.



— 176 —

* Die französischen Wallfahrer zeigen besondere Vorliebe für Lourdes.
Trotzdem sind auch andere Wallfahrtsorte Frankreichs stark besucht.
Im ganzen Lande soll es nach einer kürzlich aufgestellten Wallfahrtsstatistik

1253 Wallfahrtsorte gehen, die sämtlich der Mutter Gottes

geweiht sind und im ganzen 28 Millionen Pilger empfangen. Darnach
sähe es aus, als ob zwei Drittel der französischen Bevölkerung
wallfahrten ; in Wahrheit giebt es Leute, die vom Frühjahr bis in den Herbst
hinein zu ihrem Vergnügen und zu ihrer Erbauung unterwegs sind und
zu ermässigten Preisen, wie sie den Pilgerzügen gewährt werden, landab,
landauf reisen. Die meisten Wallfahrtsorte hat die Diöcese St. Flour in
der Auvergne aufzuweisen, nämlich 37 ; Paris zählt deren 12, von denen
die Kirche unserer lieben Frau vom Siege auch von deutschen Pilgern
fleissig besucht wird. (Altkath. Volksblatt.J

* Le Cardinal Lavigerie. — Au milieu des éloges démesurés
dont on accable cette Eminence disparue et dont on pourrait se
servir plus tard pour lui faire une légende, il est bon de rétablir
les faits et de faire entendre une note vraie. On lira avec intérêt
l'article suivant, publié par M. Guinaudeau, dans la Justice du

29 novembre dernier :

« Ci-gît celui qui fut le cardinal Lavigerie et qui maintenant
n'est plus que poussière. »

C'est l'épitaphe que le cardinal Lavigerie s'est composée lui-
même et qui sera gravée sur le tombeau qu'il a eu soin de se faire
construire, de son vivant.

Cela est court et veut être modeste. En réalité, cette antithèse
emphatique, sur le sarcophage de « celui qui fut le cardinal
Lavigerie», est une dernière pose d'orgueil, le dernier mot à effet de
l'acteur soucieux de sa sortie. Cette petite phrase est typique, dans
sa brièveté, et significative de tout un caractère.

Lavigerie fut soigneux plus que quiconque, pendant sa longue
carrière episcopale, de sa mise en scène et de ses effets. On pourrait
produire, à l'appui de cette assertion, quantité de faits probants
dont l'entourage clérical du cardinal, ses amis, ses collègues dans

l'épiscopat, seraient, en plus d'un cas, les premiers à fournir les
éléments.

La dernière action mémorable de Lavigerie, son fameux coup
de théâtre de la Marseillaise jouée par la musique des Pères blancs,
en présence de notre escadre, suffirait à donner une idée de son
savoir-faire. Il savait tout calculer et prévoir; prendre le vent de
l'actualité, discerner le moment précis où devaient se faire, publiquement,

les évolutions avantageuses. Le cardinal était diplomate, dit-
on, et sa diplomatie de Gascon fougueux n'était pas ignorante des
roueries italiennes. A Rome, pendant son stage à la Rote, le futur



— 177 —

archevêque d'Alger avait été à bonne école. Il avait été à même
de se façonner, sur des modèles variés, à l'art de dissimuler qui
est l'essence de la diplomatie romaine plus encore que de toutes
les autres. S'il n'eût été capable de se former lui-même, il eût pu
apprendre là les mille et une manières de se servir de la parole
pour cacher sa pensée, de telle sorte que, de ses négociations
prudentes et de ses manœuvres habiles, résultât l'avantage de la Sainte
Eglise autant que la plus grande gloire de Dieu.

Dans cette Eglise, dont il fut cinquante ans le champion intrépide

— peut-on dire désintéressé — Lavigerie avait des partisans
et des adversaires.

Les premiers, élogieux parfois jusqu'au dithyrambe,
l'accablaient littéralement de fleurs. Un homme moins persuadé qu'il ne
l'était de sa haute valeur et moins accoutumé aux platitudes des

adulateurs, eût succombé sous le faix, eût été étouffé sous les roses.
Avec sa fière stature, sa longue barbe flottante, sa large face de
lutteur, son œil d'enquête et de défi, tout son aspect d'apostolique
aventurier, on se plaisait à le représenter comme un de ces prélats
gentilshommes de la Renaissance qui portaient au besoin la cuirasse
et le heaume, montaient à cheval pour aller, la lance au poing,
châtier des vassaux rebelles et ne reculaient pas même devant le
pape qu'ils auraient assiégé jusque dans son palais. On disait
couramment Lavigerie taillé sur le modèle un peu oublié d'un cardinal
de la Rovere ou d'un Mathieu Schinner. C'était un conquérant, un
guerrier qui, sans enfourcher un cheval de bataille, militait tout
de même, abattait des résistances

L'erreur ne tremblait pas beaucoup devant lui. En revanche,
il effrayait pas mal de gens, parmi les siens. Il paraît que, au Vatican,

Léon XIII, avec lequel pourtant il combina sa manifestation
du toast à la République et de la Marseillaise, l'avait en une sainte
terreur. Les cardinaux des Congrégations romaines redoutaient leur
collègue algérien. Il avait le verbe haut, en effet; sa coutume n'était
pas de demander, de solliciter quoi que ce fût. Il disait: «Je veux» ;

il exigeait. Quand il arrivait, faisant claquer les portes, menant les

gens de Rome comme il menait ses subordonnés, — rondement —
on n'osait guère lui tenir tête; mais tout bas, on l'envoyait, avec
une sincérité très catholique, à tous les diables.

D'aucuns ont dit que, le trône Pontifical vacant, Lavigerie avait
des chances sérieuses de s'y asseoir; on voyait déjà son front ceint
de la tiare. Ceux qui se sont bercés de cette douce illusion se font
une singulière idée des Italiens et du Saint-Esprit. Les cardinaux
italiens n'auraient jamais eu la bonhomie de se choisir un tel
chef, et ce n'est pas le Saint-Esprit, à en juger par sa prudence

12



— 178 —

bien connue, qui aurait eu l'audace de souffler l'idée d'une telle
élection

Pour décrocher la pourpre cardinalice et le chapeau tant
convoité, l'archevêque d'Alger avait eu déjà bien de la peine. On se
rappelle ses démêlés célèbres avec le maréchal de Mac-Mahon
pendant que celui-ci était gouverneur d'Algérie. Devenu président de
la République, le maréchal n'avait pas oublié les luttes d'antan.
L'archevêque avait peut-être la mémoire moins tenace ; il eût volontiers

passé l'éponge sur des incidents qu'il regrettait, n'ayant pu
prévoir en temps utile la future grandeur de son adversaire. Mais
la duchesse de Magenta était là. Elle faisait, en grande dame un
peu dédaigneuse, un accueil charmant à l'archevêque qui s'obstinait
à sonner aux portes de l'Elysée. Mais, elle se rappelait l'époque
où, par ordre venu elle savait d'où, on la traquait un peu et lui
refusait presque la communion dans les églises d'Alger. Et la pourpre
ne venait pas.

M. Grévy, pour le grand bonheur de M. Lavigerie, succéda
au maréchal. En ces années relativement lointaines, l'archevêque
était encore, sans doute, conseiller du Roy. Mais on le fit cardinal,
et il conclut que la République, après tout, pouvait avoir du bon.
Il ne le dit pas tout de suite, cependant ; il faut que toute chose
sérieuse mûrisse et s'achève lentement. Mais il commença à se

préparer les voies pour la finale et opportune profession de foi.
On lui sut mauvais gré de cette conversion, dont on s'apercevait,
dans le clan catholique. Un certain nombre de ceux qui le
trouvaient jusque-là Pontife accompli lui découvrirent des tares. C'était
un faiseur, un homme d'audace et de toupet, mais trop amateur
du bruit et du fracas. Surtout — souveraine injure —¦ ce lettré
fourni de diplômes manquait de théologie. Saint-Sulpice ne l'avait
pas coulé dans le bon moule. Lavigerie savait tout, excepté son
métier. Ce n'était ni un prêtre ni un évêque.

Autour de lui, ses familiers ne remarquaient pas de changements

bien importants. Son Eminence était toujours aussi autoritaire,

d'aussi mauvaise humeur, aussi cassante, aussi brutale et
insolente à l'occasion. Ses coadjuteurs eux-mêmes ne la trouvaient
pas, en toute circonstance, d'une douceur bien évangélique. Elle
avait, fréquemment, de terribles colères.

Pour les visiteurs venus de France, pour les interviewers qui
arrivaient, le crayon à la main, prêts à prendre des notes pour
rédiger ensuite un article louangeur, l'apôtre était des plus accueillants.

Un de nos confrères raconte comment le cardinal Lavigerie,
«disciple d'Horace et de Rabelais», lui a fait boire d'un excellent
vin sucré récolté dans ses vignes et dont ses caves étaient pleines.



- 179 —

C'est avec ce vin perfide qu'il avait coutume d'enivrer un vieux
capucin qu'il mettait ensuite à la porte, en le poussant par les

épaules. Cela amusait Son Eminence.
C'est un détail que j'ignorais. Je savais seulement que le cardinal

était possesseur de nombreux hectares de vignes et d'immenses
champs d'artichauts. Il paraît qu'une bonne partie des artichauts
que nous mangeons à Paris, en hiver, viennent des exploitations
de M. Lavigerie.

Il fut un grand patriote. Je ne le nie pas. D'autres le furent
autant que lui, plus modestement. Je le* vois toujours, tel qu'il nous
a été montré à l'un des derniers Salons des Champs-Elysées, drapé
dans sa robe rouge, en une pose théâtrale, malgré son affectation
de simplicité. L'épitaphe qu'il s'est composée n'est pas faite pour
modifier cette impression.

C'est un grand acteur qui disparaît.
* Un Document de 1723. — La place nous manquant dans

le présent numéro, nous publierons dans le second une lettre,
aujourd'hui trop peu connue, des patriarches et évêques orientaux
aux archevêques et évêques anglicans, lettre qui contient la Déclaration

doctrinale du concile de Jérusalem de 1672 et qui constitue
un très intéressant document historique dans la question de l'union
des Eglises.



AVIS AUX LECTEURS.

La Revue paraît tous les trois mois, par livraison de 130

à 150 pages in-8°, au prix de 4 francs la livraison. L'abonnement

est annuel et de 16 francs.
On peut s'abonner aux bureaux de poste ou chez les

libraires, ou envoyer simplement un mandat-poste suisse ou
international de 16 francs, à l'ordre de Mr E. Michaud, 17, rue
d'Erlach, Berne.

Nous prions ceux de nos amis qui se sont déjà abonnés
de vouloir bien solder de cette manière le montant de leur abonnement

le plus tôt possible ; sinon, nous prendrions la liberté de

le faire toucher prochainement par la poste.

AVIS A MM. LES COLLABORATEURS.

Dans l'intérêt de la Revue, de la variété et de la bonne
composition de chaque livraison, MM. les collaborateurs sont
priés d'avertir le plus tôt possible la Direction du sujet qu'ils
ont l'intention de traiter, de l'étendue qu'ils pensent donner

leur étude et de l'époque à laquelle ils l'enverront.
Prière de n'envoyer que des manuscrits très lisibles.

AVIS A MM. LES EDITEURS.

Tout ouvrage rentrant dans l'une des branches de la
Théologie (Philosophie religieuse, Morale religieuse, Histoire
religieuse et ecclésiastique, etc.), et envoyé franco à la Direction
de la Revue, sera l'objet ou d'une mention ou d'un compte
rendu. Non seulement la Revue est disposée à faire l'échange
avec les autres Revues théologiques, mais elle indiquera encore
leurs principaux articles dans chacun de ses numéros.

PRIX DES ANNONCES : 50 et. la ligne (petits caractères) ;

30 fr. la page ; réduction du prix, si l'annonce est renouvelée.


	Chronique

