
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 1

Artikel: Discours de M. Bonet-Maury sur Ignace Dœllinger 1799-1890

Autor: Bonet-Maury, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121 —

DISCOURS DE M. BONET-MAURY
SUR

IGNACE DŒLLINGER
1799—1890.

M. G. Bonet-Maury, professeur à la Faculté de Théologie
protestante de Paris, a prononcé, à la rentrée des cours, le
3 novembre dernier, un discours sur Dœllinger, que nous
recommandons vivement à nos lecteursJ et dont voici les
passages les plus saillants.

M. Bonet-Maury loue d'abord la sincérité, la franchise de

Dœllinger; c'était là «le trait dominant de son caractère».
Elle se montrait dans tout son extérieur naturel et sans art,
dans sa parole réfléchie, sobre et précise, et dans son regard
clair et droit. «Quand son âme était froissée par quelque
mensonge ou quelque lâcheté, » a dit M. Reinkens, « sa physionomie

exprimait le dédain ; il avait un sourire amer et décochait
quelques paroles brèves et sarcastiques. » Son caractère répondait

bien à sa devise : Melius est ut scandalum oriatur quam
ut Veritas relinquatur.

L'orateur divise son discours en deux parties : l'une, dans
laquelle il résume la vie et indique les principales œuvres de

Dœllinger ; l'autre, beaucoup plus intéressante pour nous, dans
laquelle il expose l'évolution de sa pensée sur le pouvoir
suprême dans l'Eglise, sur l'autorité en matière de foi, sur les

rapports de l'Eglise et de l'Etat, et sur l'attitude à prendre
envers les protestants.

1 Paris, Fischbacher, 1892, 41 p. in-8°.



— 122 —

Dœllinger fut d'abord ultramontain, mais seulement comme
on l'était vers 1830. Tout en défendant les droits et les dogmes
de l'Eglise catholique romaine, il pensait qu'il faut tenir compte
des besoins de la société et respecter les vérités reconnues
par la science. Tout en soutenant le système d'une hiérarchie
fortement centralisée et la nécessité du pouvoir temporel, il
n'entendait pas que le pouvoir du souverain pontife fût illimité
et sans contrôle; il le déclarait, au contraire, soumis aux
règles établies par les conciles généraux et aux décrets des

papes antérieurs. Sa déclaration au parlement de Francfort en
1848, sur ce point, est formelle.

Puis, en 1857, il fit le voyage de Rome, qui modifia
considérablement ses idées. A partir de ce moment, il comprit le
rôle néfaste des jésuites, il pressentit la ruine prochaine du

pouvoir temporel. «La crise morale provoquée dans l'âme de

Dœllinger par ce séjour à Rome nous paraît comparable à
celle que Luther avait éprouvée dans cette même cité, trois
siècles et demi auparavant. Dès lors, sa critique, jusque là
dirigée contre le protestantisme 1, s'attaque avec une âpreté
croissante au pouvoir temporel et aux dogmes chers à l'école
jésuitique : l'infaillibilité du pape et sa suprématie, même dans
l'ordre civil. Le discours prononcé en 1863 «sur le passé et
le présent de la Théologie catholique», puis l'ouvrage de Janus
en 1869 accentuèrent encore sa pensée. «Pour nous,» dit-il
dans la préface de ce dernier ouvrage, «l'Eglise catholique
ne s'identifie nullement avec le papisme.» Dœllinger ne
combattait pas la primauté même de l'Eglise de Rome, mais «la
papauté telle qu'elle s'est constituée à partir du neuvième
siècle». Finalement Dœllinger réclama la réforme de l'Eglise
en commençant par la cour de Rome.

En matière de foi, Dœllinger fut pour la conciliation de

la tradition universelle et de l'Ecriture sainte ; il admit le libre
examen compris dans un sens chrétien et établi directement
sur l'esprit et la lettre de l'Evangile; il ne se servait pas de

la tradition contre l'Ecriture, ni de l'Ecriture contre la tradition,
il les unissait et les conciliait.

1 Voir surtout son ouvrage sur la Réformation, son développement interne et

ses effets, dans les limites de la Confession d'Augsbourg; Ratisbonne, 1846—1848,

3 vol. in-8°.



— 123 —

Autant en 1848 il inclina vers la séparation de l'Eglise
et de l'Etat, autant il comprit plus tard «l'utilité pour l'Eglise
de l'appui d'un pouvoir civil, juste, parce qu'il est neutre entre
les partis religieux, et légitime, parce qu'il gouverne au nom
des lois établies par les représentants de la nation. Son idéal
fut celui de l'Eglise gallicane du temps de Bossuet, moins
Louis XIV.»

Dans ses premières polémiques contre le protestantisme,
Dœllinger se laissa entraîner par l'esprit de parti, il alla jusqu'à
l'injustice et «frisa la calomnie», dit M. Bonet-Maury. Mais
dès 1861, un revirement s'opéra dans son esprit en un sens
conciliant. Dans son livre sur l'Eglise et les Eglises (1861),
il laissa entrevoir la possibilité d'une réunion de toutes les
confessions chrétiennes; en 1863, il déplora la division de

l'Allemagne en deux fractions presque égales, « deux moitiés
qui au fond du cœur aspirent à une réunion». En 1870, il
signala les obstacles élevés contre cette réconciliation par la
proclamation de l'infaillibilité papale. A partir de 1872, il se
mit résolument à l'œuvre, fit sept conférences à Munich sur
la réunion des Eglises, compléta sa pensée aux conférences
de Bonn de 1873 à 1875, et montra toujours la séparation
comme une chose triste et douloureuse.

M. Bonet-Maury termine sa substantielle étude par la
caractéristique et les conclusions suivantes :

«Si nous nous arrêtons maintenant, après avoir fait pour
ainsi dire le tour de la vie et de la pensée de Dœllinger, pour
considérer l'ensemble de son œuvre et de son caractère, deux
choses nous frappent : l'étendue de ses connaissances
historiques et théologiques; sa sincérité dans la recherche et son
courage dans la profession de la vérité. Son œuvre le place
de pair avec les plus grands théologiens de l'Eglise catholique.
Parmi ceux qui ont honoré sa mémoire, les uns l'ont comparé
à Bossuet, d'autres à Dante. Il y a en effet chez Dœllinger
une science du dogme et des Pères, une hauteur de vues
historiques et une ampleur de style qui rappellent le premier,
et, en même temps, un souci de la chrétienté catholique, une
censure impitoyable des excès de la papauté et certaines intuitions
prophétiques qui font penser à l'auteur de la Divine Comédie.

Pour ma part, j'établirais plutôt un parallèle entre Dœllinger
et Lamennais.



— 124 —

Tous deux, partis du groupe ultramontain, sont arrivés,
par une évolution logique de leur pensée, à rompre avec le
principe d'autorité infaillible et à préconiser une réforme radicale

de l'Eglise catholique; tous deux, après avoir été en
grande faveur auprès de la cour de Rome, ont été frappés
d'excommunication et ont refusé de se soumettre, pour ne pas
mentir à leur conscience.

Mais, tandis que Lamennais était un génie essentiellement
spéculatif et logique, ne voyant rien de ce qui se passait
autour de lui et ne s'inquiétant pas de vérifier la justesse
de ses prémisses, Dœllinger est avant tout un historien qui
remonte aux origines des institutions, un politique mêlé à
toutes les grandes affaires de son pays et de son temps.
Lamennais, comme l'a si bien dit son dernier biographe, est
«un prophète au verbe éclatant et sonore, passant tout à coup
des imprécations les plus terribles, à la plus exquise
mansuétude»;1 Dœllinger, lui, est un écrivain éloquent faisant tout
passer au laminoir de sa critique, mais manquant des qualités
pratiques de chef de parti. Lamennais aboutit, par sa logique
à outrance, à une sorte de théisme socialiste et meurt isolé,
au milieu du parti républicain français qui ne comprend pas
ses idées religieuses; Dœllinger, au contraire, s'appuyant sur
le roc de l'histoire, conserva la foi catholique apostolique et
mourut entouré des sympathies de toute l'Europe libérale après
avoir posé, sans le vouloir, la première pierre de l'Eglise des

Vieux-Catholiques.
Nous avons indiqué en passant les différentes causes qui

ont déterminé l'évolution de la pensée de Dœllinger : spectacle
des abus de la cour de Rome, dans le passé et dans le présent,
étude sincère de l'histoire de la Réformation et surtout sentiment

national, de plus en plus ardent, réagissant au nom de
l'unité de la patrie contre les ingérences d'un pouvoir politique
étranger.

Mais, tout cela ne suffirait pas encore pour expliquer
comment cet ancien docteur ultramontain est devenu catholique
libéral. Pour pénétrer ce secret, il faut interroger Dœllinger
lui-même et voici ce qu'il nous répond : «Si, comme dans toutes
les maisons d'éducation des Jésuites, on m'avait inculqué dès

1 Spüller, Lamennais. Paris, 1892, p. 40.



— 125 —

ma jeunesse le principe, qu'il faut être prêt à appeler noir ce

qui est blanc, dès que le Pape a prononcé, il m'eût été possible
de me soumettre aux décrets de 1870. Mais alors, j'aurais vu
et pensé de toute autre façon; tous mes travaux littéraires
eussent tendu à ceci : rassembler le plus d'arguments possible
en faveur de thèses arrêtées d'avance, et ignorer, ou, s'il n'y
avait pas moyen de le faire, tordre et dénaturer les arguments
contraires.

«Je suis certes, commes d'autres, un homme sujet à erreur,
j'ai dû, au cours de ma longue carrière, renoncer à bien des

vérités que je tenais pour assurées... Oui, toute ma vie n'a
-été et n'est encore qu'une constante revision d'opinions
préconçues, et d'idées fausses ou à moitié vraies. Mais, par des
recherches sans cesse renouvelées, et par l'exercice incessant
des facultés intellectuelles, l'homme parvient dans les grandes
questions historiques pour lesquelles on dispose de tous les
•documents, à une certitude égale à celle des mathématiques. »1

Qu'est-ce à dire, Messieurs Si ce n'est qu'il n'y a plus
moyen aujourd'hui d'être catholique à la manière de Gerson,
ni même de Bossuet et que, du moment qu'un membre de

l'Eglise romaine veut essayer de tempérer l'autorité du Pape
par celle du Concile général et de contrôler la tradition par
les Ecritures, il est désavoué, puis excommunié par ses
supérieurs hiérarchiques.

Mais, la contradiction n'est-elle pas plus profonde encore
et n'y a-t-il pas incompatibilité entre le principe même du
catholicisme romain et le principe de la science moderne En
effet, dès que le théologien catholique veut rechercher la vérité
pour elle-même, sans parti pris, dès qu'il veut étudier la
Bible et les institutions de l'Eglise, à la lumière de l'histoire
impartiale, il est conduit par la lumière même de la vérité à
¦découvrir les vices d'origine de la Papauté et à reconnaître
la raison d'être, que dis-je? la légitimité de la Réformation du
XVIe siècle

C'est ce qui est arrivé à Dœllinger ; mais la manière dont
-il a conçu la mission de la théologie et de l'Eglise n'en est
que plus intéressante

1 Cornelius : Gedächtnissrede auf Ign. von Dœllinger, gehalten in der Akademie
.der Wissenschaften, den 28. März 1890. — Comp. Lettre de Dœllinger à Mgr. Steichele
,(l6ï mars 1887).



— 126 —

Voici ce que Dœllinger pense de la première : « La théologie

des deux Confessions a été jusqu'ici éristique et
polémique — et Dœllinger pouvait sur ce point faire son mea
culpa; — elle s'est appliquée surtout à accentuer les oppositions
de doctrine et à élargir le fossé qui les sépare... Or, de toutes
parts en Europe se manifeste le désir d'un rapprochement entre
les chrétiens dissidents — rapprochement qui serait facilité par
les fréquentes relations sociales entre catholiques et protestants.

— La mission des théologiens ne sera plus désormais
de se livrer à des controverses scolastiques, mais de
poursuivre l'union religieuse et de faire ainsi de la théologie, la
science de la paix »1 Belles et nobles paroles, que je recommande

à vos méditations.
La manière dont Dœllinger a compris la mission de l'Eglise

à notre époque n'est pas moins remarquable. L'Eglise, d'après
lui, n'est pas une citadelle fermée, avec de hautes murailles et des
fossés profonds, creusés tout autour pour la séparer du monde et
empêcher les ennemis et même les amis du dehors de pénétrer.

L'Eglise est surtout une grande institutrice : elle doit tra-,
vailler au relèvement moral de la société, en s'assimilant tous
les éléments vrais d'éducation populaire.

Or, n'avons-nous pas, nous autres protestants, beaucoup
à apprendre de Dœllinger sur ce point? N'avons-nous pas trop
souvent oublié cette tâche de l'Eglise, pour nous livrer à des

controverses sur des points secondaires de théologie? Quand
aurons-nous des bibliothèques populaires, des cercles d'ouvriers,
des sociétés coopératives, des Recueils de chants et des
choraux populaires — des journaux à bon marché, comme ont su
en créer les Vieux-Catholiques allemands?

L'Eglise est sortie du peuple, les premiers apôtres étaient
des hommes du peuple ; elle doit devenir de plus en plus une
maison commune par les intérêts spirituels du peuple. Gardons-
nous d'en faire une chapelle étroite réservée à l'usage de

quelques privilégiés de ce monde et où l'on ne peut entrer
qu'en prononçant un certain «schibboleth».

Enfin et surtout, Dœllinger nous a laissé un suprême
exemple : c'est qu'il faut savoir sacrifier ce qui est personnel

1 Discours sur la signification des événements de 1870—1871 pour les

universités allemandes (23 décembre 1871).



—- 127 —

et particulier à ce qui est général; afin de réaliser ce bien

suprême : l'union de toutes les confessions chrétiennes, « l'unité
de l'esprit par le lien de la paix».

Lui-même, en effet, qui avait refusé de faire le sacrifice
de sa raison et de sa conscience à l'idole du Vatican, il avait
un tel besoin d'union, un tel sentiment de la catholicité du
christianisme qu'il était prêt à renoncer à bien des rites et
même à bien des formules dogmatiques, afin de procurer la
réconciliation de ces grandes Eglises d'Orient avec l'Eglise
latine et les confessions protestantes.

Dœllinger, à force de chercher la vérité et de communier
avec le Christ des Evangiles, était parvenu sur ces hauteurs
sereines de la foi et de la charité chrétienne, « où il n'y a plus
ni Juif, ni Grec, ni esclave, ni homme libre», mais où tous les
hommes apparaissent comme des fils de Dieu à instruire, à
relever et à rapprocher dans une grande fraternité. Et de ces
hauteurs, le noble vieillard, qui avait eu le courage de souffrir
pour la cause de la vérité, entrevoyait à l'horizon l'aurore
d'un jour meilleur et la saluait de ces paroles prophétiques :

« Quiconque croit au Christ, aime sa patrie et les chrétiens
de toute confession ne peut se défendre de l'espoir qu'un
avenir pas trop éloigné verra se former une Eglise qui, étant
l'héritière légitime de l'ancienne Eglise des premiers siècles,
offrira assez de place et aura assez d'attrait pour nos frères
séparés ; une Eglise qui saura concilier la liberté avec l'ordre,
la discipline et la moralité, l'unité de foi avec la science et
les libres recherches!1

«N'est-ce pas là, Messieurs, un but digne de solliciter les
efforts des théologiens protestants? N'est-ce pas là l'avenir
idéal révélé par le fondateur même du Christianisme — Fiat
unum ovile et unus pastor!»

1 V. Cornelius : Ouvrage cité.


	Discours de M. Bonet-Maury sur Ignace Dœllinger 1799-1890

