Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 1

Artikel: Discours de M. Bonet-Maury sur Ignace Dcellinger 1799-1890
Autor: Bonet-Maury, M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 121 —

DISCOURS DE M. BONET-MAURY

SUR

IGNACE D(ELLINGER

1799—1890.

M. G. Bonet-Maury, professeur a la Faculté de Théologie
protestante de Paris, a prononcé, a la rentrée des cours, le
3 novembre dernier, un discours sur Decellinger, que nous
recommandons vivement & nos lecteurs! et dont voici les
passages les plus saillants.

M. Bonet-Maury loue d’abord la sincérité, la franchise de
Deellinger; c'était 1a «le trait dominant de son caracteres.
Elle se montrait dans tout son extérieur naturel et sans art,
dans sa parole réfléchie, sobre et précise, et dans son regard
clair et droit. «Quand son ame était froissée par quelque
mensonge ou quelque lacheté,» a dit M. Reinkens, «sa physio-
nomie exprimait le dédain; il avait un sourire amer et décochait
quelques paroles bréves et sarcastiques.» Son caractére répon-
dait bien a sa devise: Melius est ut scandalum oviatur gudm
ut veritas velinquaiur. :

L'orateur divise son discours en deux parties: 'une, dans
laquelle il résume la vie et indique les principales ceuvres de
Decellinger; I'autre, beaucoup plus intéressante pour nous, dans
laquelle il expose I'évolution de sa pensée sur le pouvoir su-
préme dans I'Eglise, sur lautorité en matiere de foi, sur les
rapports de I'Eglise et de I’Etat, et sur l'attitude & prendre
envers les protestants.

! Paris, Fischbacher, 1892, 41 p. in-8°.



— 122 —

Deellinger fut d'abord ultramontain, mais seulement comme
on l'était vers 1830. Tout en défendant les droits et les dogmes
de I’Eglise catholique romaine, il pensait qu'il faut tenir compte
des besoins de Ia société et respecter les vérités reconnues
par la science. Tout en soutenant le systeme d’'une hiérarchie
fortement centralisée et la nécessité du pouvoir temporel, il
n'entendait pas que le pouvoir du souverain pontife fat illimité
et sans contréle; il le déclarait, au contraire, soumis aux
régles établies par les conciles généraux et aux décrets des
papes antérieurs. Sa déclaration au parlement de Francfort en
1848, sur ce point, est formelle.

Puis, en 1857, il fit le voyage de Rome, qui modifia consi-
dérablement ses idées. A partir de ce moment, il comprit le
role néfaste des jésuites, il pressentit la ruine prochaine du
pouvoir temporel. «La crise morale provoquée dans 1'ame de
Dcellinger par ce sé&our a Rome nous parait comparable a
celle que Luther avait éprouvée dans cette méme cité, trois
siecles et demi auparavant. Des lors, sa critique, jusque la
dirigée contre le protestantisme !, s’attaque avec une apreté
croissante au pouvoir temporel et aux dogmes chers a I'école
jésuitique : linfaillibilité du pape et sa suprématie, méme dans
Pordre civil. Le discours prononcé en 1863 «sur le passé et
le présent de la Théologie catholique», puis 'ouvrage de Janus
en 1869 accentudrent encore sa pensée. «Pour nous,» dit-il
dans la préface de ce dernier ouvrage, «I’Eglise catholique
ne s’identifie nullement avec le papisme.» Dcellinger ne com-
battait pas la primauté méme de I'Eglise de Rome, mais «la
papauté telle qu'elle s’est constituée a partir du neuviéme
siecle». Finalement Decellinger réclama la réforme de I'Eglise
en commencant par la cour de Rome.

En matiére de foi, Dcellinger fut pour la conciliation de
la tradition universelle et de I'Ecriture sainte; il admit le libre
examen compris dans un sens chrétien et établi directement
sur lesprit et la lettre de 'Evangile; il ne se servait pas de
la tradition contre 1'Ecriture, ni de 'Ecriture contre la tradition,
il les unissait et les conciliait.

! Voir surtout son ouvrage sur [z Réformation, son développement interne et
ses effets, dans les limites de la Confession d Augsbourg; Ratisbonne, 1846—1848,
3 vol. in-8°,



— 193 —

Autant en 1848 il inclina vers la séparation de I'Eglise
et de I'Etat, autant il comprit plus tard «I'utilité pour I'Eglise
‘de Pappui d’un pouvoir civil, juste, parce qu’il est neutre entre
les partis religieux, et légitime, parce qu'il gouverne au nom
des lois établies par les représentants de la nation. Son idéal
fut celui de 1'Eglise gallicane du temps de Bossuet, moins
Louis XIV.» j

Dans ses premieéres polémiques contre le protestantisme,
Deellinger se laissa entrainer par Uesprit de parti, il alla jusqu'a
l'injustice et «frisa la calomnie», dit M. Bonet-Maury. Mais
des 1861, un revirement s'opéra dans son esprit en un sens
conciliant. Dans son livre sur ['Eglise et les Eglises (1861),
il laissa entrevoir la possibilité d'une réunion de toutes les
confessions chrétiennes; en 1863, il déplora la division de
P’Allemagne en deux fractions presque égales, «deux moitié€s
qui au fond du cceur aspirent & une réunion». En 1870, il
signala les obstacles élevés contre cette réconciliation par la
proclamation de l'infaillibilité papale. A partir de 1872, il se
mit résolument a l'ceuvre, fit sept conférences a4 Munich sur
la réunion des Eglises, compléta sa pensée aux conférences
de Bonn de 1873 a 1875, et montra toujours la séparation
comme une chose triste et douloureuse.

M. Bonet-Maury termine sa substantielle étude par la
caractéristique et les conclusions suivantes :

«Si nous nous arrétons maintenant, aprés avoir fait pour
ainsi dire le tour de la vie et de la pensée de Deellinger, pour.
considérer l'ensemble de son ceuvre et de son caractére, deux
choses nous frappent: I'étendue de ses connaissances histo-
riques et théologiques; sa sincérité dans la recherche et son
courage dans la profession de la vérité. Son ccuvre le place
de pair avec les plus grands théologiens de 1'Eglise catholique.
Parmi ceux qui ont honoré sa mémoire, les uns 'ont comparé
& Bossuet, d'autres 4 Dante. Il y a en effet chez Dcellinger
une science du dogme et des Peres, une hauteur de wvues
historiques et une ampleur de style qui rappellent le premier,
et, en méme temps, un souci de la chrétienté catholique, une cen-
sure impitoyable des excés de la papauté et certaines intuitions
prophétiques qui font penser a l'auteur de la Divine Comédie.

Pour ma part, j'établirais plutdt un parallele entre Deellinger
et Lamennais. :



— 124 —

- Tous deux, partis du groupe ultramontain, sont arrivés,
par une évolution logique de leur pensée, & rompre avec le
principe d'autorité infaillible et & préconiser une réforme radi-
cale de I'Eglise catholique; .. tous deux, aprés avoir été en
grande faveur auprés de la cour de Rome, ont été frappés -
d’excommunication et ont refusé de se soumettre, pour ne pas
mentir 4 leur conscience. _

Mais, tandis que Lamennais était un génie essentiellement
spéculatif et logique, ne voyant rien de ce qui se passait
autour de lui et ne s'inquiétant pas de vérifier la justesse
de ses prémisses, Decellinger est avant tout un historien qui
remonte aux origines des institutions, un politique mélé a
toutes les grandes affaires de son pays et de son temps.
Lamennais, comme 1'a si bien dit son dernier biographe, est
«un prophete au verbe éclatant et sonore, passant tout & coup
des imprécations les plus terribles, a la plus exquise man-
suétude» ;! Deellinger, lui, est un écrivain éloquent faisant tout
passer au laminoir de sa critique, mais manquant des qualités
pratiques de chef de parti. Lamennais aboutit, par sa logique
a outrance, 4 une sorte de théisme socialiste et meurt isolé,
au milieu du parti républicain frangais qui ne comprend pas
ses idées religieuses; Dcellinger, au contraire, s’'appuyant sur
le roc de l'histoire, conserva la foi catholique apostolique et
mourut entouré des sympathies de toute I'Europe libérale apres
avoir posé, sans le vouloir, la premiere pierre de I'Eglise des
Vieux-Catholiques.

Nous avons indiqué en passant les différentes causes qui
ont déterminé 1’évolution de la pensée de Dcellinger : spectacle
des abus de la cour de Rome, dans le passé et dans le présent,
étude sincére de l'histoire de la Réformation et surtout senti-
ment national, de plus en plus ardent, réagissant au nom de
l'unité de la patrie contre les ingérences d’un pouvoir politique
étranger. ,
~ Mais, tout cela ne suffirait pas encore pour expliquer
comment cet ancien docteur ultramontain est devenu catholique
libéral. Pour pénétrer ce secret, il faut interroger Dcellinger
lui-méme et voici ce qu'il nous répond : «Si, comme dans toutes
les maisons d’éducation des Jésuites, on m’avait inculqué deés

! SPULLER, Zamennais. Paris, 1892, p. 40.



— 125 —

ma jeunesse le principe, qu’il faut étre prét a appeler noir ce
qui est blanc, des que le Pape a prononcé, il m’efit été possible
de me soumettre aux décrets de 1870. Mais alors, jaurais vu
et pensé de toute autre facon; tous mes travaux littéraires
eussent tendu a ceci: rassembler le plus d’arguments possible
en faveur de theses arrétées d’avance, et ignorer, ou, s'il n'y
avait pas moyen de le faire, tordre et dénaturer les arguments
contraires.

«Je suis certes, commes d’autres, un homme sujet a erreur,
j'ai dfi, au cours de ma longue carriére, renoncer a bien des
vérités que je tenais pour assurées... Oui, toute ma vie n'a
4té et n'est encore qu'une constante revision d’opinions pré-
concues, et d'idées fausses ou a moiti€ vraies. Mais, par des
recherches sans cesse renouvelées, et par l'exercice incessant
des facultés intellectuelles, 'homme parvient dans les grandes
questions historiques pour lesquelles on dispose de tous les
documents, 2 une certitude égale & celle des mathématiques.»!

Qu’est-ce a dire, Messieurs? Si ce n'est qu'il n'y a plus

moyen aujourd’hui d’étre catholique & la maniére de Gerson,
ni méme de Bossuet et que, du moment qu’'un membre de
TEglise romaine veut essayer de tempérer l'autorité du Pape
par celle du Concile général et de controler la tradition par
les Ecritures, il est désavoué, puis excommunié par ses supé-
rieurs hiérarchiques.
: Mais, la contradiction n’est-elle pas plus profonde encore
et n'y a-t-il pas incompatibilité entre le principe méme du
catholicisme romain et le principe de la science moderne? En
effet, des que le théologien catholique veut rechercher la vérité
pour elle-méme, sans parti pris, dés qu'il veut étudier la
Bible et les institutions de I’Eglise, a la lumiere de 1’histoire
impartiale, il est conduit par la lumietre méme de la vérité a
découvrir les vices d'origine de la Papauté et & reconnaitre
la raison d'étre, que dis-je? la 1égitimité de la Réformation du
X VI siecle . . :

C'est ce qui est arrivé & Dcellinger; mais la maniére dont
il a concu la mission de la théologie et de I'Eglise n’en est
que plus intéressante .

L Cornelins : Gedichtnissrede auf Ign. von Deellinger, gehalten in der Akademie
der Wissenschaften, den 28, Mirz 189o. — Comp. Lettre de Dcellinger & Mgr. Steichele
{1°* mars 1887).



A—; 26

Voici ce que Dcellinger pense de la premiére: «La théo-
logie des deux Confessions a été jusqu’ici éristique et polé-
mique — et Dcellinger pouvait sur ce point faire son mea
culpa, — elle s'est appliquée surtout & accentuer les oppositions
de doctrine et a élargir le fossé qui les sépare... Or, de toutes
parts en Europe se manifeste le désir d'un rapprochement entre
les chrétiens dissidents — rapprochement qui serait facilité par
les fréquentes relations sociales entre catholiques et protes-
tants. — La mission des théologiens ne sera plus désormais
de se livrer a des controverses scolastiques, mais de pour-
suivre l'union religicuse et de faire ainsi de la théologie, la
science de la paix!»' Belles et nobles paroles, que je recom-
mande a vos méditations.

La maniere dont Deellinger a compris la mission de I'Eglise
& notre époque n'est pas moins remarquable. L’Eglise, d’aprés
lui, n’est pas une citadelle fermée, avec de hautes murailles et des
fossés profonds, creusés tout autour pour la séparer du monde et
empécher les ennemis et méme les amis du dehors de pénétrer.

L'Eglise est surtout une grande institutrice : elle doit tra-
vailler au reldvement moral de la société, en s’assimilant tous
les éléments vrais d'éducation populaire.

Or, n’avons-nous pas, nous autres protestants, beaucoup
a apprendre de Decellinger sur ce point? N’avons-nous pas trop
souvent oublié cette tiche de 1'Eglise, pour nous livrer a des
controverses sur des points secondaires de théologie? Quand
aurons-nous des bibliothéques populaires, des cercles d’ouvriers,
des sociétés coopératives, des Recueils de chants et des cho-
raux populaires — des journaux a bon marché comme ont su
en créer les Vieux-Catholiques allemands?

L’Eglise est sortie du peuple, les premiers apdtres étaient
des hommes du peuple; elle doit devenir de plus en plus une
maison commune par les intéréts spirituels du peuple. Gardons-
nous d’en faire une chapelle étroite réservée a l'usage de
quelques privilégiés de ce monde et ou l'on ne peut entrer
qu'en prononcant un certain «schibboleth ».

_ Enfin et surtout, Decellinger nous a laissé un supréme
exemple: cest qu'il faut savoir sacrifier ce qui est personnel

i Dlscours sur la signification des événmements de 1870—1871 pour ]es uni-
vers1tés allemandes (23 décembre 1871).



T

et particulier & ce qui est général; afin de réaliser ce bien
supréme: l'union de toutes les confessions chrétiennes, «l'unité
de U'esprit par le lien de la paix».

Lui-méme, en effet, qui avait refusé de faire le sacrifice
de sa raison et de sa conscience a-1'idole du Vatican, il avait
un tel besoin d’union, un tel sentiment de la catholicité du
christianisme qu'il était prét & renoncer & bien des rites et
méme 2 bien des formules dogmatiques, afin de procurer la
réconciliation de ces grandes Eglises d’'Orient avec 1'Eglise
latine et les confessions protestantes.

Deellinger, a force de chercher la vérité et de communier
avec le Christ des Evangiles, était parvenu sur ces hauteurs
sereines de la foi et de la charité chrétienne, «oft il n'y a plus
ni Juif, ni Grec, ni esclave, ni homme libre», mais ol tous les
hommes apparaissent comme des fils de Dieu a instruire, a
relever et & rapprocher dans une grande fraternité. Et de ces
hauteurs, le noble vieillard, qui avait eu le courage de souffrir
pour la cause de la vérité, entrevoyait a I’horizon Iaurore
d'un jour meilleur et la saluait de ces paroles prophétiques :

«Quiconque croit au Christ, aime sa patrie et les chrétiens
de toute confession ne peut se défendre de l'espoir qu'un
avenir pas trop éloigné verra se former une Eglise qui, étant
I'héritiere légitime de l'ancienne Eglise des premiers sikcles,
offrira assez de place et aura assez d'attrait pour nos fréres
séparés; une Eglise qui saura concilier la liberté avec l'ordre,
la discipline et la moralité, 'unité de foi avec la science et
les libres recherches!! ‘

«N'est-ce pas la, Messieurs, un but digne de solliciter les
efforts des théologiens protestants? N’est-ce pas 1a l'avenir
idéal révélé par le fondateur méme du Christianisme? — Fiat
unum ovile et unus pastoy !» ‘

L V. Cornelius : Ouvrage cité.




	Discours de M. Bonet-Maury sur Ignace Dœllinger 1799-1890

