
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 1

Artikel: Der Kongress in Luzern

Autor: J.L.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113

DER KONGRESS IN LUZERN.

I. Der zweite internationale Altkatholikenkongress in
Luzern, 13.—15. September 1892. Stenographischer Bericht.
Luzern, Buchdruckerei Jod. Burkhardt, 1892. 306 S. nebst
Verzeichnis der Teilnehmer und einem alphabetischen Sachregister.

Die Leser der Zeitschrift, deren Gründung vom Kongresse
selbst als wünschbar erklärt und daraufhin beschlossen wurde,
kennen die Bedeutung des Luzerner Kongresses, welche in
verschiedenen theologischen und kirchlichen Zeitschriften erörtert
wurde. Das Protokoll der Verhandlungen wird den Teilnehmern
eine wertvolle Erinnerung an die schönen und arbeitsreichen
Tage bieten, für die Mchtteilnehmer ist es nebst den offiziellen
Schriften der altkatholischen Kirchen: den Kirchenverfassungen,
Gebetbüchern, Ritualen etc., ein wesentliches Denkmal zur
Erkenntnis des Wesens und der Ziele des Altkatholizismus.

Der Kongress hat bekanntlich 9 Thesen diskutiert, welche
von der katholisch-theologischen Fakultät in Bern entworfen
waren. Dieselben hatten teilweise eine wissenschaftliche,
teilweise eine praktische Tendenz. Gerade diejenige These, welche
das Verhältnis des Glaubens zur theologischen Spekulation, der
Verbindlichkeit des Glaubens zur Freiheit der Forschung betraf,
wurde nebst derjenigen über die Berechtigung der Papstgläubigen

auf das Ehrenprädikat „katholisch" auf dem Kongresse
lebhaft angefochten. Das Referat von Prof. Michaud über die
erstere These mit den Ausführungen über den Glauben hn
objektiven Sinne des Wortes (foi objective) im Unterschiede zur
Spekulation (S. 44 f.) bildet einen wissenschaftlich sehr interessanten

Teil des Protokolls; dasselbe wird ergänzt durch seine
Rektoratsrede über: la Théologie et le Temps présent, welche

8



— 114 —

diesem Hefte der Zeitschrift beigegeben ist. Von hoher
wissenschaftlicher Bedeutung ist auch das Referat von Prof. Woker
(Bern), über die Entwickelung des Nationalkirchentums. In so

lichtvoller Kürze ist die Leidensgeschichte desselben und sein

Rechtsanspruch unseres Wissens noch nie behandelt worden.
Es mochte sogar vielen Kongressmitgliedern neu sein, zu hören,
wie man sich gegenüber den Ansprüchen des vatikanischen
Konzils auf den 8. Kanon des ökumenischen Konzils von Ephesus
berufen kann, welcher lautet:

„Es soll auch in andern Diöcesen und in allen Provinzen
gelten, dass' kein Bischof in eine andere Provinz hinübergreift,
die nicht seit langer Zeit und von Anfang an unter seiner, d. h.

unter seiner Vorgänger Gewalt gewesen ist. Wenn aber einer
solche Übergriffe gethan und mit Gewalt sich eine andere Provinz
unterworfen haben sollte, so muss er sie freigeben, damit nicht
die Kanones der heiligen Väter übertreten werden, unter dem
Vorwande der geistlichen Fürsorge weltliche Herrschbegierde
sich einschleiche und damit wir nicht allmählich in unserer Un-
klugheit die Freiheit verlieren, die uns mit seinem eigenen
Blute gewonnen hat der Herr Jesus Christus, der Befreier aller
Menschen.

„ Die heilige und allgemeine Synode findet daher für Recht :

einer jeden Provinz soll rein und unverletzt erhalten bleiben,
was sie von Anfang an und seit langer Zeit besitzt, gemäss
der Gewohnheit, die schon von alters her beobachtet worden
ist, und jeder Metropolit hat das Recht, eine Urkunde dieses
Beschlusses zu seiner Sicherheit entgegen zu nehmen.

„Wenn aber jemand irgend eine Verordnung ins Feld führt,
die der hiermit erlassenen Entscheidung widerspricht, so be-
schliesst die ganze heilige und allgemeine Synode, dass eine
solche Verordnung null und nichtig ist."

Allein auch andre Referate und Reden sind vom höchsten
Interesse. Es ist bemerkenswert, wie verschieden in der Form
und doch wie einig im Gedanken sich Herr Prof. Friedrich im
Referate über These 1 und P. Hyacinth Loyson im öffentlichen
Vortrage über die dreifache Bedeutung des Altkatholizismus
als Protest (gegen die vatikanischen Neuerungen), als Rückkehr
(zum kirchlichen Altertum) und als Einigung (der getrennten
Kirchen) aussprechen. Besonders bedeutsam erscheint auch
das Referat des Prof. Dr. Thürlings über die Gestaltung des



— 115 —

Gottesdienstes und die Teilnahme an demselben : das zeigt den

kunstsinnigen und geschichtlich wohlbewanderten Liturgen. Die
beiden Referate von Marc Héridier über die Bekämpfung des

Indifferentismus und L. Guinand über die' Mitbenutzung der

Kirchen, zwei Genfer Laien, zeigen französische Eleganz mit
grosser Sachkenntnis. Das Votum des Herrn Generals v. Kirejew
über die Wünschbarkeit einer internationalen Fakultät und
der nun begründeten Zeitschrift zeugt nicht nur von grossem
Wissen, feinster Bildung und warmer Liebe zur Kirche, sondern
auch von dem sieghaften Bewusstsein des Kampfes für das

gute Recht, das schon in dem Briefwechsel des Herrn Generals
mit dem päpstlichen Theologen überall durchleuchtete und die
Lektüre jener Schrift so anziehend macht.

Ausser den Referaten, der Diskussion und den Beschlüssen
enthält dieses Protokoll auch die Reden an den öffentlichen
Versammlungen, mit Ausnahme derjenigen des Herrn J. B. Cabrera,
der englisch sprach und nachher sein Manuskript nicht zur
Verfügung- stellte, und ebenso die Zuschriften und Ansprachen
an den Kongress von seifen der befreundeten Kirchen. Schon
die Namen der Redner : Erzbischof Nikephoros, Erzbischof Gul,
Bischof Dr. Wordsworth, Protopresbyter J. Janyschew,
Bistumsverweser M. Czech, Graf H. Campello, Bischof Reinkens (diese 6

sprachen in der Kirche), Prof. Friedrich, Prof. Weber, Prof.
Beyschlag und P. Hyacinth geben einen Begriff über die
Bedeutung des Inhaltes. Es versteht sich, dass die Reden in der
Kirche einen etwas andern Charakter haben als diejenigen im
Stadttheater. Die Reden in der Kirche sind getragen von der
Sehnsucht nach der Union, deren verschiedene Stufen Bischof
Wordsworth als praktischer Engländer und deren Hindernisse
Bischof Reinkens als geschichtskundiger Philosoph erörtert.
J. Janyschew leistete seinen Beitrag in der Form einer sehr
anziehenden Schilderung des jetzt schon bestehenden rechtlich
anerkannten Verhältnisses seiner eigenen, der grossen russischen
Kirche zu den andern selbständigen (autokephalen) Kirchen,
ein Verhältnis, welches vielen neu war und für die Gestaltung
jeder Interkommunion ziemlich genau vorbildlich sein kann.
Die Rede von Bischof Reinkens wird jedem, der sich mit
Kirchengeschichte beschäftigt, das höchste Interesse abgewinnen. Nach
allgemeinen Erörterungen darüber, wie die Religion ursprünglich
durch Liturgie zur Verfassung und durch diese zur Kirchen-



— 116 —

lehre kam und wie das Christentum als Universalreligion keine
Schranken zwischen den einzelnen Menschen schaffen, sondern
sie einigen will, kam der Redner auf die Gründe, welche trotzdem

das Gegenteil bewirkten: den Zwang und die Politik,
schilderte ihre Wirksamkeit im römischen Kirchenwesen und
zumal auf dem Vatikanum. Daran schloss sich die Erörterung,
warum bisher die Versuche zur Einigung der Kirchen scheiterten,
der Nachweis, dass es so geschah, weil jene Versuche aus Politik
unternommen oder von ihr getragen wurden und weil man
dabei künstlich eine gewisse Uniformität suchte, weil jede Kirche
sich als die vollkommene Darstellung des Ideals der Kirche
zu betrachten gewöhnte und in diesem selbstgerechten Wahn
die Liebe, das eigentliche Wesen des Christentums, verlor. —
Die Reden in der Theaterversammlung behandelten praktischere
Themate: den Kirchenstaat (Prof. Friedrich), die Stellung des

Papsttums zu der modernen Gesellschaft nach den Bullen
Leos XIII. (Prof. Weber), den gemeinsamen Kampf des

evangelischen Bundes und des Altkatholizismus (Prof. Beyschlag)
und die Ziele des letztern (P. Loyson); es sind, wenn auch in
Anlage und Wesen sehr verschiedene, doch alle vier sehr
bedeutende Kundgebungen.

Unter den Zuschriften und Ansprachen an den Kongress ragen
hervor: die Zuschrift des hochwürdigen Bischofs J. Th. Holly
von der orthodox-apostolischen Kirche Haitis und der kurze,
aber vollendete Vortrag seines Vertreters, des Herrn Legationsrates

Dr. Janvier, die Erörterungen von Prof. Th. Isaac über
die Geschichte und die kirchliche Stellung der armenischen
Kirche, sodann die Ausführungen Lord Plunkets über die
altirische Kirche, deren Sendboten das Licht des Christentums auf
das europäische Festland trugen, und die Geschichte der anglo-
kontinentalen Gesellschaft, welche ihr Gründer und Sekretär,
Kanonikus F. Meyrick, gab. Auch der Kenner der kirchlichen
Zustände der Neuzeit wird da viel Neues entdecken.

Als Anhang enthält das Protokoll die zwei Predigten von
Pfarrer 0. Hassler beim Eröffnungs- und von Bischof Herzog
beim Schlussgottesdienste und die meisterhafte Rede des
Präsidenten Rud. Philippi auf dem Rütli, die allen Teilnehmern un-
vergesslich sind.

Daran schliesst sich das nach Ländern und Städten geordnete

Verzeichnis der Teilnehmer und ein von Pfarrer X. Stocker



— 117 —

(Luzern) gefertigtes, genaues alphabetisches Sachregister, das

die Brauchbarkeit des Protokolls als Nachschlagebuch wesentlich

erhöht.
Das sehr schön gedruckte Buch ist zum Preise von 5 Fr.

durch alle Buchhandlungen zu beziehen ; wir dürfen seine
Anschaffung allen, welche sich um die religiösen Fragen der Gegenwart

bekümmern, auch wenn sie den Kongress nicht besuchten,
warm empfehlen; es ist mehr als ein Stück darin, von denen
jeder die Erfahrung machen wird: decies repetita placebunt.

Luzern, 30. Dezember 1892.
J. L. W.

II. Le Rapport de Son Exe. le Général A. Kiréeff sur le
Congrès de Lucerne.1

Son Exe. le général Alexandre Kiréeff, qui a suivi avec une
grande attention, depuis 1870, le mouvement ancien-catholique
et qui a toujours témoigné le plus vif intérêt à la grande cause
de l'union des Eglises chrétiennes, a publié, sur le Congrès
de Lucerne, auquel il a pris une part très active, notamment
comme rapporteur sur la VIe thèse, un très remarquable Rapport,

que nous regrettons de ne pouvoir reproduire intégralement

faute de place, mais dont nos lecteurs liront avec plaisir
quelques extraits. Nous laissons de côté l'analyse des travaux
du Congrès, analyse que l'on trouvera plus détaillée encore
dans le Rapport officiel publié par M. le Dr Weibel; nous
nous bornons à quelques appréciations personnelles de l'auteur,
qui sont de nature à frapper l'attention non seulement de ses
compatriotes, mais encore des penseurs de tous les pays.

« Nous devons, dit-il, nous occuper de nos frères
chrétiens, non par intérêt, mais par devoir. Si nous avons la
liberté de renoncer à nos droits, nous ne pouvons pas agir de
même avec nos devoirs, même quand nous en tirerions un
gain. En faisant valoir nos droits, nous nous fortifions
matériellement; en accomplissant notre devoir, nous nous élevons

1 Ce Rapport a été publié en russe à St-Pétersbourg ; il forme une brochure
in-8° de 3i pages.



— 118 —

moralement, ce qui est beaucoup plus important. Nous, chrétiens

orthodoxes, nous ne pouvons pas considérer avec indifférence

le fait qu'une Eglise cherche à se créer des relations
avec nous; si cette Eglise n'est pas très nombreuse, elle compte
du moins parmi ses membres les meilleurs représentants de la
théologie occidentale

« Sans doute, nous nous connaissons tous encore trop peu
pour que les .autorités des diverses Eglises chrétiennes puissent
entrer utilement en relations officielles les unes avec les autres;
mais les autorités de l'Eglise orientale peuvent déjà commencer
avec les anciens-catholiques des relations d'un caractère
particulier et privé, relations dont les résultats seront présentés au
prochain Congrès de 1894. C'est alors seulement que l'on verrait
si l'on peut créer des relations officielles d'Eglise à Eglise »

M. Kiréeff cite avec joie ces paroles de M. l'archiprêtre
Yanischeff: «L'ancien-catholicisme est un point lumineux et
sympathique dans tout l'Occident. L'Eglise orientale a su depuis
longtemps distinguer les qualités positives de l'ancien-catholicisme.

Il faut espérer que la Providence viendra au secours
des Eglises séparées, pour les unir en une seule Eglise
universelle, ce qui est le but de la réforme ancienne-catholique.»

L'auteur remarque que le mouvement ancien-catholique
devrait avoir, parmi les Tchèques de Bohême, un grand succès,
car il continue l'œuvre de Jean Huss ; que, s'il n'en est rien
présentement, c'est que les Tchèques sont absorbés par la
politique ; mais que cette absorption ne saurait durer, attendu que
la lutte politique n'est pas un but final pour la vie d'une nation.
Viendra donc un jour où l'ancien-catholicisme sera le point
d'union ou de rapprochement progressif entre les Slaves catholiques

de l'Occident et les Slaves orthodoxes de l'Orient.
En ce qui concerne la Faculté de théologie catholique de

Berne comme Faculté internationale, M. Kiréeff a dit: «Il me
semble qu'il serait très utile d'envoyer des élèves russes à

cette Faculté. Sans doute, ce n'est pas l'usage chez nous
d'envoyer des jeunes théologiens à l'étranger, mais je ne

comprends pas pourquoi l'on maintiendrait cet usage. Si

notre science laïque trouve utile d'envoyer des jeunes gens
à l'étranger pour qu'ils fassent personnellement connaissance
avec la science de l'Occident et avec ses représentants, il
me semble que cet exemple devrait être suivi pour notre



— 119 —

science théologique. La crainte que nos jeunes théologiens
s'écartent du droit chemin n'a pas de fondements sérieux.
Dans bien des universités allemandes (catholiques et
protestantes), vous rencontrez des théologiens grecs qui y sont pour
leur instruction et qui y font de grands progrès. Du reste, la
Faculté de Berne ne saurait les détourner de leur religion:
car l'ancien-catholicisme cherche une union avec nous. Enfin,
il serait bien désirable que nos jeunes savants étudiassent à
la Faculté de Berne, car ils pourraient y apprendre aussi les
langues française et allemande, ce qui est d'une grande
importance, la Russie et son Eglise entrant de plus en plus dans
la vie générale des peuples occidentaux »

M. Kiréeff fait également ressortir la grande importance
d'une Revue internationale de Théologie.

Il s'élève contre les gouvernements, soit catholiques, soit
protestants, qui, pour se faire une majorité dans les Chambres,
pour gagner les voix des ultramontains, oppriment les anciens-
catholiques. «Malgré cette oppression, dit-il, la cause ancienne-
catholique se fortifie Lorsque les travaux du Congrès
seront présentés aux autorités de notre Eglise, j'espère qu'elles
les examineront avec vérité et bonté, et que, sans rien sacrifier
des dogmes de l'ancienne Eglise, nos prêtres ne susciteront
aucun obstacle artificiel contre des hommes qui demandent
l'union avec tant d'énergie; ils ne donneront ni aux choses
secondaires une importance capitale, ni aux opinions particulières

un caractère infaillible et dogmatique. Pour nous, laïques,
nous avons le devoir de nous occuper de cette affaire: car,
dans l'Eglise grecque, tous les membres de l'Eglise prennent
une part active à sa vie, et ont le droit d'exprimer leur avis
dans les questions graves comme celle-ci. » L'auteur affirme
ensuite la validité de la consécration episcopale de M. Reinkens,
et l'exactitude des doctrines dogmatiques de l'Eglise ancienne-
catholique. Il en appelle sur ce point aux témoignages du

professeur Ossinine et du Père Joseph Wassilieff. Il montre
comment les divergences dans les usages et les rites secondaires

ne sauraient légitimement empêcher l'accord, là où les

dogmes sont les mêmes. «Qui est sans défaut? Si l'on veut
l'union, il faut donc être humble et reconnaître ses défectuosités

de part et d'autre sincèrement. Plus une Eglise est dans
la vérité, plus ses devoirs sont grands, en ce sens qu'elle doit



— 120 —

la communiquer généreusement: car enfouir la vérité, c'est la
perdre pour soi-même.»

Ce Rapport, plein d'un grand souffle chrétien, est donc
non seulement une analyse de ce qui s'est passé au Congrès,
mais encore un chaleureux plaidoyer en faveur de l'Eglise
ancienne-catholique auprès des Slaves et des Russes qui, ne la
connaissant pas suffisamment, seraient tentés de lui témoigner
de l'indifférence. Les anciens-catholiques ne peuvent que
remercier l'honorable Rapporteur de sa loyale et généreuse
attitude envers eux.


	Der Kongress in Luzern

