Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 1

Artikel: Der Kongress in Luzern

Autor: J.L.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 113 —

DER KONGRESS IN LUZERN.

I. Der zweite internafionale Altkatholikenkongress in
Luzern, 13.—15. September 1892. Stenographischer Bericht.
Luzern, Buchdruckerei Jod. Burkhardt, 1892. 306 S. nebst Ver-
zeichnis der Teilnehmer und einem alphabetischen Sachregister.

Die Leser der Zeitschrift, deren Griindung vom Kongresse
selbst als wiinschbar erklart und daraufhin beschlossen wurde,
kennen die Bedeutung des Luzerner Kongresses, welche in ver-
schiedenen theologischen und Kkirchlichen Zeitschriften erdrtert
wurde. Das Protokoll der Verhandlungen wird den Teilnehmern
eine wertvolle Erinnerung an die schonen und arbeitsreichen
Tage bieten, fir die Nichtteilnehmer ist es nebst den offiziellen
Schriften der altkatholischen Kirchen: den Kirchenverfassungen,
Gebetblichern, Ritualen etc., ein wesentliches Denkmal zur Er-
kenntnis des Wesens und der Ziele des Altkatholizismus.

Der Kongress hat bekanntlich 9 Thesen diskutiert, welche
von der katholisch-theologischen Fakultdt in Bern entworfen
waren. Dieselben hatten teilweise eine wissenschaftliche, teil-
weise eine praktische Tendenz. Gerade diejenige These, welche
das Verhéltnis des Glaubens zur theologischen Spekulation, der
Verbindlichkeit des Glaubens zur Freiheit der Forschung betraf,
wurde nebst derjenigen tiber die Berechtigung der Papstgliu-
bigen auf das Ehrenpridikat ,Xkatholisch“ auf dem Kongresse
lebhaft angefochten. Das Referat von Prof. Michaud iiber die
erstere These mit den Ausfiihrungen tiber den Glauben im ob-
jektiven Sinne des Wortes (foi objective) im Unterschiede zur
Spekulation (S. 44 f.) bildet einen wissenschaftlich sehr interes-
santen Teil des Protokolls; dasselbe wird erginzt durch seine
Rektoratsrede iiber: la Théologie et le Temps présent, welche

8



= b4 -

diesem Hefte der Zeitschrift beigegeben ist. Von hoher wissen-
schaftlicher Bedeutung ist auch das Referat von Prof. Woker
(Bern), tiber die Entwickelung des Nationalkirchentums. In so
lichtvoller Kiirze ist die Leidensgeschichte desselben und sein
Rechtsanspruch unseres Wissens noch nie behandelt worden.
Es mochte sogar vielen Kongressmitgliedern neu sein, zu horen,
wie man sich gegeniiber den Anspriichen des vatikanischen
Konzils auf den 8. Kanon des skumenischen Konzils von Ephesus
berufen kann, welcher lautet:

»Es soll auch in andern Di6cesen und in allen Provinzen
gelten, dass’ kein Bischof in eine andere Provinz hintibergreift,
die nicht seit langer Zeit und von Anfang an unter seiner, d. h.
unter seiner Vorgénger Gewalt gewesen ist. Wenn aber einer
solche Ubergriffe gethan und mit Gewalt sich eine andere Provinz
unterworfen haben sollte, so muss er sie freigeben, damit nicht
die Kanones der heiligen Véter tibertreten werden, unter dem
Vorwande der geistlichen Fiirsorge weltliche Herrschbegierde
sich einschleiche und damit wir nicht allmé&hlich in unserer Un-
klugheit die Freiheit verlieren, die uns mit seinem -eigenen
Blute gewonnen hat der Herr Jesus Christus, der Befreier aller
Menschen.

» Die heilige und allgemelne Synode findet daher fiir Recht:
einer jeden Provinz soll rein und unverletzt erhalten bleiben,
was sie von Anfang an und seit langer Zeit besitzt, gemiss
der Gewohnheit, die schon von alters her beobachtet worden
~ ist, und jeder Metropolit hat das Recht, eine Urkunde dieses
Beschlusses zu seiner Sicherheit entgegen zu nehmen.

,wenn aber jemand irgend eine Verordnung ins Feld fiihrt,
die der hiermit erlassenen Entscheidung widerspricht, so be-
schliesst die ganze heilige und allgemeine Synode, dass eine
solche Verordnung null und nichtig ist.“

Allein auch andre Referate und Reden sind vom hochsten
Interesse. Es ist bemerkenswert, wie verschieden in der Form
und doch wie einig im Gedanken sich Herr Prof. Friedrich im
Referate tiber These 1 und P. Hyacinth Loyson im o6ffentlichen
Vortrage tiiber die dreifache Bedeutung des Altkatholizismus
als Protest (gegen die vatikanischen Neuerungen), als Rickkehr
(zum kirchlichen Altertum) und als Einigung (der getrennten
Kirchen) aussprechen. Besonders bedeutsam erscheint auch
das Referat des Prof. Dr. Thiirlings tber die Gestaltung des



— 115 —

Gottesdienstes und die Teilnahme an demselben: das zeigt den
kunstsinnigen und geschichtlich wohlbewanderten Liturgen. Die
beiden Referate von Marc Héridier tiber die Bekdmpfung des
Indifferentismus und L. Guinand iiber die Mitbenutzung der
Kirchen, zwei Genfer Laien, zeigen franzosische Eleganz mit
grosser Sachkenntnis. Das Votum des Herrn Generals v. Kirejew
tiber die Wiunschbarkeit einer internationalen Fakultdt und
der nun begrﬁndeten Zeitschrift zeugt nicht nur von grossem
Wissen, feinster Bildung und warmer Liebe zur Kirche, sondern
auch von dem sieghaften Bewusstsein des Kampfes fiir das
gute Recht, das schon in dem Briefwechsel des Herrn Generals
mit dem péapstlichen Theologen iiberall durchleuchtete und die
Lektiire jener Schrift so anziehend macht.

Ausser den Referaten, der Diskussion und den Beschliissen
enthélt dieses Protokoll auch die Keden an den offentlichen Ver-
sammlungen, mit Ausnahme derjenigen des Herrn J. B. Cabrera,
der englisch sprach und nachher sein Manuskript nicht zur -
Verfiigung stellte, und ebenso die Zuschriften und Ansprachen
an den Kongress von seiten der befreundeten Kirchen. Schon
die Namen der Redner: Erzbischof Nikephoros, Erzbischof Gul,
Bischof Dr. Wordsworth, Protopresbyter J. Janyschew, Bistums-
verweser M. Czech, Graf H. Campello, Bischof Reinkens (diese 6
sprachen in der Kirche), Prof. Friedrich, Prof. Weber, Prof.
Beysehlag und P. Hyacinth geben einen Begriff tiber die Be-
deutung des Inhaltes. Es versteht sich, dass die Reden in der
Kirche einen etwas andern Charakter haben als diejenigen im
Stadttheater. Die Reden in der Kirche sind getragen von der
Sehnsucht nach der Union, deren verschiedene Stufen Bischof
Wordsworth als praktischer Englinder und deren Hindernisse
Bischof Reinkens als geschichtskundiger Philosoph erortert.
J. Janyschew leistete seinen Beitrag in der Form einer sehr
anziehenden Schilderung des jetzt schon bestehenden rechtlich
anerkannten Verhéltnisses seiner eigenen, der grossen russischen
Kirche zu den andern selbstindigen (autokephalen) Kirchen,
~ein Verhaltnis, welches vielen neu war und fiir die Gestaltung
jeder Interkommunion ziemlich genau vorbildlich sein kann.
Die Rede von Bischof Reinkens wird jedem, der sich mit Kirchen-
geschichte beschiftigt, das hochste Interesse abgewinnen. Nach
allgemeinen Erorterungen dartiber, wie die Religion urspriinglich
durch Liturgie zur Verfassung und durch diese zur Kirchen-



— 116 —

lehre kam und wie das Christentum als Universalreligion keine
Schranken zwischen den einzelnen Menschen schaffen, sondern
sie einigen will, kam der Redner auf die Griinde, welche trotz-
dem das Gegenteil bewirkten: den Zwang und die Politik,
schilderte ihre Wirksamkeit im romischen Kirchenwesen und
zumal auf dem Vatikanum. Daran schloss sich die Erorterung,
warum bisher die Versuche zur Einigung der Kirchen scheiterten,
der Nachweis, dass es so geschah, weil jene Versuche aus Politik
~ unternommen oder von ihr getragen wurden und weil man
dabei kiinstlich eine gewisse Uniformitéit suchte, weil jede Kirche
sich als die vollkommene Darstellung des Ideals der Kirche
zu betrachten gewohnte und in diesem selbstgerechten Wahn
die Liebe, das eigentliche Wesen des Christentums, verlor. —
Die Reden in der Theaterversammlung behandelten praktischere
Themate: den Kirchenstaat (Prof. Friedrich), die Stellung des
Papsttums zu der modernen Gesellschaft nach den DBullen
Leos XIII. (Prof. Weber), den gemeinsamen Kampf des evan-
gelischen Bundes und des Altkatholizismus (Prof. Beyschlag)
und die Ziele des letztern (P. Loyson); es sind, wenn auch in
Anlage und Wesen sehr verschiedene, doch alle vier sehr be-
deutende Kundgebungen.

Unter den Zuschriften und Anspr azchem an den Kongress ragen
hervor: die Zuschrift des hochwiirdigen Bischofs J. Th. Holly
von der orthodox-apostolischen Kirche Haitis und der kurze,
aber vollendete Vortrag seines Vertreters, des Herrn Legations-
rates Dr. Janvier, die Erorterungen von Prof. Th. Isaac tber
die Geschichte und die Kkirchliche Stellung der armenischen
- Kirche, sodann die Ausfiihrungen Lord Plunkets tiber die alt-
irische Kirche, deren Sendboten das Licht des Christentums auf
das européische Festland trugen, und die Geschichte der anglo-
kontinentalen Gesellschaft, welche ihr Griinder und Sekretér,
Kanonikus F. Meyrick, gab. Auch der Kenner der kirchlichen
Zustande der Neuzeit wird da viel Neues entdecken.

Als Anhang enthalt das Protokoll die zwei Predigten von
Pfarrer O. Hassler beim Eroffnungs- und von Bischof Herzog
beim Schlussgottesdienste und die meisterhafte Rede des Prsi-
denten Rud. Philippi auf dem Riitli, die allen Teilnehmern un-
vergesslich sind.

Daran schliesst sich das nach Léndern und Stidten geord-
nete Verzeichnis der Teilnehmer und ein von Pfarrer X. Stocker



— 117 —

(Luzern) gefertigtes, genaues alphabetisches Sachregister, das
die Brauchbarkeit des Protokolls als Nachschlagebuch wesent-
lich erhoht.

Das sehr schoén gedruckte Buch ist zum Prelse von 5 Fr.
durch alle Buchhandlungen zu beziehen; wir diirfen seine An-
schaffung allen, welche sich um die religiosen Fragen der Gegen-
wart bekiimmern, auch wenn sie den Kongress nicht besuchten,
warm empfehlen; es ist mehr als ein Stiick darin, von denen
jeder die Erfahrung machen wird: decies repetita placebunt.

Luzern, 30. Dezember 1892.
Jo W2

II. Le Rapport de Son Exc. le Général A. Kiréeff sur le
Congres de Lucerne.?

Son Exc. le général Alexandre Kiréeff, qui a suivi avec une
grande attention, depuis 1870, le mouvement ancien-catholique
et qui a toujours témoigné le plus vif intérét a la grande cause
de l'union des Eglises chrétiennes, a publié, sur le Congres
de Lucerne, auquel il a pris une part trés active, notamment
comme rapporteur sur la VI° thése, un trés remarquable Rap-
port, que nous regrettons de ne pouvoir reproduire intégrale-
ment faute de place, mais dont nos lecteurs liront avec plaisir
quelques extraits. Nous laissons de coté Panalyse des travaux
du Congres, analyse que l'on trouvera plus détaillée encore
dans le Rapport officiel publié par M. le D Weibel; nous
nous bornons a quelques appréciations personnelles de I’auteur,'
qui sont de nature a frapper l'attention non seulement de ses
compatriotes, mais encore des penseurs de tous les pays.

€ icons Nous devons, dit-il, nous occuper de nos fréres
chrétiens, non par intérét, mais par devoir. Si nous avons la
liberté de renoncer & nos droits, nous ne pouvons pas agir de
méme avec nos devoirs, méme quand nous en tirerions un
gain. En faisant valoir nos droits, nous nous fortifions maté-
riellement; en accomplissant notre devoir, nous nous élevons

! Ce Rapport a été publi€ en russe 3 St-Pétersbourg; il forme une brochure
in-8° de 31 pages.



— 118 —

moralement, ce qui est beaucoup plus important. Nous, chré-
tiens orthodoxes, nous ne pouvons pas considérer avec indiffé-
rence le fait qu'une Eglise cherche a se créer des relations
avec nous; si cette Eglise n’est pas trés nombreuse, elle compte
du moins parmi ses membres les meilleurs représentants de la
théologie occidentale . . . ..

«Sans doute, nous nous connaissons tous encore trop peu
pour que les.autorités des diverses Eglises chrétiennes puissent
entrer utilement en relations officielles les unes avec les autres;
mais les autorités de I’'Eglise orientale peuvent déja commencer
avec les anciens-catholiques des relations d'un caractere parti-
culier et privé, relations dont les résultats seront présentés au
prochain Congrés de 1894. Clest alors seulement que 'on verrait
si 'on peut créer des relations officielles d'Eglise & Eglise..... »

M. Kiréeff cite avec joie ces paroles de M. 'archiprétre
Yanischeff: «I’ancien-catholicisme est un point lumineux et
sympathique dans tout 'Occident. I.”Eglise orientale a su depuis
longtemps distinguer les qualités positives de ’ancien-catholi-
cisme. Il faut espérer que la Providence viendra au secours
des Eglises séparées, pour les unir en une seule Eglise uni-
verselle, ce qui est le ‘but de la réforme ancienne-catholique. »

- L’auteur remarque que le mouvement ancien-catholique
devrait avoir, parmi les Tcheques de Bohéme, un grand succes,
car il continue l'ceuvre de Jean Huss; que, s'il n'en est rien
présentement, c'est que les Tcheques sont absorbés par la poli-
tique; mais que cette absorption ne saurait durer, attendu que
la lutte politique n’est pas un but final pour la vie d'une nation.
Viendra donc un jour ou l'ancien-catholicisme sera le point
d'union ou de rapprochement progressif entre les Slaves catho-
liques de I'Occident et les Slaves orthodoxes de 1'Orient.

En ce qui concerne la Faculté de théologie catholique de
Berne comme Faculté internationale, M. Kiréeff a dit: «Il me
semble qu'il serait trés utile d’envoyer des éléeves russes a
cette Faculté. Sans doute, ce n’est pas l'usage chez mnous
d’envoyer des jeunes théologiens a Pétranger, mais je ne
comprends pas pourquoi I'on maintiendrait cet usage. Si
notre science laique trouve utile d’'envoyer des jeunes gens
a l'étranger pour qu'ils fassent personnellement connaissance
avec la science de 1'Occident et avec ses représentants, il
me semble que cet exemple devrait étre suivi pour notre



— 119 —

science théologique. La crainte que nos jeunes théologiens
s'écartent du droit chemin n'a pas de fondements sérieux.
Dans bien des universités allemandes (catholiques et protes-
tantes), vous rencontrez des théologiens grecs qui y sont pour
leur instruction et qui y font de grands progtrés. Du reste, la
Faculté de Berne ne saurait les détourner de leur religion:
car l'ancien-catholicisme cherche une union avec nous. Enfin,
il serait bien désirable gque nos jeunes savants étudiassent a
la Faculté de Berne, car ils pourraient y apprendre aussi les
langues francaise et allemande, ce qui est d'une grande im-
portance, la Russie et son Eglise entrant de plus en plus dans
la vie générale des peuples occidentaux..... »

M. Kiréeff fait également ressortir la grande importance
d'une Revue internationale de Théologie. ,

Il s'éleve contre les gouvernements, soit catholiques, soit
protestants, qui, pour se faire une majorité dans les Chambres,
pour gagner les voix des ultramontains, oppriment les anciens-
catholiques. «Malgré cette oppression, dit-il, la cause ancienne-
catholique se fortifie..... Lorsque les travaux du Congres se-
ront présentés aux autorités de notre Eglise, j'espere qu’elles
les examineront avec vérité et bonté, et que, sans rien sacrifier
des dogmes de l'ancienne Eglise, nos prétres ne susciteront
aucun obstacle artificiel contre des hommes qui demandent
Punion avec tant d’énergie; ils ne donneront ni aux choses
~ secondaires une importance capitale, ni aux opinions particu-
lieres un caractére infaillible et dogmatique. Pour nous, laiques,
nous avons le devoir de nous occuper de cette affaire: car,
dans I'Eglise grecque, tous les membres de 1’Eglise prennent
une part active a sa vie, et ont le droit d’exprimer leur avis
dans les questions graves comme celle-ci.» L’auteur affirme
ensuite la validité de la consécration épiscopale de M. Reinkens,
et I'exactitude des doctrines dogmatiques de 1'Eglise ancienne-
catholique. Il en appelle sur ce point aux témoignages du
professeur Ossinine et du Pere Joseph Wassilieff. Il montre
comment les divergences dans les usages et les rites secon-
daires ne sauraient légitimement empécher 'accord, 1& ol les
dogmes sont les mémes. «Qui est sans défaut? Si l'on veut
I'union, il faut donc étre humble et reconnaitre ses défectuo-
sités de part et d’autre sinceérement. Plus une Eglise est dans
la vérité, plus ses devoirs sont grands, en ce sens qu’elle doit



— 120 —

la communiquer généreusement: car enfouir la vérité, c'est la
perdre pour soi-méme.» '

Ce Rapport, plein d'un grand souffle chrétien, est donc
non seulement une analyse de ce qui s’est passé au Congreés,
mais encore un chaleureux plaidoyer en faveur de 1'Eglise
ancienne-catholique aupreés des Slaves et des Russes qui, ne la
connaissant pas suffisamment, seraient tentés de lui témoigner
de lindifférence. Les anciens-catholiques ne peuvent que re-
mercier I'honorable Rapporteur de sa loyale et généreuse atti-
tude envers eux.




	Der Kongress in Luzern

