
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 1

Artikel: La théologie et le temps présent

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


83

LA

THÉOLOGIE ET LE TEMPS PRÉSENT'

Au début de l'histoire, la religion, la morale, la philosophie
et la science étaient unies à ce point que la religion donnait
elle-même l'explication des phénomènes qui étaient du ressort
de la philosophie et de la science, et qu'elle dictait aussi à la
morale ses prescriptions. Puis, dans le cours des siècles, la
science et la philosophie se séparèrent peu à peu de la religion
et de la théologie, jusqu'à leur devenir même hostiles; et la
morale à son tour s'en est également séparée, pour s'ériger
en système isolé, sous le nom de morale indépendante.

C'est en vertu de cette rupture que la théologie payenne,
privée des ressources de la science, de la philosophie, souvent
même de la morale, et réduite à l'insuffisance de ses seules

ressources, a fini par disparaître; et la théologie chrétienne,
au contraire, a triomphé, parce qu'elle en a appelé à la
morale, à la philosophie et à la science, pour mieux glorifier
le Christ et, dans le Christ, Dieu, la Vérité et la Sainteté
absolues.

Malheureusement, certains théologiens chrétiens ne sont
pas restés fidèles à cet ordre d'idées; et, sous prétexte de
mieux exalter la religion, ils n'ont plus vu qu'elle et ont
repoussé la science, comme ils ont en général maltraité la
nature pour mieux exalter la grâce : ce sont les mystiques
obscurantistes, qu'on pourrait appeler les antiintellectualistes.

1 Ce discours a été prononcé par le Recteur de l'Université de Berne pour la
tête universitaire du 26 novembre dernier, et il vient de paraître à la librairie Francke,
à Berne. Quoique la Revue ait l'intention de ne publier aucun travail déjà imprimé,
elle donne celui-ci, mais seulement comme supplément et sur les instances d'amis

nombreux, qui ont pensé qu'un sujet aussi opportun intéresserait les lecteurs de la Revue.



— 84 —

De même, certains savants, sous prétexte de mieux affirmer la
science, ont nié toute religion et repoussé toute théologie:
ce sont les matérialistes athées. Chez les uns et les autres,
règne un exclusivisme absolu et irréconciliable.

Mais, entre ces deux partis extrêmes et contradictoires,
l'observateur attentif aperçoit des conciliateurs: d'un côté, parmi
les savants, des esprits fatigués des formules vides du
matérialisme négatif, et cherchant la foi, intellectus quœrens fidem ;
d'un autre côté, des théologiens fatigués des formules non moins
vides de la superstition, et cherchant la science, fides quœrens
intellectum. Etant donné ce double mouvement, il est difficile
qu'on ne se rencontre pas tôt ou tard; et cette bienheureuse
rencontre déterminera l'ère de la science devenue religieuse
et de la théologie devenue scientifique.

Telles sont les quatre catégories d'esprits dont la société
actuelle est composée, au point de vue religieux: d'une part,
aux pôles, les matérialistes athées et les mystiques
obscurantistes, et, d'autre part, aux centres, les savants cherchant
la foi et les croyants cherchant la science.

Les matérialistes athées et les mystiques obscurantistes
étant manifestement dans l'erreur, ne sauraient nous intéresser
ici. L'attrait est véritablement, soit du côté des savants et des

lettrés auxquels les sciences, les lettres, les arts ne suffisent
pas, et qui, pour les compléter, se tournent vers les choses

religieuses, soit du côté des hommes religieux qui, pour être
plus religieux, sentent la nécessité de la science, des lettres
et des arts.

Je regrette que le temps me manque pour étudier cette
double évolution contemporaine de la science vers la théologie
et de la théologie vers la science. J'aurais grand plaisir, en
étudiant la première, à montrer combien elle est rationnelle;
comment, en effet, les lettres qui ne s'appliquent qu'à la forme
et à l'expression de la pensée, et les sciences positives qui ne
cherchent que l'exact et le vrai sans se préoccuper ni du
beau ni du bien, ne sauraient ni avoir une valeur educatrice
suffisante, ni satisfaire toutes les aspirations de l'âme humaine.
Mais je crois que, dans la circonstance présente, il est plus
discret et plus délicat de ma part de me borner à la seconde
étude. On a déjà démontré maintes fois que la science vraie
et complète conduit à la vraie foi ; je voudrais constater



— 85 —

aujourd'hui que la vraie théologie conduit à la science, qu'elle
réclame la science et qu'elle grandit avec la science. Peut-être
me

' trouvera-t-on bien osé de dire que la théologie doit être
plus que jamais scientifique, précisément à un moment où il
s'opère une réaction contre le naturalisme scientifique, et où
l'on organise un mouvement néo-mystique; mais je suis de

ceux qui croient aussi profondément à la vraie science qu'au
vrai dogme, et qui ne craignent nullement de nuire à celui-ci
en affirmant celle-là. Veuillez seulement m'accorder votre
bienveillante attention et comprendre exactement ma pensée.

I.

Mais, avant tout, les ennemis de la religion et de la
théologie nous arrêtent et nous disent : « C'en est fait de la religion
et de la théologie ; d'abord, l'une et l'autre sont partout
discréditées et de plus en plus abandonnées ; ensuite, la théologie
n'est pas une science; enfin, ni la science ne peut s'accommoder

des procédés et des doctrines théologiques, ni la théologie
ne peut se plier aux méthodes et aux doctrines scientifiques
contemporaines ; par conséquent, au nom de la science, arrière
la théologie Ce n'est pas leur mariage qu'il faut prêcher, c'est
leur divorce radical qu'il faut opérer. »

J'avoue qu'à s'en tenir à la surface des choses et aux
objections trop souvent banales des esprits superficiels, un
discrédit pèse sur la théologie, et que ce poids est même lourd :

poids des absurdités accumulées par nombre de théologiens
anciens et modernes ; poids des autres absurdités gratuitement
et injustement imputées par le parti antireligieux à la religion
et à la théologie. Et, sous ce double poids, la théologie paraît
écrasée.

Mais, à y regarder de près, cet écrasement n'est qu'apparent.
La bonne théologie, la vraie théologie, est, en effet, distincte
des mauvais théologiens, comme la vraie science est distincte
des faux savants. Qui oserait raisonnablement attaquer la
science, la vraie science, à cause des erreurs commises
journellement par les savants eux-mêmes? Personne. De même,
condamnons les erreurs théologiques, mais respectons la vraie
théologie, qui est, comme la vraie philosophie, comme la vraie
science, une partie de la vérité intégrale et infinie. On a écrit



— 86 —

des livres nombreux sur les conflits de la science et de la religion ;

on aurait dû dire, pour être exact, les conflits des faux
théologiens contre la vraie science, et des faux savants contre la
vraie théologie : car ce n'est pas la vraie théologie qui attaque
la vraie science, ni la vraie science qui attaque la vraie
théologie, mais ce sont les mauvais théologiens et les savants
erronés qui gâtent la situation et soulèvent les conflits.

J'appelle « savants erronés » ceux qui, voyant mal, ou trop
précipités dans leurs recherches et dans leurs conclusions,
guidés aussi par l'esprit de système, par l'amour des généralisations

trop hâtives, prennent leurs désirs et leurs théories
pour des réalités, leurs hypothèses pour des certitudes, leurs
affirmations réitérées pour des démonstrations péremptoires, et
imposent comme doctrine scientifique une doctrine qui n'est que
spécieuse, qui est peut-être exacte sur un point ou sous un
rapport, mais qui pèche sur d'autres points habilement
dissimulés, ou sous d'autres rapports laissés à l'écart
intentionnellement ou non, et qui, après quelque temps, même après
quelques succès, finit, malgré les protestations de son inventeur,
par être abandonnée. Dans ce cas, la vraie science, un instant
voilée, finit par être mise en lumière et par triompher de la
fausse.

J'appelle «mauvais théologiens» ceux qui, sous prétexte
de foi et d'obéissance, empêchent le raisonnement, écartent la
réflexion, condamnent le libre examen, et n'admettent que la
foi aveugle et l'obéissance passive, perinde ac cadaver ; ceux
qui, contrairement au conseil de saint Paul de scruter toutes
choses (omnia scrutate) et de croire raisonnablement (rationabile
obsequium), n'admettent que les arguments d'autorité et
bannissent ceux de raison; ceux qui, sous prétexte de mystères,
accumulent les ténèbres, font naître les difficultés, embrouillent
les questions, tournent autour des problèmes au lieu de les
éclaircir intérieurement, s'attachent à la lettre qui tue et non
à l'esprit qui vivifie, assujétissent les idées aux mots, escamotent
les objections au lieu de les résoudre, se paient de termes
plus ou moins bien trouvés et de formules spécieuses et creuses,
recourent dans les cas embarrassants à la terminologie incomprise

du moyen âge, sans qu'il en résulte la moindre lumière
dans l'intelligence. J'appelle encore «mauvais théologiens» ceux
qui ont peur de la science et des sciences ; ceux qui tremblent



_ 87 —

à la moindre découverte scientifique ou historique qui renverse
leur petit échafaudage personnel, et qui, plutôt que de recourir
à. des explications meilleures des dogmes, s'obstinent dans les
interprétations erronées auxquelles ils sont habitués, et veulent
à tout prix dormir sur leur oreiller traditionnel, même quand
il est intérieurement rempli de rembourrage artificiel ou de
vermine. J'appelle encore « mauvais théologiens » ceux qui, sous
prétexte de sentiment et de mysticisme, détestent tout ce qui
•est doctrine dogmatique, et qui, au fond, seraient heureux
de pouvoir éliminer la théologie scientifique, comme certains
moralistes voudraient éliminer la science, persuadés que, si la
société actuelle est si corrompue, c'est qu'elle est trop savante.
Les mystiques en question raisonnent de même et prétendent
que, si la société actuelle est si peu croyante, c'est qu'elle est

trop au courant des débats théologiques.
Quoi qu'il en soit, il est évident que la mauvaise théologie

ne doit retomber que sur ceux qui la fabriquent, et nullement
sur la vraie théologie, qui, n'étant nullement coupable de leurs
erreurs, qu'elle répudie formellement, doit rester en dehors de

leur atteinte et de leur discrédit. Ainsi donc, la théologie vraie
— la seule qui compte et qui soit digne de porter ce nom —
est moins discréditée qu'on ne le dit, et peut-être même est-elle
plus estimée qu'on ne le pense. Si La Bruyère, vers la fin du
XVIIe siècle, n'a pas eu de peine à découvrir de l'athéisme
sous les dehors de la piété officielle, peut-être ne nous serait-il
pas difficile de découvrir dans le prétendu athéisme d'aujourd'hui

une religion qui s'ignore, et dans l'indifférence qu'on affecte
pour la théologie une sollicitude secrète, une inquiétude même,
pour les problèmes qu'étudie la théologie. Ces problèmes, ne
les discute-t-on pas partout, même dans les Revues scientifiques
et littéraires, même dans les journaux politiques? Ne voyons-
nous pas tous les jours le plus simple journaliste s'ériger en
théologien, et trancher les questions théologiques les plus
difficiles avec une aisance incomparable, l'aisance de l'ignorance
inconsciente Loin de moi la pensée de représenter cet état de
choses comme idéal ; mais du moins prouve-t-il que les questions
religieuses et théologiques sont loin d'être délaissées. Si l'on
est indifférent, c'est pour les exercices pratiques du culte
hebdomadaire et de tout culte en général, mais nullement pour
la théologie, qui, étant la science du Dieu qui est partout et



— 88 —

qui a créé toutes choses, touche elle-même à toutes les choses-
dans leurs rapports avec l'infini, et acquiert ainsi du même
coup une importance générale. En réalité, l'indifférence n'est
qu'à la surface; et tous les esprits sérieux se préoccupent du
fond des choses, de la cause des causes, de la fin des fins, de

l'origine et de la destinée de l'humanité, en un mot du
problème religieux, qui domine de toute sa gravité et de toute
sa hauteur tous les autres problèmes.

On a dit que la science a tué la métaphysique comme la.

métaphysique a tué la religion. Il n'en est rien, parce que
ce sont là trois ordres de connaissances, dont chacun a son
objet propre, et qu'aucun ne peut remplacer les deux autres^
ils peuvent et doivent se compléter mutuellement, mais non
s'exclure. Je dirai même que jamais la religion n'a eu autant
de raison d'être que dans notre civilisation actuelle: car plus
cette civilisation, qui est fondée principalement sur l'intérêt,,
divisera les hommes entre eux, plus la religion, qui est le lien
des hommes avec Dieu et par suite le lien des hommes en Dieu,
sera nécessaire. On parle beaucoup, il est vrai, de l'union des
hommes entre eux. Mais, hélas! elle est loin d'être réalisée,,
même matériellement; et lorsqu'elle le sera matériellement —
si jamais elle l'est, — elle devra, pour être plus forte, l'être
encore spirituellement, religieusement, divinement. Donc la
religion sera éternellement nécessaire.

Aussi la théologie, loin d'être abandonnée, est-elle étudiée
partout. Si j'avais à vous parler de la théologie musulmane,
je vous montrerais la Turquie, où, en septembre dernier, le
gouvernement a pu, d'un seul coup, expulser de Constantinople
deux mille softas sur 30,000, dit-on. Mais ne parlons que de la
théologie chrétienne.

En Suisse, dans notre seul petit pays, il existe 6 Facultés
universitaires de théologie1, 2 Facultés académiques2, 3 Facultés
libres3, soit 11 Facultés, sans compter la Faculté et le
séminaire de Lucerne, ni les séminaires de Sion, de Chur, de

Lugano, etc. Or, dans ces 11 Facultés seulement, il y a eu,
pendant le dernier semestre d'été (1892), 462 étudiants en

1 i à Bâle, 2 à Berne, I à Genève, I à Lausanne, I à Zurich.
2 Fribourg et Neuchâtel.
s Genève, Lausanne, Neuchâtel.



- 89 —

théologie et 18 auditeurs, donc un total de 480. De plus, au
mois d'août dernier, on constatait même, dans le canton de

Zurich, une pléthore de pasteurs; et une vingtaine de jeunes
théologiens ne pouvaient s'y placer, tous les postes étant occupés.

En France, on compte environ 10,000 séminaristes étudiant
la théologie.

En Allemagne, dans les vingt universités qui y existent,
et sous la direction des 155 professeurs protestants et des
53 professeurs catholiques qui y enseignent la théologie, on
compte 3840 étudiants protestants et 1080 catholiques, total 4920.

En Angleterre, dans la seule Eglise établie, il y a, chaque
année, environ 750 étudiants en théologie qui sont ordonnés
prêtres, autant qui sont ordonnés diacres, et 500 autres

étudiants disséminés dans 15 collèges théologiques distincts des
^acuités universitaires de théologie; ce qui donne un total

d'environ 2000.
La Russie compte 4 académies ecclésiastiques1 avec 800

étudiants, et 60 séminaires avec 3600; total 4400.
Les chiffres de l'Italie, de l'Espagne, du Portugal, de

l'Amérique du Nord et surtout de l'Amérique du Sud doivent
être encore plus élevés.

Bref, quoique ces chiffres soient très incomplets, qu'ils
suffisent cependant pour constater que l'étude de la théologie
est loin d'être abandonnée, et pour donner un démenti formel
à ceux qui la disent morte.

Bien plus, je leur ferai remarquer que, dans le passé, la
théologie a été enseignée par des hommes de génie ; que, dans
notre siècle, elle compte aussi des maîtres éminents et des

noms qui ne sont point déplacés à côté des noms les plus
illustres de la science ; que jamais l'histoire des religions,
l'histoire des dogmes, la théologie biblique n'ont été poussées
aussi loin que de nos jours ; que jamais les Revues et les
journaux théologiques n'ont été aussi nombreux; qu'on ne
trouve ni au XVIIIe, ni au XVIIe siècle, des Encyclopédies
religieuses comme celles de Migne, de Herzog, de Lichtenberger.

J'ajouterai que, dans le monde des lettres, parmi les
écrivains les plus célèbres de notre siècle, plusieurs sont des

théologiens ou ont passé par la théologie, comme les Daunou,

1 Pétersbourg, Moscou, Kieff, Kazan.



— 90 —

les Delille, les Geoffroy, les Féletz, les Lamennais, les Renan, les
Scherer, les Vinet, etc., etc., si bien qu'un des meilleurs critiques
actuels, M. Faguet, écrivait dernièrement: «La théologie est,
à ce qu'il paraît, une assez forte école ; en tous cas, quand ses
transfuges viennent se promener par le monde, ils nous donnent
d'elle une assez belle idée. » Et M. Brunetière n'a pas craint de

s'exprimer sur ce point en termes plus élogieux encore 1.

Donc, je suis en droit de maintenir que la théologie, loin
d'être abandonnée et morte, est parfaitement vivante et digne
du respect même de ceux qui l'attaquent.

Mais ce n'est là qu'un aspect très extérieur et très secondaire

de la question. Entrons maintenant dans le cœur même
du sujet.

IL

La théologie est une science: donc il est tout naturel de

conclure qu'elle doit être scientifique. En cela, je ne la rapetisse
nullement, quoi qu'en disent ceux qui voudraient la voir se

promener sur les nuages du quatrième ciel. Du moment qu'on
sait apercevoir Dieu, la Vérité même, dans la science, on
n'abaisse point la théologie en l'unissant aux sciences. Il serait
d'ailleurs facile de montrer que tous les grands théologiens
se sont servis des sciences de leur temps pour rendre plus
intelligibles leurs thèses théologiques : Origene dans toutes ses

œuvres et notamment dans son Apologie du christianisme contre
Celse, Saint Basile dans son Hexaméron, Saint Grégoire de Nysse
dans son Traité de la formation de l'homme, Saint Augustin
dans la plupart de ses Traités, Thomas d'Aquin dans sa Somme

théologique, Bossuet dans son Traité de la connaissance de Dieu
et de soi-même, etc. Ils se sont souvent trompés, il est vrai,
mais la faute en était uniquement aux mauvais matériaux
scientifiques qui leur étaient fournis par leur époque, et non à

leur génie, encore moins à la théologie même.
A notre époque, c'est une nécessité indispensable pour la

théologie de recourir aux sciences. Notre siècle est le siècle
de la science ; peut-être les théories de nos savants seront-elles
dépassées et délaissées au vingtième siècle, c'est même
probable ; mais toujours est-il que l'esprit de notre époque est un

1 Etudes criliques, T. IV, p. 83.



— 91 —

esprit essentiellement scientifique, que nous ne jurons que par
la science, que nous dédaignons tout ce qui n'a pas un cachet
scientifique, que nous sommes fiers d'avoir opéré la révolution
scientifique, qui est plus radicale et plus féconde encore que
celle de la fin du XVIIIe siècle, et qui ne se borne pas à
transformer le monde matériel, mais qui, selon la remarque de
M. Jules Simon, transforme profondément l'humanité même1.
Dans un tel état de choses, il est manifestement impossible
que la théologie pénètre dans les esprits, si elle n'est pas elle-
même scientifique. Oui, c'est désormais à la science qu'incombe
la tâche de faire la preuve péremptoire de la foi. La foi a
déjà été prouvée par le sentiment et par la conscience : car le
christianisme a déjà eu ses héros, ses martyrs, ses saints. Il faut
qu'il ait de plus en plus ses savants. Sans doute, comme je l'ai
déjà dit, il s'est trouvé, à toutes les époques, des philosophes
et des savants, des Descartes, des Bacon, des Leibnitz, qui ont
rendu hommage au christianisme; mais leur science est
maintenant dépassée et souvent même dédaignée. Nos savants ne
croient qu'à la science d'aujourd'hui. C'est donc à la science
contemporaine que les théologiens doivent recourir pour mieux
faire ressortir la profondeur des dogmes chrétiens.

Non que je veuille ressusciter cet intellectualisme glacé,
dépouillé de tout sentiment, dénué de toute piété, qui réduisait
la théologie à une vue mesquine et étroite des choses, à une
interprétation terre à terre et inféconde des vérités divines;
encore moins ce dogmatisme fanatique, qui, sous prétexte de

foi, ne voyait que le dogme, et surtout le voyait mal, le

dénaturait, en cherchant à faire passer pour vérités divines et
-obligatoires les formules systématiques inventées par les
théologiens de cette école. Non, il ne s'agit ni de rationalisme
négatif, ni de dogmatisme tyrannique, mais seulement des

1 « La proclamation d'un principe proclamé à Versailles n'équivaut pas aux cent

millions de journaux répandus chaque matin, aux réunions quotidiennes, aux syndicats,

aux délégués et commissaires transportés en huit jours d'un bout du monde à l'autre,
à la transmission instantanée de la volonté et de la pensée. A mesure que les
barrières entre les peuples deviennent inutiles, s'écroulent, les barrières entre les classes

disparaissent comme les fantômes de la nuit s'effacent aux premiers rayons du jour.
Révolution, ton véritable nom est science. Et à la différence de la révolution
philosophique et politique qui est sujette à des reculs, chaque pas que tu fais est définitif.»

Temps, 9 août 1892.



— 92 —

droits de la science et de la raison, droits qui doivent être
respectés en théologie comme ailleurs; il s'agit de l'esprit de
vérité et de sincérité, il s'agit du désintéressement scientifique,
qui cherche partout le vrai pour le vrai, indépendamment des

conséquences, agréables ou désagréables, qui peuvent en résulter.
Mais, si la théologie contemporaine doit être, dans sa note

dominante, scientifique, ce n'est pas seulement parce que les

générations actuelles se réclament avant tout de la science et
qu'il faut leur donner satisfaction, c'est encore et surtout parce
que la théologie, considérée en elle-même, est une science, et
que, comme telle, elle a sa place marquée et son rôle précis
parmi les autres sciences, se concilie avec elles, en accepte
les données certaines, et procède, en ce qui la concerne, d'après
une méthode aussi rigoureusement exacte que possible.

Beaucoup de personnes confondent la théologie soit avec
la foi objective, qui est le dogme ou l'enseignement même de

Jésus-Christ, soit avec la foi subjective, qui est l'adhésion de

l'esprit, du cœur, de la conscience, à cette foi objective ou à

cette doctrine enseignée par le Christ. Ces personnes se

trompent. La théologie est la science qui a pour objet Dieu
et les choses divines en général, et particulièrement les vérités
enseignées par Dieu dans la personne du Christ. Mais il ne
faut pas confondre une science avec son objet: l'objet est la
chose à connaître et à expliquer, tandis que la science est la
connaissance même que nous en avons et l'explication que nous
en donnons. La connaissance et l'explication procèdent de

l'esprit humain et varient avec l'esprit humain, progressant
avec lui ou rétrogradant avec lui, suivant qu'il traverse des

phases de lumière ou de ténèbres. L'ensemble des explications
données par la théologie sur Dieu et sur les choses divines
forme un tout harmonieux, lié dans ses parties, enchaîné dans

ses principes et ses conséquences, et il constitue par conséquent
une science. Qu'elle étudie Dieu dans la nature, dans l'homme,
dans l'âme, dans la révélation, partout elle suit une méthode
rationnelle, partout elle respecte les données de l'observation et
de l'expérience, des sciences et de la philosophie, partout elle
se plie aux prescriptions de la logique. Oh! sans doute, pas
plus que la philosophie, la théologie n'est une science
mathématique, physique ou chimique; mais, pour n'être pas une
science comme les mathématiques, la physique et la chimie,



— 93 —

elle n'en est pas moins une science. Je dirai même en un certain
sens qu'elle est plus qu'une science, puisqu'à la science elle
ajoute la religion positive, ce qu'aucune science ne fait. Ici, elle
acquiert une grandeur particulière, parce qu'elle ne se borne
pas à éclairer l'esprit de l'homme, et qu'elle l'élève tout entier
jusqu'à des hauteurs divines.

Voilà pourquoi la véritable théologie doit ouvrir les esprits
à tout ce qui est humain et à tout ce qui est divin. Très
étendue par son objet, très suggestive par sa fin, elle exige,
pour être profonde, des connaissances si nombreuses et si
vastes qu'il me paraît impossible à un homme, si extraordi-
nairement doué soit-il, d'être jamais un théologien complet.
Pour bien apercevoir Dieu dans l'univers, ne doit-il pas
connaître les sciences physiques et naturelles? Pour bien l'apercevoir

dans l'âme humaine, ne doit-il pas connaître les sciences

anthropologiques et particulièrement la psychologie, la logique,
la métaphysique, l'esthétique, la morale? Pour bien l'apercevoir

dans la société, ne doit-il pas connaître l'histoire, cette
immensité Pour l'apercevoir dans les religions et dans les
livres religieux des différents peuples, ne devrait-il pas connaître
les langues dans lesquelles ces livres ont été écrits, de manière
à pouvoir en établir le sens exact et la véritable portée
religieuse Aussi la plupart des théologiens sont-ils obligés de se

spécialiser sur telle ou telle partie de la théologie, étant donnée

l'impossibilité pour un seul homme, de pénétrer le tout dans
son entier. Comme disait Malbranche, «il faut être bon
philosophe pour entrer dans l'intelligence des vérités de la foi; et
plus on est fort dans les principes de la métaphysique, plus
on est ferme dans les vérités de la religion. » J'ajoute : Ce n'est
pas seulement la philosophie qu'il faut connaître pour être à la
hauteur des exigences de la théologie intégrale, ce sont encore
les principes certains et les conclusions fermes de toutes les
sciences (mathématique, physique, chimique, naturelles et sociales).

Par exemple, l'Apologétique chrétienne, dont le but est de

faire accepter les vérités chrétiennes aux non-chrétiens, est

évidemment obligée de se placer sur leur propre terrain, par
conséquent sur le terrain de la pure philosophie et de la pure
science, en dehors de toute révélation. Et même en dehors de

l'Apologétique, qui n'est guère qu'une sorte de philosophie
religieuse, même en Dogmatique, lorsqu'il s'agit d'expliquer



— 94 —

aux chrétiens mêmes le contenu des dogmes, il est nécessaire
encore, si l'on veut donner des explications vraies et solides,
de recourir aux lumières de la philosophie et des sciences.
Donc, soit qu'elle s'adresse aux incroyants, soit qu'elle s'adresse
aux croyants, la théologie doit être philosophique et scientifique.

On se convaincra davantage encore de cette vérité, si
l'on pénètre dans la notion même de la théologie et de la
religion. La théologie et la religion sont, en effet, la réponse
à ces deux questions : D'où vient l'homme, et d'où vient l'univers

dont l'homme fait partie? Où vont-ils et à quoi sont-ils
destinés? Questions de cause et de fin, de cause première
et de fin dernière, a quo et ad quid? D'où il appert que la
religion est avant tout un besoin intellectuel et moral, qu'elle
est née du désir de connaître, et qu'elle est essentiellement
fondée sur le principe de causalité et sur le principe de finalité,
principes qui sont les grands leviers de la philosophie et de
la science, et les grandes forces de l'esprit humain. Il n'est
pas étonnant dès lors que, primitivement, on ait confondu la
religion et la science, et il est tout naturel aussi qu'aujourd'hui
la théologie, en voyant les sciences plus lumineuses que jamais,
se tourne vers elles, soit pour les compléter, soit pour se

compléter elle-même.
Lorsque l'on considère qu'il n'y a dans l'univers que des

forces et des lois, des causes et des effets ; que tout le savoir
humain se ramène en définitive à la connaissance des effets et
des causes ; que rien n'est vrai et bienfaisant comme de pénétrer
son esprit et sa conscience du lien logique et nécessaire qui
lie les effets aux causes et les causes aux effets, soit dans
l'ordre matériel, soit dans l'ordre spirituel et moral; lorsque
l'on considère cet immense enchaînement des forces et des lois,
dans les infiniment grands et dans les infiniment petits, ne
doit-on pas être rempli d'admiration pour la religion, qui est
précisément l'affirmation de la cause des causes, de la fin des

fins, et de cette direction des causes secondes et de leurs
effets à travers le temps et l'espace, œuvre de sagesse, de

puissance et d'amour qu'on appelle la Providence? On voit,
en tout cas, comment la vraie religion, tout en étant distincte
des sciences, leur est intimement unie, comment elle ne peut
que les bénir, applaudir à leurs progrès et bénéficier elle-même
de leurs lumières.



_ 95 —

Non, la faculté religieuse qui est dans l'âme humaine,
n'est pas une faculté d'opposition et de discorde. Non, elle
n'exige pas, pour se développer, l'étiolement des autres facultés
intellectuelles et morales. Loin de là. Toutes se développent
et se fortifient les unes par les autres, étant toutes des
puissances de la même âme. Tandis que la science cherche le vrai
parmi les réalités contingentes, que les lettres et les arts
poursuivent le beau contingent et sensible, que la morale s'applique
au bien, également contingent, pour diriger la volonté à
travers les relativités de la vie, la théologie cherche l'absolu dans
le contingent, le nécessaire dans le relatif, l'infini dans le
fini, le créateur dans les créatures, la cause première dans les
causes secondes et la fin dernière dans les fins prochaines.
Là, le réel contingent et relatif; ici, l'idéal absolu, nécessaire
et infini.

Ce ne sont point là des oppositions, mais des associations.
Nier l'absolu, nier le relatif, sont deux erreurs. Il ne faut pas
les nier, mais les affirmer, et les unir tout en les distinguant.
C'est dire que la religion et la théologie doivent être amies
de la science, comme la science doit être amie de la religion
et de la théologie. Si la théologie est la science de l'Absolu
et du Divin, considéré soit en lui-même, soit dans les êtres
contingents qui n'ont leur raison d'être qu'en lui, il est clair
qu'elle doit s'appuyer sur la connaissance des êtres contingents,
par conséquent sur toutes les sciences particulières, ainsi que
sur les lettres et les arts. Ce n'est qu'à cette condition qu'elle
peut élever naturellement l'âme humaine vers l'infini : car,
naturellement, l'esprit va du particulier au général, du fini à
l'infini, du contingent à l'absolu, du relatif au nécessaire.

Ayons donc le culte du réel par la science et le culte de

l'idéal par la théologie. Ce sont deux cultes nécessaires et qui
ne doivent pas se pratiquer isolément: d'une part, les savants
doivent compléter leur science par la recherche de l'idéal; et
d'autre part, la théologie, sans quitter les régions de l'absolu et
du surnaturel, doit puiser dans les sciences naturelles des

clartés et des forces toujours croissantes. C'est ainsi qu'elle
progresse et qu'elle favorise le progrès de la foi: car, n'en
doutons pas, si la foi souffre, c'est en partie parce que la
théologie n'a pas rempli son devoir, parce qu'elle n'a pas été
à la hauteur de sa mission, et qu'au lieu de donner de Dieu



— 96 —

et des choses divines des explications vraies, elle en a donné de
fausses. Sa tâche, par conséquent, est de revenir au vrai
scientifique, au vrai moral et au vrai esthétique, pour s'y purifier,

s'y rajeunir et s'y revivifier comme science.
C'est là le principal devoir de la théologie contemporaine:

car, dans l'héritage qu'elle a reçu du passé, je veux dire du
moyen âge et même des trois derniers siècles, se trouvent plus
de dettes et de charges que de trésors ; dettes qu'elle n'a pas
encore complètement soldées, charges dont elle ne s'est pas
encore suffisamment acquittée.

L'histoire de la théologie montre, effectivement, que, dans
l'ancienne Eglise, c'est-à-dire pendant la période des huit
premiers siècles, la théologie dite positive était en général plus
appliquée à édifier les âmes par la simple exposition des dogmes
qu'à expliquer les dogmes par la philosophie et par les sciences.
Sans doute, comme je l'ai remarqué, les grands théologiens
d'alors recouraient bien aux enseignements des écoles
philosophiques et scientifiques; mais ces enseignements étaient si

incomplets et souvent même si défectueux qu'ils ne sauraient
être considérés aujourd'hui comme des démonstrations pérem-
ptoires. Aussi la théologie de cette période ne doit-elle pas
être appelée scientifique, mais plutôt traditionnelle. Sa positivité
— puisqu'on la disait positive — consistait à constater positivement

d'après les témoignages historiques et à transmettre fidèlement

d'après la tradition universelle ce qui avait été enseigné
dès le commencement. Ce qui brillait alors, ce qui faisait la
force et la gloire de l'Eglise, ce n'était ni sa science, ni sa

philosophie, mais sa foi, sa foi subjective si vive et sa fidélité
si tenace à conserver le dépôt de la foi objective. On trouve
même assez souvent, dans les écrits religieux de cette période,
des attaques à la philosophie et à la science ; mais c'est de la
fausse philosophie, de la fausse science, de la fausse gnose
qu'il s'agissait, et non de la vraie, que les théologiens dignes
de ce nom ont toujours vénérée et glorifiée. Les Pères n'ont
attaqué que la fausse science, comme Pascal n'a attaqué que
la fausse philosophie lorsqu'il a dit: «Se moquer de la
philosophie c'est vraiment philosopher ;... nous n'estimons pas que
toute la philosophie vaille une heure de peine.» Il voulait
parler de la philosophie des sophistes et non de celle des

sages, de la philosophie sans conviction ou sans consistance,



— 97 —

de la philosophie comme simple jeu de dialectique ou comme
rêve fantaisiste, et non de la philosophie sérieuse qui cherche
opiniâtrement la vérité.

Au moyen âge, la théologie cessa d'être positive et fut
appelée scolastique, terme qu'il faut interpréter dans le sens de

systématique et d'arbitraire plutôt que dans le sens de
scientifique. La science du moyen âge, qui ne fut guère que celle
d'Aristote, était encore trop défectueuse pour que la théologie
qui s'inspira d'elle pût être tenue pour réellement scientifique.
Il faut ajouter à cette première considération cet autre fait que
la théologie scolastique, tout en étant si peu scientifique et si

peu positive, ne craignit cependant pas, dans son ignorance,
de vouloir dominer la science et la philosophie, les absorber
et être, à elle seule, une sorte d'omniscience. Cette domination,
tyrannique s'il en fut, fut fatale à la philosophie et aux sciences,
et plus encore à la théologie même: la maîtresse fit de ses
servantes des esclaves ; elle devint ainsi orgueilleuse et vaine,
s'aveugla sur ses propres défauts qui ne firent qu'empirer, et
irrita ses prétendues servantes, qui, dans leur colère, préparèrent
une réaction violente. "*

Cette réaction, cette vengeance commença au XVIe siècle
avec la Réforme protestante. A partir de cette époque, l'Eglise
et la théologie en Occident devinrent essentiellement militantes,
surtout sous l'influence de la milice de Loyola: luttes exégé-
tiques sur le terrain de la Bible ; luttes métaphysiques et
dogmatiques sur le terrain de la philosophie ; luttes sur le terrain
de l'histoire, au sujet des origines du christianisme et de la
formation politique de la papauté; luttes sur le terrain de la
science, au sujet de la conception que l'on doit se faire de
l'univers, les ennemis du christianisme soutenant que le
christianisme donne de l'univers une notion qui contredit la science,
ou que la science enseigne une doctrine qui tend à détruire
le christianisme. C'est ainsi que, depuis le XVIe siècle, la
théologie, soit chez les protestants, soit chez les catholiques, lutte,
s'étend, évolue, se renouvelle et qu'aujourd'hui elle doit
inévitablement être scientifique. La lutte est même quelquefois si
vive qu'il semble que les digues vont se rompre; mais ne nous
en plaignons pas : la rupture des digues a cela de bon qu'elle
empêche les eaux de croupir, et qu'elle force celles-ci à féconder
des terres, qui sans elles seraient restées stériles.

7



— 98 —

Voyez la marche des choses et des esprits : au XIIIe siècle,
Thomas d'Aquin a déclaré les sciences dépendantes de la
théologie; au XVIIe, Descartes les en a déclarées indépendantes;
et le XIXe, allant encore plus loin que Descartes, proclame la
théologie, du moins la théologie naturelle, dépendante des
sciences ; non que celles-ci aient le droit de l'asservir comme elle
avait asservi, elle, les sciences au moyen âge, mais en ce sens
qu'elles ont le droit et le devoir de se lever devant elle comme
des soleils qui se meuvent d'eux-mêmes ; en sorte que la
théologie chrétienne dépend d'abord de la foi chrétienne objective,
qui est son objet propre, et ensuite des sciences et de la
philosophie, qui lui fournissent les matériaux des explications
dont elle a besoin. C'est donc précisément le contraire du
moyen âge.

Il y a bien encore de nos jours, je le sais, des esprits
récalcitrants, qui prétendent relever le drapeau de la théologie
du moyen âge, et qui s'obstinent à se cantonner dans la Somme
de Thomas d'Aquin. Thomas d'Aquin, s'il n'a pas été un génie
créateur, a été, je le reconnais, un grand génie ordonnateur;
il a exercé une immense influence. Mais si son génie reste
toujours admirable, son œuvre est aujourd'hui dépassée et même
démantelée, et se cramponner aux pans de la robe de ce
moine du XIIIe siècle, c'est se condamner forcément, quoi qu'on
dise et quoi qu'on veuille, à ignorer l'exégèse contemporaine, à

ignorer les découvertes de l'histoire, à ignorer surtout les
sciences modernes, par conséquent, à fausser la vérité.

III.

Enfin, après avoir démontré pourquoi la théologie doit être
scientifique, il me reste à indiquer, en quelques mots, comment
elle doit l'être. Ne pouvant entrer ici dans des détails
techniques qui n'intéresseraient que les théologiens, je me bornerai
à de simples considérations générales.

M. Landriot, archevêque de Reims, a tracé aux apologistes
contemporains le programme suivant: «1° Eviter les violences
de paroles et l'aigreur dans la discussion; 2° éviter l'exagération
de la doctrine; 3° n'avoir point peur de la raison, mais la
respecter dans une juste limite et la conduire aux vérités
chrétiennes, en lui prouvant à la fois sa grandeur et sa faiblesse ;



_ 99 —

4° éclairer, selon la méthode des Pères, les mystères chrétiens
par toutes les considérations de l'ordre naturel et surnaturel.»
Certes, ces recommandations sont sages, mais elles ont besoin
d'être précisées et complétées.

J Disons, avant tout, ce que la théologie ne doit plus être,
ce qu'elle ne doit plus faire, en un mot les défauts dans
lesquels elle est souvent tombée, mais qu'elle doit désormais
absolument éviter.

D'abord, elle ne doit plus s'enseigner dans le secret, dans
des séminaires isolés et fermés. Si le Christ a recommandé de

prêcher sa doctrine sur les toits, pourquoi n'enseigner la
théologie que dans des maisons où les étudiants sont séquestrés?
Si la théologie est la vérité, c'est le grand jour qu'il lui faut.
Les clergés qui s'isolent deviennent toujours étroits, ignorants,
superstitieux et fanatiques; tandis que, lorsqu'ils sont élevés
dans l'atmosphère scientifique des universités, côte à côte avec
les professeurs et les étudiants de toutes les Facultés, la théologie

qui leur est enseignée peut être plus facilement contrôlée
et discutée par les hommes compétents. Je désirerais même que
les étudiants en théologie, non contents de se mêler avec ceux
des autres Facultés, se pénétrassent davantage des sciences

qui les enveloppent, et qu'ils suivissent très attentivement
certains cours de sciences naturelles, notamment de physiologie
et d'hygiène, ainsi que des cours de philosophie, de pédagogie,
d'économie sociale, de littérature et d'esthétique. Toutes ces
notions détruiraient le petit esprit qui se glisse si facilement
dans les questions d'ecclésiologie et de casuistique; elles
rendraient leur religion plus positive et plus pratique, et leur
théologie plus accessible à tous. Au XIVe siècle, on trouvait des
médecins dans les rangs du clergé : témoin Jean Boutin, qui fut
archidiacre d'Avranches et premier médecin du roi Charles VI ;

témoin aussi Thomas de Saint-Pierre, qui fut chanoine de Paris et
médecin du même roi Charles VI.1 Sans doute le pape Honorius
III avait bien interdit, en 1209, aux membres du clergé l'étude et
l'exercice de la médecine, ainsi que l'étude du droit civil ; mais,
comme on vient de le voir, son interdiction n'a pas été observée.

Ensuite, la théologie ne doit plus se borner à jurer sur la
parole du maître, quel que soit ce maître. On peut aimer Platon,

1 H. L. Bouquet, l'Ancien College d'Harcourt, p. 99—103. Paris, Delalain, 1891.



— 100 —

Thomas d'Aquin, Descartes, mais on doit aimer davantage
encore la vérité; et l'autorité de la vérité doit l'emporter sur
celle des hommes. Bossuet a même dit: «Croire une doctrine
plutôt qu'une autre par la seule autorité des hommes, c'est
s'exposer à l'erreur; l'autorité humaine peut induire à une
doctrine, mais non pas convaincre l'esprit.»1 La théologie
scientifique est celle qui accepte la discussion sérieusement et
loyalement, et non celle qui, sous prétexte de possession absolue
de la vérité, condamne les penseurs et les écrivains, sans même
les avoir entendus et sans leur permettre la moindre réplique.
Un tel autoritarisme ne saurait se concilier avec la science,
qui a essentiellement besoin de liberté. On peut bâillonner les
criminels dans les bagnes, mais non les savants dans leurs
chaires.

En outre, la théologie doit renoncer à l'esprit de parti et
de système, esprit néfaste qui a compromis les plus belles et
les plus saintes causes en faisant dévier les questions. Elever
un édifice uniquement pour donner de l'architecte une idée

avantageuse ou pour aduler le personnage qui doit l'habiter,
viser avant tout à l'effet, vouloir frapper les esprits plutôt par
des arrangements artificiels et ingénieux que par des raisonnements

justes et vrais, être plus préoccupé d'éblouir que de

convaincre, de montrer ce qu'on sait faire que de montrer ce

qui est vrai, vouloir faire preuve de talent et d'habileté plus
que d'exactitude et de doctrine, recourir à des expédients quand
on est à bout de raisons, tout cela n'est que théologie fantaisiste,

virtuosité et dilettantisme, et non théologie scientifique.
C'est duper le public et non l'éclairer.

Arrière aussi cette théologie orgueilleuse qui ose s'identifier
avec la foi, qui cherche à se faire passer pour doctrine divine
et qui présente ses propres élucubrations comme des dogmes.
Une telle confusion du dogme et de la théologie repose sur le

mensonge et non sur la science. C'est cet orgueil et cet esprit
de falsification qui ont empesté le moyen âge, et qui ont
provoqué tant de révoltes, tant de guerres de religion, tant de

scandales, tant de troubles dans les consciences. La théologie
vraie n'établit les symboles de foi que sur la foi objective
authentiquement constatée, et non sur la théologie, qui, comme

1 Logique, III, 22.



— 101 —

toute science, est sujette aux changements, voire même à l'erreur,
et doit par conséquent rester libre dans ses évolutions.

Enfin, la théologie scientifique ne doit plus se payer de

mots creux, ni de formules vides, ni de cercles vicieux; elle
ne doit plus supporter la sophistique, plus nuisible encore en

théologie qu'en philosophie, et non moins ridicule que la vaine
déclamation en rhétorique. Qui ignore la puissance des mots,
soit des mots heureux qui enthousiasment les foules, soit des

mots malheureux qui divisent même les meilleurs esprits Que
d'âmes généreuses ont vécu séparées les unes des autres, tout
en ayant des aspirations identiques, et cela uniquement parce
que des mots néfastes étaient entre elles! Eh bien! Ce sont
ces paroles à double entente, ces jeux de mots qui faussent les
idées et qui escamotent les questions sans les résoudre, ces
termes techniques qui paraissent très clairs parce qu'on y est
habitué, mais qui au fond n'expliquent rien et sentent plus la
prestidigitation que la science; c'est cette terminologie pédan-
tesque et prétentieuse, plus obscure au fond qu'elle n'en a l'air,
qu'il faut bannir impitoyablement. Une telle théologie n'est que
superficielle, lorsqu'elle n'est pas fausse ; je dirais même qu'elle
est malhonnête, parce que, presque toujours, elle trompe les
âmes simples en les abusant et en les illusionnant. Cette
duplicité n'est plus permise, le temps étant passé où l'on pouvait
avoir une doctrine pour soi et une autre pour les masses.
Aujourd'hui les plus petits eux-mêmes ont droit à la vérité;
et il n'y a qu'une seule théologie vraie, assez scientifique dans
le fond pour satisfaire les savants les plus exigeants, et assez
simple dans la forme pour être mise à la portée des plus
modestes. Non, nous ne comprenons plus la subtilité des distinguo
de la scolastique, la diplomatie des réticences et des arrière-
pensées de la casuistique; nous en avons même le dégoût,
ainsi que de ces redites traditionnelles, qui ne sont répétées
le lendemain que parce qu'elles ont été entendues la veille;
banalités auxquelles personne ne croit, et dont tout le monde
alimente néanmoins les conversations religieuses, sans s'apercevoir

que c'est ainsi que s'entretiennent les préjugés les plus
erronés et que se perpétuent les abus les plus nuisibles. La
théologie scientifique doit chercher à nous débarrasser de toutes
ces locutions trompeuses, et les remplacer par des termes
exacts et clairs; elle doit mettre en garde contre les vérités



— 102 —

prétendues absolues qui ne sont que des demi-vérités ; elle doit
bannir à jamais les explications d'autrefois qui sont aujourd'hui
reconnues fausses : car il n'est plus permis de mentir, même par
piété ou pour la piété.

Par théologie scientifique, je n'entends nullement cette théologie

de vaine et mesquine érudition, surchargée, écrasée sous
le poids de ses longues notes embarrassées, dont l'étalage n'est
qu'une redite stérile, et qui, selon la spirituelle remarque de
M. le professeur Bouvier, « ne répète fort au long ce qu'ont
pensé les autres que pour s'épargner la peine de penser elle-
même1». «Hélas! dit-il encore, il est triste de voir jusqu'où
l'on pousse dans l'Eglise et l'école l'asservissement aux mots,
la terreur ou la passion à l'endroit des mots. Combien qui,
s'arrêtant aux mots consacrés par la tradition ou l'usage, ne
vont pas jusqu'aux choses! Combien qui ont peur d'aborder
les choses Combien qui, dans toute pensée installée au cœur
des choses, prétendent ne voir que du nébuleux pour se

dispenser de la peser, quelque chose de suspect pour justifier
leur paresse Il n'avait que trop raison, le Mephistophélès de

Gœthe, lorsque, parlant de la théologie, il disait:
Chaque fois que l'idée au docteur fait défaut,
Un mot vient à propos remplir la place vide.

Soyons donc indépendants des mots, quelque respectables qu'ils
soient. Je sais que cela n'est pas si aisé qu'il semble, parce
que l'Eglise tient aux mots, et s'effarouche quand on les discute
et qu'on les veut changer. Mais, après tout, cela doit être. Les
mots sont quelquefois comme ces vases vieux dont parle Jésus,

que le vin nouveau, c'est-à-dire l'esprit nouveau, la méthode
nouvelle fait éclater; or il faut des vases neufs pour un vin
nouveau8.»

Tels sont les principaux abus que la théologie contemporaine

doit faire disparaître du monde religieux.
Et maintenant, après avoir dit ce que la théologie ne doit

plus être, indiquons directement ce qu'elle doit être.
En premier lieu, elle doit être objective. J'entends par là

qu'elle doit s'attacher aux objets, aux choses, aux réalités.
Les faits avant tout, dit la science. Très bien. Donc la théo-

1 Les Sciences théologiques au XIX* siècle, p. 34; 1871, Genève, Cherbuliez.
2 Ibid., p. 36.



— 103 —

logie scientifique devra subordonner ses conceptions aux faits,
et non plier les faits à ses conceptions. Plier les faits à ses

conceptions, c'est tomber dans l'arbitraire et la fantaisie.
Malheureusement, c'est là un défaut qui éclate dans l'histoire de

la théologie, non seulement à l'époque du moyen âge, mais
même pendant ces trois derniers siècles, où l'on voit des
théologiens très réputés se permettre des interprétations absolument

arbitraires, et se contredire les uns les autres jusqu'à la
licence la plus entière. Rien de plus facile que de les réfuter
les uns par les autres; pourquoi? Parce qu'ils n'ont été que
des subjectivistes et qu'ils ont oublié que le christianisme est
un fait, que la doctrine enseignée par le Christ est un fait, et
qu'expliquer scientifiquement des faits ce n'est ni les nier
grossièrement, ni les dissoudre subtilement.

Nous sommes aujourd'hui passionnés pour le neuf; tout le
monde veut «faire neuf». Même en théologie, il faut inventer
des nouveautés, découvrir des thèses nouvelles, définir des

dogmes neufs, etc. Hélas c'est là un courant dangereux : car
le neuf n'est pas toujours le vrai, surtout en fait de christianisme.

Cette théologie nouvelle peut mettre en évidence celui
qui la lance, l'ériger en grand homme, du moins pour quelques
instants; mais elle peut aussi altérer le vrai christianisme.
C'est en tout cas.une tendance à provoquer le divorce entre
la théologie et la réalité, parce que c'est éloigner la théologie
de son objet, qui, en dépit de toutes les nouveautés, sera
toujours ancien.

Toutefois, sous prétexte d'objectivité, n'allons pas
transformer les abstractions en choses concrètes, personnifier les
conceptions métaphysiques de notre esprit, donner des
explications physiques des choses essentiellement morales, traiter
les questions de théologie pure avec le réalisme des procédés
employés en physique, en chimie ou dans les sciences
naturelles. Les idées sont des réalités, mais des réalités spirituelles,
et confondre les réalités spirituelles avec les réalités matérielles,
ce n'est plus du réalisme et de l'objectivisme, mais du gâchis.

Objective, la théologie scientifique doit être aussi exacte;
et elle doit, comme telle, employer une méthode aussi rigoureuse

qu'il est possible de l'être dans les choses morales et
religieuses. Elle doit rejeter tout a priori menant à l'arbitraire.
Elle doit pratiquer la méthode d'observation, d'expérimentation



— 104 —

et de constatation. Loin de faire fi de la tradition, qui fait
partie de l'histoire, elle doit la respecter comme un témoignage
historique qui vaut peut-être le sien, qui peut-être même lui est
supérieur. Dédaigner la tradition parce qu'elle est la tradition,
c'est se mettre de parti pris en dehors de l'humanité, c'est
éliminer le passé et par conséquent fausser le présent, qui,
malgré tout, repose sur le passé. Faire tout commencer à soi,
c'est certainement donner à sa propre pensée une valeur
exagérée, et tomber dans un défaut de modestie doublement déplacé
en théologie.

Toutefois, l'exactitude parfaite n'est point brutale. Précisément

parce qu'elle est l'exactitude même, elle ne confond ni la
morale avec les mathématiques, ni la religion avec l'algèbre.
La méthode en théologie, si scientifique et si serrée qu'elle
soit, ne saurait donc être la méthode mathématique et algébrique.
On ne traite pas l'homme libre comme un théorème de
géométrie. Les vérités religieuses, même dogmatiques, sont des

vérités de portée morale et d'ordre moral; plusieurs sont
essentiellement symboliques et doivent par conséquent être
expliquées symboliquement; les prendre à la lettre serait les
détruire selon cette parole sacrée et profonde : « La lettre tue,
l'esprit vivifie. ^C II en est de certaines choses qu'il ne faut ni
trop préciser, ni regarder de trop près, comme de ces tableaux
qui, admirables de loin, ne sont plus, de près, qu'un empâtement

grossier et insaisissable. L'œil humain est ainsi fait qu'il
ne perçoit exactement les objets qu'à une certaine distance ;

règle très importante, qui a son application surtout en morale
et en théologie.

Objective et exacte, la théologie scientifique doit être encore
rationnelle ; je ne dis pas «rationaliste», ce terme étant pris
en mauvaise part, mais «rationnelle», en ce sens que, la raison
étant une lumière qui nous a été donnée par le Créateur pour
nous guider, la théologie ne saurait la blesser en quoi que
ce soit. La théologie objective et exacte prend les faits pour
points de départ et les principes rationnels pour points d'appui.
L'exactitude suppose la raison, et la raison appelle l'exactitude.
Tout en parlant de l'incommensurable, la théologie rationnelle
met de la mesure dans son langage ; se méfiant de la maxime
trop répandue que le langage humain, si extrême et si exalté
qu'il soit, reste toujours au-dessous de l'Infini, elle évite avec



— 105 —

soin le pathos du faux mysticisme et le galimatias de la
superstition. En face des mystères impénétrables de l'Absolu, elle
trouye plus sage de se taire et d'adorer silencieusement que
de s'abandonner à des fantômes vagues et à des fantaisies
trompeuses, qui, en simulant la vérité, la dissimulent plus qu'ils
ne la montrent. La théologie rationnelle se garde bien de
conclure du particulier au général, de l'exception à la règle,
et de vouloir étendre à tous et imposer à tous des dispositions
et des mesures qui ne sont bonnes que pour quelques-uns :

on ne bâtit pas, en effet, une théorie sur une exception. La
théologie rationnelle sait éviter en même temps l'abîme de la
routine et l'abîme de l'utopie ; elle sait corriger ceux qui veulent
tout conserver, même le mal, et ceux qui veulent tout détruire,
même le bien; elle sait diriger et équilibrer le sentiment
religieux, qui tantôt est insuffisant et a besoin d'être stimulé, tantôt
est excessif et a besoin d'être contenu dans l'ordre. Tel est
le bon sens, telle est la raison, telle est la science.

La théologie scientifique doit encore profiter des progrès
réels des sciences. Je dis réels, parce que trop souvent
certains savants, tout en ayant la prétention de ne faire que de
la science, sont beaucoup trop crédules à leur endroit, prenant
leurs utopies pour des réalités et donnant comme solidement
établis des systèmes qui ne sont que mal assis. La théologie
scientifique a donc le droit de se méfier des systèmes à la mode,
des idées dites courantes: car souvent l'erreur court aussi, et
quelquefois même plus vite que la vérité ; souvent on voit
triompher « de prétendus axiomes qui n'ont de vérité que dans
des limites certaines, et que la négligence, l'inattention, la
paresse de l'esprit étendent à tout»1; souvent telles nouveautés,
qui paraissent tout d'abord pleines d'avenir et de promesses,
se dissipent dès que le charme est rompu et que l'engouement
est passé, à la première discussion sérieuse et approfondie.
Oui certes, la théologie scientifique a le droit de se montrer
aussi sévère et aussi exigeante que possible envers les assertions

des savants ; mais, dès que ces assertions sont péremptoirement

démontrées, elle a le devoir de les accepter et de s'en

inspirer. Autant, à l'égard des vérités divines ou de dogme,

1 Ollé-Laprune, la Philosophie et le temps présent, p. 193; Paris, Belin, 1890;

voir aussi p. 177—192.



— 106 —

il faut avoir l'esprit de foi, autant, envers les explications
humaines de la théologie, il faut avoir l'esprit de constatation
positive et exacte. La théologie scientifique doit avoir non
seulement le sérieux de la science, mais encore les procédés
de la science, en ce sens qu'elle doit vérifier et démontrer,
prouver, convaincre, être positive à sa manière, établir entre
les choses des rapports de dépendance rationnelle, ne se
permettre des hypothèses que lorsqu'elles sont sensées et utiles,
et n'oublier jamais que ce ne sont que des hypothèses.

Chaque dogme, depuis celui de l'existence de Dieu jusqu'à
celui de l'incarnation, peut être mal interprété et dénaturé
grossièrement1. Or, qui le rétablira dans son vrai sens, sinon
la science La science a déjà rendu de nombreux et d'immenses
services à la religion, en l'épurant et en la consolidant, en la
délivrant de la superstition et des croyances enfantines et
erronées, en rendant ses démonstrations plus claires, ses dogmes
plus intelligibles et plus sublimes. Quelle belle page il y aurait
ici à écrire, si l'on voulait indiquer dans le détail les points
sur lesquels les sciences sont venues en aide à la théologie,
en lui fournissant un surcroît de lumière! L'existence et la
notion de Dieu, la trinité, l'âme comme force distincte des
forces purement physico-chimiques, les relations de l'homme
avec Dieu, l'incarnation et l'union hypostatique, la prière,
l'immortalité et la vie future, loin d'avoir été ébranlées par les

progrès des sciences, ont été, au contraire, mises dans une
plus grande évidence. Permettez-moi de citer, pour me borner
à un point, un épisode tiré de la vie du grand mathématicien
Euler et raconté par le grand astronome, François Arago, en
pleine chambre des députés, le 23 mars 1837 :

Euler était très pieux. Un de ses amis, pasteur à Berlin,
vint lui dire un jour que la religion était perdue, que la foi
disparaissait, qu'il avait récemment prêché sur les merveilles
de la création, qu'il avait cité les anciens philosophes et la

1 « Comme tous les instincts religieux, celui de la croyance à l'incarnation
divine peut enfanter et a enfanté les plus folles superstitions, les plus extravagantes
hypothèses. De même que la foi naturelle en Dieu a été la source de toutes les

idolâtries, de même la disposition à incarner Dieu dans l'homme a fait naître et

admettre toutes sortes d'imaginations étranges et de traditions mensongères. Mais

est-ce à dire que toute incarnation divine et toute tradition d'incarnation divine soient
fausses?» Guizot, Méditations sur l'essence de la religion chrétienne, p. 79.



— 107 —

Bible elle-même, mais que l'auditoire s'était montré très
indifférent, qu'une partie avait dormi ou quitté le temple. A quoi
Euler répliqua : — Faites l'expérience que je vais vous indiquer.
Au lieu de décrire le monde d'après les philosophes grecs et
même d'après la Bible, au lieu de montrer avec Anaxagore
le soleil comme une masse égale au Péloponèse, au lieu de
parler de cieux de cristal emboîtés les uns dans les autres,
décrivez le monde d'après la science; dites que notre soleil
est 1,400,000 fois plus grand que la terre, Jupiter 1,400 fois,
Saturne 900. En parlant de la distance des étoiles, ne citez
pas de lieues; les nombres seraient trop grands, on ne les
apprécierait pas. Prenez pour échelle la vitesse de la lumière,
dites qu'elle parcourt 77,000 lieues par seconde, qu'il n'existe
aucune étoile dont la lumière nous vienne en moins de trois
ans, et que de quelques-unes elle ne nous arrive pas en moins
de trente ans, etc. — Le conseil d'Euler fut suivi. Au lieu du
monde de la fable, le pasteur découvrit le monde de la science.
Euler attendait son ami avec impatience. Il arrive enfin, l'œil
terne et dans une tenue qui paraissait indiquer le désespoir.
Le géomètre, fort étonné, lui demande ce qui est arrivé. «Ah!
Monsieur Euler, répond le pasteur, je suis bien malheureux;
ils ont oublié le respect qu'ils doivent au saint temple, ils
m'ont applaudi »

C'est ainsi que le monde de la réalité et de la science
contient une poésie autrement pénétrante que celui du rêve
et de la fable.

Que les services passés soient donc garants des services
futurs : car, si toutes les découvertes de la science ont été
jusqu'ici utiles à la religion bien comprise et à la théologie,
tout fait croire qu'il en sera de même dans l'avenir. L'univers
et l'homme mieux connus feront aussi mieux connaître Dieu.
Lorsqu'on se rappelle les conflits suscités dans l'ancienne Eglise
et dans l'Eglise du moyen âge par les mots, alors si obscurs
et si insuffisants, de substance, d'essence, de matière, â'esprit,
de personne, d'hypostase, etc., on ne peut qu'applaudir aux
sciences modernes de leur avoir donné des définitions plus
précises et d'être ainsi en train de renouveler le spiritualisme.
Nous comprenons certainement mieux qu'autrefois les rapports
des effets aux causes et des causes aux effets ; nous attribuons
aux effets des causes plus justes, plus exactes ; et grâce à cette



— 108 —

meilleure intelligence des causes, nous comprenons mieux la
cause première, sans laquelle les causes secondes resteraient
impuissantes.

Certains savants objectent que le christianisme donne une
conception antiscientifique de l'univers, et que, par conséquent,
il est destiné à périr. Ils se trompent. Que plusieurs
théologiens soient en opposition sur ce point avec la science, c'est
possible ; mais ils ne sont pas le christianisme. Le christianisme,
qui s'occupe beaucoup plus de l'humanité que de l'univers,
se borne à peu près à enseigner que l'univers a été créé par
Dieu et qu'il proclame la gloire de son Auteur. En quoi cela
est-il contraire à la science? Il serait difficile de le montrer.
La révélation chrétienne, loin d'avoir tout dit sur l'univers et
sur le monde, a laissé aux disputes des savants une infinité de

questions, dont la théologie, elle aussi, est infiniment curieuse,
parce qu'elle est persuadée qu'elle trouvera dans leur solution
des arguments à son profit. Elle a confiance et espoir sur ce

point. Comme l'a très bien dit M. de Molinari, « quels que
soient les progrès des sciences positives, il y a des notions
qui leur échapperont toujours, parce que l'esprit humain est
impuissant à les saisir : telles sont celles de l'infinité de l'espace
et du temps. C'est la région de l'inconnaissable, et cette région,,
où la science ne peut pas pénétrer, chacune de ses découvertes
la montre plus étendue et impénétrable. Mais si l'instrument
de nos connaissances n'a qu'une portée limitée, notre besoin
de connaître est illimité : à mesure que s'étend le domaine qui
demeure fermé aux procédés scientifiques de l'observation et
de l'expérience, le besoin d'y pénétrer subsiste et devient même
plus intense. Il s'adresse alors au sentiment religieux et à
l'intuition qui lui est propre, il leur demande d'une manière
plus pressante cette connaissance du Divin et de l'au-delà que
la science est incapable de lui donner. Loin de diminuer le
pouvoir des religions, la science contribue plutôt à l'accroître,
en agrandissant la région qui leur est ouverte et qui lui
demeure inaccessible. A ce besoin intellectuel de connaissance de

l'au-delà se joignent des besoins de sentiment, qui sont au
nombre des plus impérieux de notre nature : le besoin d'aimer
un être supérieur, un idéal de puissance, de bonté, de beauté,
le besoin de secours dans la souffrance et l'adversité, le besoin
de se consoler du présent et d'espérer dans l'avenir. Ces



— 109 —

"besoins qu'aucune science physique ou morale n'est capable
de satisfaire, la religion les apaise et elle est seule capable de
les apaiser. Voilà pourquoi la science ne peut pas remplacer
la religion, et pourquoi la religion subsistera aussi longtemps
•que l'humanité. Tout nous porte à croire que son rôle ne sera
pas moindre dans l'avenir qu'il ne l'a été dans le passé. On peut
même conjecturer que ce rôle utile acquerra une importance
extraordinaire dans la crise dangereuse que traversent actuellement

les sociétés civilisées. Cette crise se terminera d'autant
plus vite que la religion viendra davantage en aide à la science

pour susciter la réforme du self government individuel et du
gouvernement collectif des sociétés.»1

Les progrès des sciences historiques ne sont pas moins
utiles à la saine théologie que ceux des sciences physiques et
naturelles. Ils mettent, en effet, en plus grande lumière les lois
de l'histoire et l'histoire des religions; et, en appliquant ces
lois mieux connues aux religions mieux connues, ils nous mettent
à même de mieux comprendre et de mieux juger les religions,
de ne voir dans les mythes que des mythes, de traiter les
paraboles comme des paraboles, de juger l'Orient non d'après
le langage et les usages de l'Occident, mais seulement d'après
le langage et les usages de l'Orient, et, réciproquement, de ne
point imposer à l'Occident le langage et les usages de l'Orient ;

de juger un siècle enfant d'après les lois de l'enfance et un
siècle savant d'après les lois de la science; de saisir en un
mot avec plus d'exactitude la marche des choses, l'évolution
des idées, le mouvement des peuples, en allant de la lettre à
l'esprit, de l'écorce à la sève, du symbole à l'idée, de l'exotérisme
à l'ésotérisme. Plus la théologie sera éclairée et scientifique,
plus elle donnera la prééminence aux idées sur les mots et au
spirituel sur le matériel, préparant ainsi peu à peu la complète
émancipation de l'esprit, qui ne se réalisera sans doute que
dans des siècles fort éloignés: Veritas liberabit, c'est la vérité
qui délivrera.

J'ajoute que la théologie scientifique doit être aussi
éclectique, comparative et progressive : — éclectique, en prenant dans
toutes les écoles ce que chacune a de vrai et de bon, et en

1 G. de Molinari, Religion, pages 113—114. Paris, Guillaumin, 2™» édit., 1892;
1 vol. in-i8°.



— 110 —

écartant ce que chacune a de défectueux ; en voltigeant, comme
l'abeille, sur toutes les sciences, pour puiser dans chacune ce

qu'elle a de meilleur et de divin, et pour faire de tous ces sucs
un miel bienfaisant; — comparative, d'abord en comparant
méthodiquement toutes les religions et toutes les théologies
entre elles, de manière à y découvrir les points communs où
apparaît la religion constante de l'humanité, et les points de

divergence qui révèlent l'infériorité de celle-ci et la supériorité
de celle-là; ensuite, en rapprochant les uns des autres, dans
la théologie chrétienne, les différents traités généralement trop
isolés, en les rapprochant surtout de toutes les données
correspondantes de la philosophie et des sciences: car le caractère
encyclopédique de la science est incontestable, aucune science
n'est isolée, et la théologie doit bénéficier de toutes, comme
toutes peuvent aussi bénéficier de la théologie ; —• enfin, la
théologie doit être progressive: car, si la foi objective est fixe
en tant que parole de Dieu, la théologie ne saurait l'être,
aucune science n'étant parfaite au point d'avoir dit son dernier
mot; la théologie, comme toutes les autres sciences, doit sans
cesse se corriger, se rectifier, se développer, se dilater, se
perfectionner. Tel est le vrai progrès, progrès qui, selon la
remarque de Michelet, «doit se faire non par destruction, mais

par interprétation». «L'interprétation, ajoute-t-il, suppose la
tradition qu'on interprète et la liberté qui interprète. Que
d'autres choisissent entre elles : moi, il me les faut toutes deux -

je veux l'une et je veux l'autre. Comment ne me seraient-
elles pas chères? La tradition, c'est ma mère, et la liberté,
c'est moi.»

Bref, dans le monde théologique comme ailleurs, il faut
éveiller et développer l'esprit scientifique. Car la théologie,
science de la cause première et fondée sur le pourquoi, a aussi
besoin du comment, sur lequel sont fondées les autres sciences.
Autant les savants qui se confinent dans le comment sans se

préoccuper du pourquoi, se nuisent à eux-mêmes, en repoussant
l'esprit philosophique qui élève et élargit la science; autant
les théologiens qui s'emprisonnent dans le pourquoi et négligent
le comment des sciences, s'amoindrissent et s'aveuglent. Les
théologiens versés dans les sciences, les lettres et les arts,
seront toujours et partout supérieurs à ceux qui les ignorent,
parce que, si le premier besoin du vrai théologien est de con-



¦

¦- Ill -
naître, ce besoin n'est pas le seul: l'âme humaine n'est pas
seulement une intelligence destinée à connaître le vrai, elle
est aussi une imagination et un cœur aspirant au beau, une
conscience et une volonté réclamant le bien. Ne voir que le
côté scientifique des choses mène à l'intellectualisme froid, étroit
et exclusif que j'ai déjà condamné; il faut aussi admirer le
côté esthétique et moral, et corriger les lacunes de l'intellectualisme

par le sentiment moral et religieux, par la piété
affective et ferme. Aussi, en même temps que nous demandons
une théologie scientifique, réclamons-nous la foi positive, vivifiée
par la charité et démontrée par les œuvres.

Nul donc ne saurait m'accuser d'enlever à la théologie
chrétienne son cœur et sa conscience pour ne lui laisser que
la tête. Si j'ai insisté surtout sur son caractère scientifique,
si j'ai donné à entendre qu'elle sera profondément scientifique
et philosophique ou qu'elle ne sera pas, c'est que, comme l'a
dit Fénelon, qui passait cependant pour sentimental, « nous
manquons autant de raison que de religion». Que ceux qui
hésitent à entrer franchement dans cette voie considèrent que,
plus la civilisation d'un peuple est avancée, plus sa religion
doit être éclairée et spiritualisée ; tandis que, plus un peuple
est ignorant et grossier, plus sa religion est superstitieuse et
matérielle1.

Nous traversons une crise très grave, dans laquelle la
révolution sociale s'ajoute aux révolutions politiques. Cette
révolution sociale aura-t-elle la vertu d'améliorer assez les
individus et les peuples pour faire cesser tout désordre
M. de Molinari, que je me plais d'autant plus à citer dans
cette question qu'il la traite non en théologien, mais uniquement

en économiste, répond ainsi: «Non! Pas plus que les
révolutions politiques, les révolutions sociales ne remédieront
à la crise; elles l'aggraveront au contraire, en détruisant ou en
gaspillant le capital de la civilisation. Cette crise, une des plus
graves que l'humanité ait traversées, ne pourra être close que
par des progrès qui améliorent à la fois le gouvernement des
sociétés et le self government. Or, ces progrès ont pour agents
nécessaires la science et la religion : la science, qui éclaire les
consciences, en leur faisant connaître les règles utiles du gou-

1 De Molinari, Religion, p. 312.



;- : — 112 —

vernement d'autrui et de soi-même; la religion, qui les arme
de la force morale indispensable pour appliquer ces règles ou
les suivre. Mais, en supposant même que les sociétés civilisées
puissent se passer désormais de son secours pour maintenir
l'ordre dans leur sein et accomplir les réformes nécessaires

pour l'assurer, la religion n'aurait-elle plus aucun rôle à jouer,
aucune mission à remplir En supposant que la terre, après
avoir été une vallée de larmes, devienne un Eden, l'homme
sera-t-il plus disposé à se contenter de l'existence et du
bonheur terrestre Parce que la vie sera meilleure, se consolera-t-il
plus aisément de la perdre? Parce que la science aura reculé
pour lui les bornes de l'univers, parce qu'elle lui en aura
montré l'étendue infinie, parce qu'elle lui aura fait soupçonner
l'existence d'habitations supérieures en grandeur et en beauté
à la sienne, se résignera-t-il mieux à la médiocrité du lot qui
lui est échu sur un point de l'espace et du temps Le bien-
être toujours borné que la science peut procurer aux créatures
humaines, dans leur vie passagère, suffirait-il à compenser
l'amertume de la privation des biens infinis qu'elle leur ferait
pressentir sans leur donner l'espoir de les posséder? Cet espoir,
à défaut duquel la science ne serait que la pourvoyeuse du
pessimisme, n'est-ce pas la religion seule qui le donne? Le
rôle des religions n'est donc pas fini, et il ne sera, selon toute
apparence, pas moins considérable dans l'avenir qu'il ne l'a été
dans le passé.»1

Mais ce rôle, elles ne pourront le remplir avec toute
l'efficacité nécessaire qu'à la condition d'adhérer sincèrement
et énergiquement à la science, à la liberté et au progrès. A
l'exemple de la science vraie, qui mène à la religion et qui la
fortifie, la théologie — c'est la conclusion logique de tout ce
discours — doit aller à la science, pour être plus vraie, plus
éclairée, et par conséquent plus religieuse et plus féconde.
Puisse-t-il en être toujours ainsi désormais!

1 Ouvr. cité, p. 181—183.

E. MlCHAUD.


	La théologie et le temps présent

