Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 1

Artikel: Regnum ccelorum vim patitur : Auslegung von Matth. 11, 12-19
Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REGNUM CELORUM VIM PATITUR.

H Baoidsioc tav ovpavedy Budlsras.

(AUSLEGUNG VON MATTH. 11, 12—19,)

domdlew (rapere) wird an der angefithrten Stelle von
deutschen Ubersetzern gewchnlich mit ,an sich reissen® wieder-
gegeben, so z. B. von den Katholiken Allioli, Kistemaker, van
Ess, Reischl, Bisping, Schegg, Watterich. De Sacy mildert den
griechischen Ausdruck noch mehr und tibersetzt den Vers mit
den Worten: Le royaume des cieux se prend par violence; et
ce sont les violents qui l'emportent. Dagegen hélt sich Oster-
wald moglichst genau an den Originaltext; seine Ubersetzung
- lautet: Le royaume des cieux est forcé, et les violents le ra-
vissent. In der offiziellen englischen Ubersetzung von 1881 lautet
der Vers so wie in derjenigen von 1611: The kingdom of heaven
suffereth violence and men of violence (the violent 1611) take
it by force. Die italienische ﬁbersetzung von Diodati entspricht,
wie die franzosische von Osterwald, genau dem griechischen
Text: Il regno de’ cieli & sforzato, ed i violenti lo rapiscono.
Curci meinte das verbessern oder doch verstiandlicher sagen
zu miissen, und tibersetzte: Il regno de’ cieli si acquista colla
forza, ed ¢ preda di coloro che usano violenza. Die Vulgata hielt
sich genau an das Original: Regnum ccelorum vim patitur, et
violenti rapiunt illud, wofiir die Itala: Regnum ccelorum vim
patitur et vim facientes diripiunt illud.

Offenbar scheuten sich die meisten Ubersetzer, den gmew
chischen Ausdruck genau wiederzugeben; allein domdlew heisst
bekanntlich rauben, also gewaltthitiy entreissen. Ubersetzt man
das Verbum mit ,an sich reissen“, so verwischt man gerade



= 59

den Gedanken, der die charakteristische Féarbung des Aus-
druckes bildet. Rauben ist freilich eine Form der Aneignung,
jedoch nicht eine solche, die zu rechtméssigem Besitz flihren
konnte. Sobald man von einem Gute sagt, es werde ,geraubt®,
denkt man in erster Linie daran, dass es den rechtméissigen
Besitzern oder Erben auf dem Wege unrechtmissiger Gewalt
entrissen wird, nicht daran, dass es jemand erwerbe.

Zu comalovow passt daher das Subjekt fizored, was hier
nur , Gewaltthitige* heissen kann. Den deutschen Ubersetzern ist
aber dieser Ausdruck meistens zu stark; sie schwiichen ihn
daher ab mit der Umschreibung: ,die Gewalt brauchen“ (Allioli,
Kistemaker, Schegg, Watterich), ,die Gewalt anwenden“ (van
Hss), ,gewaltsam Anstrebende“ (Bisping). Allerdings wagt
Reischl zu tibersetzen: , Gewaltthitige reissen es an sich“; aber
es ist einleuchtend, dass der Ausdruck ,Gewaltthatige“ nicht
ganz passend erscheint, wenn von solchen die Rede ist, die in
rithmlicher Weise ein hohes Gut, das ihnen gebtihrt und das
sie sich aneignen sollen, ,an sich reissen®. Gewaltthitig nennt
man nur solche, die zum Nachteil anderer eine widerrechtliche,
selbststichtige, herrschsiichtige Gewalt ausiiben. Sobald man
sich als Subjekt zu domdlovow Glaubige denkt, die nach dem
Schatze des Himmelreiches trachten, muss man notwendig
Blaorai abschwichen und frei wiedergeben. Die wortliche Uber-
setzung aber wiirde lauten: ,Gewaltthdtige rauben es*, was nur
von Leuten verstanden werden konnte, welche unter Anwendung
widerrechtlicher Gtewalt den Schatz des Himmelreiches denen
vorwegnehmen oder entreissen, welchen er eigentlich zukommt.

Weil man diesen Gedanken in Jesu Worten nicht finden
wollte, musste man sich auch das Bufleo%er kinstlich zurecht
legen. Das, was die fuxorei (Gewaltthétigen) thun, ist ein Bidlew
(vergewaltigen; das Verbum kommt in derselben Bedeutung
haufig auch in medialer Form vor), und was durch sie geschieht,
ein Pialecdar (vergewaltigt werden). Darnach wiirde Jesus
sagen: ,Das Himmelreich wird vergewaltigt und Gewaltthitige
rauben es“. Diesen Sinn finde ich auch in der Ubersetzung der
Vulgata und Itala, sowie in derjenigen von Diodati und Oster-
wald. Allein die buchstiabliche Ubersetzung lésst sich mit der
gewohnlichen Auffassung der Worte Jesu nicht vereinigen. Um
das gewohnliche Verstandnis der Stelle zu rechtfertigen und
zu retten, iibersetzt man das Bwifecdar (im Anschluss an die



= 60

missverstandene Ubersetzung der Vulgata) in der Regel mit
,Oewalt leiden“. Schegg wihlt absichtlich die doppelsinnige
Wendung: ,das Himmelreich braucht Gewalt®. Bisping iiber-
setzt: ,das Himmelreich wird mit Gewalt erstrebt“. Watterich
dagegen umschreibt: es ist ,ein Ringen mit Gewalt nach dem
Reiche der Himmel“. : .

Die verschiedenartigen Ubersetzungen des 7 feoidsia 7. ov.
BuctCeron zeigen hinlénglich, welche Schwierigkeiten das puc{s69ar
dem Ausleger bereitet, wenn er das comdlew von einem stiir-
mischen Verlangen nach dem Himmelreiche versteht. Um der
zweiten Vershalfte (fixorai comalovow averiy) diesen Sinn geben
zu konnen, deuten die Exegeten die erste Vershilfte folgender-
massen:

1. Von den Tagen Johannes des Téaufers an bis jetzt drangt
sich das Himmelreich auf (Schegg). Dass fudfe09eu im Sinne von
,sich aufdringen“ gebraucht werden kann, scheint mir sehr
zweifelhaft zu sein. Die Stelle Luk. 16, 16 ist nicht beweisend;
dort heisst es: nds els aveny (SC. Bacidsiav voii Ys0d) fidlsra,
was bedeuten soll: jeder driangt sich mit Gewalt hinein (vergl.
unten S. 71). Darnach miisste unsere Stelle wohl lauten: 7 faoi-
lefe @Y ovpavey slg Tovg avdedimovs Pudlston, das Himmelreich
dringt sich den Menschen auf. Dass das mediale Biclz63a
ohne weitern Zusatz im Sinne von ,sich aufdringen“, ,sich
eindrangen“ gebraucht werden kann, ist meines Wissens durch
kein Beispiel zu belegen. Schegg meint, zu seiner Auffassung
bilde das Folgende einen ,treffenden Gegensatz“: Gewalt-
brauchende reissen es an sich. Das vermag ich nicht einzu-
sehen. Wenn das Himmelreich ,sich aufdringt“, kann nicht
mehr wohl von fwxozei, sondern hoéchstens noch von Bixlousvor
oder Bixodévres die Rede sein. Auch wiirde das Sudle09ar im
angegebenen Sinne das adpmalsww ausschliessen: Wenn sich das
Himmelreich von selbst aufdringt, brauchen es die Menschen
nicht mehr gewaltsam an sich zu reissen; vielmehr wiirden sie
dann selbst in das Himmelreich hineingerissen. Das ist aber
ein Gedanke, der dem ganzen Zusammenhang widerspricht.
Schegg denkt iibrigens bei dem ,sich aufdringen“ an die Buss-
predigt, welche von Johannes an durch Jesus und seine Apostel
ununterbrochen fortgesetzt werde und die den Horenden das
Reich Gottes aufdringe. — Beachtenswerter ist folgende
Deutung:



2. Von den Tagen des Johannes an wird das Himmelreich
mit Gewalt erstrebt. Schleusner formuliert (Novum Lexicon s. v.
Builw) diese Auffassung mit den Worten: Doctrina christiana
summa cum cupiditate arripitur ab hominibus, seu, quod eodem
redit, homines summo desiderio flagrant, ut recipiantur in secta-
torum Christi coetum.! Diese Auslegung billigen sehr viele neuere
Exegeten. So namentlich de Weite, der zum Beweise dafiir,
,dass seit Johannes eine gewaltige Aufregung, ein ungestiimes
Verlangen nach dem Reiche Gottes begonnen habe“, an Luk. 7, 29
erinnert. Allein dieser Gedanke liegt an unserer Stelle dem
Heilande fern. Er redet von dem Verhalten des ,gegenwéirtigen
Geschlechts“, der grossen Masse des Volkes, der massgebenden
Kreise (vergl. V. 16 ff., V. 20 ff.). Nur ,Zollner“ und ,Stinder“
stehen auf seiner Seite (vergl. 19); das gegenwirtige Geschlecht
aber, so klagt Jesus, leiht ihm im allgemeinen ebensowenig
Gehor, wie dem Taufer. Diese Klage konnte Jesus unmoglich
einleiten mit der Bemerkung, von den Tagen des Téufers an
sei ein ungestiimes Verlangen nach dem Reiche Gottes erwacht,
»Sei ein Ringen mit Gewalt nach dem Himmelreich®. :

1 In diesem Sinne hatte auch Erasmusg die Stelle verstanden und folgender-
masgen umschrieben: Nunc Johannes sic excitavit animos multorum ad evangelicee
doctrinee studium, ut ab exordio preedicationis illius usque ad hunc diem, ad hanc
fidei violentiam perrumpant, etiam peccatores et ethnici, et volentibus nolentibus
nobis vi diripiant. Nolunt diutius excludi, nolunt diutius in umbris et nigmatis
vetustee legis detineri, sentientes adesse lucem evangelicee veritatis, jamque adesse
rem, in superioribus libris adumbratam, nec aliam prophetiam exspectandam de
Messia venturo (Paraphrasis ad h. 1.).

Unter den Kirchenvitern teilt die gleiche Auffassung Hilarius von Poitiers.
Da er ein vorzuglicher Kenner der griechischen Sprache und Litteratur war, ist
es beachtenswert, dass er dommci(ery mit ,rauben“ tbersetzt. Er schreibt: In
rapiendo regno ccelorum raptores Dominum delectant, cum ait: A diebus autem
Johannis regnum ccelorum vim patitur, et vim facientes diripiunt illud; quia, cum
regni coelestis possessio Israheli praedicaretur, fides tamen gentium possessionem
hane sibi Israbel diffidente preeciperet. Tract. in Ps. II, n. 46 (Ed. Zingerle, p. 72)
Vergl. Tract. in Ps. CXXXIV, n. 6 (1. ¢. p. 697): Et hie coetus populum legis
fide supplantat, - primitias ejus accipit, benedictionem ejus diripit secundum Domini
dictum dicentis: A diebus autem Johannis.. ..

Ahnlich scheint auch Déllinger die Stelle verstanden zu haben. Er um-
schreibt (Christentum wund Kirche, IL. Aufl., S.27) den Vers mit den Worten:
»Bis auf Johannes den Téiufer, sagte er, habe die Zeit der alttestamentlichen
Okonomie (Gesetz und Propheten) gedauert, seit Johannes sei die Zeit des Gottes-
reiches angebrochen, und jeder dringe in Krafi seines Glaubens hinein.“



= o

3. Dass Jesus an der ganzen Stelle nicht einer frohen Genug-
thuung Ausdruck giebt, sondern eine Klage &dussert, betont mit
Grund Bernhard Weiss (Kommentar zum Matthiusevangelium,
Gottingen, 1890). Er sieht in den Worten Jesu eine Missbilligung
der mit Johannes begonnenen Bewegung, ,welche sich, wie der
Taufer selbst, in die langsamen Wege nicht finden konnte, auf
denen Jesus das Ziel (der Herstellung des Gottesreiches) herbei-
fiilhrte“. Daher sind ihm die fixovei die ,,Gewaltthatigen“, welche
das Gottesreich ,nicht auf den gottgeordneten Wegen erstreben,
sondern mit eigenméchtiger Gewalt* auf dem Wege der poli-
tischen Reichserrichtung herbeifiihren wollen. Nach dieser
Auslegung wiirde Butleoder auch wieder heissen: mit Gewalt
eingenommen, gleichsam erstirmt werden, und aomdlsw gleich-
‘bedeutend sein mit: an sich raffen. Zur Begriindung dieser Aus-
legung darf man sich aber kaum auf Joh. 6, 15 berufen. Dort
ist freilich davon die Rede, dass die galildischen Anhanger des
Herrn Schritte thaten, Jesum zu ,rauben“ (e¢omdlsw), d. h. dem
eigentlichen Wirkungskreis gewaltsam zu entreissen und ihn zum
Konig zu machen. Allein dieser Versuch war noch kein ,Raub“
des Himmelreiches, wie er doch mit comwalovow every als gegen-
wirtig sich vollziehende Thatsache hingestellt wird. Ferner
war der Zeitpunkt, um den es sich an unserer Stelle handelt,
nicht der eines stiirmischen Ausbruchs theokratischer Hoffnungen.
Jesus macht ja ,diesem Geschlecht“ nicht eine in falschen Vor-
stellungen und Hoffnungen begriindete Waghalsigkeit, die durch
gewaltsames Vorgehen alles zu verderben droht, zum Vorwurf,
sondern im Gegenteil eine Launenhaftigkeit, die es zu keiner
entscheidenden That kommen lasst. Und wenn ,dieses Ge-
schlecht® auch seine theokratischen Ziele eifrig verfolgte, so
konnte Jesus doch unméglich von ihm sagen, es ,raffe das
Himmelreich an sich®; denn mit den theokratischen Zielen des
judischen Volkes hat er das Himmelreich niemals identifiziert.
Ebensowenig konnte Jesus das Streben der zelotischen Partei,
das romische Joch abzuschiitteln und das davidische Reich
herzustellen, von der Wirksamkeit des Taufers herleiten (,von
den Tagen des Johannes an“), also diesen gewissermassen fir
die zelotische Verirrung verantwortlich machen! — Immerhin
ist es eine unzweifelhaft richtige Auffassung, wenn B. Weiss an-
nimmt, mit dem 1 Bacikeia v6v ovpavy Butleven Wolle Jesus dem
ganzen Zusammenhange nach nicht von einer erfreulichen,
sondern von einer beklagenswerten Thatsache reden.



63

4. Schon darum kann auch die hauptséchlich durch Fritzsche
(Kommentar, Leipzig 1826) vertretene Auffassung, nach welcher
fuceleocden von der machtvollen Verkiindigung des Evangeliums
zu verstehen wéire, nicht richtig sein. Der genannte Erklarer
hat Recht, wenn er den griechischen Satz mit den Worten
wiedergiebt: Messiee regnum cum vi et contentione tractatur.
Aber nun meint er, zur Zeit, da Jesus sprach, habe das Himmel-
reich noch gar keine greifbare Gestalt gehabt; das tractari cum
vi kénne sich daher nur auf die Griindung beziehen und miisse
entweder von den Verkiindigern des Evangeliums oder dann
von den Zuhorern verstanden werden. Der Zusammenhang
notige zur Annahme, dass Jesus sagen wolle: (Regnum ceelo-
rum) magna vi preedicatur. Dem entspreche dann der zweite
Satz, der auf die Glaubigen zu beziehen, also von der eifrigen
Aufnahme des Evangeliums zu verstehen sei. — Fritzsche ver-
wirft die Auslegung: das Himmelreich dehnt sich mit stiirmi-
scher Gewalt aus, mit der guten Bemerkung, dass dieser Gedanke
nicht durch das eine Wort gi#isc3on ausgedriickt worden ware.
Die gleiche Bemerkung reicht vollkommen aus, um auch seine
eigene Erklarung der Stelle zu widerlegen.

5. Wohl die popularste Auslegung des in Predigten oft an-
gefithrten Ausspruchs ist die moralische. Wenn man Luk. 17, 21
im Sinne von: das Reich Gottes ist inwendig in euch, deuten
darf, so liegt es auch nahe, das Himmelreich als ein geistiges
Besitztum aufzufassen, das nur unter Anwendung von Gewalt
errungen und festgehalten werden kann. Die Gewalt, von der
dann zunachst die Rede sein kann, richtet sich gegen die

Méchte, die jenes Besitztum gefihrden, also insbesondere gegen

jede bose Neigung im Menschen. So dréngt sich ungesucht derg' ‘
Gedanke auf: das Himmelreich ist eine Frucht sittlicher An-
strengung und wird nur erlangt von solchen, die sich Gewalt |

anthun. : ,
Dass puite09w in diesem Sinne verstanden werden kann,
beweisen namentlich die griechischen Ausleger.' Basilius erteilt

1 Unter den Lateinern teilt diese Auffassung u. a. auch Awugustinus. Er las
(Queest. Evang. lib. II, qu. 37) die Stelle in der Form: Regnum coelorum vim
patitur, et qui vim faciunt, diripiunt illud, und identifizierte sie irrtimlicher-
weise mit Luk. 16, 16. Deshalb bemerkt er zur HKrlauterung nur kurz, Jesus
wolle mit den angefithrten Worten die Mahnung geben, nicht bloss zu verachten
die irdischen Giiter, sondern auch die Zungen derer, die uns verhohnen, wenn wir



e Ee

(Serm. ascet., n. 9; ed. Garnier, t. 2. pag. 210 8.) seinen Moén-
chen folgende Belehrung : ;

ooelten ist das Gute; darum sind wenige, die eingehen
ins Himmelreich. Glaube nicht, dass alle selig werden, die in
einer Zelle wohnen, seien sie gut oder schlecht. So verhalt es
sich nicht. Wohl treten viele zu der heiligen und frommen
Lebensweise hinzu, aber wenige nehmen deren Joch auf sich.
Der Gewaltbrauchenden ist das Himmelreich und Gewalt-
brauchende erbeuten es. Das sind Worte des Evangeliums.
Gewalt nennt es die korperliche Ziichtigung, welcher sich die
Schiiler Christi freiwillig unterziehen, indem sie ihre eigene
Neigung und ihr korperliches Wohlbefinden opfern und alle
Gebote Christi beobachten. Willst du also das Reich Gottes
erbeuten, so brauche Gewalt, beuge deinen Nacken unter Christi
Knechtschaft; binde sein Joch um deinen Hals; lass es auf
deinen Nacken driicken; mache es dir leicht und sanft durch
Streben nach Tugend unter Fasten, unter Wachen, in Gehorsam,
in Schweigen, mit Psalmengesang, mit Gebeten, mit Thréinen,
mit Handarbeit, unter Ertragung jeder Anfechtung, komme sie
von Teufeln oder Menschen.“?

In demselben Sinn fasst Chrysostomus das Puilsoden auf.
Wahrend es aber in der eben mitgeteilten Stelle anging,
coralay mit erbeuten“ zu ibersetzen, versteht, wie in der
nachfolgenden FErorterung der Zusammenhang zeigen wird,
Chrysostomus das Verbum im Sinne von ,rauben“. Er schreibt
(Hom. 54 in Joh., n. 4; Ed. Montfaucon, t. 8, pag. 397 s.):

golche Dinge gering schitzen. Diese Erklarung ergebe sich aus dem Zusammen-
hang. Denn der Evangelist lasse den Ausspruch der Mitteilung folgen, dass Jesus
von den Pharisiern verhohnt worden sei, als er von der Geringschitzung der
Reichtimer redete. Uber irdische Giter und menschlichen Spott mit Gering-
gchiitzung hinweggehen, ist dem heiligen Augustinus die von Christus geforderte
,Gewalt: Hac enim vi facta invadit quodam modo quasi preedator violentus (An-
spielung auf diripiunt) regnum ccelorum. :

! Zu der gleichen Mahnung an Ménche benutzt die Stelle der Syrer Ephrem:
Vergl. Institut. ad Monachos, n. 8 (Collect. sel. Patrum, t. 40, pag. 257) ... sicut
a Domino dictum est: ,Contendite intrare per angustam portam.“ Kt rursus:
»vim facite; violenti enim rapiunt regnum ceelorum®. Et: ,Qui perseveraverit...”

Hieronymus erliutert den Ausspruch mit den Worten: Nisi vim feceris,
ceelorum regna non capies (Var. rapies).... An non tibi videtur violentia, quum
caro cupit esse quod Deus est; et illuc unde Angeli corruerunt, Angelos judi-
eatura conscendit? (Ep. 22 ad Eustoch., n. 40. Ed. Vallarsii, t. 1, p. 125.)



s e

»Wer nicht einsieht, dass Habsucht bose ist, — wie kann
der Hoheres fassen? Wer sich davon nicht enthélt, — wie wird
der jenem Hohern sich hingeben? Rauben ist recht, — nur
nicht vergénglicher Dinge, sondern des Himmelreichs. Denn
»,Gewaltthatige, heisst es, rauben es“. Daher koénnen wir es
nicht erlangen durch Fahrlissigkeit, sondern nur durch Eifer.
Was heisst aber das: ,Gewaltthitige“? Viele Gewalt ist notig;
denn der Weg ist enge; eine frische kréaftige Seele ist notig.
Die rauben, wollen allen zuvorkommen. Sie nehmen keine
Riicksicht auf Tadel, Anklage, Strafe. Nur eines haben sie im
Auge: zu rauben, wonach sie begehren; alle, die vor ihnen
sind, suchen sie zu tiberholen. So rauben wir denn das Himmel-
reich; denn in diesem Sinne begriindet Raub keinen Vorwurf,
sondern Lob; einen Vorwurf begriindet es, hier nicht zu rauben.
Hier werden wir reich, ohne dem Nachsten zu schaden. Trachten
wir also nach diesem Raub. Wenn Zorn und bose Begierde
uns beschweren, so lasst uns Gewalt anthun der Natur (fixow-
usda v @iow), lasst uns milder werden; geben wir uns ein
wenig Miihe, um ewig zu ruhen. Nicht Gold sollst du rauben,
sondern den Reichtum, der dich lehrt, Gold fiir Kot zu achten.
Sage mir, wenn Blei und Gold vor dir lage, was wiirdest du
rauben? Nicht wahr, Gold? Allein da, wo der Rauber bestraft
wird, ehrst du das Hohere; wo der Riauber geehrt wird, giebst
du das Hohere preis. Hattest du dich dazu nicht verleiten
lassen konnen, wenn in beiden Féllen Strafe folgte? Von Strafe
ist aber hier nichts, sondern nur Seligpreisung. Und wie, sagst
du, geht das Rauben vor sich? Du musst wegwerfen, was du
in Handen hast. Solange du das festh#ltst, kannst du jenes
nicht rauben. Stelle dir einen Mann vor, der beide Hénde voll
Silber hat: kann er, solange er das festhilt, Gold rauben,
ohne dass er zuerst das Silber wegwirft und die Hénde frei
bekommt? Der Rauber muss freie Hand haben, um nicht ge-
hemmt zu sein. Auch in unserm Fall giebt es feindliche Ge-
walten, die uns zuwiderlaufen, um uns jenes (das Himmelreich)
Zu nehmen, Aber fliehen wir sie, fliehen wir, geben wir ihnen

keinen Anhalt. ... ' | :

' Das ist eine erbauliche Verwertung des biblischen Textes, |

aber nicht eine Erklirung des Sinnes, den Jesus mit seinen |

Worten verbunden hat. Unmoglich konnte der Herr sagen:!

Von den Tagen des Johannes an bis jetzt miissen die Menschen
5



66

Enthaltsamkeit und Selbstverleugnung tiben, die bosen Neigungen
tiberwinden und eifrig nach dem Guten streben, um Gott wohl-
gefallige Mitglieder des Himmelreiches zu werden. Solche ,Ge-
walt® war auch schon vor Johannes notwendig und solche
,Gewalt zu gebrauchen“ ist mit der Erscheinung Christi nicht
schwieriger, sondern leichter geworden. Der Herr schliesst
diese Reden mit der Erklarung: ,Mein Joch ist sanft und meine
Biirde ist leicht“ (Matth. 11, 30).

6. Auch der grosse abendlindische Zeitgenosse des grossen
Chrysostomus erortert unsern Text in ebenso eigenartiger wie
anziehender Weise. :

Ambrosius kennt den Ausspruch des Herrn in der Form:
Regnum ceelorum cogitur, was dem putlerar noch genauer ent-
spricht, als das sonst gewohnliche vim patitur; er giebt aber
zu, dass der Satz sehr dunkel sei. Aus einem nicht zutreffenden
Grund halt er namlich die buchstabliche Deutung fir aus-
geschlossen und findet dann die ihm zusagende bildliche Auf-
fassung durch die Erinnerung daran, dass die Wirkung des
Druckes Verdichtung sei. Danach wire der Sinn: das Himmel-
reich wird gedringt voll. Cogentes diripiunt illud kann sodann
‘nach Ambrosius auf zwei Arten erklart werden; der Satz konne
heissen: Die (auf sich selbst im moralischen Sinn) Druck, Zwang
Ausiibenden entreissen das Himmelreich der Welt, der Gewalt
des Bosen, oder aber: die infolge der apostolischen Predigt in
gldubigem Vertrauen an den Herrn sich Anschliessenden nehmen
das Himmelreich den Juden, denen es zunichst zukéme, vor-
weg. (Vergl. die Auslegung des heil. Hilarius von Poitiers S. 61.)

Iir fiuhrt diese Gedanken in folgender Weise aus (Expositio
Evang. secundum Lucam, 1. V, n. 111—117. Vrgl. 1. VIIIL, n. 1) !:

,Mit Recht wird Johannes vor seinesgleichen (den Pro-
pheten) ausgezeichnet, von dessen Tagen an das Himmelreich
bedrtickt wird (a cujus diebus ,regnum ccelorum cogitur®). Das
ist eine sehr dunkle Redewendung; wir haben sie deshalb aus
einem andern Evangelium (Matthéus) hier beigezogen. Wenn
wir sie namlich buchstiblich verstehen, so ist zu bedenken,
dass das Schwichere vom Stérkern bedriickt wird; das Himmel-

! In der nachfolgenden Ubersetzung wire vielleicht an einzelnen Stellen
cogere besser in der urspriinglichen Bedeutung von ,zusammentreiben® wieder-
gegeben worden; an andern Stellen liess sich aber dieser Ausdruck nicht ge-
brauchen. : ' . ‘



=

reich aber tiberragt das Menschliche. Da es jedoch Dinge giebt,
die durch Druck verdichtet werden (cum sint aliqua quee co-
gendo densari feruntur), ist es nicht unsinnig, vom Himmelreich
zu sagen, es werde bedriickt, wenn sich viele hineinbegeben
(quando a pluribus frequentatur). Die Druck Ausiibenden (co-
gentes) erbeuten es (diripiunt illud). Erinnern wir uns wieder
an das Wort des Herrn: ,Das Reich Gottes ist inwendig in
euch®, so bemerken wir, dass das Himmelreich in uns gefestigt
wird, wenn das Reich des Fiirsten dieser Welt iiberwunden,
die Lustbarkeiten dieser Welt verschméaht werden und Christus
herrscht in dem verborgenen Gebiet unserer Seelen. Gewalt
wird darum angethan dem menschlichen Sinn, der, eingenommen
von verschiedenen Verlockungen, die Mithe flieht, die Lust sucht,
wenn er, sei es aus Furcht vor Strafe, sei es aus Hoffnung auf
Lohn, danach trachtet, sich selbst zu iiberwinden.... Da er-
beuten wir aus dieser Welt die Palme des Heils; wir erbeuten
durch Wachsamkeit und Arbeit die gleichsam von lauernden
Schlangen belagerten Friichte — nicht durch heimlichen Dieb-
stahl, sondern durch triumphierende Erbeutung (ita tamen ut
non furtiva sublatio, sed direptio sit triumphalis). -
| Es giebt aber noch eine andere Art der Erbeutung; sie
besteht darin, dass wir andern den Besitz entreissen. Welches
daher jene Réuber sind (raptores illi, nidmlich die der Herr
meint), erkennen wir miihelos, wenn wir wissen, dass wir aus
dem Geschlecht des reissenden Wolfs Benjamin herstammen
(Gen. 49, 27). Vorangegangen war Johannes, um gerecht zu
machen das Volk der Juden. Der Herr selbst war gekommen
zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel; er hatte Apostel
bezeichnet, um den Glauben des judischen Volkes durch Wort
und Zeichen und Wunder zu befestigen. Als dieses aber die
angebotenen Geschenke von sich wies, fingen Zollner und
Stnder an,. an Gott zu glauben und durch Glauben sich zu
einigen. Mit ihnen also erleidet das Himmelreich durch die
apostolische Predigt einen Druck (wird gedringt voll) und wird
fest durch den Zudrang des gldubigen Volkes. Es erbeutet das
Reich die Blutflissige.... Is erbeutet das Reich die Chana-
néerin. . ... Sie hat, hartnickig in den Bitten, weise in den
Antworten, gliubig in den Reden, in Wahrheit Druck ausgetibt
auf das Reich (coégit regnum).... Macht sie dir nicht den
Eindruck, sie entreisse (eripere), wenn sie erringt das Versagte,



vorwegnimmt das andern Vorbehaltene?.... Du weisst nun,
wie das Himmelreich erbeutet wird. Uben wir darum Druck
aus, um es zu erbeuten. Was ist’s, was das Reich erbeutet?
Nicht Schlechtigkeit, Ausschweifung, Lust, sondern die Tugend,
von der es heisst: Gross ist dein Glaube..... So entriss die
Kirche der Synagoge das Reich. Mein Reich ist Christus; ich
entreisse ihn, gesandt den Juden unter dem Gesetz, geboren
unter dem Gesetz, erzogen nach dem Gesetz, damit er mich
erlose, der ich ohne Gesetz war. Entrissen wird Christus, wenn
er den einen verheissen, den andern zuerkannt wird..... Ent-
rissen (rapitur, geraubt) wird also das Himmelreich, wenn
Christus von den Seinen verleugnet, von den Heiden angebetet
wird; entrissen wird er, wenn er von jenen verschméiht, von
uns verehrt wird; entrissen wird er, wenn er von den Erben
nicht anerkannt, von den Adoptierten aufgenommen wird.“

Diese geistvollen Ausfiihrungen zeigen, wie schwer es dem
grossen Mailander Bischof wurde, in das cogi und diripere
einen passenden Sinn zu legen. Die Schwierigkeit wire aber
viel geringer gewesen, wenn er nicht auch von vornherein als
Subjekt zu diripiunt illud die Christgldubigen gedacht hitte.
Indessen fiihrt er dadurch, dass er regnum cogitur im Sinne
von: das Himmelreich erleidet Druck, Zwang, Vergewaltigung,
und diripere (rapere) im Sinne von entreissen, erbeuten, rauben
verstand, auf die richtige Erklarung.

Versuchen wir, die wortliche Ubersetzung der Stelle: , Von
den Tagen Johannes des Tidufers an bis jetzt wird das Himmel-
reich vergewaltigt und Gewaltthitige rauben es“, festzuhalten und
zu rechtfertigen.

Jesus hatte, v. 11, nach der Lobprelsung der Grosse des
Téaufers erklirt: ,Der Klemere aber im Himmelreich ist grosser
als er“. Johannes war in seinem Glauben an Jesu Messianitéat
erschiittert und hatte mit seiner Frage: ,Bist Du der Kommende
oder sollen wir einen andern erwarten?“ bewiesen, dass er
selbst noch nicht auf dem Boden des von Christus gegriindeten
Reiches stand. Dieses aber verleiht seinen Gliedern einen Vor-
zug, an den sogar die Grosse eines Johannes, wie preiswiirdig
sie auch ist, nicht hinanreicht.

Darum sollte man erwarten, dass das Hlmmelremh das
sich Jesus als eine bereits in die Wirklichkeit getretene That-
sache denkf, Gegenstand der Bewunderung und des Verlangens



= 69 -

aller sei. Aber (ds, v. 12) so ist es nicht. Vielmehr ist das
Himmelreich- von den Tagen des Taufers an ein Gegenstand
der Vergewaltigung.

Nicht ohne Grund (y«e, v. 13) sagt Jesus: ,Von den Tagen
Johannes des Tiufers an“; denn bis auf ihn geht die Periode
der (vorbereitenden) Weissagung (mwdvzss ... ws Twdvvov &mgo-
grrevoay). Dass Johannes die Reihe der alttestamentlichen
Offenbarungsorgane abschliesst, ergiebt sich tibrigens schon aus
der richtig verstandenen Weissagung des Propheten Malachias
(4, 5. 6). Denn wenn Jesu Zeitgenossen, die vor der Erscheinung
des Messias eine personliche Wiederkunft des Propheten Elias
erwarten, nicht Argernis nehmen wollten, so wiirde ihnen der
Herr gerne sagen, dass eben Johannes der Taufer der Elias
ist, dessen Kommen der Prophet angekiindigt hatte (v. 14).
Darum ist der Téufer ein Zeuge dafiir, dass nun der Messias
erschienen ist und das messianische Reich seinen Anfang ge-
nommen hat. Das ist die so unendlich wichtige Erkenntnis,
welcher Jesu Zeitgenossen sich nicht verschliessen sollten
(v. 15).

Leider aber (0€, v. 16) ist das der Fall. Die psychologische
Erklarung der beklagenswerten Erscheinung giebt Jesus v. 16
bis 19, um in steigender Erregung, v. 20—24, seinen schmerz-
vollen Wehruf tliber die Stidte ergehen zu lassen, in denen er
bisher gewirkt — fast erfolglos gewirkt hat.

In solchem Zusammenhang kann Jesus wohl dariiber klagen,
dass das Reich der Himmel ,vergewaltigt® werde, nicht aber
frohlocken dariiber, dass sich 'das Himmelreich ,aufdréingt“
oder dass es sich mit stiirmischer Gewalt ausbreite oder mit
stirmischer Gewalt erstrebt werde u. dergl. Er hat wohl Glauben
gefunden, aber nicht bei den ,Weisen“ und ,Einsichtigen¥, die
an der Spitze des Volkes stehen und es beherrschen, sondern

nur bei ,Unmiindigen* (vymiow, v. 25), die den Schatz, der ihnen

anvertraut ist, kaum recht zu wiirdigen vermégen und in ihrer
Arglosigkeit fortwéhrend in Gefahr sind, dass ihnen gewalt-
thatige Leute das kostbare Besitztum wieder aus der Hand
reissen. Diesen »7mwor, denen doch der himmlische Vater die
Geheimnisse des Reiches der Himmel kund gethan, ,rauben*
die wore; das Reich vorweg, so dass vielfach nicht einmal
sie, die unbefangenen, aufrichtig- frommen, sehnsuchtsvoll dem
~ kommenden Heil entgegensehenden Glieder des Volkes in den



T

(gesicherten) Besitz des heiligen Gutes gelangen, das ihnen ge-
hort. Ihnen, den xomdvres und megogriousvos (v. 28), gilt das
innige FErbarmen des Herrn; denn es sind dieselben, die er
wegen ihrer Geistesrichtung am Anfang der Bergpredigt selig
preist, und zwar selig preist, trotzdem sie &vsxev duxauoovvyg Je-
diwyusyor sind (5, 10).  Die duatoodvy némlich ist der Inbegriff
aller geistigen Giiter, die denen zukommen, welche in den Be-
sitz des Himmelreiches gelangen. Und da Jesus der Mittler des
Reiches ist, heisst verfolgt werden um der ,Gerechtigkeit willen“
dasselbe, was ,geschmiht®, verfolgt werden um seinetwillen
(Evexer duod, 5, 11). Wie man solchen Ausserungen gegeniiber
behaupten kann, fuwile6der buchstablich zu fassen, gehe nicht
an, weil damals, als Jesus tiber die Bixozei klagte, noch gar
kein Grund zur Klage tiber ,Vergewaltigung“ vorhanden ge-
wesen sei, ist schwer verstandlich.

Was aber diese ,Gewaltthiatigen* befrifft, so kennzeichnet
sie der Heiland deutlich genug. FKEr nennt sie (Matth. 7, 15)
Aixor domaysc, weil sie zwar gottliche Sendung und Autoritét
fur sich in Anspruch nehmen (yevdompogiras), aber in Wahrheit
denen, die ihnen vertrauen, die ,Gerechtigkeit“ rauben, welche
sie auf Grund der gliéubigen Erfiillung des durch Christus ver-
kiindigten gottlichen Willens besitzen konnten. Sie sind Diener
dessen, der das ins Herz Gesédete wegraubt (¢omd{e, Matth. 13, 19),
so dass es keine Frucht bringt. Jesus beginnt die grosse Strafrede,
die er gegen sie richtet (Matth. 23, 2 ff.), damit, dass er, unter An-
erkennung ihres Lehramtes, ihre Ehrsucht und Herrschsucht rigt
und den Weheruf tiber sie ergehen ldsst, weil sie ,das Himmel-
reich vor den Menschen zuschliessen®, selbst nicht hineingehen
und andere nicht hineingehen lassen (v. 13).. Denn, wie es an
anderer Stelle heisst (Luk. 11, 52), sie haben den ,Schliissel der
Erkenntnis“ auf die Seite geschafft und diejenigen, welche im
Begriffe waren, in das Heiligtum einzugehen, am Eintritt ver-
hindert. Das geniigt doch wohl, um klar zu machen, wer die
sGewalthaber* und ,Gewaltthatigen® sind, die Jesus im Auge
hatte. Is sind in erster Linie die geistlichen Gewalthaber, die
Trager der ,Schliisselgewalt® gemeint, die den ,Ratschluss
Gottes verachten® (Luk. 7, 30), und die Jesus an unserer Stelle
(v. 25), der Vorstellung entsprechend, die sie von sich selbst
haben, als cogoei und cwysroi bezeichnet. Sie iiben einen mass-
gebenden, zwingenden Einfluss auf das Volk aus. Weil sie nicht



= 7 -

verstehen, was an der Zeit ist (vergl. Matth. 16, 1—4), gelangt
‘auch das Volk im allgemeinen nicht zur Erkenntnis; indem sie
das Himmelreich von sich weisen und dessen Mittler schméhen
und verfolgen, ,rauben“ sie das Himmelreich mit all seinen
geistigen Giitern auch den ,Berufenen“. Darum wéren wohl
viele berufen, aber nur wenige sind auserwiahlt (Matth. 22, 14).1

An die Klage Jesu tiber sein Volk schliesst sich die An-
klage an. ,Wem soll ich dieses Geschlecht wvergleichen ?¢
sDieses Geschlecht” ist die Generation, unter der Johannes und
Jesus wirkten. Aber es wire irrig, die folgende Bildrede so zu
verstehen, als ob der Herr auch sich und Johannes zu den
spielenden Kindern rechne. Vielmehr erkléart er, dass ,dieses
Geschlecht“, das er rigen will, Kindern gleiche, die auf den
Méarkten sitzen und den andern (Kindern, ézdoois, wofiir viel-
leicht zu lesen ist svefpots, den Gespielen) zurufen: ,Wir haben
euch aufgespielt und ihr habt nicht getanzt; wir haben geheult

! Auch Luk. 16, 16 ist, meines Erachtens, zu tibersetzen: ,Und jeder wird
darauf hin (mit Riicksicht auf das Reich Gottes, weil er diesem angehort) ver-
gewaltigt“. Der Bemerkung tiber die auf ihr Geld pochenden, den Herrn ver-
hohnenden, vor den Menschen mit ihrer eingebildeten religiésen Vollkommenheit
prahlenden, aber vor Gott nach ijhrem wahren Wert erscheinenden Pharisaer
konnte doch der Evangelist nicht wohl eine Ausserung folgen lassen, welche den
Sinn hatte: Jeder dringt mit Gewalt in das Reich Gottes hinein! Zu még sic
cvryy Puieleren vergl. Ephes. 8, 16: xoaraiwdivar &g oy 6w avdon-
7oV, gestirkt werden ifi Bezug auf den inperen Menschen. Verwandte Konstruk-
tionen scheinen mir zu sein: &voyog sic tny ysevvay (Matth. 5, 22), verhaftet
mit Riicksicht auf die Holle, fir die Holle; déys09ar moogprzny sic ovope
woognrov (Matth. 10, 41), einen Propheten aufnehmen mit Riicksicht darauf,
dass er ein Prophet ist; sic @y Emayyshiay wod Js0d 00 diexoidn
(Rom. 4, 20), in Bezug auf die Verheissung zweifelte er nicht. Daher also Sut{e-
odar sic vny Booidsiay Tov ot : vergewaltigt werden auf das Reich Gottes
hin, also in der Richtung, nach welcher die Vergewaltigten dem Reiche Gottes
angehoren. — Der Sinn bleibt ziemlich der némliche, wenn man Suclsren als me-
diale Form auffasst und mit der Vulgata iibersetzt: Et omnis in illud vim facit.
Auch so handeln die Worte von einer Yergewalticung des Reiches Gottes. Schon
Calmet umschreibt den Vers mit den Worten: Lex atque prophete ad Johannem
usque viguerunt; at quomodo a patribus vestris habiti fuerunt prophete? quomodo

legem Dei conculcarunt? Venit Johannes Baptista. ... quomodo illum excepistis ?
Ego ipse veni.... quomodo vero in me ipsum agitis ? Me persequimini, mihi ob-

trectatis, doctrinam meam deridetis, ac preesto estis, ut in me gravissima queelibet
audeatis: Regnum Dei evangelizatur, et omnis in illud vim facit. Wenn diese
~ Auffassung richtig ist, so kann auch an der Parallelstelle Matth. 11, 12: 7 g. 7.
0. Buéfeven nur heissen: das Himmelreich wird vergewaltigt.



und ihr habt nicht an die Brust geschlagen“. Das Bild ist her-
genommen von missig dasitzenden Kindern, die zum Zeitver-
treib gerne ein Spiel auffithren mochten, jetzt ein Hochzeits-
spiel, nun ein Begrabnisspiel, aber es zu nichts bringen, und
nun mit einander zanken. Jesus macht also ,dieser Generation“
den schweren Vorwurf, es handle sich bei ihr um ein nutzloses
-Spiel, das nur dazu diene, ihre Eigensinnigkeit und Launen-
haftigkeit an den Tag zu bringen. Diesen Vorwurf habe sie
gerechtfertigt (yco, v. 18) durch ihr Verhalten gegen den Téufer
und gegen den Menschensohn.

Gewiss ist es kein nebenséchlicher Zug, wenn Jesus ,dieses
Geschlecht* mit spielenden Kindern vergleicht. Auch sonst
riigt er ja das nutzlose Treiben der Leute, die auf dem Markte
sich befinden (Matth. 20, 6). Die einen wissen nicht, dass es
viel Gutes zu thun giabe; die andern wollen es nicht wissen.
An die letzteren zunichst denkt Jesus an unserer Stelle. Der
Vorwurf, den er gegen sie erhebt, ist ungefihr der namliche,
den er so haufig durch die Benennung vmoxgire/ an sie richtet
und den er begriindet durch den immer wiederholten Nachweis,
wie verkehrt und nutzlos die Dinge seien, flir welche sie so
zornig eiferten. Hitte ein religivser Eifer sie beseelt, so wiirden
sie dem Téaufer sowohl wie dem Menschensohn Gehor geschenkt
haben. Allein sie haben beide in schroffster Form von sich
gewiesen, und zwar unter ganz widersprechenden Vorwénden:
den einen lé4sterten sie wegen seiner asketischen Strenge, den
andern wegen seines menschenfreundlichen Benehmens. Gerade
diese widerspruchsvolle Art ihres Verhaltens offenbart, wie
wenig ihnen im Grunde am ,Himmelreiche“ selbst lag. In
einem aber blieben sie sich gleich bei aller Launenhaftigkeit:
sie fordern in jedem Falle, dass die andern auf das eingehen,
was sie vorspielen. Und darin haben sie Erfolg. Ohnméchtig,
so scheint es, stehen ihnen gegeniiber der Taufer und der
Menschensohn da. Freilich sind nicht alle, die zu der auf dem
Markte sitzenden Kinderschar gehoren, Vorspieler; aber alle
figen sich schweigend den Scheltworten der dirigierenden Ge-
walthaber. Darum geht der Vorwurf des Herrn das ganze
Geschlecht an. Die ,dieses Geschlecht“ reprisentierenden und
beherrschenden Leute aber hitten Anlass zu dem traurigen
Triumph gehabt: Unsere Zeit ist religiosen Fragen gegeniiber
viel zu gleichgiiltig, als dass jemand Erfolg haben koénnte;



== s

trete einer nun auf wie Johannes der Tédufer oder trete er auf
wie der Menschensohn, so wird sein Werk im Sand verlaufen;
nur die Gewalt siegt und die Gewalt ist in unsern Hénden.!

Wehmutsvoll giebt der Heiland diesen Leuten Recht mit
den Worten: , Von den Tagen Johannes des Taufers an bis jetzt
wird das Himmelreich vergewaltigt und Gewaltthdtige rauben es.*

Allein sein letztes Wort ist die majestatische Sentenz: ,die
Weisheit aber wurde gerechifertigt durch ihre Wirkungen“, oder,
wie vielleicht zu lesen ist, dno t@v zéxvwv aveis, ,von ihren
Kindern“. Der Sinn bleibt derselbe, ob man die eine oder die
andere Lesart flur richtig halte. Die Weisheit ist der Abglanz
des gottlichen Wesens in der physischen und geistigen Welt,
nun Fleisch geworden in der Person dessen, der den Menschen
das Himmelreich vermittelt. Die sein Wort glaubig aufnehmen
und befolgen, bekunden, wenn sie auch nur wjmioe und nicht
gogei und owvvsrol sind und wie sehr auch die gieorei den Rat-
schliissen Gottes widerstreben moégen, durch das in ihnen ver-
wirklichte Heil, dass das Reich der Himmel in der Person
Christi den Menschen nahe gekommen ist (vergl. Luk. 7, 29.
30 und 35).

! Nach Luk. 16, 14 setzten die Pharisider ibr Vertrauen vorziuglich auch
auf ihre gefiillten Geldsicke.

EpUuARD HERZOG.




	Regnum cœlorum vim patitur : Auslegung von Matth. 11, 12-19

