
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 1

Artikel: Regnum cœlorum vim patitur : Auslegung von Matth. 11, 12-19

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58

REGNUM CŒLORUM VIM PATITUR.
'H ßccOiXsia luv ovQavwv ßidt,s%ai.

(AUSLEGUNG VON MATTH. 11, 12—19.)

jtçndÇeiv (rapere) wird an der angeführten Stelle von
deutschen Übersetzern gewöhnlich mit „an sich reissen"
wiedergegeben, so z. B. von den Katholiken Allioli, Kistemaker, van
Ess, Reischl, Bisping, Schegg, Watterich. De Sacy mildert den

griechischen Ausdruck noch mehr und übersetzt den Vers mit
den Worten: Le royaume des cieux se prend par violence; et
ce sont les violents qui l'emportent. Dagegen hält sich Oster-
wald möglichst genau an den Originaltext; seine Übersetzung
lautet: Le royaume des cieux est forcé, et les violents le
ravissent. In der offiziellen englischen Übersetzung von 1881 lautet
der Vers so wie in derjenigen von 1611 : The kingdom of heaven
suffereth violence and men of violence (the violent 1611) take
it by force. Die italienische Übersetzung- von Diodati entspricht,
wie die französische von Osterwald, genau dem griechischen
Text: Il regno de' cieli è sforzato, ed i violenti lo rapiscono.
Curci meinte das verbessern oder doch verständlicher sagen
zu müssen, und übersetzte: Il regno de' cieli si acquista colla

forza, ed è preda di coloro che usano violenza. Die Vulgata hielt
sich genau an das Original: Regnum ccelorum vim patitur, et

violenti rapiunt illud, wofür die Itala: Regnum ccelorum vim
patitur et vim facientes diripiunt illud.

Offenbar scheuten sich die meisten Übersetzer, den
griechischen Ausdruck genau wiederzugeben ; allein uQndÇeiv heisst
bekanntlich rauben, also gewaltthätig entreissen. Übersetzt man
das Verbum mit „an sich reissen", so verwischt man gerade



— 59 —

den Gedanken, der die charakteristische Färbung des
Ausdruckes bildet. Rauben ist freilich eine Form der Aneignung,
jedoch nicht eine solche, die zu rechtmässigem Besitz führen
könnte. Sobald man von einem Gute sagt, es werde „geraubt",
denkt man in erster Linie daran, dass es den rechtmässigen
Besitzern oder Erben auf dem Wege unrechtmässiger Gewalt
entrissen wird, nicht daran, dass es jemand erwerbe.

Zu aQ-rtdCovGw passt daher das Subjekt ßiaa-cai, was hier
nur „Gewaltthätige" heissen kann. Den deutschen Übersetzern ist
aber dieser Ausdruck meistens zu stark; sie schwächen ihn
daher ab mit der Umschreibung: „die GewTalt brauchen" (Allioli,
Kistemaker, Schegg, Watterich), „die Gewalt anwenden" (van
Ess), „gewaltsam Anstrebende" (Bisping). Allerdings wagt
Reischl zu übersetzen : „Gewaltthätige reissen es an sich"; aber
es ist einleuchtend, dass der Ausdruck „Gewaltthätige" nicht
ganz passend erscheint, wenn von solchen die Rede ist, die in
rühmlicher Weise ein hohes Gut, das ihnen gebührt und das
sie sich aneignen sollen, „an sich reissen". Gewaltthätig nennt
man nur solche, die zum Nachteil anderer eine widerrechtliche,
selbstsüchtige, herrschsüchtige Gewalt ausüben. Sobald man
sich als Subjekt zu acndCovoiv Gläubige denkt, die nach dem
Schatze des Himmelreiches trachten, muss man notwendig
ßiccGrut abschwächen und frei wiedergeben. Die wörtliche
Übersetzung aber würde lauten: „Gewaltthätige rauben es", was nur
von Leuten verstanden werden könnte, wrelche unter Anwendung
widerrechtlicher Gewalt den Schatz des Himmelreiches denen

vorwegnehmen oder entreissen, welchen er eigentlich zukommt.
Weil man diesen Gedanken in Jesu Worten nicht finden

wollte, musste man sich auch das ßcdCsGd-ca künstlich zurecht
legen. Das, was die ßuxo-ccrl (Gewaltthätigen) thun, ist ein ßidt,eiv
(vergewaltigen; das Verbum kommt in derselben Bedeutung
häufig auch in medialer Form vor), und was durch sie geschieht,
ein ßidCeGdca (vergewaltigt werden). Darnach würde Jesus

sagen: „Das Himmelreich wird vergewaltigt und Geioaltthätige
rauben es". Diesen Sinn finde ich auch in der Übersetzung der
Vulgata und Itala, sowie in derjenigen von Diodati und Oster-
wald. Allein die buchstäbliche Übersetzung lässt sich mit der
gewöhnlichen Auffassung der Worte Jesu nicht vereinigen. Um
das gewöhnliche Verständnis der Stelle zu rechtfertigen und
zu retten, übersetzt man das ßtd^so'tlai (im Anschluss an die



— 60 —

missverstandene Übersetzung der Vulgata) in der Regel mit
„Gewalt leiden". Schegg wählt absichtlich die doppelsinnige
Wendung: „das Himmelreich braucht Gewalt". Bisping
übersetzt: „das Himmelreich wird mit Gewalt erstrebt". Watterich
dagegen umschreibt: es ist „ein Ringen mit Gewalt nach dem
Reiche der Himmel".

Die verschiedenartigen Übersetzungen des r\ ßaGiXsta %. ov.

ßidtsrm zeigen hinlänglich, welche Schwierigkeiten das ßidCsad-ai
dem Ausleger bereitet, wenn er das dcrraCsiv von einem
stürmischen Verlangen nach dem Himmelreiche versteht. Um der
zweiten Vershälfte (ßiaazal dgndCovGiv avT-rjv) diesen Sinn geben
zu können, deuten die Exegeten die erste Vershälfte folgender-
massen:

1. Von den Tagen Johannes des Täufers an bis jetzt drängt
sich das Himmelreich auf (Schegg). Dass ßid£sG&ai im Sinne von
„sich aufdrängen" gebraucht werden kann, scheint mir sehr
zweifelhaft zu sein. Die Stelle Luk. 16, 16 ist nicht beweisend ;

dort heisst es: 7râç sic avTrjv (SC. ßocGiXsfav rov xlsov) ßidt,sxai,
was bedeuten soll : jeder drängt sich mit Gewalt hinein (vergi,
unten S. 71). Darnach müsste unsere Stelle wohl lauten: ft ßaGi-
Xsfa %(äv ovçavwv sic rovg ävd-Qacmovg ßiaCerca, das Himmelreich
drängt sich den Menschen auf. Dass das mediale ßidCsGe-at

ohne weitern Zusatz im Sinne von „sich aufdrängen", „sich
eindrängen" gebraucht werden kann, ist meines Wissens durch
kein Beispiel zu belegen. Schegg meint, zu seiner Auffassung
bilde das Folgende einen „treffenden Gegensatz" :

Gewaltbrauchende reissen es an sich. Das vermag ich nicht
einzusehen. Wenn das Himmelreich „sich aufdrängt", kann nicht
mehr wohl von ßiaotai, sondern höchstens noch von ßiai;o[isvoi
oder ßiccoD-evrsg die Rede sein. Auch würde das ßidCsG&ca im
angegebenen Sinne das àqndì,sw ausschliessen: Wenn sich das
Himmelreich von selbst aufdrängt, brauchen es die Menschen
nicht mehr gewaltsam an sich zu reissen; vielmehr würden sie
dann selbst in das Himmelreich hineingerissen. Das ist aber
ein Gedanke, der dem ganzen Zusammenhang widerspricht.
Schegg denkt übrigens bei dem „sich aufdrängen" an die
Busspredigt, welche von Johannes an durch Jesus und seine Apostel
ununterbrochen fortgesetzt werde und die den Hörenden das
Reich Gottes aufdränge. — Beachtenswerter ist folgende
Deutung :



— 61 —

2. Von den Tagen des Johannes an wird das Himmelreich
mit Gewalt erstrebt. Schleusner formuliert (Novum Lexicon s. v.
ßidCw) diese Auffassung mit den Worten: Doctrina Christiana
summa cum cupiditate arripitur ab hominibus, seu, quod eodem

redit, homines summo desiderio flagrant, ut recipiantur in secta-
torum Christi coetum.1 Diese Auslegung billigen sehr viele neuere
Exegeten. So namentlich de Wette, der zum Beweise dafür,
„dass seit Johannes eine gewaltige Aufregung, ein ungestümes
Verlangen nach dem Reiche Gottes begonnen habe", an Luk. 7, 29

erinnert. Allein dieser Gedanke liegt an unserer Stelle dem
Heilande fern. Er redet von dem Verhalten des „gegenwärtigen
Geschlechts", der grossen Masse des Volkes, der massgebenden
Kreise (vergi. V. 16 ff., V. 20 ff.). Nur „Zöllner" und „Sünder"
stehen auf seiner Seite (vergi. 19); das gegenwärtige Geschlecht
aber, so klagt Jesus, leiht ihm im allgemeinen ebensowenig
Gehör, wie dem Täufer. Diese Klage konnte Jesus unmöglich
einleiten mit der Bemerkung, von den Tagen des Täufers an
sei ein ungestümes Verlangen nach dem Reiche Gottes erwacht,
„sei ein Ringen mit Gewalt nach dem Himmelreich".

1 In diesem Sinne hatte auch Erasmus die Stelle verstanden und folgender-
massen umschrieben : Nunc Johannes sie excitavit animos multorum ad evangelicse
doctrinse Studium, ut ab exordio prsedicationis illius usque ad hunc diem, ad haue
fidei violentiam perrumpant, etiam peccatores et ethnici, et volentibus nolentibus
nobis vi diripiant. Nolunt diutius exeludi, nolunt diutius in umbris et senigmatis
vetustse legis detineri, sentientes adesse lucem evangelicse veritatis, jamque adesse

rem, in superioribus libris adumbratam, nee aliam prophetiam exspeetandam de

Messia venturo (Paraphrasis ad h. 1.).

Unter den Kirchenvätern teilt die gleiche Auffassung Hilarius von Poitiers.
Da er ein vorzüglicher Kenner der griechischen Sprache und Litteratur war, ist
es beachtenswert, dass er dçirdÇeiv mit „rauben" übersetzt. Er schreibt: In
rapiendo regno cœlorum raptores Dominum délectant, cum ait : A diebus autem
Johannis regnum cœlorum vim patitur, et vim facientes diripiunt illud; quia, cum
regni cœlestis possessio Israheli prsedicaretur, fides tarnen gentium possessionem
hanc sibi Israhel diffidente prseeiperet. Tract, in Ps. II, n. 46 (Ed. Zingerle, p. 72)«

Vergi. Tract, in Ps. CXXXIV, n. 6 (1. c. p. 697) : Et hie coetus populum legis
fide supplantât, ¦ primitias ejus aeeipit, benedictionem ejus diripit secundum Domini
dictum dicentis : A diebus autem Johannis....

Ähnlich scheint auch Döllinger die Stelle verstanden zu haben. Er
umschreibt (Christentum und Kirche, II. Aufl., S. 27) den Vers mit den Worten :

„Bis auf Johannes den Täufer, sagte er, habe die Zeit der alttestamentlichen
Ökonomie (Gesetz und Propheten) gedauert, seit Johannes sei die Zeit des Gottesreiches

angebrochen, und jeder dringe in Kraft seines Glaubens hinein."



— 62 —

3. Dass Jesus an der ganzen Stelle nicht einer frohen Genugtuung

Ausdruck giebt, sondern eine Klage äussert, betont mit
Grund Bernhard Weiss (Kommentar zum Matthäusevangelium,
Göttingen, 1890). Er sieht in den Worten Jesu eine Missbilligung
der mit Johannes begonnenen Bewegung, „welche sich, wie der
Täufer selbst, in die langsamen Wege nicht finden konnte, auf
denen Jesus das Ziel (der Herstellung des Gottesreiches)
herbeiführte". Daher sind ihm die ßiaotal die „Gewaltthätigen", welche
das Gottesreich „nicht auf den gottgeordneten Wegen erstreben,
sondern mit eigenmächtiger Gewalt" auf dem Wege der
politischen Reichserrichtung herbeiführen wollen. Nach dieser
Auslegung würde ßidCsGd-ai auch wieder heissen: mit Gewalt

eingenommen, gleichsam erstufmt werden, und âqndt,siv
gleichbedeutend sein mit: an sich raffen. Zur Begründung dieser
Auslegung darf man sich aber kaum auf Joh. 6, 15 berufen. Dort
ist freilich davon die Rede, dass die galiläischen Anhänger des

Herrn Schritte thaten, Jesum zu „rauben" {dqnd^siv), d. h. dem

eigentlichen Wirkungskreis gewaltsam zu entreissen und ihn zum
König zu machen. Allein dieser Versuch war noch kein „Raub"
des Himmelreiches, wie er doch mit àgndÇovGiv uvtrp als
gegenwärtig sich vollziehende Thatsache hingestellt wird. Ferner
war der Zeitpunkt, um den es sich an unserer Stelle handelt,
nicht der eines stürmischen Ausbruchs theokratischerHoffnungen.
Jesus macht ja „diesem Geschlecht" nicht eine in falschen
Vorstellungen und Hoffnungen begründete Waghalsigkeit, die durch
gewaltsames Vorgehen alles zu verderben droht, zum Vorwurf,
sondern im Gegenteil eine Launenhaftigkeit, die es zu keiner
entscheidenden That kommen lässt. Und wenn „dieses
Geschlecht" auch seine theokratischen Ziele eifrig- verfolgte, so

konnte Jesus doch unmöglich von ihm sagen, es „raffe das

Himmelreich an sich"; denn mit den theokratischen Zielen des

jüdischen Volkes hat er das Himmelreich niemals identifiziert.
Ebensowenig konnte Jesus das Streben der zelotischen Partei,
das römische Joch abzuschütteln und das davidische Reich
herzustellen, von der Wirksamkeit des Täufers herleiten („von,
den Tagen des Johannes an"), also diesen gewissermassen für
die zelotische Verirrung verantwortlich machen — Immerhin
ist es eine unzweifelhaft richtige Auffassung, wenn B. Weiss
annimmt, mit dem rj ßuGtXsla %û>v ovgavuv ßidCeTca wolle Jesus dem

ganzen Zusammenhange nach nicht von einer erfreulichen,
sondern von einer beklagenswerten Thatsache reden.



— 63 —

4. Schon darum kann auch die hauptsächlich durch Fritzsche
(Kommentar, Leipzig 1826) vertretene Auffassung, nach welcher
ßidCsoü-ca von der machtvollen Verkündigung des Evangeliums
zu verstehen wäre, nicht richtig sein. Der genannte Erklärer
hat Recht, wenn er den griechischen Satz mit den Worten
wiedergiebt: Messia? regnum cum vi et contentione tractatur.
Aber nun meint er, zur Zeit, da Jesus sprach, habe das Himmelreich

noch gar keine greifbare Gestalt gehabt; das tractari cum
vi könne sich daher nur auf die Gründung beziehen und müsse
entweder von den Verkündigern des Evangeliums oder dann
von den Zuhörern verstanden werden. Der Zusammenhang
nötige zur Annahme, dass Jesus sagen wolle: (Regnum ccelorum)

magna vi prsedicatur. Dem entspreche dann der zweite
Satz, der auf die Gläubigen zu beziehen, also von der eifrigen
Aufnahme des Evangeliums zu verstehen sei. — Fritzsche
verwirft die Auslegung: das Himmelreich dehnt sich mit stürmischer

Gewalt aus, mit der guten Bemerkung, dass dieser Gedanke
nicht durch das eine Wort ßid&Gd-ai ausgedrückt worden wäre.
Die gleiche Bemerkung reicht vollkommen aus, um auch seine

eigene Erklärung der Stelle zu widerlegen.
5. Wohl die populärste Auslegung des in Predigten oft

angeführten Ausspruchs ist die moralische. Wenn man Luk. 17, 21

im Sinne von: das Reich Gottes ist inwendig in euch, deuten
darf, so liegt es auch nahe, das Himmelreich als ein geistiges
Besitztum aufzufassen, das nur unter Anwendung von Gewalt
errungen und festgehalten werden kann. Die Gewalt, von der
dann zunächst die Rede sein kann, richtet sich gegen die
Mächte, die jenes Besitztum gefährden, also insbesondere gegen
jede böse Neigung im Menschen. So drängt sich ungesucht der ]

Gedanke auf: das Himmelreich ist eine Frucht sittlicher
Anstrengung und wird nur erlangt von solchen, die sich Gewalt
anthun.

Dass ßid&ad-ca in diesem Sinne verstanden werden kann,
beweisen namentlich die griechischen Ausleger.x Basilius erteilt

1 Unter den Lateinern teilt diese Auffassung u. a. auch Augustinus. Er las

(Qusest. Evang. lib. II, qu. 37) die Stelle in der Form: Regnum cœlorum vim

patitur, et qui vim faciunt, diripiunt illud, und identifizierte sie irrtümlicherweise

mit Luk. 16, 16. Deshalb bemerkt er zur Erläuterung nur kurz, Jesus

wolle mit den angeführten Worten die Mahnung geben, nicht bloss zu verachten
die irdischen Güter, sondern auch die Zungen derer, die uns verhöhnen, wenn wir



— 64 —

(Serm. ascet., n. 9 ; ed. Garnier, t. 2. pag. 210 s.) seinen Mönchen

folgende Belehrung:
„Selten ist das Gute; darum sind wenige, die eingehen

ins Himmelreich. Glaube nicht, dass alle selig werden, die in
einer Zelle wohnen, seien sie gut oder schlecht. So verhält es
sich nicht. Wohl treten viele zu der heiligen und frommen
Lebensweise hinzu, aber wenige nehmen deren Joch auf sich.
Der Gewaltbrauchenden ist das Himmelreich und
Gewaltbrauchende erbeuten es. Das sind Worte des Evangeliums.
Gewalt nennt es die körperliche Züchtigung, welcher sich die
Schüler Christi freiwillig unterziehen, indem sie ihre eigene
Neigung und ihr körperliches Wohlbefinden opfern und alle
Gebote Christi beobachten. Willst du also das Reich Gottes

erbeuten, so brauche Gewalt, beuge deinen Nacken unter Christi
Knechtschaft; binde sein Joch um deinen Hals; lass es auf
deinen Nacken drücken; mache es dir leicht und sanft durch
Streben nach Tugend unter Fasten, unter Wachen, in Gehorsam,
in Schweigen, mit Psalmengesang, mit Gebeten, mit Thränen,
mit Handarbeit, unter Ertragung jeder Anfechtung, komme sie

von Teufeln oder Menschen."1
In demselben Sinn fasst Chrysostomus das ßidl~sGO-ca auf.

Während es aber in der eben mitgeteilten Stelle anging,
àgTtdÇsiv mit „erbeuten" zu übersetzen, versteht, wie in der
nachfolgenden Erörterung der Zusammenhang zeigen wird,
Chrysostomus das Verbum im Sinne von „rauben". Er schreibt
(Horn. 54 in Joh., n. 4; Ed. Montfaueon, t. 8, pag. 397 s.):

solche Dinge gering schätzen. Diese Erklärung ergebe sich aus dem Zusammenhang.

Denn der Evangelist lasse den Ausspruch der Mitteilung folgen, dass Jesus

von den Pharisäern verhöhnt worden sei, als er von der Geringschätzung der

Reichtümer redete. Über irdische Güter und menschlichen Spott mit
Geringschätzung hinweggehen, ist dem heiligen Augustinus die von Christus geforderte
„Gewalt" : Hac enim vi facta invadit quodam modo quasi prsedator violentus
(Anspielung auf diripiunt) regnum cœlorum.

1 Zu der gleichen Mahnung an Mönche benutzt die Stelle der Syrer Ephrem:
Vergi. Institut, ad Monachos, n. 3 (Collect, sei. Patrum, t. 40, pag. 257) sicut
a Domino dictum est: „Contendite intrare per angustam portam." Et rursus:
„Vimfacite; violenti enim rapiunt regnum cœlorum". Et: „Qui perseveraverit..."

Hieronymus erläutert den Ausspruch mit den Worten: Nisi vim feceris,
cœlorum regna non capies (Var. rapies) An non tibi videtur violentia, quum
caro cupit esse quod Deus est; et illuc unde Angeli corruerunt, Angelos judi-
catura conscendit? (Ep. 22 ad Eustoch., n. 40. Ed. Vallarsii, t. 1, p. 125.)



— 65 —

„Wer nicht einsieht, dass Habsucht böse ist, — wie kann
der Höheres fassen Wer sich davon nicht enthält, — wie wird
der jenem Höhern sich hingeben? Rauben ist recht, — nur
nicht vergänglicher Dinge, sondern des Himmelreichs. Denn
„Gewaltthätige, heisst es, rauben es". Daher können wir es

nicht erlangen durch Fahrlässigkeit, sondern nur durch Eifer.
Was heisst aber das: „Gewaltthätige"? Viele Gewalt ist nötig;
denn der Weg ist enge ; eine frische kräftige Seele ist nötig.
Die rauben, wollen allen zuvorkommen. Sie nehmen keine
Rücksicht auf Tadel, Anklage, Strafe. Nur eines haben sie im
Auge: zu rauben, wonach sie begehren; alle, die vor ihnen
sind, suchen sie zu überholen. So rauben wir denn das Himmelreich

; denn in diesem Sinne begründet Raub keinen Vorwurf,
sondern Lob ; einen Vorwurf begründet es, hier nicht zu rauben.
Hier werden wir reich, ohne dem Nächsten zu schaden. Trachten
wir also nach diesem Raub. Wenn Zorn und böse Begierde
uns beschweren, so lasst uns Gewalt anthun der Natur {ßmGm-

fisS-a TTJv (pvGiv), lasst uns milder werden; geben wir uns ein
wenig Mühe, um ewig zu ruhen. Nicht Gold sollst du rauben,
sondern den Reichtum, der dich lehrt, Gold für Kot zu achten.
Sage mir, wenn Blei und Gold vor dir läge, was würdest du
rauben Nicht wahr, Gold Allein da, wo der Räuber bestraft
wird, ehrst du das Höhere ; wo der Räuber geehrt wird, giebst
du das Höhere preis. Hättest du dich dazu nicht verleiten
lassen können, wenn in beiden,Fällen Strafe folgte? Von Strafe
ist aber hier nichts, sondern nur Seligpreisung. Und wie, sagst
du, geht das Rauben vor sich? Du musst wegwerfen, was du
in Händen hast. Solange du das festhältst, kannst du jenes
nicht rauben. Stelle dir einen Mann vor, der beide Hände voll
Silber hat: kann er, solange er das festhält, Gold rauben,
ohne dass er zuerst das Silber wegwirft und die Hände frei
bekommt? Der Räuber muss freie Hand haben, um nicht
gehemmt zu sein. Auch in unserm Fall giebt es feindliche
Gewalten, die uns zuwiderlaufen, um uns jenes (das Himmelreich)
zu nehmen. Aber fliehen wir sie, fliehen wir, geben wir ihnen
keinen Anhalt "

Das ist eine erbauliche Verwertung des biblischen Textes, j

aber nicht eine Erklärung des Sinnes, den Jesus mit seinen j

Worten verbunden hat. Unmöglich konnte der Herr sagen:1
Von den Tagen des Johannes an bis jetzt müssen die Menschen



— 66 —

Enthaltsamkeit und Selbstverleugnung üben, die bösen Neigungen
überwinden und eifrig nach dem Guten streben, um Gott
wohlgefällige Mitglieder des Himmelreiches zu werden. Solche
„Gewalt" war auch schon vor Johannes notwendig und solche
„Gewalt zu gebrauchen" ist mit der Erscheinung Christi nicht
schwieriger, sondern leichter geworden. Der Herr schliesst
diese Reden mit der Erklärung : „Mein Joch ist sanft und meine
Bürde ist leicht" (Matth. 11, 30).

6. Auch der grosse abendländische Zeitgenosse des grossen
Chrysostomus erörtert unsern Text in ebenso eigenartiger wie
anziehender Weise.

Ambrosius kennt den Ausspruch des Herrn in der Form:
Regnum ccelorum cogitur, was dem ßidCetca noch genauer
entspricht, als das sonst gewöhnliche vim patitur; er giebt aber
zu, dass der Satz sehr dunkel sei. Aus einem nicht zutreffenden
Grund hält er nämlich die buchstäbliche Deutung für
ausgeschlossen und findet dann die ihm zusagende bildliche
Auffassung durch die Erinnerung daran, dass die Wirkung des
Druckes Verdichtung sei. Danach wäre der Sinn : das Himmelreich

wird gedrängt voll. Cogentes diripiunt illud kann sodann
nach Ambrosius auf zwei Arten erklärt werden ; der Satz könne
heissen : Die (auf sich selbst im moralischen Sinn) Druck, Zwang
Ausübenden entreissen das Himmelreich der Welt, der Gewalt
des Bösen, oder aber: die infolge der apostolischen Predigt in
gläubigem Vertrauen an den Herrn sich Anschliessenden nehmen
das Himmelreich den Juden, denen es zunächst zukäme,
vorweg. (Vergi, die Auslegung des heil. Hilarius von Poitiers S. 61.)

Er führt diese Gedanken in folgender Weise aus (Expositio
Evang. secundum Lucam, 1. V, n. 111—117. Vrgl. 1. VIII, n. I)1:

„Mit Recht wird Johannes vor seinesgleichen (den
Propheten) ausgezeichnet, von dessen Tagen an das Himmelreich
bedrückt wird (a cujus diebus „regnum cœlorum cogitur"). Das
ist eine sehr dunkle Redewendung ; wir haben sie deshalb aus
einem andern Evangelium (Matthäus) hier beigezogen. Wenn
wir sie nämlich buchstäblich verstehen, so ist zu bedenken,
dass das Schwächere vom Stärkern bedrückt wird ; das Himmel-

1 In der nachfolgenden Übersetzung wäre vielleicht an einzelnen Stellen

cogère besser in der ursprünglichen Bedeutung von „zusammentreiben"
wiedergegeben worden; an andern Stellen Hess sich aber dieser Ausdruck nicht
gebrauchen.



— 67 —

reich aber überragt das Menschliche. Da es jedoch Dinge giebt,
die durch Druck verdichtet werden (cum sint aliqua quse co-
gendo densari feruntur), ist es nicht unsinnig, vom Himmelreich
zu sagen, es werde bedrückt, wenn sich viele hineinbegeben
(quando a pluribus frequentatur). Die Druck Ausübenden (co-
gentes) erbeuten es (diripiunt illud). Erinnern wir uns wieder
an das Wort des Herrn: „Das Reich Gottes ist inwendig in
euch", so bemerken wir, dass das Himmelreich in uns gefestigt
wird, wenn das Reich des Fürsten dieser Welt überwunden,
die Lustbarkeiten dieser Welt verschmäht werden und Christus
herrscht in dem verborgenen Gebiet unserer Seelen. Gewalt
wird darum angethan dem menschlichen Sinn, der, eingenommen
von verschiedenen Verlockungen, die Mühe flieht, die Lust sucht,
wenn er, sei es aus Furcht vor Strafe, sei es aus Hoffnung auf
Lohn, danach trachtet, sich selbst zu überwinden.... Da
erbeuten wir aus dieser Welt die Palme des Heils ; wir erbeuten
durch Wachsamkeit und Arbeit die gleichsam von lauernden
Schlangen belagerten Früchte — nicht durch heimlichen
Diebstahl, sondern durch triumphierende Erbeutung (ita tarnen ut
non furtiva sublatio, sed direptio sit triumphalis).

Es giebt aber noch eine andere Art der Erbeutung; sie
besteht darin, dass wir andern den Besitz entreissen. Welches
daher jene Räuber sind (raptores illi, nämlich die der Herr
meint), erkennen wir mühelos, wenn wir wissen, dass wir aus
dem Geschlecht des reissenden Wolfs Benjamin herstammen
(Gen. 49, 27). Vorangegangen war Johannes, um gerecht zu
machen das Volk der Juden. Der Herr selbst war gekommen
zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel ; er hatte Apostel
bezeichnet, um den Glauben des jüdischen Volkes durch Wort
und Zeichen und Wunder zu befestigen. Als dieses aber die
angebotenen Geschenke von sich wies, fingen Zöllner und
Sünder an, ¦ an Gott zu glauben und durch Glauben sich zu
einigen. Mit ihnen also erleidet das Himmelreich durch die
apostolische Predigt einen Druck (wdrd gedrängt voll) und wird
fest durch den Zudrang des gläubigen Volkes. Es erbeutet das
Reich die Blutflüssige Es erbeutet das Reich die Chana-
näerin Sie hat, hartnäckig in den Bitten, weise in den
Antworten, gläubig in den Reden, in Wahrheit Druck ausgeübt
auf das Reich (coëgit regnum) Macht sie dir nicht den
Eindruck, sie entreisse (eripere), wenn sie erringt das Versagte,



— 68 —

vorwegnimmt das andern Vorbehaltene Du weisst nun,
wie das Himmelreich erbeutet wird. Üben wir darum Druck
aus, um es zu erbeuten. Was ist's, was das Reich erbeutet?
Nicht Schlechtigkeit, Ausschweifung, Lust, sondern die Tugend,
von der es heisst : Gross ist dein Glaube So entriss die
Kirche der Synagoge das Reich. Mein Reich ist Christus; ich
entreisse ihn, gesandt den Juden unter dem Gesetz, geboren
unter dem Gesetz, erzogen nach dem Gesetz, damit er mich
erlöse, der ich ohne Gesetz war. Entrissen wird Christus, wenn
er den einen verheissen, den andern zuerkannt wird
Entrissen (rapitur, geraubt) wird also das Himmelreich, wenn
Christus von den Seinen verleugnet, von den Heiden angebetet
wird; entrissen wird er, wenn er von jenen verschmäht, von
uns verehrt wird; entrissen wird er, wenn er von den Erben
nicht anerkannt, von den Adoptierten aufgenommen wird."

Diese geistvollen Ausführungen zeigen, wie schwer es dem

grossen Mailänder Bischof wurde, in das cogi und diripere
einen passenden Sinn zu legen. Die Schwierigkeit wäre aber
viel geringer gewesen, wenn er nicht auch von vornherein als
Subjekt zu diripiunt illud die Christgläubigen gedacht hätte.
Indessen führt er dadurch, dass er regnum cogitur im Sinne
von : das Himmelreich erleidet Druck, Zwang, Vergewaltigung,
und diripere (rapere) im Sinne von entreissen, erbeuten, rauben
verstand, auf die richtige Erklärung.

Versuchen wir, die wörtliche Übersetzung der Stelle : „ Von
den Tagen Johannes des Täufers an bis jetzt wird das Himmelreich

vergewaltigt und Gewaltthätige rauben es", festzuhalten und
zu rechtfertigen.

Jesus hatte, v. 11, nach der Lobpreisung der Grösse des

Täufers erklärt : „Der Kleinere aber im Himmelreich ist grösser
als er". Johannes war in seinem Glauben an Jesu Messianität
erschüttert und hatte mit seiner Frage: „Bist Du der Kommende
oder sollen wir einen andern erwarten?" bewiesen, dass er
selbst noch nicht auf dem Boden des von Christus gegründeten
Reiches stand. Dieses aber verleiht seinen Gliedern einen Vorzug,

an den sogar die Grösse eines Johannes, wie preiswürdig
sie auch ist, nicht hinanreicht.

Darum sollte man erwarten, dass das Himmelreich, das

sich Jesus als eine bereits in die Wirklichkeit getretene
Thatsache denkt, Gegenstand der Bewunderung und des Verlangens



— 69 —

aller sei. Aber (oV, v. 12) so ist es nicht. Vielmehr ist das
Himmelreich von den Tagen des Täufers an ein Gegenstand
der Vergewaltigung.

Nicht ohne Grund (ydg, v. 13) sagt Jesus : „Von den Tagen
Johannes des Täufers an" ; denn bis auf ihn geht die Periode
der (vorbereitenden) Weissagung (ndvxsg h'mg ìadvrov stcqo-
ifrixsvGav). Dass Johannes die Reihe der alttestamentlichen
Offenbarungsorgane abschliesst, ergiebt sich übrigens schon aus
der richtig verstandenen Weissagung des Propheten Malachias
(4, 5. 6). Denn wenn Jesu Zeitgenossen, die vor der Erscheinung
des Messias eine persönliche Wiederkunft des Propheten Elias
erwarten, nicht Ärgernis nehmen wollten, so würde ihnen der
Herr gerne sagen, dass eben Johannes der Täufer der Elias
ist, dessen Kommen der Prophet angekündigt hatte (v. 14).
Darum ist der Täufer ein Zeuge dafür, dass nun der Messias
erschienen ist und das messianische Reich seinen Anfang
genommen hat. Das ist die so unendlich wichtige Erkenntnis,
welcher Jesu Zeitgenossen sich nicht verschliessen sollten
(v. 15).

Leider aber (äs, v. 16) ist das der Fall. Die psychologische
Erklärung der beklagenswerten Erscheinung- giebt Jesus v. 16
bis 19, um in steigender Erregung, v. 20—24, seinen schmerzvollen

Wehruf über die Städte ergehen zu lassen, in denen er
bisher gewirkt — fast erfolglos gewirkt hat.

In solchem Zusammenhang kann Jesus wohl darüber klagen,
dass das Reich der Himmel „vergewaltigt" werde, nicht aber
frohlocken darüber, dass sich das Himmelreich „aufdrängt"
oder dass es sich mit stürmischer Gewalt ausbreite oder mit
stürmischer Gewalt erstrebt werde u. dergl. Er hat wohl Glauben
gefunden, aber nicht bei den „Weisen" und „Einsichtigen", die
an der Spitze des Volkes stehen und es beherrschen, sondern
nur bei „Unmündigen" (vrjmoig, v. 25), die den Schatz, der ihnen
anvertraut ist, kaum recht zu würdigen vermögen und in ihrer
Arglosigkeit fortwährend in Gefahr sind, dass ihnen gewaltthätige

Leute das kostbare Besitztum wieder aus der Hand
reissen. Diesen vijmpi, denen doch der himmlische Vater die
Geheimnisse des Reiches der Himmel kund gethan, „rauben"
die ßiuGxub das Reich vorweg, so dass vielfach nicht einmal
sie, die unbefangenen, aufrichtig frommen, sehnsuchtsvoll dem
kommenden Heil entgegensehenden Glieder des Volkes in den



— 70 —

(gesicherten) Besitz des heiligen Gutes gelangen, das ihnen
gehört. Ihnen, den xoniwvxsg und ns(poQxia/xs'voi (v. 28), gilt das

innige Erbarmen des Herrn; denn es sind dieselben, die er
wegen ihrer Geistesrichtung am Anfang der Bergpredigt
seligpreist, und zwar selig preist, trotzdem sie è'vsxsv âixcaoovvrjg âs-

âuoyfisvot, sind (5, 10). Die dixcaoGvvr] nämlich ist der Inbegriff
aller geistigen Güter, die denen zukommen, welche in den
Besitz des Himmelreiches gelangen. Und da Jesus der Mittler des
Reiches ist, heisst verfolgt werden um der „Gerechtigkeit willen"
dasselbe, was „geschmäht", verfolgt werden um seinetwillen
(fivsxsv S/.IOV, 5, 11). Wie man solchen Äusserungen gegenüber
behaupten kann, ßid^sG-Oat buchstäblich zu fassen, gehe nicht
an, weil damals, als Jesus über die ßiaoxai klagte, noch gar
kein Grund zur Klage über „Vergewaltigung" vorhanden
gewesen sei, ist schwer verständlich.

Was aber diese „Gewaltthätigen" betrifft, so kennzeichnet
sie der Heiland deutlich genug. Er nennt sie (Matth. 7, 15)
Xvxoi ttQTiuysg, weil sie zwar göttliche Sendung und Autorität
für sich in Anspruch nehmen (ijjsvâoTrQoçprjxai), aber in Wahrheit
denen, die ihnen vertrauen, die „Gerechtigkeit" rauben, welche
sie auf Grund der gläubigen Erfüllung des durch Christus
verkündigten göttlichen Willens besitzen könnten. Sie sind Diener
dessen, der das ins Herz Gesäete wegraubt (aqndlCsi, Matth. 13,19),
so dass es keine Frucht bringt. Jesus beginnt die grosse Strafrede,
die er gegen sie richtet (Matth. 23, 2 ff.), damit, dass er, unter
Anerkennung ihres Lehramtes, ihre Ehrsucht und Herrschsucht rügt
und den Weheruf über sie ergehen lässt, weil sie „das Himmelreich

vor den Menschen zuschliessen", selbst nicht hineingehen
und andere nicht hineingehen lassen (v. 13). Denn, wie es an
anderer Stelle heisst (Luk. 11, 52), sie haben den „Schlüssel der
Erkenntnis" auf die Seite geschafft und diejenigen, welche im
Begriffe waren, in das Heiligtum einzugehen, am Eintritt
verhindert. Das genügt doch wohl, um klar zu machen, wer die

„Gewalthaber" und „Gewaltthätigen" sind, die Jesus im Auge
hatte. Es sind in erster Linie die geistlichen Gewalthaber, die

Träger der „Schlüsselgewalt" gemeint, die den „Ratschluss
Gottes verachten" (Luk. 7, 30), und die Jesus an unserer Stelle
(v. 25), der Vorstellung entsprechend, die sie von sich selbst

haben, als Gocpol und Gvvsxol bezeichnet. Sie üben einen
massgebenden, zwingenden Einfluss auf das Volk aus. Weil sie nicht



— 71 —

verstehen, was an der Zeit ist (vergi. Matth. 16, 1—4), gelangt
auch das Volk im allgemeinen nicht zur Erkenntnis ; indem sie

das Himmelreich von sich weisen und dessen Mittler schmähen
und verfolgen, „rauben" sie das Himmelreich mit all seinen
geistigen Gütern auch den „Berufenen". Darum wären wohl
viele berufen, aber nur wenige sind auserwählt (Matth. 22, 14).x

An die Klage Jesu über sein Volk schliesst sich die
Anklage an. „Wem soll ich dieses Geschlecht vergleichen?"
„Dieses Geschlecht" ist die Generation, unter der Johannes und
Jesus wirkten. Aber es wäre irrig, die folgende Bildrede so zu
verstehen, als ob der Herr auch sich und Johannes zu den
spielenden Kindern rechne. Vielmehr erklärt er, dass „dieses
Geschlecht", das er rügen will, Kindern gleiche, die auf den
Märkten sitzen und den andern (Kindern, sxäcoig, wofür
vielleicht zu lesen ist sxuiQoig, den Gespielen) zurufen : „Wir haben
euch aufgespielt und ihr habt nicht getanzt ; wir haben geheult

1 Auch Luk. 16, 16 ist, meines Erachtens, zu übersetzen: „Und jeder wird
darauf hin (mit Rücksicht auf das Reich Gottes, weil er diesem angehört)
vergewaltigt". Der Bemerkung über die auf ihr Geld pochenden, den Herrn
verhöhnenden, vor den Menschen mit ihrer eingebildeten religiösen Vollkommenheit
prahlenden, aber vor Gott nach ihrem wahren Wert erscheinenden Pharisäer
konnte doch der Evangelist nicht wohl eine Äusserung folgen lassen, welche den
Sinn hatte : Jeder dringt mit Gewalt in das Reich Gottes hinein 1 Zu nag slg

avxrjv ßidCevai vergi. Ephes. 3, 16 : xQaxcacoS-fjvca slg xov sGa> uv9-qw-
tcov, gestärkt werden iff Bezug auf den inneren Menschen. Verwandte Konstruktionen

scheinen mir zu sein: svo%oç slg xrjv yssvvav (Matth. 5, 22), verhaftet
mit Rücksicht auf die Hölle, für die Hölle; ôéysGdat, TCQorprjrrjv slg ovoflu
7TQO(prjxov (Matth. 10, 41), einen Propheten aufnehmen mit Rücksicht darauf,
dass er ein Prophet ist; slg xr)v snayysXiav xov d-sov ov âisxçt2h]
(Rom. 4, 20), in Bezug auf die Verheissung zweifelte er nicht. Daher also ßidCs-
Gd-ui slg xrjv ßaOiXst'av xov D-sov : vergewaltigt werden auf das Reich Gottes
hin, also in der Richtung, nach welcher die Vergewaltigten dem Reiche Gottes
angehören. — Der Sinn bleibt ziemlich der nämliche, wenn man ßidCsica als
mediale Form auffasst und mit der Vulgata übersetzt: Et omnis in illud vim facit.
Auch so handeln die Worte von einer Vergewaltigung des Reiches Gottes. Schon
Calmet umschreibt den Vers mit den Worten: Lex atque prophetse ad Johannem

usque viguerunt ; at quomodo a patribus vestris habiti fuerunt prophetse quomodo
legem Dei conculcarunt Venit Johannes Baptista.... quomodo illum excepistis?
Ego ipse veni.... quomodo vero in me ipsum agitis Me persequimini, mihi ob-

trectatis, doctrinam meam deridetis, ac prsesto estis, ut in me gravissima quselibet
audeatis : Regnum Dei evangelizatur, et omnis in illud vim facit. Wenn diese

Auffassung richtig ist, so kann auch an der Parallelstelle Matth. 11, 12: ij ß.x.
o. ßidCsxca nur heissen: das Himmelreich wird vergewaltigt.



— 72 —

und ihr habt nicht an die Brust geschlagen". Das Bild ist
hergenommen von müssig dasitzenden Kindern, die zum Zeitvertreib

gerne ein Spiel aufführen möchten, jetzt ein Hochzeitsspiel,

nun ein Begräbnisspiel, aber es zu nichts bringen, und
nun mit einander zanken. Jesus macht also „dieser Generation"
den schweren Vorwurf, es handle sich bei ihr um ein nutzloses
Spiel, das nur dazu diene, ihre Eigensinnigkeit und
Launenhaftigkeit an den Tag zu bringen. Diesen Vorwurf habe sie

gerechtfertigt (ydq, v. 18) durch ihr Verhalten gegen den Täufer
und gegen den Menschensohn.

Gewiss ist es kein nebensächlicher Zug, wenn Jesus „dieses
Geschlecht" mit spielenden Kindern vergleicht. Auch sonst

rügt er ja das nutzlose Treiben der Leute, die auf dem Markte
sich befinden (Matth. 20, 6). Die einen wissen nicht, dass es

viel Gutes zu thun gäbe; die andern wollen es nicht wissen.
An die letzteren zunächst denkt Jesus an unserer Stelle. Der
Vorwurf, den er gegen sie erhebt, ist ungefähr der nämliche,
den er so häufig durch die Benennung vnoxqixai an sie richtet
und den er begründet durch den immer wiederholten Nachweis,
wie verkehrt und nutzlos die Dinge seien, für welche sie so
zornig eiferten. Hätte ein religiöser Eifer sie beseelt, so würden
sie dem Täufer sowohl wie dem Menschensohn Gehör geschenkt
haben. Allein sie haben beide in schroffster Form von sich
gewiesen, und zwar unter ganz widersprechenden Vorwänden :

den einen lästerten sie wegen seiner asketischen Strenge, den
andern wegen seines menschenfreundlichen Benehmens. Gerade
diese widerspruchsvolle Art ihres Verhaltens offenbart, wie
wenig ihnen im Grunde am „Himmelreiche" selbst lag. In
einem aber blieben sie sich gleich bei aller Launenhaftigkeit:
sie fordern in jedem Falle, dass die andern auf das eingehen,
was sie vorspielen. Und darin haben sie Erfolg. Ohnmächtig,
so scheint es, stehen ihnen gegenüber der Täufer und der
Menschensohn da. Freilich sind nicht alle, die zu der auf dem
Markte sitzenden Kinderschar gehören, Vorspieler; aber alle
fügen sich schweigend den Scheltworten der dirigierenden
Gewalthaber. Darum geht der Vorwurf des Herrn das ganze
Geschlecht an. Die „dieses Geschlecht" repräsentierenden und
beherrschenden Leute aber hätten Anlass zu dem traurigen
Triumph gehabt: Unsere Zeit ist religiösen Fragen gegenüber
viel zu gleichgültig, als dass jemand Erfolg haben könnte;



— 73 —

trete einer nun auf wie Johannes der Täufer oder trete er auf
wie der Menschensohn, so wird sein Werk im Sand verlaufen ;

nur die Gewalt siegt und die Gewalt ist in unsern Händen.1
Wehmutsvoll giebt der Heiland diesen Leuten Recht mit

den Worten : „ Von den Tagen Johannes des Täufers an bis jetzt
wird das Himmelreich vergewaltigt und Gewaltthätige rauben es."

Allein sein letztes Wort ist die majestätische Sentenz: „die
Weisheit aber wurde gerechtfertigt durch ihre Wirkungen", oder,
wie vielleicht zu lesen ist, ano xwv xsxvcov avxrjg, „von ihren
Kindern". Der Sinn bleibt derselbe, ob man die eine oder die
andere Lesart für richtig halte. Die Weisheit ist der Abglanz
des göttlichen Wesens in der physischen und geistigen Welt,
nun Fleisch geworden in der Person dessen, der den Menschen
das Himmelreich vermittelt. Die sein Wort gläubig aufnehmen
und befolgen, bekunden, wenn sie auch nur vtqmoi und nicht
Gorpol und Gvvsxot sind und wie sehr auch die ßiaGxal den
Ratschlüssen Gottes widerstreben mögen, durch das in ihnen
verwirklichte Heil, dass das Reich der Himmel in der Person
Christi den Menschen nahe gekommen ist (vergi. Luk. 7, 29.
30 und 35).

1 Nach Luk. 16, 14 setzten die Pharisäer ihr Vertrauen vorzüglich auch
auf ihre gefüllten Geldsäcke.

Eduard Herzog.


	Regnum cœlorum vim patitur : Auslegung von Matth. 11, 12-19

