Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1(1893)

Heft: 1

Artikel: Einiges Uber den Endzweck der Weltschopfung
Autor: Reinkens, Joseph Hubert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403247

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINIGES

UBER DEN

ENDZWECK DER WELTSCHOPFUNG.

s

Dag mittelalterliche Papstsystem, welches am 18. Juli 1870
in der Peterskirche zu Rom in seinen Grundanschauungen, wie
wenn sein Inhalt das geoffenbarte Wort Gottes wire, als Dogma
der romisch-katholischen Christenheit feierlich verkiindigt wor-
den ist, behauptet unter anderm mit dogmatischer Gewissheit,
das gottliche Recht zu haben, sich bei seinen Glaubigen mit
physischem Zwange durchzusetzen (Syll. v. 8. Dezember 1864,
XXIV). Auf diese dogmatische Behauptung baute sich ein
hierarchisches System des Zwanges in religiosen Dingen auf,
welches jahrhunderfelang der Schrecken aller abendldndischen
Christen war, so viele ihrer tiber die Offenbarung nachzudenken
und in ihrer Uberzeugung dem Gewissen folgen zu diirfen
meinten, ja die iberhaupt ein innerlich religioses Leben pflegten.
Das System selbst, voll des handgreiflichen Irrtums, oft des
Truges in seinen dogmatischen Satzen, konnte die vernunftige
Menschheit auf dem Wege der Uberzeugung nicht gewinnen.
Daher die grausamen Mittel des Papsttums, womit die Priester-
herrschaft auch das gesamte politische und sociale Leben,
ratione peccati, wie man sagte, vom Gesichtspunkte der Stinde
aus, unter ihr Sklavenjoch brachte.

Ein solches Mittel von schreiender Ungerechtigkeif, durch
welches die Pipste das Volk zur regellosen Gewaltthitigkeit
trieben, war das Interdikt. Dieses versetzte Firsten, stadtische

1



= -

Obrigkeiten und das Volk in eine unertragliche Zwangslage,
welche nur der schliessliche Gehorsam gegen die péapstlichen
Dekrete losen konnte; zuvor aber wurden oft Millionen Men-
schen ihres Vermogens verlustig, des Gottesdienstes und der
Sakramente, nicht selten ohne zu wissen, warum, beraubt, im
- religiosen Leben gestort und verwirrt, nicht bloss Familien und
Furstenhéuser, sondern auch Stiadte und Staaten, ganze Lénder
der rohen Gewalt tiberliefert, als der Sklaverei verfallen von
den Péapsten bezeichnet und gebrandmarkt. Wohl wussten
diese, was sie damit verwtlsteten, namlich die Religion selbst,
wie sie in ihren Gesetzbiichern eingestanden, dass dadurch
namlich ,die Unfrommigkeit des Volkes zunehme, Irrlehren
aufkeimen und unendliche Gefahren der Seelen sich erheben“
(Cap. ult. de sent. excomm. in Sexto V, 11); aber sie machten
nach dieser Erkenntnis als angebliche ,Statthalter“ Gottes, die
dessen Gerechtigkeit und Rechte auf Erden vertreten sollten,
nur noch einschneidenderen Gebrauch davon. Da mochte denn
wohl manches einfiltige religiose Gemiit sich fragen: ob das
wohl der Statthalter des Gottes sei, der aus Liebe die Menschen
erschaffen, um sie selig zu machen?

Es kam hinzu die Entsetzen verbreitende Inquisition, von
den Pépsten in gottverlassener Stunde ersonnen, durch eine
300jahrige Gesetzgebung in schrecklicher Folgerichtigkeit aus-
gebildet, die unheiligste Institution der Weltgeschichte, welche
man nichtsdestoweniger in Rom die Vermessenheit hatte, ,das
heilige Amt* zu nennen und heute noch nennt. Die Inquisition,
welche aller Gerechtigkeit im Himmel und auf Erden Hohn
sprach, mit ihren den Opfern verheimlichten Denunzianten,
Anklagern und Zeugen in denselben Personen, ehrlosen Zeugen,
Konfiskationen, Beuteteilenden, mit ihren Kerkern, Foltern,
schamlosen Henkersknechten, Scheiterhaufen, zuletzt mit ihrem
Hexenwahn und Hexenhammer wiitend, alle Greuel im Namen
.des Statthalters Gottes* auf Frden vertibend, Familien und
Stéadte zerstorend und blihende Lander zu Statten der Trauer
umwandelnd, Glick und Leben von Hunderttausenden unschul-
digen Menschen durch grausame Qual und Uberlistung ver-
nichtend, musste harmlose Glaubige in Verwirrung bringen,
wenn sie das Wort vernahmen: ,Also hat Gott die Welt ge-
liebt!“ Ist denn der sein Statthalter, der alles hasst und durch
List und Lug, Qual und Feuertod zu vernichten strebt, was



g

nicht zu seinen Meinungen sich zwingen lisst? Sind die lodern-
den Scheiterhaufen, welche Menschenleben zerstoren, Akte des
Glaubens (Autos de Fé) an den Gott, der ,die Liebe ist“?

Es ist auffallend, dass die romische Kurie im Mittelalter
gar keinen Versuch gemacht hat, diesen Widerspruch auszu-
gleichen. Dies konnte geschehen durch Anderung der Lehre
vom Endzweck der Weltschopfung. Aber man blieb bis ins
16. Jahrhundert bei der biblischen und volkstimlichen An-
schauung von demselben. Wir haben dafiir den augenschein-
lichen Beweis in dem romischen Katechismus (Catechismus Ro-
manus ex decreto Concilii Trid. et Pii V. Pont. Max., jussu
editus). Derselbe (er ist herausgegeben als Richtschnur des
Unterrichts fiir die Pfarrer) lehrt:

,Gott hat die Welt nicht aus irgend einem vorhandenen
Stoffe gestaltet, sondern aus nichts erschaffen, und das hat er
weder durch irgend eine (4ussere) Gewalt noch durch eine
(innere) Notwendigkeit gezwungen gethan, sondern aus Selbst-
bestimmung und eigenem (freiem) Willen. Es war aber durch-
aus keine andere Ursache, welche ihn zu dem Werke der
Schopfung antrieb, als diese eine: damit Er den Wesen, welche
von Ihm hervorgebracht sein wiirden, seine Glite schenke.
Denn die Natur Gottes, durch sich selbst ganz gliickselig, be-
darf keines Dinges, wie David sagt: mein Gott bist Du, denn
Du bedarfst meiner Gititer nicht! !

 ,Wie Er aber von seiner eigenen Giite dazu gefiihrt wurde,
~zu schaffen, was Er wollte, so folgte Fr bei der Grindung des
~ Weltalls auch keinem Vorbilde oder Modell, das ausser Thm
Bestand gehabt hitte; sondern da aller Dinge Urgedanke in
dem gottlichen Wissen enthalten ist, so hat der absolute Werk-
meister, dieses Urbild in Sich Selbst anschauend und gleichsam
nachbildend, mit vollkommener Weisheit und unendlicher Macht,
die Thm eigen ist, das All im Anfang schaffend hervorgebracht.“ ?

1 Ps. 15 (16), 2. Ob die lateinische Ubersetzung dieses Psalmenverses richtig
sei oder nicht, darauf kommt es hier nicht an, da wir nur die Lehre des Kate-
chismus in Betfracht ziehen.

‘ 2 P. I, cap. 2, qu. 15. Die Stelle ist so bedeutungsvoll, dass der Abdruck
des lateinischen Textes erwiinscht sein wird:

,Deus enim non ex materia aliqua mundum fabricatus est, sed ex nihilo
creavit, idque nulla vi aut necessitate coactus, sed sua sponte et voluntate instituit.
Neque vero ulla alia fuit causa, quee illum ad opus creationis impelleret, nisi ut



-

- Bevor der Inhalt dieser Worte in einfachen Schlussfolge-.
rungen festgestellt wird, sei eine Bemerkung iiber die Sprache
des Katechismus gestattet. Wir wissen, dass vorzugsweise Karl
Borromaus es durchsetzte, dass derselbe bereits drei Jahre nach
dem Schlusse des Konzils von Trient veroffentlicht wurde. Er
hatte es auch bewirkt, dass bei der Abfassung beriihmte La,w_'
tinisten zugezogen wurden, um dem erhabenen Inhalte die
wiirdige Form zu geben. Und so ist .denn die Sprache, nur
mit dem eigentumlichen Gepréige, welches die christlichen Ideen
ihr notwendig gaben, namentlich auch durch Beibehaltung einer
teilweise scholastischen Fiarbung der dogmatischen Kunstaus-
_driicke, nach ihrem grammatischen und syntaktischen Bau zu
einer in ihrer Art klassischen geworden. Sie zeichnet sich vor
‘allem, was fir diese Ercrterung besonders wichtig ist, durch
eine allenthalben durchsichtige Klarheit aus, was auch der
Ziweck des Katechismus verlangte, der ja den Pfarrern, also
den Seelsorgern, zur Grundlage des christlichen Volksunterrichts
im allgemeinen dienen sollte.

Sonach diirfen wir in den angefiihrten Worten, welche,
wie der erste Blick zeigt, die Lehre von dem Weltgedanken
und Beweggrund zur Schopfung in Gott und von dem End.
zweck derselben mit aller Bestimmtheit enthalten, keine schwer-
falligen Syllogismen und keinen kiinstlichen sophistischen Hinter-
halt voraussetzen. Das beliebte jesuitische distinguo (ich unter-
scheide), das rasche Unterscheiden der Fragen, Autorintentionen,
Auffassungen u. s. w., womit man alle moglichen dialektischen
Kunstgriffe und disputatorischen Ubervorteilungen des Gegners
einzuleiten pflegt, ist hier géinzlich ausgeschlossen. ' _

Was also muss sich der: einfache Seelsorger, fir den, wie
gesagt, der Katechismus geschrieben ist (ad parochos), bei jenen

rebus, quee ab ipso effects essent, bonitatem suam impertiretur. Nam Dei natura,
ipsa per se beatissima, nullius rei indigens est, ut inquit David: Dixi Domino,
Deus meus es tw, quoniom bonorwm meoruny non eges.

sQuemadmodum autem sua bonitate abductus, quescunque voluit, fecit: ita
- non exemplum aliquod, aut formam, que extra se posita esset, cum univera con-
deret, secutus est; verum, quia rerum omnium exemplar divina intelligentia con-
tinetur, id summus artifex in seipso intuens ac veluti imitatus, summa sapientia et
infinita virtute, quse ipsius propria est, rerum universitatem initio procreavit.®

Es ist zu beachten das Wort abductus, nicht adductus; durch seine Giite
~wird er zu der Schopfung nach aussen gefihrt. ‘ :



= 5

Worten iiber die Weltschopfung denken, wenn er fern von jedem
Interesse an spitzfindigen Streitreden nur das eine wissen will:
was haben die Verfasser des romischen Katechismus tiber den
gottlichen Weltgedanken, Beweggrund und Endzweck der
Schopfung lehren wollen, indem sie so schrieben, wie sie ge-
schrieben haben? Offenbar nur dieses:

1. Kein Vorbild, kein Ideal ausser Gott regte in ihm den
Weltgedanken an und bestimmte sein Werk, sondern die
Idee der Welt war nach Inhalt und Form ewig in seinem
Wissen enthalten.

2. Es giebt nicht zwei Beweggrinde und nicht zwei End-
zwecke der Weltschopfung, sondern nur einer Beweggrund
und nur einen Endzweck; aber einen giebt es.

3. Der Beweggrund ist seine nach aussen gerichtete Gliite, d. i.
sich hingebende Liebe, nicht Selbstliebe. Nicht, indem Gott
sein eigenes Wesen beschaut und liebt, wird Er aus Liebe
fiir dieses sein absolutes Wesen zur Weltschopfung ange-
trieben, vielmehr da Er eine Idee und ein Urbild eines
Wesens in Sich anschaut, das Er nicht ist, das ins Dasein
gerufen ein endliches Gegenbild seines unendlichen Wesens
wird, aber eben deshalb als wirkliches Sein nicht schlecht-
hin notwendig ist, bewegt IThn selbstlose Liebe fiir dieses
Nichtgottliche. Idee und Ideal (Urbild) der Welt sind
nicht ausser Ihm, aber sie sind auch nicht Er Selbst,
nicht sein Wesen; wire dies der Fall, so wiirde ihre Ver-
wirklichung in der Welt nur durch Ausstromung seines
Wesens (Emanation) geschehen konnen, das heisst: die
reale Welt wiirde gottlicher Natur sein. Also der einzige
Beweggrund, welcher den allméchtigen Gott zu dem ganz
freien Werke der Schépfung antrieb, war die Liebe fiir
die zu erschaffende Welt.

4. Der einzige Endzweck der Schopfung ist eirn Gut, welches
der Schopfer nicht fir Sich erreichen will, sondern fiir die
Dinge, fiir die Wesen, welche Er nach der Idee von seinem
Nichtich, nach dem Ideale seine§ Weltgedankens aus nichts
hervorzubringen sich absolut frei bestimmt von Ewig-
keit her, also fiir die Welt. Dass Er nichts fir Sich be-
zweckt hat, ist schon deshalb tber jeden Zweifel erhaben,
weil Er ,Kkeines Dinges bedarf, da Er durch Sich Selbst



=y
absolut selig ist“. Das gehort ja zur Idee Gottes, wie
auch David sie fasst, und Er wére nicht Got{, wenn es
sich hiermit anders verhielte. Zu sagen, Gott habe als
Endzweck der Weltschopfung Sich Selbst, sein eigenes
Wesen im Auge gehabt, Er habe dabei irgend ein Gui

fir Sich erreichen wollen, wére also nach der Lehre des
romischen Katechismus einer Blasphemie gleich zu achten.

Ein solcher Schopfer aber, der nur den einzigen Zweck
bei seinem Werke hatte, die von Ihm geschaffene Welt mit
Heil, Freude und Seligkeit zu erfiillen, konnte unmoglich einen
yotatthalter auf die Erde entsenden, der mit den grausamen
- Instituten des Interdiktes und der Inquisition, angeblich im In-
teresse der Ehre und des Reiches Gottes unter den Menschen,
Glick und Leben in Masse vernichtete.

Hier erhob sich jener grelle Widerspruch, der mit der Zeit
eine Losung finden musste, entweder durch Anderung der Ziele
des Papsttums oder des Endzweckes des Weltschopfers. Wie
erstaunlich es auch ist: man hat die letztere Losung gewéhlt;
eine neue Lehre vom Endzweck der Weltschopfung ist Dogma
geworden und wird den Kindern in den Katechismen beige-
bracht. '

1L

Diejenigen, welche helfen konnten, waren, als der Catechis-
mus Romanus ans Licht trat, schon auf der Bithne der Papst-
kirche erschienen: die Jesuiten. Das Ergebnis ihrer Studien
ist heute: einen Beweggrund Gottes fir die Weltschopfung
giebt es nicht; Glick und Glickseligkeit der Geschopfe ist zu-
falliger und Nebenzweck; der erste und letzte von Gott beab-
sichtigte und gewollte Endzweck ist seine Hhre oder die Ver-
herrlichung seines eigenen Wesens. Das ist nun Dogma der
romischen Kirche und wird in den Volkskatechismen den Kindern
gelehrt. In dem fiir die Erzdiszese Koln zugeschnittenen Je-
suiten-Katechismus heisst es Fr. 47: ,Wozu hat Gott die Welt
erschaffen? 1. Zu seiner Verherrlichung; 2. zum Besten der
Geschopfe.“ Fiir den ersten und Hauptzweck ist es nun gleich,
ob die Erschaffung den Geschopfen zum Besten gereicht oder
nicht; die Ehre Gottes wird immer erreicht. An dem Gottlosen
erglanzt seine Gerechtigkeit; Er hat ihn erschaffen ,fiir den



e

bosen Tag“. In der Weltschopfung offenbart sich nach dem
Jesuiten Kleutgen ,jener Wille Gottes, sein hochstes, heiligstes
Wesen zu wverherrlichen, an den Guten zu ihrer Beseligung, an
den Bosen zu threr Qual®. Wie sollte auch die Verherrlichung
der gottlichen Strafgerechtigkeit erreicht werden ohne die ab-
sichtlich herbeigefiihrte Qual vieler Geschopfe? Von diesem
Standpunkte aus kann man es nun stillschweigend selbst-
verstindlich finden, dass dieser Weltschopfer, der die Selbst-
verherrlichung seines heiligsten Wesens in der Erschaffung der
Welt ,an den Bosen zur Qual“ als Endzweck verfolgt, auch
einen Statthalter mit Vollmachten zum Interdikt und zur In-
quisition mit all ihren Qualen und Greueln der Verwlistung
auf die Erde entsendet; und so begreift man auch, warum die
Hiterin der Selbstverherrlichung des heiligsten Wesens Gottes,
die Inquisition, diese weltzweckerrettende Institution, den tref-
fenden Namen ,heiliges Amt“ erhalten hat.

' Freilich, wenn dieser Jesuiten-Endzweck der Weltschopfung,
welcher jetzt allgemeines Dogma der  roémisch-katholischen
Kirche ist, etwa doch falsch sein sollte, so wiirde dieses Am¢
das unheiligste sein, welches jemals von Menschen erdacht
worden wire, und die Stellung des ,ﬁtatthal‘sers“ als eines gott—
lichen bedenklich erschiittert sein.

Alles Scharfsinnige und Gelehrte, was sich fiir die moderne
Jesuitisch-vatikanische Lehre vom Endzweck der Weltschépfung
vorbringen lésst, findet sich in der ,Theologie der Vorzeit* von
dem Jesuiten Joseph Kleutgen (I. B., Miinster 1853). Unter ,, Vor-
zeit! versteht er vorzugsweise das Mittelalter, zuweilen auch
nur seine Ordenstheologie. Heutzutage giebt es innerhalb der
romischen Kirche in keinem Orden, in keiner Kongregation,
‘in Kkeiner Schule mehr eine andere Theologie, als die der Je-
suiten. HEs ist daher genug, sich mit Pater Kleutgen zu be-
schaftigen.

Dieser also tritt ein fiir die Richtigkeit der Lehre seiner
Scholastiker, dass Gott durch nichts zum Schaffen der Welt
bewogen worden sei, dass es eine ,Bewegursache® oder einen
Beweggrund dafiir nicht gebe, S. 434, Aber die Scholastiker
sind auf diesen Einfall nur geraten durch das ginzliche Miss-
verstehen einer Stelle beim h. Augustinus (De gen. contr. Manich. I,
2, n. 4), welche Kleutgen auch noch verstiimmelt citiert (433 bis
434). Diese Stelle betont nur aufs schirfste die Freiheit des



- s

gottlichen Schaffens; Aug. leugnet jede fur das Wollen Gottes be-
stimmende Ursache, die ausser dem gottlichen Wesen existierend
angenommen wiirde, wihrend doch Gottes Wille die Ursache
des Daseins von Himmel und Erde und aller Dinge sei. Eine
ihn bestimmende Ursache ausser ¢hm wirde grosser sein, als
Er, also die Idee des Absoluten aufheben. Augustinus selbst
weiss, dass er gegen eine aller Wirklichkeit entbehrende Vor-
stellung kampft, weshalb er die Gedankenreihe schliesst mit
den Worten: ,HEs bescheide sich also die menschliche Unbe-
sonnenheit und forsche nicht nach dem, was nicht 1st um nicht
das, was ist, nicht zu finden®.

Thomas von Aquin aber scheint mit seinem Satze, dass ,der
Wille Gottes auf keine Weise eine Ursache habe“, nur gegen
die innere Notigung polemisiert zu haben, also dass er darum
die ,Bewegursache“ des gottlichen Willens verneinte, weil auch
innerlich Gott absolut frei wolle in seiner Bediirfnislosigkeit
(S. I qu. 19, a.5). Uberhaupt sind die Scholastiker, welche
den Beweggrund zur Schipfung in Gott leugnen, meist bemiiht,
das Werden, die Veranderung in ihm zu verneinen; daher auch
der Satz des Thomas, Gott wolle alles in einem einzigen Willens-
akte.

In welche Wirrnisse man gerit, wenn man im Ernst Jeden
Beweggrund zur Weltschopfung leugnet, dafir ist Kleutgen
selbst das schlagendste Beispiel. Er schreibt: ,Das Wollen
Gottes wiirde seine Vollkommenheit nicht haben, wenn es nicht
von HEwigkeit entschieden wére; aber es konnte ebensowohl
ein Nichtwollen als ein Wollen der Welt sein. Das Wollen der
Welt ist ein Wollen der Giite, das mit der Selbstgentigsamkeit
nicht streitet; das Nichtwollen der Welt wire ein Wollen der
Selbstgenitigsamkeit, das mit der Giite nicht stritte. So wie aber
die Selbstgeniigsamkeit, wenn sie das Nichtschaffen gefordert
hétte, die Giite aufgehoben haben wiirde, so wirde auch die
Gite, wenn sie das Schaffen gefordert hétte, die Selbstgeniig-
samkeit aufgehoben haben. Nur dadurch; dass Gott aus freier
Giite schuf, war in dem Schopfungsakte jene Seligkeit, die ihm
seine absolute Unabhéngigkeit gewahrt. Hiermit ist nun die
oben vorgelegte Schwierigkeit gelost. Denn es folgt aus dem
Gesagten, dass weder die Giite noch sonst etwas Gott zum Schaffen
_bestimmte, d. h. ihn bewog, das Schaffen dem Nichtschaffen
vorzuziehen ; dass aber nichtsdestoweniger das Schaffen, das



S

Gott mit voller Freiheit wihlte, ! ein Akt der Giite, mithin die
Giite der Grund sein Konnte, weshalb er schuf.“? Wie viele
Behauptungen, so viele Irrtiimer. Schon der Fundamentalsatz
von der ,, Wahlfreiheit“ in Gott ist ein Widerspruch mit Kleutgens
eigener Lehre vom gottlichen Wollen, welches ,die gottliche
Wesenheit selber® sei; ,zwischen ibr und dem Wollen kénne
man keinen reellen Unterschied denken® (S. 434); wo ist da
Raum fiir eine Wahlfreiheit des Wollens? FEr sagt uns, ,dass
durch die Wahlfreiheit keine Unbestimmtheit in Gott gesetzt,
also nicht behauptet werde, dass er jemals unentschieden ge-
wesen, sondern nur, dass er auch von Ewigkeit her habe anders
entschieden sein konnen“ (S. 335 ff.). FEr stellt dann zwei Mog-
lichkeiten auf: ,Das Nichtsein der Welt oder das Dasein einer
ganz anderen Welt“, welche Gott von Ewigkeit her ,mit gleicher
Vollkommenheit“ des Wollens beschlossen haben kénne. Diese
Moglichkeiten aber positiv zu beweisen, lehnt er ab, indem er
sich in das Geheimnis fliichtet, dass in Gott dieselbe Ursache
entgegengesetzte Wirkungen habe, indem nicht in seinem Wollen,
aber in dessen Wirkungen ,reelle Verschiedenheiten“ zum Vor-
schein kémen. Das sind leere Phantasien, wie auch der Ein-
fall, dass Gott beschlossen haben konne, eine ganz andere Welt
zu schaffen, also nicht die ,nach seinem Ebenbilde“. Giibe es
in Gott eine Wahlfreiheit, so miissten erst recht Beweggriinde
fir die verschiedenen Moglichkeiten angenommen werden. Dass
Gott frei ist in dem Akte der Weltschopfung ohne solche
Phantasieannahme von Moglichkeiten, wird sich spater zeigen.
Es ist aber ferner die Annahme, dass die Selbstgeniigsam-
keit Gottes etwa das Nichtschaffen der Welt gefordert haben
solle, eine wunderliche. Das heisst doch mit anderen Worten
den Fall voraussetzen, dass Gottes Seligkeit durch® die Er-
schaffung der Welt habe leiden konnen, in welchem Falle die
Selbstgentigsamkeit das Schaffen verboten hétte. Wie wire
aber dann durch dieses Verbot Gottes Giite aufgehoben worden ?
Entweder ist die Hypothese eine ideell unmogliche oder mog-

! Er schreibt Gott Wahlfreiheit zu. ,Es ist also mit Gottes absoluter Voll-
kommenheit ebensowohl der Beschluss zu schaffen, als der Beschluss nicht zu
schaffen vereinbar. Wenn aber das, so muss in Gott ein Vermégen, sich fiir oder
gegen die Schopfung zu entscheiden, und also eigentliche Wahlfreiheit angenommen
werden: Freiheit, die Welt zu wollen oder nicht zu wollen.* §S. 295.

? 8. 437.



= e

liche; im ersten Falle ist sie unverntinftig und zwecklos, im

zweiten ist es vermessen, zu sagen, durch die Verwirklichung

des in Gott Moglichen wiirde seine Vollkommenheit hinsichtlich
der Giite aufgehoben worden sein. Und nun die Kehrseite:
wenn die Giite das Schaffen gefordert hatte, sollte die Selbst-
gentigsamkeit aufgehoben (d. h. das Absolute vernichtet) worden
sein. Diesen Satz trifft zunichst derselbe Tadel wie den ersten.
Weiterhin aber kann er logisch nur dann einen Sinn haben,
wenn (Giite in diesem Zusammenhange gleichbedeutend ist mit
,Gritigkeit gegen sich selbst®; denn das ist offenbar: wenn die
Giitigkeit gegen die zu schaffenaen Wesen die Schopfung auch
gefordert hitte, so lige in dieser Forderung cher eine Ver-
herrlichung der gottlichen Selbstgeniigsamkeit, die auch noch
fir andere Wesen reich ist, als ihre Aufhebung. Ist aber die
Griitigkeit Gottes gegen sich selbst gemeint, so wiirde sie aller-
dings das Nichtvorhandensein der Selbstgentigsamkeit voraus-
setzen und der Idee Gottes als des Absoluten widersprechen,
weshalb die Annahme dieses Falles selbst dem verntinftigen
Denken widerspricht.

Die Freiheit der Giite Gottes besteht nun nicht darin, dass
sie nichts fordert, sondern darin, dass sie von aussen zu nichts
genotigt wird. Wenn die Giite als Giitigkeit tiberhaupt auf-
gefasst unter gegebenen Bedingungen und Gelegenheiten keine
giitigen Akte hervorbriachte, so wire sie eben keine Giite; denn
daran offenbart sich die Giite, dass sie giitig ist, wo sie ver-
vernunftgemiss giitig sein soll, nach den Gesetzen der Freiheit.

Wenn endlich der Satz: dass weder die Giite noch sonst
etwas Gott zum Schaffen bestimmte, und dennoch die Giite, die
Gott micht bewog, das Schaffen dem Nichtschaffen vorzuziehen,
der Grund sein konnte, weshalb er schuf, keinen Widerspruch
enthélt, dann ist auch in dem folgenden kein Widerspruch :
die Gerechtigkeit hat zwar nicht den Kénig zur Kriegserklarung
bestimmt, aber die Gerechtigkeit war der Grund, weshalb er
den Krieg erklérte.

Aber zu solchen Verirrungen fithrt einerseits die Llebllaberel
zu eigenen Sophismen und vereinzelten schwachen Philosophemen
der Scholastiker und andererseits die Tendenz, Ausartungen
des Papsttums dogmatisch zu stiitzen. Durch die Gesamtlehre
der h. Schrift und die positive Tradition der alten Kirche wird
gewiss niemals ein Theologe, der nur die Wahrheit sucht, zu



=

der absonderlichen Ansicht gefiihrt werden, zur Weltschopfung
habe Gott gar keinen Beweggrund gehabt.

Dieses Philosophem, dass es fiir Gottes Wollen der Welt
keinen Beweggrund gebe, verdankt, abgesehen von einer ausser-
halb der Theologie entstandenen Tendenz beziiglich des End-
zweckes, zwei Fehlgriffen seinen Ursprung. Der eine geschah
dadurch, dass man die Giite Gottes, die in Beziehung gesetzt
wird zur Offenbarung nach aussen, mit der Selbstliebe schlecht-
hin gleichstellte und dann in Widerspruch geriet mit der ewigen
vollkommenen Allseligkeit in Gott; der andere durch das Suchen
des Beweggrundes zur Weltschopfung ausser Gott, was zu der
Meinung fithrte, eine ,Bewegursache (wie man sich ausdriickte)
miisse Gott in seinem Wollen Zwang anthun.

Das bringt die Untersuchung zurilick auf die Freiheit des
Schaffens. Nicht in dem Vermogen, zu wéhlen, ist die gottliche
Willensfreiheit zu suchen; denn dann wére Gott nicht frei in
dem Guten, da er das Bése nicht thun kann; sondern in seinem
absoluten Wissen beim Wollen und Thun. Von dusserem Zwang
kann keine Rede sein beim Schaffen, da ausser dem Schopfer
nichts existierte. Innere Notigung ist aber nur in unbewusster
Thatigkeit denkbar; notwendig geschieht, was ohne selbstbe-
wussten Willensakt sich wvollzieht. Die Herrschaft der Not-
wendigkeit hat daher ihr Gebiet im Naturleben. Alles selbst-
bewusste Thun ist freies Thun. Nun ist in Gott das Wissen so
alt, wie das Wollen, und umgekehrt, d. h. von Ewigkeit her.
Selbst das trinitarische Lieben vollzieht sich immer und ewig
mit Wissen und Wollen; aber der dreieinige Gott kann sich
auch selbst nicht denken ohne den Weltgedanken; Er denkt
nicht, was Er ist, ohne zu denken, was Er nicht ist. Die Frei-
heit des Wollensaktes wird gemessen nach dem beziiglichen
Frkenntnisgrad im Selbstbewusstsein. Awch in diesem Sinne hat
das Wort des Herrn eine durchschlagende und ewige Bedeutung:
»die Wahrheit wird euch frei machen® (Joh. 8, 32). Nun ist
ja Gott die Wahrheit selbst, das absolute Wissen, HEr schaut
sein eigenes und aller Dinge Wesen und in der Wesenheit alles,
was diese aus sich herauswirkt und entfaltet. Das hatte auch
Thomas von Aquin erkannt, denn er sagt an der erwihnten
Stelle: ,in einem einzigen FErkenntnisakte erkenne (schaue)
Gott alles in seiner Wesenheit, er schaue die Wirkung in der
Ursache“. Zahlreich sind die Stellen bei dem h. Augustinus,



= e

welche diesen Gedanken aussprechen. ,Gott thut nichts nach
einem plotzlichen Ratschlusse, von dem Er nicht ewig voraus-
gewusst, dass Er es thun werde.* Enarr. in Ps. 105, n. 35.
,Sein Wissen um das, was geschehen soll, ist kein anderes als
das um das Geschehene.“ De Civ. D. X, 12. ,Er war nicht
in Unwissenheit tber das, was Er schaffen werde; und nicht
anders weiss Er das Geschaffene, wie das zu Schaffende; seine
Weisheit gewinnt aus demselben (dem Gewordenen) keinen Zu-
wachs.“ De Trin. XV, 13. Nicht viele Weisheiten sind es,
sondern eine einzige ist es, in welcher die unermesslichen und
‘unendlichen Schétze aller unsichtbaren und sichtbaren, aller
geistigen und materiellen Dinge, welche durch Ihn geschaffen
~ sind, ihren Ursprung haben. Denn ,Gott hat nichts ohne Wissen
darum geschaffen . . . . . ; wenn Er aber wissend Alles schuf,
so schuf Er das, was Er kannte. Da begegnet dem (unserm)
Geiste etwas Wunderbares, aber es ist doch wahr, dass ndm-
lich diese Welt uns wicht bekannt sein kinnte, wenn sie nicht wire,
dass sie aber, wenn sie Gott nicht bekannt wdre, nicht sein konnte.“
De Civ. D. XTI, 10. So ldsst er Gott nun auch alles durch einen
einzigen ewig unverédnderlichen Willen vollbringen, indem er
den Beweis fiihrt, ,dass Er nicht bald dieses, bald jenes wolle,
sondern einmal und zugleich und immer (semel et simul et semper)
Alles wolle, was Er will“. Confess. XII, 15. ,Mit einem einzigen
sich gleichen ewigen und unverinderlichen Willensakte hat Er
bewirkt, dass die Dinge, welche Er erschaffen hat, frither nicht
waren, so lange sie nicht gewesen sind, und dass sie nachher
waren, als sie anfingen zu sein“. De Civ. Dei XII, 17, n. 2.

Da nun das Wissen und Wollen der Welt, beides ewig
zugleich in Gott vollendet ist, und nur die Beschaffenheit unseres
geschopflichen Geistes uns zwingt, das Wissen vor dem Wollen
zu denken, so wird in dem absoluten Selbstbewusstsein Gottes
der schopferische Wille von Ewigkeit her schlechthin frei, weil
schlechthin wissend entschieden, oder selbstbestimmit gedacht
werden miissen.

TEE

Diese ewige im absoluten Wissen schlechthin freie Selbst-
bestimmtheit des schopferischen Willens Gottes hindert nun aber
nicht, nach einem Beweggrunde des Schaffens zu forschen. Wir



konnen nicht anders, als von unserm gottebenbildlichen Geiste

auf das Urbild, wie vom Bedingten zum Unbedingten Schliisse fiv-ais
ziehen, wo es sich um wesentliche Geistesakte handelt, welche <. %::

Ahnlichkeit voraussetzen. Finden wir nun in unserem Selbst-
bewusstsein, dass unser Wille fres thétig ist, wo er von dem
Lichte der Vernunft erleuchtet und bestimmt wird, so erkennen
wir auch, dass die freie Thatigkeit ihren Beweggrund durch
die Erwigung der verntnftigen Erkenntnisse empfingt. Freies
und sittliches Handeln ist, weil es nur ein verniinftiges sein
kann, ohne Beweggrund gar nicht denkbar. So koénnen wir
uns denn auch die absolut freie Schopfungsthat nicht ohne
Beweggrund denken, nur darf dabei nicht angenommen werden,
dass dieser objektiv der schlechthinigen Selbstbestimmung des
gottlichen Willens vorausgegangen wére, als ob ein Schwanken
und Werden in Gott sein konnte. Erkennen, auf verntinftigen
Grund den Ratschluss fassen und Wollen ist in Ihm zugleich
und ewig vollendet.

Ehe hier aber der Beweggrund zur Weltschopfung, welcher
in der heiligen Schrift und Tradition sonnenklar ausgesprochen
ist, naher ermittelt und bestimmt werden soll, scheint es nicht
unangemessen zu sein, ein Wort tiber das Verhaltnis von Be-
weggrund und Zweck des Handelns zu sagen.

Motiv, Beweggrund erklart sich schon nach dem Vorher-
gehenden im allgemeinen selbst. Es ist auch selbstverstandlich
hier nur die Rede von verniinfticen Beweggriinden, welche die
Freiheit des Willens bedingen. Da giebt es denn eigentlich fur
verninftices Handeln nur einen einzigen, namlich Liebe, der
jedoch nach zwei Richtungen gehend zweifach ist: Selbstliebe,
oder Liebe zu Andern. FEins von beiden bewegt das Herz des
verniinftigen Geschopfes, wenn es den Willen zu Enftschluss
und That bestimmt, und was es liebend ergreifen will, das ist
sein Zweck bei der Handlung. Zwar dridngt uns die Gteschichte
noch als Gegensatz der Liebe das Motiv des Hasses auf; aber
der Hass wiirde an sich immer macht- und thatlos bleiben,
wenn nicht eine indirekte verirrte Selbstliebe hinzukidme. Auch
irrt der Hass als solcher aus dem Gebiete des verniinftigen und
damit des freien Handelns leicht hinaus in das der Naturnotwen-
digkeit. Doch hat der vollendetste und zerstorendste Hass, wenn
er losbricht zur verderblichen That, immer noch die Lust und
Liebe zur Rache als unentbehrliche Bundesgenossin zur Mit-



= h

hilfe, und insoforn nimmt er teil an dem vernunftigen Handeln,
namentlich auch dadurch, dass der nichste Zweck der Hand-
lung eine Abwehr des Unangenehmen ist.

Wir werden also bei dem geschopflichen Geiste beide Motive
gelten lassen miissen: Liebe und Hass, im einzelnen Falle immer :
Liebe oder Hass. Sie entsprechen den Gefiithlen des Wohlge-
fallens oder Missfallens, denen Hinneigung (Liebe) oder Ab-
neigung (Hass) folgt. Wohlgefallen und Missfallen miissen aber
zuriickgefiihrt werden auf den erkannten (angenommenen) Wert
oder Nachteil der Dinge fiir den Handelnden. _

Indessen bei dem Schopfungsgedanken Gottes kann von
einem Beweggrunde des Hasses keine Rede sein. Es mag daher
in dieser Untersuchung das Motiv des Hasses auf sich beruhen.
Was aber den Beweggrund der Liebe betrifft, so ist es klar,
dass seine Starke von der erkannten Grosse des Wertes dessen
abhingt, was die Liebe eben erstrebt. Dieses zu Erstrebende
ist der objektive Zweck, dessen subjektives Bild in der Er-
kenntnis des Geistes das Motiv der Liebe hervorruft. Das Ver-
haltnis zwischen Beweggrund und Zweck ist also folgendes:
wird unter Zweck das subjektive Gedankenbild des Erstrebens-
werten verstanden, so ist er die notwendige Voraussetzung fiir
die Entstehung des Beweggrundes; wird aber als Zweck der
objektive Wert des zu Erstrebenden angesehen, so ist der Be-
weggrund die notwendige Voraussetzung fiir den Zweck. Wegen
dieses innigen Verhéltnisses kann man die allgemeine Beschaffen-
heit des Zweckes aus der Beschaffenheit des Beweggrundes,
und umgekehrt, mit Sicherheit bestimmen. Handle ich z. B.
aus reiner Liebe zu dem Ndichsten, so kann der von mir gewollte
Zweck der Handlung schlechthin nicht an erster und letzter
Stelle ein Gut fiir mich sein; ist umgekehrt Selbstliebe der Be-
weggrund, so beabsichtige ich nicht an erster und letzter Stelle
ein Gut fiir den Ndchsten. Auch der Riuckschluss ist unzweifel-
haft richtig: ist der Zweck meiner Handlung, das Wohl des
Nachsten zu fordern, so handle ich offenbar nicht aus Selbst-
liebe, sondern aus Néichstenliebe; beabsichtige ich aber vor
- allem meinen Vorteil, so bin ich zu der Handlung als Egoist
bewogen worden. Also der Schluss ist: Beweggrund und Zweck
bedingen und erkliren einander.

Wenn wir nun einen Kreis, eine zusammengehorige Summe
von Handlungen zur Einheit zusammenschliessen, so kann der



Zweck jeder einzelnen Handlung in diesem Kreise nicht als -
letzter Ruhepunkt des Ganzen betrachtet werden, sondern alle
die einzelnen Zwecke der einzelnen Handlungen werden wieder
~ als Mittel in die Bewegung zur Einheit hineingezogen, sie werden
Mittelzwecke zu einem Endzwecke der Gesamtbewegung aller
dahinzielenden Handlungen. Auf jedem Sterne sind zahllose
verschiedene Einzelbewegungen zur Bewahrung des Lebens
alles dessen, was sich dort etwa regt und lebt, und alle diese
Bewegungen stromen zusammen in dem Kreislaufe des Sternes,
der seine Bahn dahinrollt, um Stern zu sein und zu bleiben.
Und hinwiederum giebt es ein Gesamtziel der Bewegungen aller
Sterne, wie die Heiden sagten: die Musik der Sphéren, wie die
Schrift verkiindet: ,das Erzéhlen der Ehre Gottes (Ps. 18 (19),
welches die Menschen zur Erkenntnis des letzten Endzweckes
aller Dinge fithrt. Um auf die Erde zurtickzukehren: es treffen
die Millionen Stimmen eines grossen Staatsganzen, wenn sie
recht reden, zusammen in dem Ruf: Jedem sein Recht! Der
Palast des Konigs, die Stadt, das Dorf, das Geféngnis, das freie
Biirgerhaus soll wiederhallen, alle Sténde sollen erfiillt sein von
dem Rufe: Jedem sein Recht! Denn alles, was in dem Staats-
organismus sich bewegt und handelt, hat als Endzweck die
~ Verwirklichung der Rechtsidee zum allgemeinen Wohl. Und
alles, was in dem vielgestaltigen Organismus der Kirche mif 3
ihren Lehren, Gnadenmitteln, Amtern, Institutionen etec. sich be- |
wegt und handelt von der Taufe bis zum Begrabnis, hat einen
einzigen Endzweck: die ewige Gliickseligkeit der Glaubigen.

So kénnen wir nun auch die gottlichen Offenbarungen nach
aussen, wie sie in einem einzigen Erkenntnis- und Wollensakte
‘gedacht und gewollt sind, einheitlich betrachten und fragen :
welchen Endzweck Gott in allem habe, oder was das Wohl-
gefallen seines Willens durch die ganze Offenbarung nach aussen
erziele. Die Beantwortung dieser Frage ist die hier gestellte
Aufgabe. Indem der Satz in Erinnerung gebracht wird, dass
Beweggrund und Zweck (auch Endzweck) einander bedingen
und erkléren, soll nun zuerst das Motiv der Weltschépfung er-
mittelt werden. -

TV

Es muss noch einmal, um allem Missverstandnisse vorzu-
- beugen, scharf hervorgehoben werden, dass nicht in dem Sinne



=06

von einem Beweggrunde zum Ratschlusse der Weltschopfung
die Rede sein kann, als ob diesem Entschlusse auch nur ein
- einziger Moment der Unentschiedenheit des Schopferwillens
vorausgegangen wéire. Auch sei noch bemerkt, dass aus der
ewigen Selbstbestimmung Gottes fiir die Weltschopfung, wodurch
das Nichtschaffen, fiir das er doch auch hétte entschieden sein
konnen, ewig ausgeschlossen war, und aus dem Zugleich des
schlechthinigen Denkens und Wollens der Welt nicht folgt,
dass sie von Ewigkeit her verwirklicht sei, da relatives Sein
in der Ewigkeit nicht gedacht werden kann und mit dem Ein-
tritt der Welt ins Dasein die Zeit begann. Die Frage nach
dem Wann? der Schopfung enth&lt einen Widerspruch in sich.
Doch nun zur Sache, die uns obliegt.

Wohl ist die ganze heilige Schrift erfullt von der Majestit
und unverletzlichen Heiligkeit Gottes, der Frevler straft und
,seine Ehre keinem andern giebt“; wo Er aber als Schopfer
gepriesen wird, wird vor allem seine Giife gertthmt. Wegen
eines vieldeutigen Spruchverses Salomos (16, 4), von dem noch
die Rede sein wird, der Gesamtanschauung der Bibel den Riicken
zu kehren, ist nicht gerechtfertigt, Nichi Selbstliebe, sondern
Giite bewog ihn. Diese Gesamt- und Grundanschauung tritt
nicht lehrhaft auf, sondern getragen von den frommen Gefiihlen
des Staunens, der Bewunderung, des Vertrauens, des Dankes;
lehrhaft erscheint nur die Schopfungsgeschichte (1. Mos. 1 u. 2),
aber auch diese muss den Eindruck bei dem Leser hervorrufen,
dass die Giite es ist, die Gott zum Schaffen bewegt. Jene Psalmen,
die wir als Preisgesinge der Freude an der hervorleuchtenden
Macht und Herrlichkeit Gottes bezeichnen konnen, laufen darauf
hinaus, dass sie schliesslich in allem die Giite Gottes fir die
Menschen offenbaren; so Ps. 18 (19), v. 8—12, Ps. 103 (104),
V. 24, 271 u. 28; Ps. 144 (145); besonders v. 9: . Der Herr ist
allen giitig und sein Erbarmen erstreckt sich auf alle seine
Werke“. (Vgl. v.14—16.) Dies druckt das Buch der Weisheit
noch stiarker aus: ,Du erbarmest Dich tiber alle, denn Du hast

Gewalt tiber alles . .. .. Du liebest alles, was da ist, und
hassest nichts von dem, was Du gemacht hast; denn Du hast
nichts hassend (indem Du hasstest, — aus Hass) geschaffen®.

XI, 23, 24.* Da hier der Liebe Hass gegeniibergestellt wird

! Da das Griechische der Originaltext ist, so ist der Nachdruck auf das
Participium wio@v gelegt.



e (g

mit Bezug auf das Motiv der Schopfung, so kann die Liebe
nicht Selbstliebe sein. Der Sinn ist: Gott hat alles liebend
geschaffen, aus Liebe zu den Wesen, welche Er schaffen wollte.
Mit inniger freudiger Andacht preist der Ps. 135 (136) die Giite
als den Beweggrund alles Schaffens und aller Fithrungen Gottes.
Der Psalm ist nach Art einer Litanei, wie wenn ein Vorbeter
oder Vorsinger alle Grossthaten Gottes mit Aufforderung zum
Danke aufzahlte und das Volk antwortete: ,Denn seine Giite
wihret ewiglich“. Da wird der Schopfer gerithmt als der ,Gott
aller Gotter“ und der ,Herr aller Herren“, ,der grosse Wunder
thut allein; denn seine Giite wihret ewiglich“ (v. 4). Der Be-
weggrund also, warum KEr die grossen Wunder thut, ist seine
Giite, seine Liebe, — nicht zu sich selbst, sondern zu den Wesen,
die Er schafft. Wunder der Schopfung werden dann hervor-
gehoben (v. 5—9). ,Der die Himmel mit Weisheit gemacht;
denn seine Gute wahret ewiglich u. s. w.

Da das Neue Testament von der Erlésung handelt, so ist
zu erwarten, dass es von dem Beweggrunde der Schiopfung
wenig oder nichts enthalte. Man konnte sich nur durch Rick-
schluss auf Apgsch. 14, 17 berufen, wo das Wirken Gottes in
der Welterhaltung und -Regierung als ein , Gutesthun® bezeichnet
wird; Gott wirkt das alles, ,Gutes thuend“ (@yefomoidv). Da
nun Paulus und Barnabas (v. 15) die Bewohner von Lystra
auffordern, sich zu bekehren von den falschen Gottern ,zu dem
lebendigen Gott, der Himmel und Erde und das Meer und alles,
was darin ist, erschaffen habe“, den Heiden sich auch noch
fortwéhrend bezeuge durch das ,Gutesthun“ (v. 17), so dirfen
wir wohl annehmen, dass sie auch das Erschaffen der Welt als
~ein dyedomoisiv, als ein Gutesthun gedacht haben. Auch die
Rede des Apostels Paulus vor dem Areopag zu Athen, in welcher
er Gott als den Schopfer der Welt preist, der selbst keines Dinges
bediirfe, allen aber Leben und Atem gebe (17, 24—25), kann
fiir den Beweggrund der selbstlosen Liebe bei der Weltschopfung
wohl angefithrt werden.

Aber wir finden einen viel schlagenderen Beweis. Mit vollem
Recht erinnert bei seiner Untersuchung iiber den Endzweck
der Weltschopfung Kleutgen daran, dass ,di¢ Aufgabe des Er-
losers eben die war, die Absichten Gottes in der Schopfung
trotz des Falles der Menschen zur Vollendung zu bringen*
(S.432), dass also der Endzweck der Erlosung wie der Schopfung

2



- g

derselbe sein miisse; wir fiigen hinzu: auch der Beweggrund
kann nur derselbe sein. Das vornehmste Geschopf der ganzen
Welt ist der Menschensohn Jesus Christus, der zugleich Gottes
Sohn ist. Er ist der neue Adam, eine zweite Schopfung auf
dem Grunde der alten, und die in ihm selbst einen neuen Men-
schen anziehen sollen, miissen geistic wiedergeboren werden.
Das sind unzweifelhaft paulinische, iiberhaupt neutestamentliche
Gedanken. Ist nun aber der Beweggrund zu dieser zweiten
Schopfung nicht Selbstliebe Gottes, sondern reinste sich hin-
gebende Liebe, so kann das Motiv der ersten Weltschopfung
kein anderes sein.

Das ganze neue Testament enthalt nicht die geringste An-
deutung, dass der Sohn Gottes Mensch geworden, weil Gott
sich selbst liebe, dagegen ist es angefiillt mit Beteuerungen
der Liebe, die welterlosend geworden. Die besonderen An-
~fithrungen diirfen daher beschréinkt werden auf ein paar Stellen,
bei denen Missdeutung und Widerspruch nicht moéglich ist. Da
begegnet uns der rithrende Ausruf des Staunens und der Dank-
barkeit bei Johannes (Ev. 3, 16): ,Also hat Gott die Welt geliebt,
dass Er seinen Sohn, den Eingeborenen, dahingab!“ Es ist ein
Ausruf dankbarer Verwunderung tiber die Unbegreiflichkeit
und Unermesslichkeit der Liebe Gottes, die Ihn zu der Erlosungs-
that, der neuen Schopfung, bewogen. Das Wort xoouos (eigent-
lich der Name fiir die Welt in ihrer wunderbaren Ordnung und
Harmonie) scheint hier nicht bloss das ganze Menschengeschlecht
im Gegensatze zu dem Partikularismus der Juden bezeichnen
zu sollen, sondern wirklich die ganze Welt in ihrer Bestimmung
zur Vollendung, da ja die Erlosung den Kosmos in ihr wieder
herstellt; denn die Schonheit und Ruhe der Natur in ihrer Voll-
kommenheit ist durch sie bedingt. (Rom. 8, 19—21.)

Die Parallelstellen zu Joh. 3, 16 sind 1. Joh. 4, 9 und
Rém. 5, 8. Die letztere lautet: ,Es stellt aber Gott dadurch
seine Liebe zu uns fest, dass, da wir noch Siinder waren,
Christus flir uns gestorben ist.“ =

Diese sonnenklare Bibellehre ist denn auch den Vitern
wie eine selbstverstéandliche geldufig. In voller Begeisterung
tragt sie der Verfasser des Briefes an Diognet vor, besonders
in den Kapiteln 7 u. 8. FEr nennt Gott als den Herrn und
Schopfer des Alls grdadvIowmos. FHine lange Reihe von Véter-
stellen, die auch direkt Giite oder Liebe als Beweggrund zur



g

Weltschopfung preisen, liesse sich anfiihren aus Justin dem
Martyrer, Tertullian, Origenes, Athenagoras, Johannes Chry-
sostomus bis Johannes Damascenus. Es wird indessen gentigen,
wenn aus der Viterperiode der h. Augustinus zu Wort kommt
und aus dem Mittelalter Peter der Lombarde.

Augustinus liebt in diesem Punkte besonders die Kiirze:
,Gott schuf aus Giite; keines Dinges, das er schuf, bedurfte Er“,
Enarr. in Ps. 134, n. 10. Vgl. De Civ. XI, 21 u. 24. Dort schliesst
er jeden Niitzlichkeitsgedanken fiir Gott aus und bekraftigt im
Gegensatze, Er habe einzig und allein aus Giite geschaffen (sed
sola bonitate), was geschaffen worden. Denselben Gedanken
driickt er 1. c. XII, 17 so aus, Gott habe die Dinge erschaffen
gratuita bonitate, aus selbstloser Giite. In dieser Weise redef er
beharrlich; das Mitgeteilte wird gentigen.

Peter der Lombarde schreibt (in II Dist. I, qu. 1): ,,Wir
glauben also, dass die geschaffenen Dinge, die himmlischen
wie die irdischen, die sichtbaren und die unsichtbaren, ZLeine
(andere) Ursache haben, als die Gite des Schopfers, der da ist
der eine und der wahre Gott.“

In dieser Form bewahrte auch die abendldndische Kirche
die Lehre bis ins 16. Jahrhundert, wie der Catechismus Romanus
in der mitgeteilten Stelle zeigt, wo jeder andere Beweggrund
ausser der Gite ausgeschlossen, diese aber als die Causa im-
pellens, als der antreibende Grund charakterisiert wird. In Uber-
einstimmung hiermit bezeichnet derselbe Katechismus auch den
Beweggrund Gottes zur Erlosung, also zu der zweiten Schopfung;,
als die uneigenniitzige Liebe, welcher er noch '-grﬁssere Innig-
keit zuschreibt als der wgeitschaffenden Giite. Bei der Welt-
schopfung offenbart sich die Liebe Gottes mehr als eine wdter-
liche; ebenso in der Weltregierung. P.IV, c¢. 9, qu. 2—8. So
liebt Gott nicht die iibrige Schépfung, wie den Menschen; aber
diese vorziigliche Weise, die sich bei der Schopfung und Leitung’
des Menschengeschlechts in der Liebe offenbart, wird iibertroffen
bei der Erlosung ; denn darin giebt Gott seine Giite kund als der
grosste Wohlthéter (beneficentissimus); da zeigt er im vollsten
Lichte seine hochste Giite gegen uns in gehiufter Fiille (sum-
mam in nos benignitatem . . . . cumulatam, qu. 9). Damit ist
zu vergleichen, was von dem Beweggrunde zur Rechtfertigung,
welche auch Kleutgen (S. 433) ,als neue oder zweite Schopfung®
bezeichnet, gesagt wird. P. I, c¢. 11, qu. 5—10. Dieselbe wird



=95

nder einzigartigen Barmherzigkeit Gottes gegen uns“ zuge-
schrieben (singulari in nos Dei misericordia ist sie der Kirche
geschenkt), qu. 5. Nach der Lehre der Viter sei sie auf die
- ,hochste Giite“ zurtckzufithren, 6; endlich wird qu. 8 bemerkt,
 Gott habe ,die hochste Caritas gegen uns gezeigt, wonach
jede Selbstliebe als Motiv unzulissig erscheint. Auf demselben
Standpunkte steht das Konzil von Trient, welches Sess. VI, c. 7,
als Ursachen der Rechtfertigung ,den barmherzigen Gott“ nennt,
der ,reinige ohne EntgeltY (gratuito), und den ,vielgeliebten
Sohn, d.i. Barmherzigkeit und Liebe. Doch von dieser Stelle
spéter mehr.

Um noch ausdriicklich jede Selbstliebe Gottes in dem Beweg-
grunde zur Weltschopfung zu verneinen, wird die absolute
Bediirfnislosigkeit des Schépfers beim Schaffen hinsichtlich
seiner eigenen Vollkommenheit und Gliickseligkeit allseitig
betont. Diese bestreitet kein positiver Theologe, selbst der
Iesuit Kleutgen nicht. Alle sind dariiber einig, dass kein Be-
dirfnis Gott zum Schaffen bewog; diese Erkenntnis ist eine
notwendige Vorbedingung flir die Einsicht, dass Gott schlecht-
hin frei war, indem er sich zum FErschaffen der Welt ewig
entschied. Kleutgen fiihrt seine Meinung nur an, um zu be-
weisen, dass es Uberhaupt keine Bewegursache fir die Welt-
schopfung gebe, welche Behauptung wider Offenbarung, Kirchen-
lehre und Vernunft ist; wir wollen ihn hier zu Wort kommen
lagsen, um jeden Schein der Selbstliebe von dem nachgewiesenen
Motiv fernzuhalten. Also er schreibt (S. 435): ,Damit Gott zum
Wollen der Welt bewogen wiirde, miisste er entweder durch
das Dasein der Welt oder durch das Hervorbringen derselben,
durch den Schopfungsakt, etwas Gutes, das ihm sonst abgehen
wiirde, empfangen. Dass ihm durch das Dasein der Welt etwas
Gutes, das ihm sonst abginge, zu teil werde, konnen wir
nicht annehmen, erstlich weil er dann nicht mehr das sich
selbst geniigende und also auch nicht das durch sich selbst
seiende Wesen wire; zweitens weil er, wenn er die Ursache
der Welt ist, alles Gute, das in der Welt sein kann, schon in
viel hoherem Grade besitzen muss. Enthalt aber seine Wesen-
heit all sein Gutes, so konnte er zum Wollen der Welt nur
noch bewogen werden, weil das Hervorbringen derselben und
tiberhaupt sein Wirken nach aussen ihm zum volleren Genuss
der ihm inwohnenden Vollkommenheit notwendig oder seinen



= oy

sittlichen Eigenschaften entsprechender wire. Nun haben wir
aber schon gesehen, dass man das erstere nicht annehmen
kann, ohne sowohl das géttliche Erkennen und Wollen als auch
das gottliche Sein im Zustande der Abhingigkeit und der Un-
vollkommenheit zu denken, und dass der Beschluss, nicht zu

schaffen, dieselbe sittliche Vollkommenheit haben wiirde, wie
~ der Schépfungsakt. Hieraus ist klar, dass die Wahrheit, von
der wir hier reden, aus denselben Griinden erkannt wird, durch
welche man die Freiheit des Schopfers beweist.“

Gewiss ist hierdurch klar, dass die Selbstliebe Gottes mit
dem Beweggrunde zur Weltschopfung nichts zu thun hat.

Es ist hier bei der allgemeinen Ubereinstimmung nicht
notwendig, in langer Reihe Beweisstellen anzufiihren, etwa von
Athenagoras an (De resurr. mort. 12), der erklart, Gott habe
die Welt nicht zwecklos, aber auch nicht ,eines eigenen Be-
diirfnisses oder Nutzens wegen® (dwd yosiey idiav) erschaffen;
aber es ist nicht ohne Interesse, ein paar jener scharf ausge-
préigten Ausspriiche des hl. Augustinus zu erwidhnen. FEr sagt:
,(Gott) selbst ist nicht deshalb gliickselig, weil Er diese Welt
geschaffen hat, sondern weil Er auch der geschaffenen Wesen
nicht bediirfend vielmehr in sich selbst als in diesen ruht.“
De gen. ad litt. IV, 17. Er verlangt, sein Gegner solle einsehen,
,dass Gott allerdings Giiter (gute Wesen) schaffen konne, dass
Er aber nicht kénne der von ihm geschaffenen Giiter bediirfen,
woraus folge, dass derjenige der zu schaffenden nicht bedurfte,
welcher der geschaffenen nicht bedarf* (unde nec faciendis
eguit, qui factis non eget. Contr. Adversar. Leg. et Proph. 1, 4).
+»Gott hat aus Giite geschaffen; nichts von dem, was Er schuf,
bedurfte Er.“ Enarr. in Ps. 134, 10, ,Die Ruhe Gottes bedeutet
fir die richtig Verstehenden dieses, dass Er vermoge derselben
eines Gutes von niemand bedarf; und deshalb ist sie (die
Ruhe = Seligkeit) auch uns sicher in Thm, weil auch wir durch
das Gut beseligt werden, welches Er selbst ist, nicht Er selbst
aber durch das Gut, welches wir sind.“ De gen. ad litt. IV,
16, vgl. 15.

Indem so jedes Bediirfen Gottes von dem Schépfungsmotiv
schlechthin ausgeschlossen wird, ist auch jeder Einschlag der
Selbstliebe verneint. Das Ubermass der Giite, das ihn zu dem
Ratschluss der Schopfung fithrte (Jeos dmepfoldii @yeddrnrog
s0doxn0e yevéodaw Twe e edeoysrnInodueva xrh. Joh. Damasc.



— 22 -

De orthod. fide, II, 2), war also die reinste heilige Liebe; Tr
schuf liebend, um Liebe zu schenken.

Da nun frither festgestellt worden ist, dass mit unbedingter
Sicherheit von der allgemeinen Beschaffenheit des Beweggrundes
auf die Beschaffenheit des Zweckes oder auch Endzweckes ge-
schlossen werden kann, so ziehen wir hier die Folgerung: weil
der Beweggrund Gottes zur Weltschopfung nicht Selbstliebe ist,
sondern reinste Liebe zu anderem, was Er nicht ist, so kann
der von ihm beabsichtigte Endzweck kein Gut sein fiir Ihn
selbst, muss vielmehr sein ein Gut fir das zu schaffende An-
dere. Welcher Art nun dieses Gut sei, zu erforschen, soll die,
weitere Aufgabe sein.

e

Es handelt sich also um ein Gut fiir die geschaffene Welt
fiir den ganzen herrlichen Kosmos; denn etwas anderes existiert
nicht ausser Gott. Dieses All muss in seiner Harmonie und
Einheit aufgefasst werden, wenn von Hndzweck die Rede ist.
Man konnte nun erwarten, dass die mit dem bisher gewonnenen
Ergebnis vollig tibereinstimmende Offenbarungslehre tiber diesen
Endzweck einfach mitgeteilt wiirde. Allein die Hartnéckigkeit,
womit die offiziellen Vertreter des romischen Kirchenwesens
sich in der Lehre eines falschen Endzweckes festgesetzt haben,
unbekiimmert um den grellen Widerspruch mit der anderthalb
Jahrtausend festgehaltenen richtigen Lehre, hat so viel Ver-
~ wirrung in den Kopfen angerichtet, dass auch hier die Polemik
nicht zu vermeiden ist. Schon vor mehr als einem halben Jahr-
hind erte wurde in der Erzdiozese Koln Priesteramts-Kandidaten
die Zulassung zu den Weihen verweigert, wenn sie nicht durch
Unterschrift zu der Endabsicht Gottes bei der Weltschopfung
sich bekannten, welche der Lehre des eigenen Catechismus
Romanus schnurstracks widerspricht. Man hat eine Art Ver-
mittelung mit der fritheren Kirchenlehre gesucht und scheinbar
gefunden. Man sagt: die vorziglichere und erste Endabsicht
Gottes bei der Weltschopfung ist zwar die eigene Ehre; aber
er bezweckt auch an zweiter Stelle die Gliickseligkeit der Ge-
schopfe. Kleutgen hat versucht, sich bei dieser Auffassung mit
einem Satze aus der Rechtfertigungslehre des Konzils von Trient
zu schmiicken; aber damals war die Jesuitenlehre noch nicht



die kirchliche. Indem er sogar in dem Engelgesang: ,Ehre
sei Gott in der Hohe und auf Erden Friede den Menschen®, eine
Offenbarung seines ,doppelten Zweckes der Welt* annimmt, was
wissenschaftlich ohne Wert ist, fihrt er fort: ,In vollem Ein-
klang hiermit steht, was die Kirche als ihre Lehre feierlich
bekennt: ,Der Endzweck der Rechtfertigung‘, sagt der Kirchen-
‘rat! von Trient, ,ist die Ehre Gottes und Christi und das ewige
~ Leben‘. Nun aber ist die Rechtfertigung jene mewe oder zweite

Schépfung, durch welche in Christus wieder hergestellt wird,
was in Adam zerstort war. Was also Gott bei Erschaffung
der Welt von Anfang bezweckte, war seine Ehre und unser
ewiges Leben (8. 432—433).

Die Sache ist so einfach nicht. Wenn Kleutgens Auf-
fassung die Meinung des Konzils trifft, so ist dieses nicht bloss
mit dem romischen Katechismus in grellem Widerspruch, son-
dern auch mit sich selbst, wie sich zeigen wird. Es wird dies
unzweifelhaft vollig ausser acht gelassen. Man freut sich an
der scheinbar klassischen Stelle tiber den doppelten Endzweck
wie der zweiten so der ersten Schopfung; man ist nur ver-
schiedener Meinung iiber die Rangordnung. Die einen sagen:
- Die Ehre Gottes ist der primire Zweck, das ewige Leben des
Menschen der sekundire, was schon durch die Voranstellung
des ersteren ausgesprochen ist; die Anderen behaupten, diese
Voranstellung sei nur geschehen, weil die Verherrlichung Gottes
zum ewigen Leben fiithre, welches der primére Zweck sei; die
dritten endlich, beides sei so verbunden, dass eine Trennung
nicht statthaft sei. Wir wollen dariber hier nicht streiten,
denn die Auslegung der Stelle ist ganz unsicher, da in der-
selben von der Ehre, die Gott zu teil werde, wohl gar nicht
die Rede ist. ‘ :

Das Trienter Dekret tiber die Rechtfertigung giebt als Ver-
dienstursache (causa meritoria) an ,Gottes vielgeliebten Sohn,
unsern Herrn Jesus Christus, der, als wir Feinde waren, aus
tibergrosser Liebe, womit er uns geliebt, durch sein allerheiligstes
Leiden am Holze des Kreuzes wuns die Rechifertiqung verdiente
und Gott dem Vater fiir uns genug that‘. Nun suche man
damit zu vereinen, dass der Endzweck der Rechtfertigung an

! Diese Bezeichnung‘ deutet an, welchen Wert die Jesuiten einem sogen.
allgemeinen Konzile schon vor dem vatikanischen beilegten.



D S

erster Stelle die eigene Ehre Gottes sei, die also der Sohn Ihm
verdient habe! Das widerspricht der Idee des Absoluten. Fast
noch schlimmer steht es, wenn wir die vom Konzil angegebene
Causa efficiens, die vollbringende oder die Rechtfertigung be-
wirkende (an uns ausgestaltende) Kraft ins Auge fassen. Diese
ist namlich ,der barmherzige Gott, der ohne Enigelt (selbstlos)
reinigt und heiligt, besiegelnd und salbend mit dem heiligen
Geiste der Verheigssung, der das Unterpfand unseres Erbes ist“.
Wie sollte Gott nun aus Barmherzigkeit bei der Rechtfertigung
als Endzweck an erster Stelle seine IEhre beabsichtigt haben ?
Wir haben ja festgestellt, dass die Beschaffenheit des Beweg-
grundes die Beschaffenheit des Endzweckes bedingt, und um-
gekehrt. Auch die Mittels- oder werkzeugliche Ursache (das
Sakrament) will "zum Endzwecke der Ehre Gottes nicht passen.

Sehen wir uns nun die Causa finalis selbst an, so finden
wir, dass wir in gloria Dei et Christi ac vita seterna eine offen-
bare Anspielung auf eine Schriftstelle (Tit. 2, 11-—13) vor uns
haben. Da werden die Gerechtfertigten, welche in ihrem Lebens-
wandel die Friichte der Rechtfertigung bringen, als solche ge-
schildert, welche ,die selige Hoffnung erwarten und das Er-
scheinen der Herrlichkeit unseres grossen Gottes und unseres
Heilandes Jesu Christi“ (nach der Vulgata: exspectantes beatam
spem et adventum gloriee magni Dei et salvatoris nostri Jesu
Christi). Die beata spes ist die vita eeterna, und im tbrigen
haben wir die gloria Dei et Christi, die aber erscheint, um die
Gerechten in ihren Glanz aufzunehmen. Denn es sollen die
Grerechten die gloria Dei et Christi selbst erlangen. Man ver-
gleiche nur Kol. 1, 27 und 3, 4. An der ersten Stelle wird
Christus ,die Hoffnung der Herrlichkeit* genannt (spes gloriee);
die zweite aber lautet: ,Wann Christus erscheint, euer Leben,
werdet auch ihr mit ihm erscheinen in Herrlichkeit“; und
II. Thess. 2, 14 sagt der Apostel: Gott ,hat euch berufen durch
unser Evangelium zur Erlangung der Herrlichkeit unseres Herrn
Jesus Christus®. Vgl. I. Thess. 2, 12. Kurz, die gloria Dei et
Christi ist als Endzweck der Rechtfertigung ein Gut, welches
der Gerechtfertigte mit dem ewigen Leben selbst erlangen soll.

Es wire ferner von den Verfassern des Dekretes in dem
angefithrten Satze ein grober grammatischer Fehler, wenn sie
hatten sagen wollen, die gloria ginge als Frucht der Recht-
fertigung auf Gott und Christus (Genitivus objecti) tiber; denn



dann hitte zu vita seterna durchaus hominis oder hominum
hinzugefiigt werden miissen, weil sonst vita seterna auch auf
Dei grammatisch bezogen wiirde. Geht aber die gloria von
Gott und Christus aus (Genitivus subjecti) und ist sie mit dem
ewigen Leben ein von dem Gerechtfertigten als Endzweck zu
erlangendes Gut, so bleibt gerade der Deutlichkeit wegen der
zweite Genitiv weg. Dazu kommt, dass in dem ganzen Dekrete
keine Andeutung mehr dartiber enthalten ist, dass etwa die
Ehre Gottes der priméire Endzweck der Rechtfertigung sei. Im
Gegenteil aber wird in Cap. XI Rom. 8, 17 angefiihrt: ,Wenn
wir Kinder Gottes sind, dann auch FErben; Erben né&mlich
Gottes, Miterben aber Christi, wenn anders wir mit (ihm) leiden,
um auch mitverherrlicht zu werden® (si tamen compatimur, ut
et conglorificemur!. In Cap. XIII wird von dem Gerechtfertigten
gesagt, er sei wiedergeboren in spem gloriee, zur Hoffhung, dass
er die gloria Dei et Christi erlangen werde; im XVI. wird
dann auf 2. Kor. 4, 17 hingewiesen, wo es heisst: ,Denn unser
augenblicklich zu tragendes leichtes Mass von Triibsal schafft
uns ein ins Unermessliche gehendes Ubergewicht von Herr-
lichkeit (seternum gloriee pondus).

Sehen wir endlich noch auf die beim Konzil dem Dekrete
vorausgehenden Reden und Gutachten, so begegnen uns zu-
nidchst im Munde des Jesuiten-Generals Laynes Ausdriicke
von Bedeutung, namlich heereditas gloriee und glorise preemium ;
ferner die Ausserung bei dem General der Eremiten: ,die Ge-
rechtfertigten und folglich zu Verherrlichenden“ (justificati et
consequenter glorificandi). Kin anderer Redner citiert aus dem
Lateran. IV die Stelle, wonach, die Gutes gethan, ,mit Christo
ewige Herrlichkeit (gloriam) empfangen“; wieder ein anderer
sagt vom Gerechtfertigten aus, er werde sofort ,als Sohn Gottes“
adoptiert, werde Erbe ,der ewigen Herrlichkeit“ (seternse glorise).
In der Zusammenfassung dessen, was die Konzilsviter iiber den
-zweiten und dritten Stand der Rechtfertigcung gesagt, kommt
der Satz vor: ,Derjenige also, welcher sich in der Gnade Gottes
bewahrt und darin ausdauert bis ans Ende, . . . . erlangt die
gloria Dei.“

! Das am Ende des Kapitels befindliche Wort: ut inprimis glorificetur
Deus, ist aus der Absicht des Menschen, nicht aus der Absicht Gottes gesagt
und hat mit dem Endzweck nichts zu thun. .



= 95

‘Das alles erschliesst den Sinn der causa finalis. Uber den
Wortlaut derselben waren freilich die Viter uneins. Der eine
verlangte, man solle als Endzweck angeben ,die Aufnahme in
die Kindschaft Gottes“, andere ,die Nachlassung der Sinden®,
wieder ein anderer ,Gott selbst“ (ipse deus), nicht bloss die
gloria, und meinte damit, dass die Gerechten in Gott ihren
Lohn haben; einige meinter} allerdings, die Rechtfertigung ge-
schehe ,zum Lobe der Herrlichkeit Gottes“, und andere, ,damit
die Gerechten Gott verherrlichten“; aber gewichtige Stimmen
erklérten, die gloria Christi sei die causa exemplaris, das Ur-
bild der Herrlichkeit, welche die Gerechtfertigten erlangen;
sie sollen ja ,mit ihm verherrlicht werden“, ,in seine Herr-
lichkeit eingehen“, und das ist ganz biblisch. Das war der
Grund, weshalb einige meinten, es konne die vita seterna oder
die gloria Dei et Christi wegfallen, da diese das ewige Leben sei. '

Nach alledem ist es kithn, dem Konzil die Lehre zuzu-
schreiben, der Endzweck der Rechtfertigung und damit auch
der Schopfung sei die Ehre Gottes.

VE

Die zahlreichen Stellen der h. Schrift, welche Kleutgen fiir
seinen ersten Endzweck der Weltschopfung anfiihrt, beweisen
regelméssig nur, dass das Wirken Gottes diesem selbst zur
Ehre gereicht, wie es denn schlechthin nicht anders sein kann ;
aber sie beweisen nicht, dass diese Ehre bei allen seinen Rat-
schlissen und Thaten die FEndabsicht sei in der Offenbarung
nach aussen. So verhilt es sich mit allen jenen Stellen, in
welchen Gott die Unverletzlichkeit seiner Majestit verkiindet
oder verkiinden l&sst, sich als den einzigen Gott und Herrn hin-
stellt und angebetet wissen will und versichert, dass Br seine
Ehre keinem andern geben werde. Das ist eben sein not-
wendiges Verhéltnis zur Welt als das des Schopfers zum Ge-
schopfe. Aber welch einen wunderlichen Schluss ziehen daraus
diejenigen, welche behaupten, dass Gott darum, weil Er, wo
seiner Majestat die Huldigung verweigert wird, diese Verweige-

! Vgl. Aug. Theiner, Acta genuina s. s. cecum. Coneilii Tridentini. Zagra-
bie (in Croatia). Lipsise etc., Breitkopf und Hartel, 1874. T. I, p. 159 ff. Man
muss die Verhandlungen iiber die Rechtfertigung vollstindig lesen.



- - — 27 —

rung als Frevel kennzeichnet und seiner Heiligkeit wegen ver-
bietet, nun gerade seine eigene Ehre als Gegenstand des Wohl-
gefallens zum Endzwecke seiner ganzen Offenbarung nach
aussen haben miisse? f ,

Wenn ferner in der h. Schrift bezeugt wird, dass die Ge-
schopfe in ihrem Sein und Dasein Gott Ehre machen, dass die
Himmel seine Herrlichkeit kund thun, dass durch das ganze
Schopfungswerk seine ewige Macht und Gottheit erkennbar sei:
so folgt ja aus alledem immer nur, was unsere Gottesidee im
voraus uns sagt und bekriftigt, dass Ihm namlich alles Thun
zur Ehre gereicht und gereichen muss.

Aber die Verfechter der Ehre Gottes als des von dem
Schopfer beabsichtigten Zieles der Weltschopfung glauben ihr
Spiel mit Worten zu gewinnen durch einen alles tberbietenden
Trumpf (man verzeihe den Ausdruck, den ihre Kampfesweise
dem Leser aufdrangt!), welchen die h. Schrift ihnen in die
Hand driicke. Es ist jener beriihmte Spruchvers Salomos
(Spr. 16, 4), der in allem Wirken Gottes unabédnderliche Ge-
setze der Weisheit bewundert, aber nicht durch seinen Inhalt
berithmt geworden ist, sondern durch die falsche Ubersetzung
der Vulgata: Universa propter semetipsum operatus est Dominus,
impium quoque ad diem malum, was man tbersetzt: ,Alles hat
der Herr seinetwegen gemacht, auch den Gottlosen zum bisen Tage®.
Auch wenn diese Ubersetzung richtig wire, folgte nicht, was
Kleutgen ,mit den Theologen%, wie er sich gewichtig auszu-
dricken beiiebt, zu erklaren sich fir berechtigt hélt, dass
namlich propter semetipsum bedeute propter gloriam suam, um
seiner (dusseren) Ehre willen. Er achtet gar nicht darauf, was
ihm allerdings auch kein Gegner gesagt, dass propter die Be-
deutung ,durch“ oder ,aus“ haben konnte, so dass es auf die
Freiheit des gottlichen Wirkens zu beziehen wire. Doch dies
nebenbei. Es ist auch nicht nétig, auf den Begriff des Zieles,
~der in propter stecke, niher einzugehen, da die Ubersetzung
eben unrichtig ist. Die Septuaginta hat einen Text, welcher
dem wahren Sinne schon niaher kommt: ,Alle Werke des Herrn
mit Gerechtigkeit® (mavee za Zoya zod xvolov usva Jduxooovvng),
sie sind nach der Norm oder tragen in sich das Gesetz der
(xerechtlgkeﬂ;

Uber den Sinn des Originaltextes ist heute unter den un-
befangenen Gelehrten kein Zweifel mehr. Is ist schon im



=98

allgemeinen unglaublich, dass Gott durch ein Spruchkapitel
eines Weisen des A. T., und zwar mit einem vereinzelten Verse,
eine sonst in der h. Schrift direkt nicht ausgesprochene L.ehre
von so unermesslicher Tragweite, wie die von dem letzten End-
zwecke der Weltschopfung, soll geoffenbart haben. Das Kapitel
hat eine durchaus praktische Tendenz. Wie sollte der Gedanke
(v. 3), dass unsere Unternehmungen gelingen, wenn wir unsere
Werke dem Herrn befehlen, die Einleitung sein, um sofort die
Offenbarung auszusprechen (v. 4), Gott habe die Welt zu seiner
eigenen KEhre erschaffen? Und wenn dabei gerade hervor-
gekehrt wiirde, dass Gott insbesondere die Welt erschaffen
habe, um diese seine Ehre an den zur Verdammnis bestimmten
Bosen zu erreichen im Glanze seiner Strafgerechtigkeit: wie
wiirden die riihrenden Verse 6—9 dazu passen? ,Durch Lieb
und Treue wird Schuld gesiihnt ete.“ =

Es steht nun wohl fest, dass in v. 4 das entscheidende Wort :
1ayny, Lemaanehu, als richtige Lesart iibersetzt werden muss:

»ZU seinem Zweck“ oder Ziel. Das Fiirwort (Suffixum) bezieht sich
nicht auf ,Jahve“, sondern auf ,Alles“. Delitsch (die poetischen
Biicher des A. T., B. ITI, S. 261) setzt erlduternd statt des Fiir-
worts ,vorbedacht“ hinzu, so dass bei ihm der Vers lautet:
,Alles hat Jahve gemacht zu vorbedachtem Zwecke, und auch
den Frevler zu dem Tag des Unglicks“. Die zahlreichen Ge-
lehrten, welche Luthers Bibeliibersetzung revidierten, haben
vorgezogen: ,Der Herr macht alles zu bestimmitem Ziel, auch
den Gottlosen zum bosen Tage“. Delitsch hingt aber trotz
allem an dem Gedanken der Verherrlichung Gottes, welcher
dem Verse fremd ist; er meint, es handle sich darum, dass Gott
,seine Heiligkeit in Strafgerechtigkeit erweisend und also auch
das Bose zum Mittel seiner Verherrlichung machend“ sich zeige.
Es ist aber der Gedankengang und der besondere Gedanke ein
ganz anderer. KEs ist nicht gut, das Firwort ,sein“ durch eine
nadhere Bestimmung des Zweckes oder Zieles zu ersetzen.
Nehmen wir die wortliche Ubertragung: ,Alles hat Jehova ge-
macht zu seinem Ziele, und auch den Frevler zu dem Tage
des Ungliicks“, so heisst das: jedes Geschopf, insbesondere der
Mensch, hat sein ihm von Gott bestimmtes Ziel in sich, und
zwar der Mensch ein doppeltes wegen seiner Wahlfreiheit;
frevelt er und beharrt er im Frevel gegen Gottes Heiligkeit,
so muss der Tag des Ungliicks fiir ihn kommen, weil er als



o

Ebenbild Gottes nur gliicklich werden kann, wenn er heilig
wird in reiner Liebe, wie Gott heilig ist, was er kann mit der
ihm nie fehlenden Gnade; ja, es braucht auch, wenn er ge-
frevelt hat, der Tag des Ungliicks nicht tiber ihn zu kommen,
wenn er nur nicht verhartet wird im Frevel: er iibe nur wieder
Lieb und Treue, so wird Schuld gesiihnt und Gott versohnt.
Von einem Endzweck der Ehre Gottes durch die Weltschopfung
ist dabei gar keine Rede. -

- Auch Jes. 43, T handelt nicht von dem Endzwecke der
Weltschopfung, sondern von den Fiithrungen des Volkes Israel,
das Gott herrlich machen will (v. 4) und zu seiner Herrlichkeit
erzogen hat.

Die Stelle Hebr. 2, 10, welche Kleutgen fiur so selbst-
redend zu Gunsten seiner Meinung halt, dass er sie nicht er-
klirt, spricht ebensowenig fiir sie. Uberdies ist auch seine
Ubersetzung noch falsch, indem er behauptet, der Apostel lehre
,Alles sei wegen des Sohnmes und durch ihn erschaffen, da doch
diese Worte grammatisch sich offenbar auf den Vater beziehen.
Das Jv ov vd mweywee kann nur heissen ,zu dem hin alles ge-
schaffen ist“, womit auch die Ausserung stimmt ,Er habe viele

- Sohme in Herrlichkeit emporgefiihrt*. Die Stelle handelt also
keineswegs von einem Endzwecke der Ehre fiir Gott, sondern
von der Bestimmung der Menschen, emporgehoben zu werden
zur Teilnahme an der Herrlichkeit Gottes.

Diese Bestimmung empfingen die Menschen bei der Schopfung.
Belehrend ist Gen. 1, 26, wo als Zweck der Erschaffung des
Menschen seine Herrschaft tiber die ganze Natur und als Grund
dessen die Gottebenbildlichkeit angegeben wird. Vgl. v. 27.
Diese Thatsache begegnet uns oft wieder in der h. Schrift als
Anlass des Dankes und des Gotteslobes. So klar indessen der
Beweggrund zur Schopfung in der Liebe und Giite Gottes an
zahlreichen Stellen des A. T. ersichtlich ist, so sucht man doch
vergebens nach direkten Ausspriichen tiber den Endzweck.

Dagegen ist dieser bei der zweiten Schopfung, der Erlosung,
im N. T. unzweideutig, ja sonnenklar ausgesprochen. So Joh. 3,
16, wo der Endzweck der Veranstaltung des Geheimnisses der
Liebe Gottes in der Erlosung dahin angegeben wird, ,dass
Jjeder, der an Ihn (den Sohn) glaube, nicht verloren gehe, son-
dern das ewige Leben habe“. Also das Ubermass der Liebe
Gottes, welches wir Barmherzigkeit nennen, bezweckte das



= SG

ewige Leben der Gldubigen. Dieses wird aber der ganzen Welt
zur Seligkeit gereichen, der Natur durch die Teilnahme an der
Freiheit der Gerechten (Roém. 8), und den Engeln zum Voll-
genuss durch die dem Willen Gottes entsprechende Harmonie
des Weltalls. 1. Joh. 4, 9 ist der Endzweck der Sendung des
Sohnes ebenfalls dahin angegeben, ,dass wir leben durch Ihn“.
Derselbe Gedanke zieht sich durch das ganze 5. Kapitel des
Briefes an die Romer, in dem es am Schlusse heisst: ,Die
Gnade ist tibergross geworden, damit, so wie die Siinde ge-
herrscht zum Tode, also auch die Gnade herrsche durch die
Gerechtigkeit zum ewigen Leben durch Jesum Christum unsern
Herrn“. Daran, an das ewige Leben, kniipft der Apostel, wie
gesagt, im 8. Kapitel auch die Wiederherstellung der Natur
und die Entfaltung ibhrer vollen Schonheit bei der Freiheit der
Kinder Gottes. Die Herrlichkeit Christi, des FErstgeborenen,
die Figentum aller seiner Erben wird zur Seligkeit, ist das Ge-
heimnis, worauf die Engel zu schauen geliistet, wie Petrus sagt
I, 1, 11—12.

Was der Endzweck der Neuschopfung ist, das war auch
der Endzweck der ersten Schopfung.

Die &ltesten Kirchenviter waren nie in Streit iiber den
Endzweck der Weltschopfung; sie kannten alle als das Ziel:
nur das Eingehen der Welt in Gottes Seligkeit und Licht durch
die Vollendung des Menschen. Dieser tritt daher bei der Frage
nach der Weltschopfung immer in den Vordergrund. Es wird
gentligen, einige Stellen herzusetzen. Der bedeutende Apologet
Justin d. M. schreibt im Anfange seiner ersten Apologie: ,Wir
sind gelehrt worden, dass Gott die Welt nicht zwecklos erschaffen
habe, sondern des Menschengeschlechtes wegen“. Vgl. Clem. Al
p- 500, ed. Potter, in Verbindung mit p. 444. Ferner schreibt,
Tertullian in seiner lberraschenden Kirze: ,Gott hat die Welt
fiir den—Menschen, nicht fir sich (homini non sibi) erschaffen.
Adv. Mare. I, 13. Origenes (1. hom. in Gen. T. II, p. 56) driickt
sich nicht weniger bestimmt aus: ,Die grosse Schopfung Gottes,
der Mensch, um dessenwillen das ganze Weltall erschaffen ist“ ete.
Lactantius (Div. Inst. 1. VII, e¢. 4) lehrt, die Natur sei weder
Selbstzweck noch sei sie Gottes, des Bediirfnislosen wegen da;
sie sei zun#chst der lebendigen Wesen wegen, ! hinwiederum

* Einen nichsten Zweck hat die Natur in ihrer eigenen Lebensentfaltung.



o

hétten diese alle ihren Zweck im Menschen, der aus Geist und
Leib, aus Himmel und Erde bestehe. ,Um des Menschen
willen habe Gott die ganze Welt erschaffen, den er dem All
vorgesetzt. Dann wiederholt er, der absolute Gott habe nicht
seinetwegen die Welt erschaffen, da er ja keines Dinges be-
diirfe, sondern des Menschen wegen, der sie angemessen ge-
niesse. Im 5. Kapitel fiihrt er aus, dass der Mensch Gotf ver-
ehren und verherrlichen solle, habe nicht den Grund, dass Gott
fér sich ein Ziel erreichen konne, sondern weil eben der Mensch
dadurch Tugend und Weisheit besitze und so Unsterblichkeit
und Seligkeit erlange. Vgl. De ira Dei 13.

Dieselbe Anschauung finden wir bei Irenseus, Johannes
Chrysostomus u. a. HEinen merkwiirdigen Ausspruch hat Au-
gustinus gethan: ,Wenn (Gott) Gutes nicht schaffen konnte, so
war keine Macht (in Thm); wenn Er es aber konnte und nicht
schaffte, so wére grosser Neid (in Ihm) gewesen; weil Er aber
allméchtig und giitig ist, hat Er alles sehr Gute erschaffen®.
De Gen. ad litt. IV, 16. Also neidlos, in selbstlosester reinster
Giite, nicht um zu empfangen, sondern um zu geben, schafft
Er. Auch Augustinus lehnt den Gedanken ab, dass die Ver-
herrlichung Gottes menschlicherseits fiir Thn einen andern
Ziweck habe, als die Beseligung der Menschen. FEine schone
Stelle findet sich in den Confess. XIII, 1. Indem er bekennt,
dass Gott in keiner Weise seiner Verehrung und seines Dienstes
bediirfe, fligt er den Gedanken hinzu: deshalb willst Du meinen
Dienst, ,dass ich zu dem Zwecke Dir diene und Dich verehre,
damit von Dir mir Wohlsein komme, von dem ich aus dem
Grunde das Dasein habe, damit es mir wohl sein kénne“. Die
Ubersetzung ist abschwichend: Sed ut serviam tibi et colam
te, ut de te mihi bene sit, a quo mihi est ut sim, cui bene sit,
aber der Sinn ist klar.

Keine andere Anschauung zeigt uns die Scholastik in ihrer
Bluteperiode. So Anselm u. a. Moge hier einer fiir alle reden,
Peter, der Lombarde, in der Fortsetzung jener schonen Stelle,
welche bei der Besprechung des Beweggrundes zur - Welt-
schopfung angefithrt wurde. An jener Stelle also (L. II, Dist.
I, qu. 1), wo er als einzigen Beweggrund zur Schopfung die
Ghite des Einen wahren Gottes preist, fahrt er fort: ,dessen
Giiite so gross ist, dass Er will, dass andere seiner Seligkeit
teilhaftig sind, von welcher Er sieht, dass sie mitgeteilt werden



kann, ohne die Moglichkeit, sie zu vermindern (cujus tanta est
bonitas, ut beatitudinis suee alios velit esse participes, quam
videt et communicari posse et minui non posse). KEben jenes
Gut also, welches Er selbst war und wodurch Er gliickselig
war, wollte Er, nur aus Giitigkeit, nicht aus Notwendigkeit,
andern zu teil werden lassen, weil es dem schlechthin Gitigen
eigen war, niitzen zu wollen, und dem schlechthin Méachtigen,
keinen Verlust erleiden zu konnen. Und da niemand seiner
Seligkeit teilhaftig zu werden vermag, als durch Erkenntnis.. .,
so schuf Gott die verntinftige Kreatur, damit sie das hochste
Gut erkenne, erkennend liebe, liebend besitze und besitzend
geniesse.* Den Schluss dieser klaren Darstellung bilden die
folgenden trefflichen Worte: ,Die Irschaffung der verniinftigen
Kreatur hat also die Giite Gottes zur ersten Ursache. Wird
nun gefragt: weshalb Gott den Menschen oder den Engel er-
schaffen habe, so kann die kurze Antwort gegeben werden:
wegen seiner Giite. Und wenn gefragt wird: woze die ver-
niinftige Kreatur geschaffen sei, so heisst die Antwort: um Gott
zu loben, um ihm zu dienen, um Seiner zu Uenlessen, wobei
sie selbst und micht Gott den Vorteil hat.“

Wenn nun der Catechismus Romanus im 16. Jahrhundert
lehrt, Gott habe aus keinem andern Beweggrunde die Welt
erschaffen, als in der Endabsicht, ,damit er den Wesen, welche
von Thm hervorgebracht sein wiirden, seine Giite schenke“, so
ist es klar, dass damals in der Kirchlichen Liehre der Lombar de
noch Geltung hatte.

VLI

Ist nun der Endzweck, den Gott sich bei der Weltschopfung
gesetzt hatte, nach der Offenbarung in Schrift und Uberlieferung
erkannt, so entsteht die F'rage: wird derselbe mit Notwendig-
keit erreicht? Hinsichtlich der Mitteilung der Gilte Gottes
gewiss; aber die Beseligung der vernilinftigen Wesen ist zu-
gleich in deren Hand gegeben durch die wunderbare Gabe
des Wahlvermogens zwischen dem Guten und Bésen. Diese
Freiheit, in der Gottesebenbildlichkeit begrundet, ist eben eine
geschopfliche, nicht absolute; ihr wird der Zweck gesetzt, aber
sie soll frei ihn annehmen. Dieser Zweck hat Zusammenhang
mit der Heiligkeit Gottes und der durch diese bedingten sitt-



—— 33 —

lichen Weltordnung. Der einzelne Mensch hat nun zum néchsten.
Zweck, sich selbst der sittlichen Idee gemiss zu entfalten.
Die Frage nach dem Endzwecke, welchen die Welt fiir
sich hat, den sie vor allem erfiillen soll durch die verntinftigen
Geschopfe, an-deren Los die Natur teilnehmen wird, kann in
Kiirze beantwortet werden, weil die Lehre dartiber in der
Kirche nie streitic gewesen und die ganze h. Schrift davon
erfiillt ist. Der Endzweck der Welt ist: das zu werden, wozu
der Schopfer sie bestimmt, durch die Erkenntnis, Liebe und Ver-
herrlichung Gottes. Es ist aber geméss dem Endzweck, den
Gott sich selbst bei der Weltschopfung vorgesetzt, einleuchtend,
dass die Welt fiir sich nicht den Zweck hat, Gott durch eine
Holle zum Hervorstrahlen der gottlichen Strafgerechtigkeit zu
verherrlichen. Seine Verherrlichung durch sie soll ihr Himmel
sein. Wohl wird Gott in allen Dingen zuletzt seine Ehre haben,
wenn Babylon gefallen sein wird, das Reich des ,Fiirsten dieser
Welt“ und aller, die diesem dienen; die verklarte Welt wird
nur das Alleluja durchhallen und der Ruf: ,Das Heil und die
Herrlichkeit und die Ehre und die Macht ist dem Herrn unserm
Gott! denn wahrhaftic und gerecht sind seine Gerichte“ (Offb.
19, 1); aber wie sehr auch Gottes Gerechtigkeit Preis verdient,
so hat er doch kein Wohlgefallen an dem Tode des Stinders,
und diesen Endzweck, dass man ihn wegen der Holle rihme,
hat Er weder sich noch der Welt vorgesetzt. Die Ehre der
gottlichen Gerechtigkeit ist eine notwendige Folge seiner Eigen-
schaften, insbesondere seiner unverletzlichen Heiligkeit, aber
sie ist nicht der Endzweck des Strebens der Welt; sondern
Gott hat der Welt als den von ihr zu erstrebenden Endzweck
bestimmt: seine Verherrlichung durch Anerkennung und Lob-
preis seiner urbildlichen Schonheit und Wiirdigkeit ewiger Liebe.
Das im einzelnen zu beweisen ist nicht erforderlich. Die
gesamte Offenbarungslehre im Munde der Kirche hat Kkeine
andere Absicht, als die Enthullung der gottlichen Majestit in
ihrer Pracht und Fiulle, damit wir sie erkennen, loben und
lieben und danach streben, auf dem Wege des himmlischen
Gesetzes der Weisheit und Liebe uns mit ihr zu veriahnlichen.
Die Spendung der Gnadenmittel hat dasselbe Ziel; durch sie
gewinnen wir himmlische Kréfte, unsere erhabene Aufgabe zu
erfilllen. Die h. Schrift hat, man mochte sagen, in jedem Buch-
staben, wo sie lehrt, diesen Endzweck der Welt im Auge. Das

3



‘\*.-;‘-j'!_ e e R

¥ 'E.’* o

S‘m L

e

s

erste der zehn Gebote verkiindigt ihn wie mit Posaunenschall;
und auch das letzte Buch der h. Schrift predigt denselben mit
erhabener Sprache: ,Wiurdig bist Du, o Herr, zu nehmen Preis
und Ehre und Macht; denn Du hast alle Dinge erschaffen und
durch Deinen Willen sind sie da und sind sie erschaften.“ Offb.
4, 11. Es kann ja auch nicht anders sein. Der Herr spricht:
ybel Mir selbst schwore Ich, ein Wort der Gerechtigkeit geht
aus meinem Munde und nicht rickgingig wird’'s: Mir sollen
alle Kniee sich beugen und alle Zungen schworen.“ Jes. 45, 23.
»lch will keinem andern meine Ehre tiberlassen.“ 48, 11. So
beten denn auch die Gottesfirchtigen: ,Um der Ehre Deines
Namens willen errette uns, o Herr, und sei gniddig unsern
Stinden um Deines Namens willen.* Ps. 78 (79), 9. Der Hei-
land, der als ,der Sohn des Menschen“ in allem unser Vorbild
ist, zeigt uns auch diesen Weg in seinem hohenpriesterlichen
Gebete. Er hat das Werk, das IThm der Vater aufgetragen,
vollbracht, und das spricht Er also aus: ,Ich habe Dich auf
Erden verherrlicht.“ Diese Verherrlichung ist auch uns auf
getragen. (Joh. 17, 1—4,) Darum nennt der Apostel Paulus
(Eph. 1, 6~—12) als den uns in der Auserwihlung vorgesetzten
Zxwveok den Lobpreis der Herrlichkeit der Gnade Gottes. Lue. 2,
14 enthalt Ursache und Wirkung. _

Es ist offenbar, dass Endzweck Gottes und Endzweck der
Welt in innigem Zusammenhauge stehen. Sie stimmen zunsichst
schon darin Uberein, dass sie beide denselben Ursprung haben;
denn beide sind urspringlich Gottes Gedanken, beide von Gott
geselzt. Hs liegt in der Bedingtheit der Geschopfe, auch der
freien in der Engel- und Menschenwelt, dass sie sich keine End-
zrwecke sefzem komnen, sondern nur Mittelzwecke. Den ihnem
von Gott gesetzten Endzweck kinmen sie, gehoben ven Gotlies
Huld und Gnade, ersiveben, nicht aber ihn sich selbst ausdenken
und versetzen. Beide Endzwecke haben ferner dieses gemein-
sam, dass sie nur in Gott erreicht werden. Die Welt in ihivem
verntmftigen wnd frelen Wesen findet nicht Ruhe, bis sie ruhet
in Gott; die unfreie Natwr aber isf, wie wiederholf hervaor-
gehoben wurde, mit fhrer Rube, d. h. mit der Offenbarung ihrer
vollkommenen Herrlichkeit an die Freiheit der Kinder Gottes
gebunden. Pas velle Leben, das selige Lebem wird nur er-
reicht bei dem Urquell alles Lebens. Drithens stimmen beide
Endzwecke darim iiberein, dass sie beide nichi ohme die Ver-



- one

mittelung der Welt und nicht ohne die primére Wirksamkeit
Gottes erzielt werden konnen. Endlich ist das Gut, welches
durch sie erlangt wird, bei beiden ein ewiges.

Sie unterscheiden sich aber in folgendem. Da die Selig-
keit der Welt aus der Fiille der Allseligkeit Gottes fliesst und
nur in der lichten Erkenntnis, in der Liebe Gottes und in seinem
himmlischen Umfangen gekostet und genossen wird, so ist ein-
zurdumen, dass Gott sie frei giebt und allein giebt, wihrend
die von Ihm Beseligten seiner Allseligkeit nichts hinzuftigen.
Wenn er nun auch dieses Geben seinerseits an die Bedingung
der Erfilllung seines h. Willens gekniipft hat, so ist es darum
doch nicht weniger frei: die Treue hebt die Freiheit nicht auf.
Fs bleibt also, wenn wir unsererseits den Zweck erreichen, die
empfangene Seligkeit, das ewige Leben doch immer fir uns
ein Gnadenlohn, eine freie Gottesgabe, xdotone, Rom. 6, 23,
wahrend Gott alle Ehre gebthrt. Diese soll die Welt Gott geben,
nicht bloss als Tribut fir die empfangene Gabe des Daseins
und des Lebens, sondern in ihrer wenn auch bedingten Selb-
stindigkeit aus freier Liebe. Zwar muss sie rufen: ,Siehe auf
mich, auf dass ich Dich sehe“, Gott muss sich zu ihr neigen,
sich ihr nahen, damit ihr freies Lob Ihn erreiche, aber sie soll
das Lob spenden, aus ihrem Herzen es nehmend. Doch Kkeine
einzelne Schopfungsreihe vermag das vollkommene Lob Gottes
zu geben; das rechte volle Loblied muss zugleich die Harmonie
des ganzen dreigliedrigen Weltalls vernehmen lassen, was frei-
lich nur bei der Vollendung aller Dinge eintreten kann.

An einzelnen Geistern (der Engel- wie der Menschenwelt)
wird indessen weder der Endzweck, den Gott selbst bei der
Weltschopfung beabsichtigte, noch derjenige, welchen er der
Welt gesetzt hat, erreicht. Es sind diejenigen, welche beharr-
lich Gott die Ehre verweigern und sein Gebot verachten; sie
werden in der Hartnickigkeit ihres Gott ewig widersprechen-
den Willens nicht selig und sie verherrlichen den Schopfer
nicht. Diejenigen, welche die Ehre Gottes bei der Weltschopfung
von Ihm als den sogenannten ,primaren Endzweck® beab-
sichtigt sein lassen, wahnen nun, dieser Endzweck wiirde schlecht-
hin und unter allen Umstdnden erreicht. Das ist ein grosser
Irrtum. Denn wenn an den Verdammten durch die Gerechtig-
keit Gottes Ehre offenbar wird, so geschieht das doch nur in
den Augen jener, welche ohnehin in allem Gott die Ehre geben



= 35

und Ihn verherrlichen. Die Verdammiten selbst aber beharren
bei der Verweigerung der Ehre. Sie sind eben nicht selig und
verherrlichen Gott nicht; deshalb erfiillen sie den Doppelzweck
nicht; wie sehr auch andere die sich an ihnen offenbarende
gottliche Macht und Gerechtigkeit preisen mogen; sie preisen
sie nicht. Aber Gott hat, als er in den vernitinftigen Geschopfen
seine Ebenbildlichkeit und die sittliche Freiheit wollte, auch die
Moglichkeit gewollt, dass ein Teil dem Ziele ewig fernbleibe,
so dass hierbei eine Unzuldnglichkeit in seinem allmichtigen
Wirken nicht gefunden werden kann.

HEs giebt nun zwischen den beiden Endzwecken auch noch
eine Wechselbeziehung. In der Art nimlich, wie sie von Gott
gewollt sind, kann der eine nicht erreicht werden ohne den
andern. Wer selig wird, muss Gottes Herrlichkeit erkennen,
anerkennen, liecben und loben, und wer dies denkt, will und
thut, muss selig werden. Welches ist nun das erste und welches
das zweite: das Seligsein, oder das Krkennen, Lieben und
Loben? Wer Gott wahrhaft von Herzen liebt und lobt, der ist,
indem er dies thut, schon sehg, und wer selig ist, liebt und
verherrlicht Clott. Diese Wechselbezichung ist eine iiber alle
‘menschliche Vorstellung innige. Wenn die Gottesfiirchtigen,
die Gerechten, umgewandelt werden in dasselbe Bild der Herr-
lichkeit Christi von Klarheit zu Klarheit durch denselben hei-
ligen (teist, so werden sie auch fortjubeln von Gotteslob zu
Gotteslob, und umgekehrt, und in jedem neuen Lobe seliger
sein. So wird es sein in alle Ewigkeit.

Da Gott die Erreichung beider Endzwecke an die freie
Vermittelung durch die Welt gekniipft hat, so erscheint der
Doppelzweck als ein bedingter. Den Endzweck der Welt-
schopfung hat Er so bedingt, dass Er denselben bel einzelnen
Engeln und Menschen aufgeben kann oder die Verwirklichung
in alle Ewigkeit unterlisst, weil die Bedingung nicht eintreten
wird. Er verzichtet dann auf die Mitteilung seiner Seligkeit an
die von ihm abgewandten unseligen Geschopfe. Er tritt dadurch
nicht in einen Widerspruch mit sich selbst. Denn es sind zwar
unleugbare Worte der h. Schrift: ,Das ist der Wille Gottes:
eure Heiligung*, und: ,Gott will, dass alle Menschen selig
werden; aber dieser Wille ist ebenso unleugbar ein bedingter.
Gottes Weltoedanke st ja mcht der Gedanke von dem Abso-
luten sondem dessen was_Kr nicht ist, also des Bedmgtan



Daraus folgt, dass nicht bloss das Wesen der Welt ein bedingtes
sein muss, sondern auch, dass die Zwecke in Beziehung auf sie
und fiir sie ebenfalls nur bedingte sein koénnen, weshalb ihre
Erfilllung eben an Bedingungen, die von ihr abhangen, ge-
knupft ist.

VIIL

Nach diesen Ergebnissen ist es undenkbar, dass der Schopfer
im Schopfungsgedanken einen Tell der Engel und der Mensehen'
'zum ‘Bosen und zur ewigen Verdammnis pmdestmzert habe, um
an d1esen seme ‘Ehre durch Gerechtigkeit zu offenbaren. Es
st aber auch die Annahme vollig ausgeschmssen dass er auf
Erden einen ,Statthalter“ habe, den er mit ,gottlichen Pré-
rogativen“ ausgertstet, um ¢m Namen der Religion mit physischem
- Zwange (vis inferendee potestate), mit linderverwiistendem Inter-
dikt und Menschen mordender Inquisition, mit Hexenbullen und
grauenhaften Fluchformularen die Strafgerechtigkeit Gottes zur
Wahrung seiner dusseren Ehre auszuiiben.

Wenden wir uns von diesen disteren Verirrungen ab,
welche der Nachtseite des menschlichen Denkens und Strebens
angehoren. Wie der Spruch: ,Alles zur grosseren Ehre Gottes !“
nur einer Anmassung menschlichen Thuns hiufig zum Aus-
hangeschild gegeben wird, so ist auch die Lehre, der End-
zweck der Weltschopfung sei die dussere Ehre Gottes, die er-
reicht werden miisse, unbekiimmert darum, ob die unsterblichen
Seelen Wonne oder Weh davon haben, nur scheinbar fromm.
Jene, die sie verteidigen, wollen nicht demiitig aus der Offen-
barung lernen, sondern sie schreiben mit ihrem unzureichenden
Denken vor, was Gott hitte beabsichtigen miissen, um in ihren
Augen der Gottheit wiirdig zu sein, und nach dieser vermessenen
Vorschrift versuchen sie, die h. Schrift zu erkliren.

Heilig ist nur die Liebe und fromm sind nur die Gedanken
und Gemiitsstimmungen der Liebe. Gott zu verherrlichen
wegen der Qual der Verdammten, ist keine Aufgabe der Frommig-
keit; wohl aber das Trauern um die verlorene Liebe Gottes
an ihnen. Fromm ist aber das hiufige Betrachten der absoluten
Reinheit der Liebe Gottes in der Weltschopfung, fromm der
Dank und das Entziicken bei dem Eingehen in den Plan seiner
ewigen Giite. Die unermessliche Fiille seiner Seligkeit konnte



g

Er ewig mit seinem unendlichen Wesen umfangen im leuchten-
den und wonnevollen Frieden mit sich selbst; wenn Er nun
in absoluter Selbstlosigkeit eine Welt ins Dasein rief, die, aus
Licht und Liebe hervorgehend, von Ihm die Bestimmung er-
hielt, sich selbst zum Lichte und zur Liebe zu entfalten, um
dann zuletzt mit Thm in heiliger Vollendung sich zu einigen
und vereinigt zu werden zur Teilnahme an dem gottlichen
Leben, zum ewigen Schopfen aus dem sich nie vermindernden
Urquell der Seligkeit: wie konnte man dies bedenken, ohne
dass die Tiefen der unsterblichen Seelen in Frommigkeit freudig
erbebten! Schon hier auf Erden mogen die wahrhaft frommen
Christen, ein jeder nach dem Masse der Gnade, der Fassungs-
kraft und Wirdigkeit, in den gottlichen Gedanken des Friedens
bei der Weltschopfung ohne Unterlass Erbauung, Trost und
Freude finden. ‘ ‘
HEs sind auch Gedanken, welche geeignet sind, den Hass
aus den Herzen der Christen zu bannen und Verlangen nach
dem gemeinsamen Bande der Vollkommenheit zu wecken.

Dr. JosEPH HUBERT REINKENS,
kath. Bischof.




	Einiges über den Endzweck der Weltschöpfung

