
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 1 (1893)

Heft: 1

Artikel: Einiges über den Endzweck der Weltschöpfung

Autor: Reinkens, Joseph Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINIGES
ÜBER DEN

ENDZWECK DER WELTSCHÖPFUNG.

I.

Das mittelalterliche Papstsystem, welches am 18. Juli 1870

in der Peterskirche zu Rom in seinen Grundanschauungen, wie
wenn sein Inhalt das geoffenbarte Wort Gottes wäre, als Dogma
der römisch-katholischen Christenheit feierlich verkündigt worden

ist, behauptet unter anderm mit dogmatischer Gewissheit,
das göttliche Recht zu haben, sich bei seinen Gläubigen mit
physischem Zwange durchzusetzen (Syll. v. 8. Dezember 1864,

XXIV). Auf diese dogmatische Behauptung baute sich ein
hierarchisches System des Zwanges in religiösen Dingen auf,
welches jahrhundertelang der Schrecken aller abendländischen
Christen war, so viele ihrer über die Offenbarung nachzudenken
und in ihrer Überzeugung dem Gewissen folgen zu dürfen
meinten, ja die überhaupt ein innerlich religiöses Leben pflegten.
Das System selbst, voll des handgreiflichen Irrtums, oft des

Truges in seinen dogmatischen Sätzen, konnte die vernünftige
Menschheit auf dem Wege der Überzeugung nicht gewinnen.
Daher die grausamen Mittel des Papsttums, womit die
Priesterherrschaft auch das gesamte politische und sociale Leben,
ratione peccati, wie man sagte, vom Gesichtspunkte der Sünde

aus, unter ihr Sklavenjoch brachte.
Ein solches Mittel von schreiender Ungerechtigkeit, durch

welches die Päpste das Volk zur regellosen Gewaltthätigkeit
trieben, war das Interdikt. Dieses versetzte Fürsten, städtische

l



Obrigkeiten und das Volk in eine unerträgliche Zwangslage,
welche nur der schliessliche Gehorsam gegen die päpstlichen
Dekrete lösen konnte; zuvor aber wurden oft Millionen
Menschen ihres Vermögens verlustig, des Gottesdienstes und der
Sakramente, nicht selten ohne zu wissen, warum, beraubt, im
religiösen Leben gestört und verwirrt, nicht bloss Familien und
Fürstenhäuser, sondern auch Städte und Staaten, ganze Länder
der rohen Gewalt überliefert, als der Sklaverei verfallen von
den Päpsten bezeichnet und gebrandmarkt. Wohl wussten
diese, was sie damit verwüsteten, nämlich die Religion selbst,
wie sie in ihren Gesetzbüchern eingestanden, dass dadurch
nämlich „die Unfrömmigkeit des Volkes zunehme, Irrlehren
aufkeimen und unendliche Gefahren der Seelen sich erheben"
(Cap. ult. de sent, excomm. in Sexto V, 11); aber sie machten
nach dieser Erkenntnis als angebliche „Statthalter" Gottes, die
dessen Gerechtigkeit und Rechte auf Erden vertreten sollten,
nur noch einschneidenderen Gebrauch davon. Da mochte denn
wohl manches einfältige religiöse Gemüt sich fragen: ob das
wohl der Statthalter des Gottes sei, der aus Liebe die Menschen
erschaffen, um sie selig zu machen?

Es kam hinzu die Entsetzen verbreitende Inquisition, von
den Päpsten in gottverlassener Stunde ersonnen, durch eine
300jährige Gesetzgebung in schrecklicher Folgerichtigkeit
ausgebildet, die uriheiligste Institution der Weltgeschichte, welche
man nichtsdestoweniger in Rom die Vermessenheit hatte, „das
heilige Amt" zu nennen und heute noch nennt. Die Inquisition,
welche aller Gerechtigkeit im Himmel und auf Erden Hohn
sprach, mit ihren den Opfern verheimlichten Denunzianten,
Anklägern und Zeugen in denselben Personen, ehrlosen Zeugen,
Konfiskationen, Beuteteilenden, mit ihren Kerkern, Foltern,
schamlosen Plenkersknechten, Scheiterhaufen, zuletzt mit ihrem
Hexenwahn und Hexenhammer wütend, alle Greuel im Namen
„des Statthalters Gottes" auf Erden verübend, Familien und
Städte zerstörend und blühende Länder zu Stätten der Trauer
umwandelnd, Glück und Leben von Hunderttausenden unschuldigen

Menschen durch grausame Qual und Überlistung
vernichtend, musste harmlose Gläubige in Verwirrung bringen,
wenn sie das Wort vernahmen : „Also hat Gott die Welt
geliebt!" Ist denn der sein Statthalter, der alles hasst und durch
List und Lug, Qual und Feuertod zu vernichten strebt, was



nicht zu seinen Meinungen sich zwingen lässt Sind die lodernden

Scheiterhaufen, welche Menschenleben zerstören, Akte des

Glaubens (Autos de Fé) an den Gott, der „die Liebe ist"?
Es ist auffallend, dass die römische Kurie im Mittelalter

gar keinen Versuch gemacht hat, diesen Widerspruch
auszugleichen. Dies konnte geschehen durch Änderung der Lehre
vom Endzweck der Weltschöpfung. Aber man blieb bis ins
16. Jahrhundert bei der biblischen und volkstümlichen
Anschauung von demselben. Wir haben dafür den augenscheinlichen

Beweis in dem römischen Katechismus (Catechismus
Romanus ex decreto Concilii Trid. et Pii V. Pont. Max. jussu
editus). Derselbe (er ist herausgegeben als Richtschnur des

Unterrichts für die Pfarrer) lehrt:
„Gott hat die Welt nicht aus irgend einem vorhandenen

Stoffe gestaltet, sondern aus nichts erschaffen, und das hat er
weder durch irgend eine (äussere) Gewalt noch durch eine

(innere) Notwendigkeit gezwungen gethan, sondern aus
Selbstbestimmung und eigenem (freiem) Willen. Es war aber durchaus

keine andere Ursache, welche ihn zu dem Werke der
Schöpfung antrieb, als diese eine : damit Er den Wesen, welche
von Ihm hervorgebracht sein würden, seine Güte schenke.
Denn die Natur Gottes, durch sich selbst ganz glückselig,
bedarf keines Dinges, wie David sagt: mein Gott bist Du, denn
Du bedarfst meiner Güter nicht! *

„Wie Er aber von seiner eigenen Güte dazu geführt wurde,
zu schaffen, was Er wollte, so folgte Er bei der Gründung des
Weltalls auch keinem Vorbilde oder Modell, das ausser Ihm
Bestand gehabt hätte; sondern da aller Dinge Urgedanke in
dem göttlichen Wissen enthalten ist, so hat der absolute
Werkmeister, dieses Urbild in Sich Selbst anschauend und gleichsam
nachbildend, mit vollkommener Weisheit und unendlicher Macht,
die Ihm eigen ist, das All im Anfang schaffend hervorgebracht."2

1 Ps. 15 (16), 2. Ob die lateinische Übersetzung dieses Psalmenverses richtig
sei oder nicht, darauf kommt es hier nicht an, da wir nur die Lehre des
Katechismus in Betracht ziehen.

2 P. I, cap. 2, qu. 15. Die Stelle ist so bedeutungsvoll, dass der Abdruck
des lateinischen Textes erwünscht sein wird:

„Deus enim non ex materia aliqua mundum fabricatus est, sed ex nihilo
creavit, idque nulla vi aut necessitate coactus, sed sua sponte et voluntate instituit.
Neque vero ulla alia fuit causa, quae ilium ad opus creationis impellerei, nisi ut



_ 4 —

Bevor der Inhalt dieser Worte in einfachen Schlussfolgerungen

festgestellt wird, sei eine Bemerkung über die Sprache
des Katechismus gestattet. Wir wissen, dass vorzugsweise Karl
Borromäus es durchsetzte, dass derselbe bereits drei Jahre nach
dem Schlüsse des Konzils von Trient veröffentlicht wurde. Er
hatte es auch bewirkt, dass bei der Abfassung berühmte La-
tinisten zugezogen wurden, um dem erhabenen Inhalte die

würdige Form zu geben. Und so ist .denn die Sprache, nur
mit dem eigentümlichen Gepräge, welches die christlichen Ideen
ihr notwendig gaben, namentlich auch durch Beibehaltung einer
teilweise scholastischen Färbung der dogmatischen Kunstausdrücke,

nach ihrem grammatischen und syntaktischen Bau zu
einer in ihrer Art klassischen geworden. Sie zeichnet sich vor
allem, was für diese Erörterung besonders wichtig ist, durch
eine allenthalben durchsichtige Klarheit aus, was auch der
Zweck des Katechismus verlangte, der ja den Pfarrern, also
den Seelsorgern, zur Grundlage des christlichen Volksunterrichts
im allgemeinen dienen sollte.

Sonach dürfen wir in den angeführten Worten, welche,
wie der erste Blick zeigt, die Lehre von dem Weltgedanken
und Beweggrund zur Schöpfung in Gott und von dem
Endzweck derselben mit aller Bestimmtheit enthalten, keine schwerfälligen

Syllogismen und keinen künstlichen sophistischen Hinterhalt

voraussetzen. Das beliebte jesuitische distinguo (ich
unterscheide), das rasche Unterscheiden der Fragen, Autorintentionen,
Auffassungen u. s. w., womit man alle möglichen dialektischen
Kunstgriffe und disputatorischen Übervorteilungen des Gegners
einzuleiten pflegt, ist hier gänzlich ausgeschlossen.

Was also muss sich der einfache Seelsorger, für den, wie
gesagt, der Katechismus geschrieben ist (ad parochos), bei jenen

rebus, quge ab ipso effectse essent, bonitatem suam impertiretur. Nam Dei natura,
ipsa per se beatissima, nullius rei indigens est, ut inquit David: JDixi Domino,
Deus meus es tu, quoniam bonorum meorum non eges.

„Quemadmodum autem sua bonitate abductus, qusecunque voluit, fecit: ita
non exemplum aliquod, aut formam, quee extra se posita esset, cum univera con-
deret, secutus est; verum, quia rerum omnium exemplar divina intelligentia con-
tinetur, id summus artifex in seipso intuens ac veluti imitates, summa sapientia et
infinita virtute, quse ipsius propria est, rerum universitatem initio procreavi!"

Es ist zu beachten das Wort a&ductus, nicht «^ductus; durch seine G-üte

wird er zu der Schöpfung nach aussen geführt.



— 5 —

Worten über die Weltschöpfung denken, wenn er fern von jedem
Interesse an spitzfindigen Streitreden nur das eine wissen will :

was haben die Verfasser des römischen Katechismus über den

göttlichen Weltgedanken, Beweggrund und Endzweck der
Schöpfung lehren wollen, indem sie so schrieben, wie sie

geschrieben haben? Offenbar nur dieses:

1. Kein Vorbild, kein Ideal ausser Gott regte in ihm den

Weltgedanken an und bestimmte sein Werk, sondern die
Idee der Welt war nach Inhalt und Form ewig in seinem
Wissen enthalten.

2. Es giebt nicht zwei Beweggründe und nicht zwei
Endzwecke der Weltschöpfung, sondern nur einen Beweggrund
und nur einen Endzweck; aber einen giebt es.

3. Der Beweggrund ist seine nach aussen gerichtete Güte, d. i.
sich hingebende Liebe, nicht Selbstliebe. Nicht, indem Gott
sein eigenes Wesen beschaut und liebt, wird Er aus Liebe
für dieses sein absolutes Wesen zur Weltschöpfung
angetrieben, vielmehr da Er eine Idee und ein Urbild eines
Wesens in Sich anschaut, das Er nicht ist, das ins Dasein
gerufen ein endliches Gegenbild seines unendlichen Wesens
wird, aber eben deshalb als wirkliches Sein nicht schlechthin

notwendig ist, bewegt Ihn selbstlose Liebe für dieses

Nichtgöttliche. Idee und Ideal (Urbild) der Welt sind
nicht ausser Ihm, ' aber sie sind auch nicht Er Selbst,
nicht sein Wesen ; wäre dies der Fall, so würde ihre
Verwirklichung in der Welt nur durch Ausströmung seines
Wesens (Emanation) geschehen können, das heisst: die
reale Welt würde göttlicher Natur sein. Also der einzige
Beweggrund, welcher den allmächtigen Gott zu dem ganz
freien Werke der Schöpfung antrieb, war die Liebe für
die zu erschaffende Welt.

4. Der einzige Endzweck der Schöpfung ist ein Gut, welches
der Schöpfer nicht für Sich erreichen will, sondern für die
Dinge, für die Wesen, welche Er nach der Idee von seinem
Nichtich, nach dem Ideale seines Weltgedankens aus nichts
hervorzubringen sich absolut frei bestimmt von Ewigkeit

her, also für die Welt. Dass Er nichts für Sich
bezweckt hat, ist schon deshalb über jeden Zweifel erhaben,
Aveil Er „keines Dinges bedarf, da Er durch Sich Selbst



— 6 —

absolut selig ist". Das gehört ja zur Idee Gottes, wie
auch David sie fasst, und Er wäre nicht Gott, wenn es
sich hiermit anders verhielte. Zu sagen, Gott habe als
Endzweck der Weltschöpfung Sich Selbst, sein eigenes
Wesen im Auge gehabt, Er habe dabei irgend ein Gut

für Sich erreichen wollen, wäre also nach der Lehre des

römischen Katechismus einer Blasphemie gleich zu achten.

Ein solcher Schöpfer aber, der nur den einzigen Zweck
bei seinem Werke hatte, die von Ihm geschaffene Welt mit
Heil, Freude und Seligkeit zu erfüllen, konnte unmöglich einen
„Statthalter" auf die Erde entsenden, der mit den grausamen
Instituten des Interdiktes und der Inquisition, angeblich im
Interesse der Ehre und des Reiches Gottes unter den Menschen,
Glück und Leben in Masse vernichtete.

Hier erhob sich jener grelle Widerspruch, der mit der Zeit
eine Lösung finden musste, entweder durch Änderung der Ziele
des Papsttums oder des Endzweckes des Weltschöpfers. Wie
erstaunlich es auch ist : man hat die letztere Lösung gewählt ;

eine neue Lehre vom Endzweck der Weltschöpfung ist Dogma
geworden und wird den Kindern in den Katechismen
beigebracht.

IL

Diejenigen, welche helfen konnten, waren, als der Catechis-
mus Romanus ans Licht trat, schon auf der Bühne der
Papstkirche erschienen: die Jesuiten. Das Ergebnis ihrer Studien
ist heute: einen Beweggrund Gottes für die Weltschöpfung
giebt es nicht ; Glück und Glückseligkeit der Geschöpfe ist
zufälliger und Nebenzweck; der erste und letzte von Gott
beabsichtigte und gewollte Endzweck ist seine Ehre oder die

Verherrlichung seines eigenen Wesens. Das ist nun Dogma der
römischen Kirche und wird in den Volkslcatechismen den Kindern
gelehrt. In dem für die Erzdiözese Köln zugeschnittenen
Jesuiten-Katechismus heisst es Fr. 47 : „Wozu hat Gott die Welt
erschaffen? 1, Zu seiner Verherrlichung; 2. zum Besten der
Geschöpfe." Für den ersten und Hauptzweck ist es nun gleich,
ob die Erschaffung den Geschöpfen zum Besten gereicht oder
nicht ; die Ehre Gottes wird immer erreicht. An dem Gottlosen

erglänzt seine Gerechtigkeit; Er hat ihn erschaffen „für den



— 7 —

bösen Tag11. In der Weltschöpfung offenbart sich nach dem

Jesuiten Kleutgen „jener Wille Gottes, sein höchstes, heiligstes
Wesen zu verherrlichen, an den Guten zu ihrer Beseligung, an
den Bösen zu ihrer Qual". Wie sollte auch die Verherrlichung
der göttlichen Strafgerechtigkeit erreicht werden ohne die
absichtlich herbeigeführte Qual vieler Geschöpfe? Von diesem

Standpunkte aus kann man es nun stillschweigend
selbstverständlich finden, dass dieser Weltschöpfer, der die
Selbstverherrlichung seines heiligsten Wesens in der Erschaffung der
Welt „an den Bösen zur Qual" als Endzweck verfolgt, auch
einen Statthalter mit Vollmachten zum Interdikt und zur
Inquisition mit all ihren Qualen und Greueln der Verwüstung
auf die Erde entsendet; und so begreift man auch, warum die
Hüterin der Selbstverherrlichung des heiligsten Wesens Gottes,
die Inquisition, diese weltzweckerrettende Institution, den
treffenden Namen „heiliges Amt" erhalten hat.

Freilich, wenn dieser Jesuiten-Endzweck der Weltschöpfung,
welcher jetzt allgemeines Dogma der römisch-katholischen
Kirche ist, etwa doch falsch sein sollte, so würde dieses Amt
das unheiligste sein, welches jemals von Menschen erdacht
worden wäre, und die Stellung des „Statthalters" als eines
göttlichen bedenklich erschüttert sein.

Alles Scharfsinnige und Gelehrte, was sich für die moderne
jesuitisch-vatikanische Lehre vom Endzweck der Weltschöpfung'
vorbringen lässt, findet sich in der „Theologie der Vorzeit" von
dem Jesuiten Joseph Iüeutgen (I. B., Münster 1853). Unter „Vorzeit"

versteht er vorzugsweise das Mittelalter, zuweilen auch
nur seine Ordenstheologie. Heutzutage giebt es innerhalb der
römischen Kirche in keinem Orden, in keiner Kongregation,
in keiner Schule mehr eine andere Theologie, als die der
Jesuiten. Es ist daher genug, sich mit Pater Kleutgen zu
beschäftigen.

Dieser also tritt ein für die Richtigkeit der Lehre seiner
Scholastiker, dass Gott durch nichts zum Schaffen der Welt
bewogen worden sei, dass es eine „Bewegursache" oder einen
Beweggrund dafür nicht gebe, S. 434. Aber die Scholastiker
sind auf diesen Einfall nur geraten durch das gänzliche
Missverstehen einer Stelle beim h. Augustinus (De gen. contr. Manich. I,
2, n. 4), welche Kleutgen auch noch verstümmelt citiert (433 bis
434). Diese Stelle betont nur aufs schärfste die Freiheit des



göttlichen Schaffens ; Aug. leugnet jede für das Wollen Gottes
bestimmende Ursache, die ausser dem göttlichen Wesen existierend
angenommen würde, während doch Gottes Wille die Ursache
des Daseins von Himmel und Erde und aller Dinge sei. Eine
ihn bestimmende Ursache ausser ihm würde grösser sein, als
Er, also die Idee des Absoluten aufheben. Augustinus selbst
weiss, dass er gegen eine aller Wirklichkeit entbehrende
Vorstellung kämpft, weshalb er die Gedankenreihe schliesst mit
den Worten: „Es bescheide sich also die menschliche
Unbesonnenheit und forsche nicht nach dem, was nicht ist, um nicht
das, was ist, nicht zu finden".

Thomas von Aquin aber scheint mit seinem Satze, dass „der
Wille Gottes auf keine Weise eine Ursache habe", nur gegen
die innere Nötigung polemisiert zu haben, also dass er darum
die „Bewegursache" des göttlichen Willens verneinte, weil auch
innerlich Gott absolut frei wolle in seiner Bedürfnislosigkeit
(S. I, qu. 19, a. 5). Überhaupt sind die Scholastiker, welche
den Beweggrund zur Schöpfung in Gott leugnen, meist bemüht,
das Werden, die Veränderung in ihm zu verneinen ; daher auch
der Satz des Thomas, Gott wolle alles in einem einzigen Willensakte.

In welche Wirrnisse man gerät, wenn man im Ernst jeden
Beweggrund zur Weltschöpfung leugnet, dafür ist Kleutgen
selbst das schlagendste Beispiel. Er schreibt: „Das Wollen
Gottes würde seine Vollkommenheit nicht haben, wenn es nicht
von Ewigkeit entschieden wäre; aber es konnte ebensowohl
ein Nichtwollen als ein Wollen der Welt sein. Das Wollen der
Welt ist ein Wollen der Güte, das mit der Selbstgenügsamkeit
nicht streitet; das Nichtwollen der Welt wäre ein Wollen der
Selbstgenügsamkeit, das mit der Güte nicht stritte. So wie aber
die Selbstgenügsamkeit, wenn sie das Nichtschaffen gefordert
hätte, die Güte aufgehoben haben würde, so würde auch die
Güte, wenn sie das Schaffen gefordert hätte, die Selbstgenügsamkeit

aufgehoben haben. Nur dadurch, dass Gott aus freier
Güte schuf, war in dem Schöpfungsakte jene Seligkeit, die ihm
seine absolute Unabhängigkeit gewährt. Hiermit ist nun die
oben vorgelegte Schwierigkeit gelöst. Denn es folgt aus dem
Gesagten, dass weder die Güte noch sonst etwas Gott zum Schaffen
bestimmte, d. h. ihn bewog, das Schaffen dem Nichtschaffen
vorzuziehen; dass aber nichtsdestoweniger das Schaffen, das



Gott mit voller Freiheit wählte, * ein Akt der Güte, mithin die
Güte der Grund sein konnte, weshalb er schuf." 2 Wie viele
Behauptungen, so viele Irrtümer. Schon der Fundamentalsatz
von der „ Wahlfreiheit'-'- in Gott ist ein Widerspruch mit Kleutgens
eigener Lehre vom göttlichen WTollen, welches „die göttliche
Wesenheit selber" sei; „zwischen ihr und dem Wollen könne
man keinen reellen Unterschied denken" (S. 434) ; wo ist da
Raum für eine TPaAZfreiheit des Wollens? Er sagt uns, „dass
durch die Wahlfreiheit keine Unbestimmtheit in Gott gesetzt,
also nicht behauptet werde, dass er jemals unentschieden
gewesen, sondern nur, dass er auch von Ewigkeit her habe anders
entschieden sein können" (S. 335 ff.). Er stellt dann zwei
Möglichkeiten auf: „Das Nichtsein der Welt oder das Dasein einer
ganz anderen Welt", welche Gott von Ewigkeit her „mit gleicher
Vollkommenheit" des Wollens beschlossen haben könne. Diese
Möglichkeiten aber positiv zu beweisen, lehnt er ab, indem er
sich in das Geheimnis flüchtet, dass in Gott dieselbe Ursache
entgegengesetzte Wirkungen habe, indem nicht in seinem Wollen,
aber in dessen Wirkungen „reelle Verschiedenheiten" zum
Vorschein kämen. Das sind leere Phantasien, wie auch der Einfall,

dass Gott beschlossen haben könne, eine ganz andere Welt
zu schaffen, also nicht die „nach seinem Ebenbilde". Gäbe es
in Gott eine Wahlfreiheit, so müssten erst recht Beweggründe
für die verschiedenen Möglichkeiten angenommen werden. Dass
Gott frei ist in dem Akte der Weltschöpfung ohne solche
Phantasieannahme von Möglichkeiten, wird sich später zeigen.

Es ist aber ferner die Annahme, dass die Selbstgenügsamkeit
Gottes etwa das Nichtschaffen der Welt gefordert haben

solle, eine wunderliche. Das heisst doch mit anderen Worten
den Fall voraussetzen, dass Gottes Seligkeit durch die
Erschaffung der Welt habe leiden können, in welchem Falle die
Selbstgenügsamkeit das Schaffen verboten hätte. Wie wäre
aber dann durch dieses Verbot Gottes Güte aufgehoben worden
Entweder ist die Hypothese eine ideell unmögliche oder mög-

1 Er schreibt Gott Wahlfreiheit zu. „Es ist also mit Gottes absoluter
Vollkommenheit ebensowohl der Beschluss zu schaffen, als der Beschluss nicht zu
schaffen vereinbar. Wenn aber das, so muss in Gott ein Vermögen, sich für oder

gegen die Schöpfung zu entscheiden, und also eigentliche Wahlfreiheit angenommen
werden: Freiheit, die Welt zu wollen oder nicht zu wollen." S. 295.

2 S. 437.



— louche;

im ersten Falle ist sie unvernünftig und zwecklos, im
zweiten ist es vermessen, zu sagen, durch die Verwirklichung
des in Gott Möglichen würde seine Vollkommenheit hinsichtlich
der Güte aufgehoben worden sein. Und nun die Kehrseite :

wenn die Güte das Schaffen gefordert hatte, sollte die
Selbstgenügsamkeit aufgehoben (d. h. das Absolute vernichtet) worden
sein. Diesen Satz trifft zunächst derselbe Tadel wie den ersten.
Weiterhin aber kann er logisch nur dann einen Sinn haben,
wenn Güte in diesem Zusammenhange gleichbedeutend ist mit
„Gütigkeit gegen sich selbst" ; denn das ist offenbar: wenn die
Gütigkeit gegen die zu schaffenden Wesen die Schöpfung auch
gefordert hätte, so läge in dieser Forderung eher eine
Verherrlichung der göttlichen Selbstgenügsamkeit, die auch noch
für andere Wesen reich ist, als ihre Aufhebung. Ist aber die

Gütigkeit Gottes gegen sich selbst gemeint, so würde sie allerdings

das Nichtvorhandensein der Selbstgenügsamkeit voraussetzen

und der Idee Gottes als des Absoluten widersprechen,
weshalb die Annahme dieses Falles selbst dem vernünftigen
Denken widerspricht.

Die Freiheit der Güte Gottes besteht nun nicht darin, dass
sie nichts fordert, sondern darin, dass sie von aussen zu nichts
genötigt wird. Wenn die Güte als Gütigkeit überhaupt auf-
gefasst unter gegebenen Bedingungen und Gelegenheiten keine
gütigen Akte hervorbrächte, so wäre sie eben keine Güte; denn
daran offenbart sich die Güte, dass sie gütig ist, wo sie ver-
vernunftgemäss gütig sein soll, nach den Gesetzen der Freiheit.

Wenn endlich der Satz: dass weder die Güte noch sonst
etwas Gott zum Schaffen bestimmte, und dennoch die Güte, die
Gott nicht bewog, das Schaffen dem Nichtschaffen vorzuziehen,
der Grund sein konnte, loeshalb er schuf, keinen Widerspruch
enthält, dann ist auch in dem folgenden kein Widerspruch :

die Gerechtigkeit hat zwar nicht den König zur Kriegserklärung-
bestimmt, aber die Gerechtigkeit war der Grund, weshalb er
den Krieg erklärte.

Aber zu solchen Verirrungen führt einerseits die Liebhaberei
zu eigenen Sophismen und vereinzelten schwachen Philosophemen
der Scholastiker und andererseits die Tendenz, Ausartungen
des Papsttums dogmatisch zu stützen. Durch die Gesamtlehre
der h. Schrift und die positive Tradition der alten Kirche wird
gewiss niemals ein Theologe, der nur die Wahrheit sucht, zu



— 11 —

der absonderlichen Ansicht geführt werden, zur Weltschöpfung
habe Gott gar keinen Beweggrund gehabt.

Dieses Philosophem, dass es für Gottes Wollen der Welt
keinen Beweggrund gebe, verdankt, abgesehen von einer ausserhalb

der Theologie entstandenen Tendenz bezüglich des

Endzweckes, zwei Fehlgriffen seinen Ursprung. Der eine geschah
dadurch, dass man die Güte Gottes, die in Beziehung gesetzt
wird zur Offenbarung nach aussen, mit der Selbstliebe schlechthin

gleichstellte und dann in Widerspruch geriet mit der ewigen
vollkommenen Allseligkeit in Gott ; der andere durch das Suchen
des Beweggrundes zur Weltschöpfung ausser Gott, was zu der
Meinung führte, eine „Bewegursache" (wie man sich ausdrückte)
müsse Gott in seinem Wollen Zwang anthun.

Das bringt die Untersuchung zurück auf die Freiheit des
Schaffens. Nicht in dem Vermögen, zu wählen, ist die göttliche
Willensfreiheit zu suchen; denn dann wäre Gott nicht frei in
dem Guten, da er das Böse nicht thun kann ; sondern in seinem
absoluten Wissen beim Wollen und Thun. Von äusserem Zwang
kann keine Rede sein beim Schaffen, da ausser dem Schöpfer
nichts existierte. Innere Nötigung ist aber nur in unbewusster
Thätigkeit denkbar; notwendig geschieht, was ohne selbstbe-
wussten Willengakt sich vollzieht. Die Herrschaft der
Notwendigkeit hat daher ihr Gebiet im Naturleben. Alles selbst-
bewusste Thun ist freies Thun. Nun ist in Gott das Wissen so

alt, wie das Wollen, und umgekehrt, d. h. von Ewigkeit her.
Selbst das trinitarische Leben vollzieht sich immer und ewig
mit Wissen und Wollen; aber der dreieinige Gott kann sich
auch selbst nicht denken ohne den Weltgedanken; Er denkt
nicht, was Er ist, ohne zu denken, was Er nicht ist. Die Freiheit

des Wollensaktes wird gemessen nach dem bezüglichen
Erkenntnisgrad im Selbstbewusstsein. Auch in diesem Sinne hat
das Wort des Herrn eine durchschlagende und ewige Bedeutung :

„die Wahrheit wird euch frei machen" (Joh. 8, 32). Nun ist
ja Gott die Wahrheit selbst, das absolute Wissen, Er schaut
sein eigenes und aller Dinge Wesen und in der Wesenheit alles,
was diese aus sich herauswirkt und entfaltet. Das hatte auch
Thomas von Aquin erkannt, denn er sagt an der erwähnten
Stelle: „in einem einzigen Erkenntnisakte erkenne (schaue)
Gott alles in seiner Wesenheit, er schaue die Wirkung in der
Ursache". Zahlreich sind die Stellen bei dem h. Augustinus,



— 12 —

welche diesen Gedanken aussprechen. „Gott thut nichts nach
einem plötzlichen Ratschlüsse, von dem Er nicht ewig voraus-
gewusst, dass Er es thun werde." Enarr. in Ps. 105, n. 35.

„Sein Wissen um das, was geschehen soll, ist kein anderes als
das um das Geschehene." De Civ. D. X, 12. „Er war nicht
in Unwissenheit über das, was Er schaffen werde; und nicht
anders weiss Er das Geschaffene, wie das zu Schaffende ; seine
Weisheit gewinnt aus demselben (dem Gewordenen) keinen
Zuwachs." De Trin. XV, 13. Nicht viele Weisheiten sind es,
sondern eine einzige ist es, in welcher die unermesslichen und
unendlichen Schätze aller unsichtbaren und sichtbaren, aller
geistigen und materiellen Dinge, welche durch Ihn geschaffen
sind, ihren Ursprung haben. Denn „Gott hat nichts ohne Wissen
darum geschaffen ; wenn Er aber wissend Alles schuf,
so schuf Er das, was Er kannte. Da begegnet dem (unserm)
Geiste etwas Wunderbares, aber es ist doch wahr, dass nämlich

diese Welt uns nicht bekannt sein könnte, wenn sie nicht wäre,
dass sie aber, wenn sie Gott nicht bekannt wäre, nicht sein könnte."
De Civ. D. XI, 10. So lässt er Gott nun auch alles durch einen
einzigen ewig unveränderlichen Willen vollbringen, indem er
den Beweis führt, „dass Er nicht bald dieses, bald jenes wolle,
sondern einmal und zugleich und immer (semel et simul et semper)
Alles wolle, was Er will". Confess. XII, 15. „Mit einem einzigen
sich gleichen ewigen und unveränderlichen Willensakte hat Er
bewirkt, dass die Dinge, welche Er erschaffen hat, früher nicht
waren, so lange sie nicht gewesen sind, und dass sie nachher
waren, als sie anfingen zu sein". De Civ. Dei XII, 17, n. 2.

Da nun das Wissen und Wollen der Welt, beides ewig
zugleich in Gott vollendet ist, und nur die Beschaffenheit unseres
geschöpflichen Geistes uns zwingt, das Wissen vor dem Wollen
zu denken, so wird in dem absoluten Selbstbewusstsein Gottes
der schöpferische Wille von Ewigkeit her schlechthin frei, weil
schlechthin wissend entschieden, oder selbstbestimmt gedacht
werden müssen.

III.

Diese ewige im absoluten Wissen schlechthin freie
Selbstbestimmtheit des schöpferischen Willens Gottes hindert nun aber
nicht, nach einem Beweggrunde des Schaffens zu forschen. Wir



— 13 —

können nicht anders, als von unserm gottebenbildlichen Geiste

auf das Urbild, wie vom Bedingten zum Unbedingten Schlüsse

ziehen, wo es sich um wesentliche Geistesakte handelt, wrelche

Ähnlichkeit voraussetzen. Finden wir nun in unserem Selbst-

bewusstsein, dass unser Wille frei thätig ist, wo er von dem

Lichte der Vernunft erleuchtet und bestimmt wird, so erkennen
wir auch, dass die freie Thätigkeit ihren Beweggrund durch
die Erwägung der vernünftigen Erkenntnisse empfängt. Freies
und sittliches Handeln ist, weil es nur ein vernünftiges sein

kann, ohne Beweggrund gar nicht denkbar. So können wir
uns denn auch die absolut freie Schöpfungsthat nicht ohne

Beweggrund denken, nur darf dabei nicht angenommen werden,
dass dieser objektiv der schlechthinigen Selbstbestimmung des

göttlichen Willens vorausgegangen wäre, als ob ein Schwanken
und Werden in Gott sein könnte. Erkennen, auf vernünftigen
Grund den Ratschluss fassen und Wollen ist in Ihm zugleich
und ewig vollendet.

Ehe hier aber der Beweggrund zur Weltschöpfung, welcher
in der heiligen Schrift und Tradition sonnenklar ausgesprochen
ist, näher ermittelt und bestimmt werden soll, scheint es nicht
unangemessen zu sein, ein Wort über das Verhältnis von
Beweggrund und Zweck des Handelns zu sagen.

Motiv, Beweggrund erklärt sich schon nach dem
Vorhergehenden im allgemeinen selbst. Es ist auch selbstverständlich
hier nur die Rede von vernünftigen Beweggründen, welche die
Freiheit des Willens bedingen. Da giebt es denn eigentlich für
vernünftiges Handeln nur einen einzigen, nämlich Liebe, der
jedoch nach zwei Richtungen gehend zweifach ist: Selbstliebe,
oder Liebe zu Andern. Eins von beiden bewegt das Herz des

vernünftigen Geschöpfes, wenn es den Willen zu Entschluss
und That bestimmt, und was es liebend ergreifen will, das ist
sein Zweck bei der Handlung. Zwar drängt uns die Geschichte
noch als Gegensatz der Liebe das Motiv des Hasses auf; aber
der Hass würde an sich immer macht- und thatlos bleiben,
wenn nicht eine indirekte verirrte Selbstliebe hinzukäme. Auch
irrt der Hass als solcher aus dem Gebiete des vernünftigen und
damit des freien Handelns leicht hinaus in das der Naturnotwendigkeit.

Doch hat der vollendetste und zerstörendste Hass, wenn
er losbricht zur verderblichen That, immer noch die Lust und
Liebe zur Rache als unentbehrliche Bundesgenossin zur Mit-



— 14 —

hülfe, und insofern nimmt er teil an dem vernünftigen Handeln,
namentlich auch dadurch, dass der nächste Zweck der Handlung

eine Abwehr des Unangenehmen ist.
Wir werden also bei dem geschöpfliehen Geiste beide Motive

gelten lassen müssen : Liebe und Hass, im einzelnen Falle immer :

Liebe oder Hass. Sie entsprechen den Gefühlen des Wohlgefallens

oder Missfallens, denen Hinneigung (Liebe) oder
Abneigung (Hass) folgt. Wohlgefallen und Missfallen müssen aber
zurückgeführt werden auf den erkannten (angenommenen) Wert
oder Nachteil der Dinge für den Handelnden.

Indessen bei dem Schöpfungsgedanken Gottes kann von
einem Beweggrunde des Hasses keine Rede sein. Es mag daher
in dieser Untersuchung das Motiv des Hasses auf sich beruhen.
Was aber den Beweggrund der Liebe betrifft, so ist es klar,
dass seine Stärke von der erkannten Grösse des Wertes dessen

abhängt, was die Liebe eben erstrebt. Dieses zu Erstrebende
ist der objektive Zweck, dessen subjektives Bild in der
Erkenntnis des Geistes das Motiv der Liebe hervorruft. Das
Verhältnis zwischen Beweggrund und Zweck ist also folgendes:
wird unter Zweck das subjektive Gedankenbild des Erstrebenswerten

verstanden, so ist er die notwendige Voraussetzung für
die Entstehung des Beweggrundes; wird aber als Zweck der
objektive Wert des zu Erstrebenden angesehen, so ist der
Beweggrund die notwendige Voraussetzung für den Zweck. Wegen
dieses innigen Verhältnisses kann man die allgemeine Beschaffenheit

des Zweckes aus der Beschaffenheit des Beweggrundes,
und umgekehrt, mit Sicherheit bestimmen. Handle ich z. B.
aus reiner Liebe zu dem Nächsten, so kann der von mir gewollte
Zweck der Handlung schlechthin nicht an erster und letzter
Stelle ein Gut für mich sein; ist umgekehrt Selbstliebe der
Beweggrund, so beabsichtige ich nicht an erster und letzter Stelle
ein Gut für den Nächsten. Auch der Rückschluss ist unzweifelhaft

richtig: ist der Zweck meiner Handlung, das Wohl des

Nächsten zu fördern, so handle ich offenbar nicht aus Selbstliebe,

sondern aus Nächstenliebe; beabsichtige ich aber vor
allem meinen Vorteil, so bin ich zu der Handlung als Egoist
bewogen worden. Also der Schluss ist : Beweggrund und Zweck
bedingen und erklären einander.

Wenn wir nun einen Kreis, eine zusammengehörige Summe

von Handlungen zur Einheit zusammenschliessen, so kann der



— 15 —

Zweck jeder einzelnen Handlung in diesem Kreise nicht als
letzter Ruhepunkt des Ganzen betrachtet werden, sondern alle
die einzelnen Zwecke der einzelnen Handlungen werden wieder
als Mittel in. die Bewegung zur Einheit hineingezogen, sie werden
Mittelzwecke zu einem Endzwecke der Gesamtbewegung aller
dahinzielenden Handlungen. Auf jedem Sterne sind zahllose
verschiedene Einzelbewegungen zur Bewahrung des Lebens
alles dessen, was sich dort etwa regt und lebt, und alle diese

Bewegungen strömen zusammen in dem Kreislaufe des Sternes,
der seine Bahn dahinrollt, um Stern zu sein und zu bleiben.
Und hinwiederum giebt es ein Gesamtziel der Bewegungen aller
Sterne, wie die Heiden sagten : die Musik der Sphären, wie die
Schrift verkündet : „das Erzählen der Ehre Gottes" (Ps. 18 (19),
welches die Menschen zur Erkenntnis des letzten Endzweckes
aller Dinge führt. Um auf die Erde zurückzukehren : es treffen
die Millionen Stimmen eines grossen Staatsganzen, wenn sie

recht reden, zusammen in dem Ruf: Jedem sein Recht Der
Palast des Königs, die Stadt, das Dorf, das Gefängnis, das freie
Bürgerhaus soll wiederhallen, alle Stände sollen erfüllt sein von
dem Rufe : Jedem sein Recht Denn alles, was in dem
Staatsorganismus sich bewegt und handelt, hat als Endzweck die

Verwirklichung der Rechtsidee zum allgemeinen Wohl. Und
alles, was in dem vielgestaltigen Organismus der Kirche mit
ihren Lehren, Gnadenmitteln, Ämtern, Institutionen etc. sich be-1

wegt und handelt von der Taufe bis zum Begräbnis, hat einen
einzigen Endzweck: die ewige Glückseligkeit der Gläubigen.

So können wir nun auch die göttlichen Offenbarungen nach
aussen, wie sie in einem einzigen Erkenntnis- und Wollensakte
gedacht und gewollt sind, einheitlich betrachten und fragen:
welchen Endzweck Gott in allem habe, oder was das
Wohlgefallen seines Willens durch die ganze Offenbarung nach aussen
erziele. Die Beantwortung dieser Frage ist die hier gestellte
Aufgabe. Indem der Satz in Erinnerung gebracht wird, dass

Beweggrund und Zweck (auch Endzweck) einander bedingen
und erklären, soll nun zuerst das Motiv der Weltschöpfung
ermittelt werden.

IV.
Es muss noch einmal, um allem Missverständnisse

vorzubeugen, scharf hervorgehoben werden, dass nicht in dem Sinne



&

— 16 —

von einem Beweggründe zum Ratschlüsse der Weltschöpfung
die Rede sein kann, als ob diesem Entschlüsse auch nur ein
einziger Moment der Unentschiedenheit des Schöpferwillens
vorausgegangen wäre. Auch sei noch bemerkt, dass aus der
ewigen Selbstbestimmung Gottes für die Weltschöpfung, wodurch
das Nichtschaffen, für das er doch auch hätte entschieden sein

können, ewig ausgeschlossen war, und aus dem Zugleich des

schlechthinigen Denkens und Wollens der Welt nicht folgt,
dass sie von Ewigkeit her verwirklicht sei, da relatives Sein
in der Ewigkeit nicht gedacht werden kann und mit dem Eintritt

der Welt ins Dasein die Zeit begann. Die Frage nach
dem Wannf der Schöpfung enthält einen Widerspruch in sich.
Doch nun zur Sache, die uns obliegt.

Wohl ist die ganze heilige Schrift erfüllt von der Majestät
und unverletzlichen Heiligkeit Gottes, der Frevler straft und
„seine Ehre keinem andern giebt" ; wo Er aber als Schöpfer
gepriesen wird, wird vor allem seine Güte gerühmt. Wegen
eines vieldeutigen Spruchverses Salomos (16, 4), von dem noch
die Rede sein wird, der Gesamtanschauung der Bibel den Rücken
zu kehren, ist nicht gerechtfertigt. Nicht Selbstliebe, sondern
Güte bewog ihn. Diese Gesamt- und Grundanschauung tritt
nicht lehrhaft auf, sondern getragen von den frommen Gefühlen
des Staunens, der Bewunderung, des Vertrauens, des Dankes;
lehrhaft erscheint nur die Schöpfungsgeschichte (1. Mos. 1 u. 2),
aber auch diese muss den Eindruck bei dem Leser hervorrufen,
dass die Güte es ist, die Gott zum Schaffen bewegt. Jene Psalmen,
die wir als Preisgesänge der Freude an der hervorleuchtenden
Macht und Herrlichkeit Gottes bezeichnen können, laufen darauf
hinaus, dass sie schliesslich in allem die Güte Gottes für die
Menschen offenbaren; so Ps. 18 (19), v. 8—12, Ps. 103 (104),
v. 24, 27 u. 28, Ps. 144 (145), besonders v. 9: „Der Herr ist
allen gütig und sein Erbarmen erstreckt sich auf alle seine
Werke". (Vgl. v. 14—16.) Dies drückt das Buch der Weisheit
noch stärker aus : „Du erbarmest Dich über alle, denn Du hast
Gewalt über alles Du liebest alles, was da ist, und
hassest nichts von dem, was Du gemacht hast; denn Du hast
nichts hassend (indem Du hasstest, — aus Hass) geschaffen".
XI, 23, 24.a Da hier der Liebe Hass gegenübergestellt wird

1 Da das Griechische der Originaltext ist, so ist der Nachdruck auf das

Participium /xiOwv gelegt.



— 17 —

mit Bezug auf das Motiv der Schöpfung, so kann die Liebe
nicht Selbstliebe sein. Der Sinn ist: Gott hat alles liebend

geschaffen, aus Liebe zu den Wesen, welche Er schaffen wollte.
Mit inniger freudiger Andacht preist der Ps. 135 (136) die Güte
als den Beweggrund alles Schaffens und aller Führungen Gottes.
Der Psalm ist nach Art einer Litanei, wie wenn ein Vorbeter
oder Vorsänger alle Grossthaten Gottes mit Aufforderung zum
Danke aufzählte und das Volk antwortete: „Denn seine Güte
währet ewiglich". Da wird der Schöpfer gerühmt als der „Gott
aller Götter" und der „Herr aller Herren", „der grosse Wunder
thut allein; denn seine Güte währet ewiglich" (v. 4). Der
Beweggrund also, warum Er die grossen Wunder thut, ist seine

Güte, seine Liebe, — nicht zu sich selbst, sondern zu den Wesen,
die Er schafft. Wunder der Schöpfung werden dann
hervorgehoben (v. 5—9). „Der die Himmel mit Weisheit gemacht;
denn seine Güte währet ewiglich" u. s. w.

Da das Neue Testament von der Erlösung handelt, so ist
zu erwarten, dass es von dem Beweggrunde der Schöpfung
wenig oder nichts enthalte. Man könnte sich nur durch Rück-
schluss auf Apgsch. 14, 17 berufen, wo das Wirken Gottes in
der Welterhaltung und -Regierung als ein „ Gutesthun"- bezeichnet
wird; Gott wirkt das alles, „Gutes thuend" (âya&onomv). Da
nun Paulus und Barnabas (v. 15) die Bewohner von Lystra
auffordern, sich zu bekehren von den falschen Göttern „zu dem
lebendigen Gott, der Himmel und Erde und das Meer und alles,
was darin ist, erschaffen habe", den Heiden sich auch noch
fortwährend bezeuge durch das „Gutesthun" (v. 17), so dürfen
wir wohl annehmen, dass sie auch das Erschaffen der Welt als
ein âyuS-onoteïv, als ein Gutesthun gedacht haben. Auch die
Rede des Apostels Paulus vor dem Areopag zu Athen, in welcher
er Gott als den Schöpfer der Welt preist, der selbst keines Dinges
bedürfe, allen aber Leben und Atem gebe (17, 24—25), kann
für den Beweggrund der selbstlosen Liebe bei der Weltschöpfung
wohl angeführt werden.

Aber wir finden einen viel schlagenderen Beweis. Mit vollem
Recht erinnert bei seiner Untersuchung über den Endzweck
der Weltschöpfung Kleutgen daran, dass „die Aufgabe des
Erlösers eben die war, die Absichten Gottes in der Schöpfung
trotz des Falles der Menschen zur Vollendung zu bringen"
(S. 432), dass also der Endzweck der Erlösung wie der Schöpfung

2



— 18 —

derselbe seih müsse ; wir fügen hinzu : auch der Beweggrund
kann nur derselbe sein. Das vornehmste Geschöpf der ganzen
Welt ist der Menschensohn Jesus Christus, der zugleich Gottes
Sohn ist. Er ist der neue Adam, eine zweite Schöpfung auf
dem Grunde der alten, und die in ihm selbst einen neuen
Menschen anziehen sollen, müssen geistig wiedergeboren werden.
Das sind unzweifelhaft paulinische, überhaupt neutestamentliche
Gedanken. Ist nun aber der Beweggrund zu dieser zweiten
Schöpfung nicht Selbstliebe Gottes, sondern reinste sich
hingebende Liebe, so kann das Motiv der ersten Weltschöpfung
kein anderes sein.

Das ganze neue Testament enthält nicht die geringste
Andeutung, dass der Sohn Gottes Mensch geworden, weil Gott
sich selbst liebe, dagegen ist es angefüllt mit Beteuerungen
der Liebe, die welterlösend geworden. Die besonderen
Anführungen dürfen daher beschränkt werden auf ein paar Stellen,
bei denen Missdeutung und Widerspruch nicht möglich ist. Da
begegnet uns der rührende Ausruf des Staunens und der
Dankbarkeit bei Johannes (Ev. 3, 16): „Also hat Gott die Welt geliebt,
dass Er seinen Sohn, den Eingeborenen, dahingab!" Es ist ein
Ausruf dankbarer Verwunderung über die Unbegreiflichkeit
und Unermesslichkeit der Liebe Gottes, die Ihn zu der Erlösungs-
that, der neuen Schöpfung, bewogen. Das Wort xoopoc (eigentlich

der Name für die Welt in ihrer wunderbaren Ordnung und
Harmonie) scheint hier nicht bloss das ganze Menschengeschlecht
im Gegensatze zu dem Partikularismus der Juden bezeichnen
zu sollen, sondern wirklich die ganze Welt in ihrer Bestimmung
zur Vollendung, da ja die Erlösung den Kosmos in ihr wieder
herstellt ; denn die Schönheit und Ruhe der Natur in ihrer
Vollkommenheit ist durch sie bedingt. (Rom. 8, 19—21.)

Die Parallelstellen zu Joh. 3, 16 sind 1. Joh. 4, 9 und
Rom. 5, 8. Die letztere lautet: „Es stellt aber Gott dadurch
seine Liebe zu uns fest, dass, da wir noch Sünder waren,
Christus für uns gestorben ist."

Diese sonnenklare Bibellehre ist denn auch den Vätern
wie eine selbstverständliche geläufig. In voller Begeisterung
trägt sie der Verfasser des Briefes an Diognet vor, besonders
in den Kapiteln 7 u. 8. Er nennt Gott als den Herrn und
Schöpfer des Alls (pddv&Qwnoç. Eine lange Reihe von
Väterstellen, die auch direkt Güte oder Liebe als Beweggrund zur



— 19 —

Weltschöpfung preisen, liesse sich anführen aus Justin dem

Märtyrer, Tertullian, Origenes, Athenagoras, Johannes Chry-
sostomus bis Johannes Damascenus. Es wird indessen genügen,
wenn aus der Väterperiode der h. Augustinus zu Wort kommt
und aus dem Mittelalter Peter der Lombarde.

Augustinus liebt in diesem Punkte besonders die Kürze:
„Gott schuf ««s Güte; keines Dinges, das er schuf, bedurfte Er".
Enarr. in Ps. 134, n. 10. Vgl. De Civ. XI, 21 u. 24. Dort schliesst
er jeden Nützlichkeitsgedanken für Gott aus und bekräftigt im
Gegensatze, Er habe einzig und allein aus Güte geschaffen (sed
sola bonitate), was geschaffen worden. Denselben Gedanken
drückt er 1. c. XII, 17 so aus, Gott habe die Dinge erschaffen
gratuita bonitate, aus selbstloser Güte. In dieser Weise redet er
beharrlich; das Mitgeteilte wird genügen.

Peter der Lombarde schreibt (in n Dist. I, qu. 1) : „Wir
glauben also, dass die geschaffenen Dinge, die himmlischen
wie die irdischen, die sichtbaren und die unsichtbaren, keine
(andere) Ursache haben, als die Güte des Schöpfers, der da ist
der eine und der wahre Gott."

In dieser Form bewahrte auch die abendländische Kirche
die Lehre bis ins 16. Jahrhundert, wie der Catechismus Romanus
in der mitgeteilten Stelle zeigt, wo jeder andere Beweggrund
ausser der Güte ausgeschlossen, diese aber als die Causa im-
pellens, als der antreibende Grund charakterisiert wird. In
Übereinstimmung hiermit bezeichnet derselbe Katechismus auch, den
Beweggrund Gottes zur Erlösung, also zu der zweiten Schöpfung,
als die uneigennützige Liebe, welcher er noch grössere Innigkeit

zuschreibt als der wôitschaffenden Güte. Bei der
Weltschöpfung offenbart sich die Liebe Gottes mehr als eine väterliche;

ebenso in der Weltregierung. P. IV, c. 9, qu. 2—8. So
liebt Gott nicht die übrige Schöpfung, wie den Menschen ; aber
diese vorzügliche Weise, die sich bei der Schöpfung und Leitung
des Menschengeschlechts in der Liebe offenbart, wird übertreffen
bei der Erlösung ; denn darin giebt Gott seine Güte kund als der
grö'sste Wohlthäter (beneficentissimus) ; da zeigt er im vollsten
Lichte seine höchste Güte gegen uns in gehäufter Fülle (sum-
mam in nos benignitatem cumulatam, qu. 9). Damit ist
zu vergleichen, was von dem Beweggrunde zur Rechtfertigung,
welche auch Kleutgen (S. 433) „als neue oder zweite Schöpfung"
bezeichnet, gesagt wird. P. I, c. 11, qu. 5—10. Dieselbe wird



— 20 —

„der einzigartigen Barmherzigkeit Gottes gegen uns"
zugeschrieben (singulari in nos Dei misericordia ist sie der Kirche
geschenkt), qu. 5. Nach der Lehre der Väter sei sie auf die
„höchste Güte" zurückzuführen, 6 ; endlich wird qu. 8 bemerkt,
Gott habe „die höchste Caritas gegen uns gezeigt", wonach
jede Selbstliebe als Motiv unzulässig erscheint. Auf demselben
Standpunkte steht das Konzil von Trient, welches Sess. VI, c. 7,
als Ursachen der Rechtfertigung „den barmherzigen Gott" nennt,
der „reinige ohne Entgelt" (gratuito), und den „vielgeliebten
Sohn", d. i. Barmherzigkeit und Liebe. Doch von dieser Stelle
später mehr.

Um noch ausdrücklich jede Selbstliebe Gottes in dem Beweggrunde

zur Weltschöpfung zu verneinen, wird die absolute
Bedürfnislosigkeit des Schöpfers beim Schaffen hinsichtlich
seiner eigenen Vollkommenheit und Glückseligkeit allseitig-
betont. Diese bestreitet kein positiver Theologe, selbst der
Iesuit Kleutgen nicht. Alle sind darüber einig, dass kein
Bedürfnis Gott zum Schaffen bewog; diese Erkenntnis ist eine
notwendige Vorbedingung für die Einsicht, dass Gott schlechthin

frei war, indem er sich zum Erschaffen der Welt ewig
entschied. Kleutgen führt seine Meinung nur an, um zu
beweisen, dass es überhaupt keine Bewegursache für die
Weltschöpfung gebe, welche Behauptung wider Offenbarung, Kirchenlehre

und Vernunft ist; wir wollen ihn hier zu Wort kommen
lassen, um jeden Schein der Selbstliebe von dem nachgewiesenen
Motiv fernzuhalten. Also er schreibt (S. 435) : „Damit Gott zum
Wollen der Welt bewogen würde, müsste er entweder durch
das Dasein der Welt oder durch das Hervorbringen derselben,
durch den Schöpfungsakt, etwas Gutes, das ihm sonst abgehen
würde, empfangen. Dass ihm durch das Dasein der Welt etwas
Gutes, das ihm sonst abginge, zu teil werde, können wir
nicht annehmen, erstlich weil er dann nicht mehr das sich
selbst genügende und also auch nicht das durch sich selbst
seiende Wesen wäre; zweitens weil er, wenn er die Ursache
der Welt ist, alles Gute, das in der Welt sein kann, schon in
viel höherem Grade besitzen muss. Enthält aber seine Wesenheit

all sein Gutes, so könnte er zum Wollen der Welt nur
noch bewogen werden, weil das Hervorbringen derselben und
überhaupt sein Wirken nach aussen ihm zum volleren Genuss

der ihm inwohnenden Vollkommenheit notwendig oder seinen



— 21 —

sittlichen Eigenschaften entsprechender wäre. Nun haben wir
aber schon gesehen, dass man das erstere nicht annehmen

kann, ohne sowohl das göttliche Erkennen und Wollen als auch
das göttliche Sein im Zustande der Abhängigkeit und der Un-
vollkommenheit zu denken, und dass der Beschluss, nicht zu
schaffen, dieselbe sittliche Vollkommenheit haben würde, wie
der Schöpfungsakt. Hieraus ist klar, dass die Wahrheit, von
der wir hier reden, aus denselben Gründen erkannt wird, durch
welche man die Freiheit des Schöpfers beweist."

Gewiss ist hierdurch klar, dass die Selbstliebe Gottes mit
dem Beweggrunde zur Weltschöpfung nichts zu thun hat.

Es ist hier bei der allgemeinen Übereinstimmung nicht
notwendig, in langer Reihe Beweisstellen anzuführen, etwa von
Athenagoras an (De resurr. mort. 12), der erklärt, Gott habe
die Welt nicht zwecklos, aber auch nicht „eines eigenen
Bedürfnisses oder Nutzens wegen" (âià %qeCccv lâîav) erschaffen;
aber es ist nicht ohne Interesse, ein paar jener scharf
ausgeprägten Aussprüche des hl. Augustinus zu erwähnen. Er sagt :

„(Gott) selbst ist nicht deshalb glückselig, weil Er diese Welt
geschaffen hat, sondern weil Er auch der geschaffenen Wesen
nicht bedürfend vielmehr in sich selbst als in diesen ruht."
De gen. ad litt. IV, 17. Er verlangt, sein Gegner solle einsehen,
„dass Gott allerdings Güter (gute Wesen) schaffen könne, dass
Er aber nicht könne der von ihm geschaffenen Güter bedürfen,
woraus folge, dass derjenige der zu schaffenden nicht bedurfte,
welcher der geschaffenen nicht bedarf" (unde nee faciendis
eguit, qui factis non eget. Contr. Adversar. Leg. et Proph. 1, 4).
•„Gott hat aus Güte geschaffen ; nichts von dem, was Er schuf,
bedurfte Er." Enarr. in Ps. 134, 10. „Die Ruhe Gottes bedeutet
für die richtig Verstehenden dieses, dass Er vermöge derselben
eines Gutes von niemand bedarf; und deshalb ist sie (die
Ruhe Seligkeit) auch uns sicher in Ihm, weil auch wir durch
das Gut beseligt werden, welches Er selbst ist, nicht Er selbst
aber durch das Gut, welches wir sind." De gen. ad litt. IV,
16, vgl. 15.

Indem so jedes Bedürfen Gottes von dem Schöpfungsmotiv
schlechthin ausgeschlossen wird, ist auch jeder Einschlag der
Selbstliebe verneint. Das Übermass der Güte, das ihn zu dem
Ratschluss der Schöpfung führte (-d-sóg vnsQßoXfj ayctd-óvrjTog
svòóxtqGe yevsGê-ai riva rà evsQysTrjd-ìjGÓfisvcc xtL Joh. Damasc.



— 22 —

De orthod. fide, II, 2), war also die reinste heilige Liebe; Er
schuf liebend, um Liebe zu schenken.

Da nun früher festgestellt worden ist, dass mit unbedingter
Sicherheit von der allgemeinen Beschaffenheit des Beweggrundes
auf die Beschaffenheit des Zweckes oder auch Endzweckes
geschlossen werden kann, so ziehen wir hier die Folgerung : weil
der Beweggrund Gottes zur Weltschöpfung nicht Selbstliebe ist,
sondern reinste Liebe zu anderem, was Er nicht ist, so kann
der von ihm beabsichtigte Endzweck kein Gut sein für Ihn
selbst, muss vielmehr sein ein Gut für das zu schaffende
Andere. Welcher Art nun dieses Gut sei, zu erforschen, soll die,
weitere Aufgabe sein.

V.

Es handelt sich also um ein Gut für die geschaffene Welt
für den ganzen herrlichen Kosmos ; denn etwas anderes existiert
nicht ausser Gott. Dieses All muss in seiner Harmonie und
Einheit aufgefasst werden, wenn von Endzweck die Rede ist.
Man könnte nun erwarten, dass die mit dem bisher gewonnenen
Ergebnis völlig übereinstimmende Offenbarungslehre über diesen
Endzweck einfach mitgeteilt würde. Allein die Hartnäckigkeit,
womit die offiziellen Vertreter des römischen Kirchenwesens
sich in der Lehre eines falschen Endzweckes festgesetzt haben,
unbekümmert um den grellen Widerspruch mit der anderthalb
Jahrtausend festgehaltenen richtigen Lehre, hat so viel
Verwirrung in den Köpfen angerichtet, dass auch hier die Polemik
nicht zu vermeiden ist. Schon vor mehr als einem halben Jahr,
hunderte wurde in der Erzdiözese Köln Priesteramts-Kandidaten
die Zulassung zu den Weihen verweigert, wenn sie nicht durch
Unterschrift zu der Endabsicht Gottes bei der Weltschöpfung
sich bekannten, welche der Lehre des eigenen Catechismus
Romanus schnurstracks widerspricht. Man hat eine Art Ver-
mittelung mit der früheren Kirchenlehre gesucht und scheinbar
gefunden. Man sagt: die vorzüglichere und erste Endabsicht
Gottes bei der Weltschöpfung ist zwar die eigene Ehre; aber
er bezweckt auch an zweiter Stelle die Glückseligkeit der
Geschöpfe. Kleutgen hat versucht, sich bei dieser Auffassung mit
einem Satze aus der Rechtfertigungslehre des Konzils von Trient
zu schmücken; aber damals war die Jesuitenlehre noch nicht



— 23 —

die kirchliche. Indem er sogar in dem Engelgesang: „Ehre
sei Gott in der Höhe und auf Erden Friede den Menschen"-, eine

Offenbarung seines „doppelten Zweckes der Welt" annimmt, was
wissenschaftlich ohne Wert ist, fährt er fort: „In vollem
Einklang hiermit steht, was die Kirche als ihre Lehre feierlich
bekennt : ,Der Endzweck der Rechtfertigung', sagt der Kirchenrat

l von Trient, ,ist die Ehre Gottes und Christi und das ewige
Leben'. Nun aber ist die Rechtfertigung jene neue oder zweite

Schöpfung, durch welche in Christus wieder hergestellt wird,
was in Adam zerstört war. Was also Gott bei Erschaffung
der Welt von Anfang bezweckte, war seine Ehre und unser
ewiges Leben" (S. 432—433).

Die Sache ist so einfach nicht. Wenn Kleutgens
Auffassung die Meinung des Konzils trifft, so ist dieses nicht bloss
mit dem römischen Katechismus in grellem Widerspruch,
sondern auch mit sich selbst, wie sich zeigen wird. Es wird dies
unzweifelhaft völlig ausser acht gelassen. Man freut sich an
der scheinbar klassischen Stelle über den doppelten Endzweck
wie der zweiten so der ersten Schöpfung; man ist nur
verschiedener Meinung über die Rangordnung. Die einen sagen:
Die Ehre Gottes ist der primäre Zweck, das ewige Leben des

Menschen der sekundäre, was schon durch die Voranstellung
des ersteren ausgesprochen ist; die Anderen behaupten, diese

Voranstellung sei nur geschehen, weil die Verherrlichung Gottes
zum ewigen Leben führe, welches der primäre Zweck sei ; die
dritten endlich, beides sei so verbunden, dass eine Trennung
nicht statthaft sei. Wir wollen darüber hier nicht streiten,
denn die Auslegung der Stelle ist ganz unsicher, da in
derselben von der Ehre, die Gott zu teil werde, wohl gar nicht
die Rede ist.

Das Trienter Dekret über die Rechtfertigung giebt als
Verdienstursache (causa meritoria) an „Gottes vielgeliebten Sohn,
unsern Herrn Jesus Christus, der, als wir Feinde waren, aus
übergrosser Liebe, womit er uns geliebt, durch sein allerheiligstes
Leiden am Holze des Kreuzes uns die Rechtfertigung verdiente
und Gott dem Vater für uns genug that". Nun suche man
damit zu vereinen, dass der Endzweck der Rechtfertigung an

1 Diese Bezeichnung deutet an, welchen Wert die Jesuiten einem sogen,
allgemeinen Konzile schon vor dem vatikanischen beilegten.



- 24 —

erster Stelle die eigene Ehre Gottes sei, die also der Sohn Ihm
verdient habe Das widerspricht der Idee des Absoluten. Fast
noch schlimmer steht es, wenn wir die vom Konzil angegebene
Causa efnciens, die vollbringende oder die Rechtfertigung
bewirkende (an uns ausgestaltende) Kraft ins Auge fassen. Diese
ist nämlich „der barmherzige Gott, der ohne Entgelt (selbstlos)
reinigt und heiligt, besiegelnd und salbend mit dem heiligen
Geiste der Verheissung, der das Unterpfand unseres Erbes ist".
Wie sollte Gott nun aus Barmherzigkeit bei der Rechtfertigung
als Endzweck an erster Stelle seine Ehre beabsichtigt haben?
Wir haben ja festgestellt, dass die Beschaffenheit des
Beweggrundes die Beschaffenheit des Endzweckes bedingt, und
umgekehrt. Auch die Mittels- oder werkzeugliche Ursache (das
Sakrament) will 'zum Endzwecke der Ehre Gottes nicht passen.

Sehen wir uns nun die Causa finalis selbst an, so finden
wir, dass wir in gloria Dei et Christi ac vita seterna eine offenbare

Anspielung auf eine Schriftstelle (Tit. 2, 11—13) vor uns
haben. Da werden die Gerechtfertigten, welche in ihrem Lebenswandel

die Früchte der Rechtfertigung bringen, als solche
geschildert, welche „die selige Hoffnung erwarten und das
Erscheinen der Herrlichkeit unseres grossen Gottes und unseres
Heilandes Jesu Christi" (nach der Vulgata : exspectantes beatam
spem et adventum glorise magni Dei et salvatoris nostri Jesu
Christi). Die beata spes ist die vita seterna, und im übrigen
haben wir die gloria Dei et Christi, die aber erscheint, um die
Gerechten in ihren Glanz aufzunehmen. Denn es sollen die
Gerechten die gloria Dei et Christi selbst erlangen. Man
vergleiche nur Kol. 1, 27 und 3, 4. An der ersten Stelle wird
Christus „die Hoffnung der Herrlichkeit" genannt (spes glorise);
die zweite aber lautet : „Wann Christus erscheint, euer Leben,
werdet auch ihr mit ihm erscheinen in Herrlichkeit" ; und
IL Thess. 2, 14 sagt der Apostel : Gott „hat euch berufen durch
unser Evangelium zur Erlangung der Herrlichkeit unseres Herrn
Jesus Christus". Vgl. I. Thess. 2, 12. Kurz, die gloria Dei et
Christi ist als Endzweck der Rechtfertigung ein Gut, welches
der Gerechtfertigte mit dem ewigen Leben selbst erlangen soll.

Es wäre ferner von den Verfassern des Dekretes in dem
angeführten Satze ein grober grammatischer Fehler, wenn sie
hätten sagen wollen, die gloria ginge als Frucht der
Rechtfertigung auf Gott und Christus (Genitivus objecti) über; denn



— 25 —

dann hätte zu vita seterna durchaus hominis oder hominum
hinzugefügt werden müssen, weil sonst vita seterna auch auf
Dei grammatisch bezogen würde. Geht aber die gloria von
Gott und Christus aus (Genitivus subjecti) und ist sie mit dem

ewigen Leben ein von dem Gerechtfertigten als Endzweck zu
erlangendes Gut, so bleibt gerade der Deutlichkeit wegen der
zweite Genitiv weg. Dazu kommt, dass in dem ganzen Dekrete
keine Andeutung mehr darüber enthalten ist, dass etwa die
Ehre Gottes der primäre Endzweck der Rechtfertigung sei. Im
Gegenteil aber wird in Cap. XI Rom. 8, 17 angeführt: „Wenn
wir Kinder Gottes sind, dann auch Erben; Erben nämlich
Gottes, Miterben aber Christi, -wenn anders wir mit (ihm) leiden,
um auch mitverherrlicht zu werden" (si tarnen compatimur, ut
et conglorificemur1. In Cap. XIII wird von dem Gerechtfertigten
gesagt, er sei wiedergeboren in spem glorise, zur Hoffnung, dass

er die gloria Dei et Christi erlangen werde; im XVI. wird
dann auf 2. Kor. 4, 17 hingewiesen, wo es heisst: „Denn unser
augenblicklich zu tragendes leichtes Mass von Trübsal schafft
uns ein ins Unermessliche gehendes Übergewicht von
Herrlichkeit (seternum glorise pondus).

Sehen wir endlich noch auf die beim Konzil dem Dekrete
vorausgehenden Reden und Gutachten, so begegnen uns
zunächst im Munde des Jesuiten-Generals Laynes Ausdrücke
von Bedeutung, nämlich hsereditas glorise und glorise prsemium ;

ferner die Äusserung bei dem General der Eremiten: „die
Gerechtfertigten und folglich zu Verherrlichenden" (justificati et
consequenter glorificandi). Ein anderer Redner citiert aus dem
Lateran. IV die Stelle, wonach, die Gutes gethan, „mit Christo
ewige Herrlichkeit (gloriam) empfangen" ; wieder ein anderer
sagt vom Gerechtfertigten aus, er werde sofort „als Sohn Gottes"
adoptiert, werde Erbe „der ewigen Herrlichkeit" (seternse glorise).
In der Zusammenfassung dessen, was die Konzilsväter über den

-zweiten und dritten Stand der Rechtfertigung gesagt, kommt
der Satz vor : „Derjenige also, welcher sich in der Gnade Gottes
bewahrt und darin ausdauert bis ans Ende, erlangt die
gloria Dei."

1 Das am Ende des Kapitels befindliche Wort: ut inprimis glorificetur
Deus, ist aus der Absicht des Menschen, nicht aus der Absicht Gottes gesagt
und hat mit dem Endzweck nichts zu thun.l



— 26 —

Das alles erschliesst den Sinn der causa finalis. Über den
Wortlaut derselben waren freilich die Väter uneins. Der eine
verlangte, man solle als Endzweck angeben „die Aufnahme in
die Kindschaft Gottes", andere „die Nachlassung der Sünden",
wieder ein anderer „Gott selbst" (ipse deus), nicht bloss die
gloria, und meinte damit, dass die Gerechten in Gott ihren
Lohn haben; einige meinten allerdings, die Rechtfertigung
geschehe „zum Lobe der Herrlichkeit Gottes", und andere, „damit
die Gerechten Gott verherrlichten" ; aber gewichtige Stimmen
erklärten, die gloria Christi sei die causa exemplaris, das
Urbild der Herrlichkeit, welche die Gerechtfertigten erlangen;
sie sollen ja „mit ihm verherrlicht werden", „in seine
Herrlichkeit eingehen", und das ist ganz biblisch. Das war der
Grund, weshalb einige meinten, es könne die vita seterna oder
die gloria Dei et Christi wegfallen, da diese das ewige Leben sei.1

Nach alledem ist es kühn, dem Konzil die Lehre
zuzuschreiben, der Endzweck der Rechtfertigung und damit auch
der Schöpfung sei die Ehre Gottes.

VI.

Die zahlreichen Stellen der h. Schrift, welche Kleutgen für
seinen ersten Endzweck der Weltschöpfung anführt, beweisen
regelmässig nur, dass das Wirken Gottes diesem selbst zur
Ehre gereicht, wie es denn schlechthin nicht anders sein kann ;

aber sie beweisen nicht, dass diese Ehre bei allen seinen
Ratschlüssen und Thaten die Endabsicht sei in der Offenbarung
nach aussen. So verhält es sich mit allen jenen Stellen, in
welchen Gott die Unverletzlichkeit seiner Majestät verkündet
oder verkünden lässt, sich als den einzigen Gott und Herrn
hinstellt und angebetet wissen will und versichert, dass Er seine
Ehre keinem andern geben werde. Das ist eben sein
notwendiges Verhältnis zur Welt als das des Schöpfers zum
Geschöpfe. Aber welch einen wunderlichen Schluss ziehen daraus
diejenigen, welche behaupten, dass Gott darum, weil Er, wo
seiner Majestät die Huldigung verweigert wird, diese Verweige-

1 Vgl. Aug. Theiner, Acta genuina s. s. cecum. Concilii Tridentini. Zagra-
bise (in Croatia). Lipsise etc., Breitkopf und Härtel, 1874. T. I, p. 159 ff. Man

muss die Verhandlungen über die Rechtfertigung vollständig lesen.



— 27 —

rung als Frevel kennzeichnet und seiner Heiligkeit wegen
verbietet, nun gerade seine eigene Ehre als Gegenstand des

Wohlgefallens zum Endzwecke seiner ganzen Offenbarung nach
aussen haben müsse?

Wenn ferner in der h. Schrift bezeugt wird, dass die
Geschöpfe in ihrem Sein und Dasein Gott Ehre machen, dass die
Himmel seine Herrlichkeit kund thun, dass durch das ganze
Schöpfungswerk seine ewige Macht und Gottheit erkennbar sei :

so folgt ja aus alledem immer nur, was unsere Gottesidee im
voraus uns sagt und bekräftigt, dass Ihm nämlich alles Thun
zur Ehre gereicht und gereichen muss.

Aber die Verfechter der Ehre Gottes als des von dem
Schöpfer beabsichtigten Zieles der Weltschöpfung glauben ihr
Spiel mit Worten zu gewinnen durch einen alles überbietenden
Trumpf (man verzeihe den Ausdruck, den ihre Kampfesweise
dem Leser aufdrängt!), welchen die h. Schrift ihnen in die
Hand drücke. Es ist jener berühmte Spruchvers Salomos
(Spr. 16, 4), der in allem Wirken Gottes unabänderliche
Gesetze der Weisheit bewundert, aber nicht durch seinen Inhalt
berühmt geworden ist, sondern durch die falsche Übersetzung
der Vulgata : Universa propter semetipsum operatus est Dominus,
impium quoque ad diem malum, was man übersetzt: „Alles hat
der Herr seinetwegen gemacht, auch den Gottlosen zum bösen Tage11.

Auch wenn diese Übersetzung richtig wäre, folgte nicht, was
Kleutgen „mit den Theologen", wie er sich gewichtig
auszudrücken beliebt, zu erklären sich für berechtigt hält, dass
nämlich propter semetipsum bedeute propter gloriam suam, um
seiner (äusseren) Ehre willen. Er achtet gar nicht darauf, was
ihm allerdings auch kein Gegner gesagt, dass propter die
Bedeutung „durch" oder „aus" haben könnte, so dass es auf die
Freiheit des göttlichen Wirkens zu beziehen wäre. Doch dies
nebenbei. Es ist auch nicht nötig, auf den Begriff des Zieles,
der in propter stecke, näher einzugehen, da die Übersetzung-
eben unrichtig ist. Die Septuaginta hat einen Text, welcher
dem wahren Sinne schon näher kommt : „Alle Werke des Herrn
mit Gerechtigkeit" (ndvta. %à sqya %ov xvqCov fisvct ôixawGvvrjg),
sie sind nach der Norm oder tragen in sich das Gesetz der
Gerechtigkeit.

Über den Sinn des Originaltextes ist heute unter den
unbefangenen Gelehrten kein Zweifel mehr. Es ist schon im



— 28 —

allgemeinen unglaublich, dass Gott durch ein Spruchkapitel
eines Weisen des A. T., und zwar mit einem vereinzelten Verse,
eine sonst in der h. Schrift direkt nicht ausgesprochene Lehre
von so unermesslicher Tragweite, wie die von dem letzten
Endzwecke der Weltschöpfung, soll geoffenbart haben. Das Kapitel
hat eine durchaus praktische Tendenz. Wie sollte der Gedanke
(v. 3), dass unsere Unternehmungen gelingen, wenn wir unsere
Werke dem Herrn befehlen, die Einleitung sein, um sofort die
Offenbarung auszusprechen (v. 4), Gott habe die Welt zu seiner
eigenen Ehre erschaffen? Und wenn dabei gerade
hervorgekehrt würde, dass Gott insbesondere die Welt erschaffen
habe, um diese seine Ehre an den zur Verdammnis bestimmten
Bösen zu erreichen im Glänze seiner Strafgerechtigkeit: wie
würden die rührenden Verse 6—9 dazu passen? „Durch Lieb
und Treue wird Schuld gesühnt etc."

Es steht nun wohl fest, dass in v. 4 das entscheidende Wort :

injys1?; Lemaanëhu, als richtige Lesart übersetzt werden muss :

„zu seinem Zweck" oder Ziel. Das Fürwort (Suffixum) bezieht sich
nicht auf „Jahve", sondern auf „Alles". Deutsch (die poetischen
Bücher des A. T., B. Ill, S. 261) setzt erläuternd statt des
Fürworts „vorbedacht" hinzu, so dass bei ihm der Vers lautet:
„Alles hat Jahve gemacht zu vorbedachtem Zwecke, und auch
den Frevler zu dem Tag des Unglücks". Die zahlreichen
Gelehrten, welche Luthers Bibelübersetzung revidierten, haben
vorgezogen: „Der Herr macht alles zu bestimmtem Ziel, auch
den Gottlosen zum bösen Tage". Deutsch hängt aber trotz
allem an dem Gedanken der Verherrlichung Gottes, welcher
dem Verse fremd ist ; er meint, es handle sich darum, dass Gott
„seine Heiligkeit in Strafgerechtigkeit erweisend und also auch
das Böse zum Mittel seiner Verherrlichung machend" sich zeige.
Es ist aber der Gedankengang und der besondere Gedanke ein

ganz anderer. Es ist nicht gut, das Fürwort „sein" durch eine
nähere Bestimmung des Zweckes oder Zieles zu ersetzen.
Nehmen wir die wörtliche Übertragung: „Alles hat Jehova
gemacht zu seinem Ziele, und auch den Frevler zu dem Tage
des Unglücks", so heisst das: jedes Geschöpf, insbesondere der
Mensch, hat sein ihm von Gott bestimmtes Ziel in sich, und
zwar der Mensch ein doppeltes wegen seiner Wahlfreiheit;
frevelt er und beharrt er im Frevel gegen Gottes Heiligkeit,
so muss der Tag des Unglücks für ihn kommen, weil er als



— 29 —

Ebenbild Gottes nur glücklich werden kann, wenn er heilig
wird in reiner Liebe, wie Gott heilig ist, was er kann mit der
ihm nie fehlenden Gnade; ja, es braucht auch, wenn er
gefrevelt hat, der Tag des Unglücks nicht über ihn zu kommen,
wenn er nur nicht verhärtet wird im Frevel : er übe nur wieder
Lieb und Treue, so wird Schuld gesühnt und Gott versöhnt.
Von einem Endzweck der Ehre Gottes durch die Weltschöpfung
ist dabei gar keine Rede.

Auch Jes. 43, 7 handelt nicht von dem Endzwecke der
Weltschöpfung, sondern von den Führungen des Volkes Israel,
das Gott herrlich machen will (v. 4) und zu seiner Herrlichkeit
erzogen hat.

Die Stelle Hebr. 2, 10, welche Kleutgen für so
selbstredend zu Gunsten seiner Meinung hält, dass er sie nicht
erklärt, spricht ebensowenig für sie. Überdies ist auch seine
Übersetzung noch falsch, indem er behauptet, der Apostel lehre
„Alles sei wegen des Sohnes und durch ihn erschaffen", da doch
diese Worte grammatisch sich offenbar auf den Vater beziehen.
Das ài ov T« nâvca kann nur heissen „zu dem hin alles
geschaffen ist", womit auch die Äusserung stimmt „Er habe viele
Söhne in Herrlichkeit emporgeführt". Die Stelle handelt also

keineswegs von einem Endzwecke der Ehre für Gott, sondern
von der Bestimmung der Menschen, emporgehoben zu werden
zur Teilnahme an der Herrlichkeit Gottes.

Diese Bestimmung empfingen die Menschen bei der Schöpfung.
Belehrend ist Gen. 1, 26, wo als Zweck der Erschaffung des
Menschen seine Herrschaft über die ganze Natur und als Grund
dessen die Gottebenbildlichkeit angegeben wird. Vgl. v. 27.
Diese Thatsache begegnet uns oft wieder in der h. Schrift als
Anlass des Dankes und des Gotteslobes. So klar indessen der
Beweggrund zur Schöpfung in der Liebe und Güte Gottes an
zahlreichen Stellen des A. T. ersichtlich ist, so sucht man doch
vergebens nach direkten Aussprüchen über den Endzweck.

Dagegen ist dieser bei der zweiten Schöpfung, der Erlösung,
im N. T. unzweideutig, ja sonnenklar ausgesprochen. So Joh. 3,
16, wo der Endzweck der Veranstaltung des Geheimnisses der
Liebe Gottes in der Erlösung dahin angegeben wird, „dass
jeder, der an Ihn (den Sohn) glaube, nicht verloren gehe,
sondern das ewige Leben habe". Also das Übermass der Liebe
Gottes, welches wir Barmherzigkeit nennen, bezweckte das



— 30 —

ewige Leben der Gläubigen. Dieses wird aber der ganzen Welt
zur Seligkeit gereichen, der Natur durch die Teilnahme an der
Freiheit der Gerechten (Rom. 8), und den Engeln zum Voll-
genuss durch die dem Willen Gottes entsprechende Harmonie
des Weltalls. I. Joh. 4, 9 ist der Endzweck der Sendung des
Sohnes ebenfalls dahin angegeben, „dass wir leben durch Ihn".
Derselbe Gedanke zieht sich durch das ganze 5. Kapitel des
Briefes an die Römer, in dem es am Schlüsse heisst: „Die
Gnade ist übergross geworden, damit, so wie die Sünde
geherrscht zum Tode, also auch die Gnade herrsche durch die
Gerechtigkeit zum ewigen Leben durch Jesum Christum unsern
Herrn". Daran, an das ewige Leben, knüpft der Apostel, wie
gesagt, im 8. Kapitel auch die Wiederherstellung der Natur
und die Entfaltung ihrer vollen Schönheit bei der Freiheit der
Kinder Gottes. Die Herrlichkeit Christi, des Erstgeborenen,
die Eigentum aller seiner Erben wird zur Seligkeit, ist das
Geheimnis, worauf die Engel zu schauen gelüstet, wie Petrus sagt
L, 1, 11—12.

Was der Endzweck der Neuschöpfung ist, das war auch
der Endzweck der ersten Schöpfung.

Die ältesten Kirchenväter waren nie in Streit über den
Endzweck der Weltschöpfung; sie kannten alle als das Ziel:
nur das Eingehen der Welt in Gottes Seligkeit und Licht durch
die Vollendung des Menschen. Dieser tritt daher bei der Frage
nach der Weltschöpfung immer in den Vordergrund. Es wird
genügen, einige Stellen herzusetzen. Der bedeutende Apologet
Justin d. M. schreibt im Anfange seiner ersten Apologie: „Wir
sind gelehrt worden, dass Gott die Welt nicht zwecklos erschaffen
habe, sondern des Menschengeschlechtes wegen". Vgl. Clem. AI.
p. 500, ed. Potter, in Verbindung mit p. 444. Ferner schreibt
Tertullian in seiner überraschenden Kürze : „Gott hat die Welt
für den'Menschen, nicht für sich (homini non sibi) erschaffen".
Adv. Marc. I, 13. Origenes (I. hom. in Gen. T. II, p. 56) drückt
sich nicht weniger bestimmt aus : „Die grosse Schöpfung Gottes,
der Mensch, um dessenwillen das ganze Weltall erschaffen ist" etc.
Lactantius (Div. Inst. 1. VII, c. 4) lehrt, die Natur sei weder
Selbstzweck noch sei sie Gottes, des Bedürfnislosen wegen da ;

sie sei zunächst der lebendigen Wesen wegen,
1 hinwiederum

1 Einen nächsten Zweck hat die Natur in ihrer eigenen Lebensentfaltung.,



— 31 —

hätten diese alle ihren Zweck im Menschen, der aus Geist und
Leib, aus Himmel und Erde bestehe. „Um des Menschen
willen habe Gott die ganze Welt erschaffen, den er dem All
vorgesetzt." Dann wiederholt er, der absolute Gott habe nicht
seinetwegen die Welt erschaffen, da er ja keines Dinges
bedürfe, sondern des Menschen wegen, der sie angemessen
gemesse. Im 5. Kapitel führt er aus, dass der Mensch Gott
verehren und verherrlichen solle, habe nicht den Grund, dass Gott
für sich ein Ziel erreichen könne, sondern weil eben der Mensch
dadurch Tugend und Weisheit besitze und so Unsterblichkeit
und Seligkeit erlange. Vgl. De ira Dei 13.

Dieselbe Anschauung finden wir bei Irenseus, Johannes
Chrysostomus u. a. Einen merkwürdigen Ausspruch hat
Augustinus gethan : „Wenn (Gott) Gutes nicht schaffen konnte, so

war keine Macht (in Ihm) ; wenn Er es aber konnte und nicht
schaffte, so wäre grosser Neid (in Ihm) gewesen ; weil Er aber
allmächtig und gütig ist, hat Er alles sehr Gute erschaffen".
De Gen. ad litt. IV, 16. Also neidlos, in selbstlosester reinster
Güte, nicht um zu empfangen, sondern um zu geben, schafft
Er. Auch Augustinus lehnt den Gedanken ab, dass die
Verherrlichung Gottes menschlicherseits für Ihn einen andern
Zweck habe, als die Beseligung der Menschen. Eine schöne
Stelle findet sich in den Confess. XIII, 1. Indem er bekennt,
dass Gott in keiner Weise seiner Verehrung und seines Dienstes
bedürfe, fügt er den Gedanken hinzu : deshalb willst Du meinen
Dienst, „dass ich zu dem Zwecke Dir diene und Dich verehre,
damit von Dir mir Wohlsein komme, von dem ich aus dem
Grunde das Dasein habe, damit es mir wohl sein könne". Die
Übersetzung ist abschwächend: Sed ut serviam tibi et colam
te, ut de te mihi bene sit, a quo mihi est ut sim, cui bene sit,
aber der Sinn ist klar.

Keine andere Anschauung zeigt uns die Scholastik in ihrer
Blüteperiode. So Anselm u. a. Möge hier einer für alle reden,
Peter, der Lombarde, in der Fortsetzung jener schönen Stelle,
welche bei der Besprechung des Beweggrundes zur Welt-
schöpfung angeführt wurde. An jener Stelle also (L. II, Dist.
I, qu. 1), wo er als einzigen Beweggrund zur Schöpfung die
Güte des Einen wahren Gottes preist, fährt er fort: „dessen
Güte so gross ist, dass Er will, dass andere seiner Seligkeit
teilhaftig sind, von welcher Er sieht, dass sie mitgeteilt werden



— 32 —

kann, ohne die Möglichkeit, sie zu vermindern (cujus tanta est

bonitas, ut beatitudinis suse alios velit esse participes, quam
videt et communicari posse et minui non posse). Eben jenes
Gut also, welches Er selbst war und wodurch Er glückselig
war, wollte Er, nur aus Gütigkeit, nicht aus Notwendigkeit,
andern zu teil werden lassen, weil es dem schlechthin Gütigen
eigen war, nützen zu wollen, und dem schlechthin Mächtigen,
keinen Verlust erleiden zu können. Und da niemand seiner
Seligkeit teilhaftig zu werden vermag, als durch Erkenntnis
so schuf Gott die vernünftige Kreatur, damit sie das höchste
Gut erkenne, erkennend liebe, liebend besitze und besitzend
gemesse." Den Schluss dieser klaren Darstellung bilden die
folgenden trefflichen Worte : „Die Erschaffung der vernünftigen
Kreatur hat also die Güte Gottes zur ersten Ursache. Wird
nun gefragt: weshalb Gott den Menschen oder den Engel
erschaffen habe, so kann die kurze Antwort gegeben werden:
wegen seiner Güte. Und wenn gefragt wird: wozu die
vernünftige Kreatur geschaffen sei, so heisst die Antwort : um Gott
zu loben, um ihm zu dienen, um Seiner zu geniessen, wobei
sie selbst und nicht Gott den Vorteil hat."

Wenn nun der Catechismus Romanus im 16. Jahrhundert
lehrt, Gott habe aus keinem andern Beweggrunde die Welt
erschaffen, als in der Endabsicht, „damit er den Wesen, welche
von Ihm hervorgebracht sein würden, seine Güte schenke", so
ist es klar, dass damals in der kirchlichen Lehre der Lombarde
noch Geltung hatte.

VII.

Ist nun der Endzweck, den Gott sich bei der Weltschöpfung
gesetzt hatte, nach der Offenbarung in Schrift und Überlieferung
erkannt, so entsteht die Frage: wird derselbe mit Notwendigkeit

erreicht? Hinsichtlich der Mitteilung der Güte Gottes
gewiss; aber die Beseligung der vernünftigen Wesen ist
zugleich in deren Hand gegeben durch die wunderbare Gabe
des Wahlvermögens zwischen dem Guten und Bösen. Diese
Freiheit, in der Gotteseben'bildlichkeit begründet, ist eben eine
geschöpfliche, nicht absolute ; ihr wird der Zweck gesetzt, aber
sie soll frei ihn annehmen. Dieser Zweck hat Zusammenhang
mit der Heiligkeit Gottes und der durch diese bedingten sitt-



— 33 —

liehen Weltordnung. Der einzelne Mensch hat nun zum nächsten,

Zweck, sich selbst der sittlichen Idee gemäss zu entfalten.
Die Frage nach dem Endzwecke, welchen die Welt für

sich hat, den sie vor allem erfüllen soll durch die vernünftigen
Geschöpfe, an-deren Los die Natur teilnehmen wird, kann in
Kürze beantwortet werden, weil die Lehre darüber in der
Kirche nie streitig gewesen und die ganze h. Schrift davon
erfüllt ist. Der Endzweck der Welt ist : das zu werden, wozu
der Schöpfer sie bestimmt, durch die Erkenntnis, Liebe und
Verherrlichung Gottes. Es ist aber gemäss dem Endzweck, den
Gott sich selbst bei der Weltschöpfung vorgesetzt, einleuchtend,
dass die Welt für sich nicht den Zweck hat, Gott durch eine

Hölle zum Hervorstrahlen der göttlichen Strafgerechtigkeit zu
verherrlichen. Seine Verherrlichung durch sie soll ihr Himmel
sein. Wohl wird Gott in allen Dingen zuletzt seine Ehre haben,
wenn Babylon gefallen sein wird, das Reich des „Fürsten dieser
Welt" und aller, die diesem dienen; die verklärte Welt wird
nur das Alleluja durchhallen und der Ruf: „Das Heil und die
Herrlichkeit und die Ehre und die |J_acht ist dem Herrn unserm
Gott! denn wahrhaftig und gerecht sind seine Gerichte" (Offb.
19, 1) ; aber wie sehr auch Gott.es Gerechtigkeit Preis verdient,
so hat er doch kein Wohlgefallen an dem Tode des Sünders,
und diesen Endzweck, dass man ihn wegen der Hölle rühme,
hat Er weder sich noch der Welt vorgesetzt. Die Ehre der
göttlichen Gerechtigkeit ist eine notwendige Folge seiner
Eigenschaften, insbesondere seiner unverletzlichen Heiligkeit, aber
sie ist nicht der Endzweck des Strebens der Welt; sondern
Gott hat der Welt als den von ihr zu erstrebenden Endzweck
bestimmt: seine Verherrlichung durch Anerkennung und
Lobpreis seiner urbildlichen Schönheit und Würdigkeit ewiger Liebe.

Das im einzelnen zu beweisen ist nicht erforderlich. Die
gesamte Offenbarungslehre im Munde der Kirche hat keine
andere Absicht, als die Enthüllung der göttlichen Majestät in
ihrer Pracht und Fülle, damit wir sie erkennen, loben und
lieben und danach streben, auf dem Wege des himmlischen
Gesetzes der Weisheit und Liebe uns mit ihr zu verähnlichen.
Die Spendung der Gnadenmittel hat dasselbe Ziel; durch sie
gewinnen wir himmlische Kräfte, unsere erhabene Aufgabe zu
erfüllen. Die h. Schrift hat, man möchte sagen, in jedem
Buchstaben, wo sie lehrt, diesen Endzweck der Welt im Auge. Das

3

" .'¦



— 34 —

erste der zehn Gebote verkündigt ihn wie mit Posaunenschall ;

und auch das letzte Buch der h. Schrift predigt denselben mit
erhabener Sprache : „Würdig bist Du, o Herr, zu nehmen Preis
und Ehre und Macht; denn Du hast alle Dinge erschaffen und
durch Deinen Willen sind sie da und sind sie erschaffen." Offb.
4, 11. Es kann ja auch nicht anders sein. Der Herr spricht:
nBei Mir selbst schwöre Ich, ein Wort der Gerechtigkeit geht
aus meinem Munde und nicht rückgängig wird's: Mir sollen
alle Kniee sich beugen und alle Zungen schwören." Jes. 45, 23.

„Ich will koinem andern meine Ehre überlassen." 48, 11. So

beten denn auch die Qottesfürchtigen: „Um der Ehre Deines
Namens «-ill eu errette uns, o Herr, und sei gnädig unsern
Sünden um Deines Namens willen." Ps. 78 (79), 9. Der
Heiland, der als „der Sohn des Mensehen" in allem unser Vorbild
ist, zeigt uns auch diesen Weg in seinem hohenpriesterlichen
Gebete. Er hat das Werk, das Ihm der Vater aufgetragen,
vollbracht, und das spricht Er also aus: „Ich habe Dich auf
Erden verherrlicht." Diese Verherrlichung ist auch uns
aufgetragen. (Joh. 1% 1—4.) Darum nennt der Apostel Paulus
(Eph. 1, 6—12) als den ans in der Auserwählung vorgesetzten
.Iweek den Lobpreis der Herrlichkeit der Gnade Gottes. Lue. 2,
34 enthält Ursache and Wirkung.

Es fet offenbar, dass Endiweek Gottes und Endzweck der
Welt in innigem Znsammenhange stehen. Sie stimmen zunächst
schon darin therein, dass sie beide denselben Ursprung haben;
denn beide sind ursprünglich Gottes Gedanken, beide yob Gott
gesetzt Es Hegt in der Bedingtheit der Geschöpfe, auch der
fìceìen in der Engel- und Menschen-weit, dass sie sieh keine
Endzwecke setaen können,, sondern nur Mittetaweeke. Den ihnen

wn Gott geseteten Endwiek können sie, gehoben von Gottes
Huld und Gnade^ ers##«®, nicht aber An sieh selbst ausdenken
und vorsetzen. Beide Endzwecke haoea ferner dieses; gemeinsam,

diass sie nur in Gott erreicht -werden. Me Welt in feem
vernünftigen und Dreien Wesen findet nacht Ruhe, bfe sie nahet
in Gott; die unfireie Natur aber M, wie wiederholt heannw--

gehoben- wurde, npiit Itaer Rnhe, d.h. mât der CÄnhawng Steer
veÄonmenen Herrlichkeit an «le BreSneit der Kinder- Gettes
gehende». I>as v<atte Leben, das selge Lehen witd »w ®r-
v't- .ht h^i dem Fr%nel atte« Hebens. I^ttens sÄtassiem be«fe
En daw ecke d§«i© inhere», das» sie beide nfeàt <$kg» dte V@r-



— 35 —

mittelung der Welt und nicht ohne die primäre Wirksamkeit
Gottes erzielt werden können. Endlich ist das Gut, welches
durch sie erlangt wird, bei beiden ein ewiges.

Sie unterscheiden sich aber in folgendem. Da die Seligkeit

der Welt aus der Fülle der Allseligkeit Gottes fliesst und
nur in der lichten Erkenntnis, in der Liebe Gottes und in seinem
himmlischen Umfangen gekostet und genossen wird, so ist
einzuräumen, dass Gott sie frei giebt und allein giebt, während
die von Ihm Beseligten seiner Allseligkeit nichts hinzufügen.
Wenn er nun auch dieses Geben seinerseits an die Bedingung
der Erfüllung seines h. Willens geknüpft hat, so ist es darum
doch nicht weniger frei : die Treue hebt die Freiheit nicht auf.
Es bleibt also, wenn wir unsererseits den Zweck erreichen, die
empfangene Seligkeit, das ewige Leben doch immer für uns
ein Gnadenlohn, eine freie Gottesgabe, %aQiÇjicc, Köm. 6, 23,
während Gott alle Ehre gebührt. Diese soll die Welt Gott geben,
nicht bloss als Tribut für die empfangene Gabe des Daseins
und des Lebens, sondern in ihrer wenn auch bedingten
Selbständigkeit aus freier Liebe. Zwar muss sie rufen: „Siehe auf
mich, auf dass ich Dich sehe", Gott muss sich zu ihr neigen,
sich ihr nahen, damit ihr freies Lob Ihn erreiche, aber sie soll
das Lob spenden, aus ihrem Herzen es nehmend. Doch keine
einzelne Schöpfungsreihe vermag das vollkommene Lob Gottes
zu geben ; das rechte volle Loblied muss zugleich die Harmonie
des ganzen dreigliedrigen Weltalls vernehmen lassen, was freilich

nur bei der Vollendung aller Dinge eintreten kann.
An einzelnen Geistern (der Engel- wie der Menschenwelt)

wird indessen weder der Endzweck, den Gott selbst bei der
Weltschöpfung beabsichtigte, noch derjenige, welchen er der
Welt gesetzt hat, erreicht. Es sind diejenigen, welche beharrlich

Gott die Ehre verweigern und sein Gebot verachten; sie
werden in der Hartnäckigkeit ihres Gott ewig widersprechenden

Willens nicht selig und sie verherrlichen den Schöpfer
nicht. Diejenigen, welche die Ehre Gottes bei der Weltschöpfung
von Ihm als den sogenannten „primären Endzweck"
beabsichtigt sein lassen, wähnen nun, dieser Endzweck würde schlechthin

und unter allen Umständen erreicht. Das ist ein grosser
Irrtum. Denn wenn an den Verdammten durch die Gerechtigkeit

Gottes Ehre offenbar wird, so geschieht das doch nur in
den Augen jener, welche ohnehin in allem Gott die Ehre geben



— 36 —

und Ihn verherrlichen. Die Verdammten selbst aber beharren
bei der Verweigerung der Ehre. Sie sind eben nicht selig und
verherrlichen Gott nicht ; deshalb erfüllen sie den Doppelzweck
nicht; wie sehr auch andere die sich an ihnen offenbarende
göttliche Macht und Gerechtigkeit preisen mögen; sie preisen
sie nicht. Aber Gott hat, als er in den vernünftigen Geschöpfen
seine Ebenbildlichkeit und die sittliche Freiheit wollte, auch die
Möglichkeit gewollt, dass ein Teil dem Ziele ewig fernbleibe,
so dass hierbei eine Unzulänglichkeit in seinem allmächtigen
Wirken nicht gefunden werden kann.

Es giebt nun zwischen den beiden Endzwecken auch noch
eine Wechselbeziehung. In der Art nämlich, wie sie von Gott
gewollt sind, kann der eine nicht erreicht werden ohne den
andern. Wer selig wird, muss Gottes Herrlichkeit erkennen,
anerkennen, lieben und loben, und wer dies denkt, will und
thut, muss selig werden. Welches ist nun das erste und welches
das zweite: das Seligsein, oder das Erkennen, Lieben und
Loben Wer Gott wahrhaft von Herzen liebt und lobt, der ist,
indem er dies thut, schon selig, und wer selig ist, liebt und
verherrlicht Gott. Diese Wechselbeziehung ist eine über alle
menschliche Vorstellung innige. Wenn die Gottesfürchtigen,
die Gerechten, umgewandelt werden in dasselbe Bild der
Herrlichkeit Christi von Klarheit zu Klarheit durch denselben
heiligen Geist, so werden sie auch fortjubeln von Gotteslob zu
Gotteslob, und umgekehrt, und in jedem neuen Lobe seliger
sein. So wird es sein in alle Ewigkeit.

Da Gott die Erreichung beider Endzwecke an die freie
Vermittelung durch die Welt geknüpft hat, so erscheint der
Doppelzweck als ein bedingter. Den Endzweck der
Weltschöpfung hat Er so bedingt, dass Er denselben bei einzelnen
Engeln und Menschen aufgeben kann oder die Verwirklichung
in alle Ewigkeit unterlässt, weil die Bedingung nicht eintreten
wird. Er verzichtet dann auf die Mitteilung seiner Seligkeit an
die von ihm abgewandten unseligen Geschöpfe. Er tritt dadurch
nicht in einen Widerspruch mit sich selbst. Denn es sind zwar
unleugbare Worte der h. Schrift: „Das ist der Wille Gottes:
eure Heiligung", und: „Gott will, dass alle Menschen selig
werden" ; aber dieser Wille ist ebenso unleugbar ein bedingter,.
Gottes Weltgedanke ist ja nicht der Gedanke von dem
Absoluten, sondern dessen, was Er nicht ist, also des Bedingten.



— 37 —

Daraus folgt, dass nicht bloss das Wesen der Welt ein bedingtes
sein muss, sondern auch, dass die Zwecke in Beziehung auf sie

und für sie ebenfalls nur bedingte sein können, weshalb ihre

Erfüllung eben an Bedingungen, die von ihr abhangen,
geknüpft ist.

VIII.

Nach diesen Ergebnissen ist es undenkbar, dass der Schöpfer
im Schöpfungsgedanken einen Teil der Engel und der Menschen

zum Bösen und zur ewigen Verdammnis prädestiniert habe, um
an diesen seine Ehre durch Gerechtigkeit zu offenbaren. Es

ist aber auch die Annahme völlig ausgeschlossen, dass er auf
Erden einen „Statthalter" habe, den er mit „göttlichen
Prärogativen" ausgerüstet, um im Namen der Religion mit physischem
Zwange (vis inferenda? potestate), mit länderverwüstendem Interdikt

und Menschen mordender Inquisition, mit Hexenbullen und
grauenhaften Fluchformularen die Strafgerechtigkeit Gottes zur
Wahrung seiner äusseren Ehre auszuüben.

Wenden wir uns von diesen düsteren Verirrungen ab,
welche der Nachtseite des menschlichen Denkens und Strebens
angehören. Wie der Spruch : „Alles zur grösseren Ehre Gottes !"
nur einer Anmassung menschlichen Thuns häufig- zum
Aushängeschild gegeben wird, so ist auch die Lehre, der
Endzweck der Weltschöpfung sei die äussere Ehre Gottes, die
erreicht werden müsse, unbekümmert darum, ob die unsterblichen
Seelen Wonne oder Weh davon haben, nur scheinbar fromm.
Jene, die sie verteidigen, wollen nicht demütig aus der
Offenbarung lernen, sondern sie schreiben mit ihrem unzureichenden
Denken vor, was Gott hätte beabsichtigen müssen, um in ihren
Augen der Gottheit würdig zu sein, und nach dieser vermessenen
Vorschrift versuchen sie, die h. Schrift zu erklären.

Heilig- ist nur die Liebe und fromm sind nur die Gedanken
und Gemütsstimmungen der Liebe. Gott zu verherrlichen
wegen der Qual der Verdammten, ist keine Aufgabe der Frömmigkeit;

wohl aber das Trauern um die verlorene Liebe Gottes
an ihnen. Fromm ist aber das häufige Betrachten der absoluten
Eeinheit der Liebe Gottes in der Weltschöpfung, fromm der
Dank und das Entzücken bei dem Eingehen in den Plan seiner
ewigen Güte. Die unermessliche Fülle seiner Seligkeit konnte



— 38 —

Er ewig mit seinem unendlichen Wesen umfangen im leuchtenden

und wonnevollen Frieden mit sich selbst; wenn Er nun
in absoluter Selbstlosigkeit eine Welt ins Dasein rief, die, aus
Licht und Liebe hervorgehend, von Ihm die Bestimmung
erhielt, sich selbst zum Lichte und zur Liebe zu entfalten, um
dann zuletzt mit Ihm in heiliger Vollendung sich zu einigen
und vereinigt zu werden zur Teilnahme an dem göttlichen
Leben, zum ewigen Schöpfen aus dem sich nie vermindernden
Urquell der Seligkeit: wie könnte man dies bedenken, ohne
dass die Tiefen der unsterblichen Seelen in Frömmigkeit freudig
erbebten Schon hier auf Erden mögen die wahrhaft frommen
Christen, ein jeder nach dem Masse der Gnade, der Fassungskraft

und Würdigkeit, in den göttlichen Gedanken des Friedens
bei der Weltschöpfung ohne Unterlass Erbauung, Trost und
Freude finden.

Es sind auch Gedanken, welche geeignet sind, den Hass

aus den Herzen der Christen zu bannen und Verlangen nach
dem gemeinsamen Bande der Vollkommenheit zu wecken.

Dr. Joseph Hubert Beinkens,
kath. Bischof.


	Einiges über den Endzweck der Weltschöpfung

