Zeitschrift: Igl Ischi : organ della Romania (Societat de Students Romontschs)
Herausgeber: Romania (Societat de Students Romontschs)

Band: 70 (1985)

Heft: 25

Artikel: Con romans essan nus Romontschs?
Autor: Derungs, Ursicin G.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alla memoria de monsignur avat dr. Beda Hophan, miu magister en
caussas de «<humanissem»

Con romans essan nus Romontschs?

dad Ursicin G.G. Derungs

La damonda po parer artificiala, academica e d'anvonz. Denton buca
cura ch’ins festivescha solemnamein il giubileum de 2000 onns ro-
montsch! Per in pievel che ligia silmeins ina tiarza d’identitad, ni ina
mesa, per uonn schizun I'entira identitad vid in auter pievel ch’era avon
duamelli onns sigl ault de sia historia, astga ei strusch esser d'anvonz de
sedumandar tgei che seigi aunc restau de quella ierta, della quala nus
sedeclarein artavels, e con actuala ch’ella seigi.

Il problem ei tut auter che sempels. Gia expressiuns sco «ierta ro-
mana» ni «antica» ein per sesezzas etichettas per realitads ual aschi re-
has sco contrastontas, aschia ch’ellas snegan categoricamein ina valuta-
ziun globala. Nus stuein ual all’entschatta prender en egl quei problem
per evitar memia grondas semplificaziuns. lls Romans ein sezs stai arta-
vels d'in immens relasch cultural ch’els han surpriu, modificau, «tradiu»
(en tut ils senns dil plaid), assimilau, amalgamau savens mo malamein
cugl agen, senza haver cuntonschiu quel diltut en autonomia creativa:
numnadamein la cultura dils Grecs ch’ei la tgina de quasi tut las aquisi-
ziuns culturalas europeas: dal roman alla tragedia, dalla filosofia alla re-
torica etc. |l contact dils Romans cun la cultura greca ei buca staus nun-
problematics. En sias Tusculanae Disputationes emprova Cicero senza
grond success de pesar giu la contribuziun ton dils Grecs sco dils Ro-
mans ella cultura de siu temps. Ed el tierz cudisch de siu De officiis vul el
conciliar la valur greca digl «otium» (‘spért’) cun la valur romana dil «ne-
gotium» (‘activitad politica’), denton buca senza sfurzems. Buca auter
Sallust ellas introducziuns a sias ovras (specialmein al Catilina), nua
ch’el emprova de perschuader plitost sesez ch'il lectur, ch’era la lavur
dil scribent (element grec) seigi buca ‘absurda’, mobein sappi semiserar
cun quella dil politicher (element roman) (cfr. A. La Penna, 1973). Denter
aversiun (Cato il vegl) ed admiraziun (cerchel dils Scipions) semova il
Roman partenent ils Grecs. Cato p.ex. ha catschau atras ch'ina delega-
ziun greca de treis filosofs, arrivada a Roma 155 a.Cr., e che haveva fatg
impressiun sin la giuventetgna romana, vegni visada ord il marcau (cfr. &

6



Tusc. Disp. |, 3). lls Grecs lavaghien ils Romans cun lur litteratura! E tut-
tina hagi quei naziunalist roman pér cun otgonta aunc empriu grec. La fi-
nala ha la cultura greca anflau accoglientscha senza reserva («Graecia
capta fere victorem cepit» [la Grecia suttamessa ha suttamess il victur]
schevan ils Romans sezs). Plinius il giuven ha biars onns pli tard anflau
ils pli bials plaids per I'admiraziun pils Grecs en ina brev a siu amitg Ma-
ximus tarmess en Grecia: «Seregorda che ti eis tarmess ‘ad homines ma-
xime homines, ad liberos maxime liberos’ [tier carstgauns eminenta-
mein carstgauns, e tier libers eminentamein libers], en quella tiara nua
che ‘primum humanitas, litterae, etiam fruges inventae esse creduntur’
[en quella tiara che hagi sco emprema anflau la civilisaziun, las scien-
zias ed era |'agricultural» (Ep VIII, 24). lls Romans han aschuntau lur part
originala cugl art politic, cul senn per dretg e per leschas, entras il mi-
stregn militar (Tusc. Disp. |, 2), ni transponend en imitaziun creativa «la
canzun greca en miedis romans» («Aeolium carmen ... ad Italos mo-
dos», Horaz, Carm. lll, 30).

Quellas indicaziuns ston bastar e duein regurdar nus che quei che
nus numnein «ierta antica» ni «<romana» ei buca ina caussa sempla e sur-
veseivla. Leutier vegnan ils problems della tradiziun e recepziun de
quella ierta che san vegnir considerai sin divers plauns. Tier nus p.ex. sil
plaun dil lungatg e de sia historia, ni sil plaun d’instituziuns e cultura,
nua che part della «ierta antica» ei daventada «nossa», senza che la
schientscha media notificass quei: instituziuns politicas e giuridicas,
senn per dretg, expressiuns de cultura e civilisaziun en general (il ro-
man, igl epos, la lirica etc.), tut caussas che documenteschan la ierta mil-
lenara che nus purtein (cun biars auters pievels) pli mal che bein aunc
cun nus.

La damonda: Con romans essan nus Romontschs, ei buca mane-
giada cheu el senn de tradiziun e recepziun ual descrets, mobein el senn
della schientscha actuala romontscha concernent la ierta antica sco ella
ei en sesezza, sco mund buca «nos», mobein jasters, auters, e ch’ei ual
aschia interessants e habels de stimular nossas expressiuns culturalas.
Ni auter: Buca la damonda de quei ch’ei historicamein daventau nies,
mobein /a damonda della confruntaziun directa, actuala cun fuormas e
cuntegns della cultura greco-romana ei manegiada cun nossa damonda,
e consequentamein la schientscha media actuala che seresulta da
quella confruntaziun. Jeu sun dil tuttafatg pertscharts ch’igl ei buca lev,
forsa nunpusseivel de dar cheu rispostas precisas e nundiscutablas.
Denton crei jeu ch’ei vali tuttina la peina d’'insumma tschentar quei pro-
blem e de sefatschentar cun quel, tonpli ch’igl ei da miu saver I'emprema

-



gada che quei vegn fatg tier nus. Per illustrar in tec quei pugn de vesta,
oravontut dalla vart della «schientscha actuala» selubeschel de raquin-
tar ina anecdota:

Avon treis onns a caschun dil Mundial en Spagna era Paolo Rossi, il
campiun de ballapei, puspei turnaus anavos en la squadra naziunala
suenter esser staus suspendius per dus onns dal sport. E cun sia gronda
contribuziun ei la squadra daventada campiun dil mund. Alla fin ha Paolo
Rossi commentau siu agen success sereferend alla historia d’Ulisse
(Odysseus). Ussa capeschi el 'Odissea e tgei ch’ei significheschi d’an-
flar sesez suenter ditg ir en err. Ins astga sedumandar: Cun tgei cumpa-
regliass in campiun sursilvan de ballapei siu agen destin, en tgei context
cultural empruass el de capir ed exprimer quel? Jeu crei strusch el con-
text dell’Odissea ni dell’Eneis.

Nus savessen era prender exempels pli directamein partenents alla
caussa, e quei ord tut las culturas europeas. Mo per exempel: La casa
editura Langen Muller ha ediu ils davos decennis texts dramatics cum-
plets, mintga cudisch dedicaus ad ina figura ord las detgas e mitologias
grecas: Oedipus (da Sofocles a Dirrenmatt), Medea, Herakles, Orpheus,
Antigone (da Sofocles a Cocteau, Anouilh e Brecht). Da miu saver han
quellas figuras classicas strusch anflau in'expressiun romontscha. En
I'ltalia edeschan treis casas edituras (Mondadori, Garzanti, Rizzoli) con-
temporanmein ed en fuorma tascabla texts de classichers, grecs e latins,
per part cun apparat critic e tuts cun translaziun taliana dasperas. Evi-
dentamein vegn quei era vendiu.

Ton per illustrar la posiziun dil problem.

Denton, partenent la confruntaziun directa savess zatgi objectar: Ha-
vein nus buca nies gimnasi humanistic (Mustér), nos academichers che
san latin e grec e che garanteschan la viva preschientscha della cultura
classica en nies miez? Con grec e latin ch’ei san ei grev de dir (sch’ins
abstrahescha dagl abracadabra dils miedis avon ils letgs dils malsauns);
ed & grev de dir cons auturs ch’els legian aunc. Denton era abstrahau da
quellas damondas san ins che la confruntaziun directa sur ils canals uffi-
cials (gimnasis humanistics) sesanflan en in stadi critic (secapescha
buca mo tier nus, cfr. Renatae Litterae, 1973), condividius dalla crisa dil
humanissem classic en general. L'abstractadad della scrutaziun en con-
fruntaziun culs problems historics e politics dil temps — ins cumparegli la
tenientscha d'in'entira retscha d’intellectuals tudestgs cu I'emprema
uiara mundiala ei rutta ora (W. Harle, 1975, e Geschichte in Quellen, V, p.
39 no. 38) — ha fatg ch’il humanissem classic ei daventaus nuncarteivels,
ni schizun nuscheivels. — La cultura classica intermediada da quels ca-

8



nals ufficials sur ils gimnasis ei savens buca depli ch’ina satella garni-
tura, nunconsistenta, quei ch’ins numna naivamein «cultura», sco sche
quella fuss zatgei different dal carstgaun sez, da quei ch’el fa, da sias
scheltas politicas e socialas, zatgei sc’ina «capiala de dumengias». Dil
reminent: Sche, ed aschilunsch che nus essan «romans» sur quellas vias
ufficialas, essan nus romans, perquei che nus essan tudestgs. Nos gim-
nasis ein tudestgs, il bien Gion Paul translatescha siu Horaz en tudestg, e
zuar mo quellas poesias ch’in editur de Berlin ni schiglioc zanua mane-
gia ch’in scolar astgi leger senza donn per sia olma. E quei che resta ei
lu la «capiala de dumengias». Sco politicher sa il bien Gion Paul lu dir
inaga en in plaid ch’ins stoppi anflar in auter «<modus vivendi» (senza
translaziun, perquei ch'ei fa bia pli gronda impressiun sin il «pievel»), ni
admonir ils giuvens cun Horaz: «est modus in rebus» ni schend: «carpe
diem». Sco canoni sa il bien Gion Paul dir, tenend ils mauns a Diu ed il
tgau in tec uiersch, che monsignur uestg vegli sepresentar «in pontificali-
bus». El sa interrumper siu discuors cun «item» ni cun «habeat sibi».
Quei fuss lu pia la garnitura de zucher della cultura antica.

E tuttina: La crisa dil humanissem classic daventaus nuncarteivels,
ch’ha disdiu, cu las grondas crisas de nies tschentaner ein vegnidas, ha
buca purtau la fin della confruntaziun directa dils moderns cun la cultura
antica, mobein la fin d’ina metoda, quella alla Wilamowitz (cfr. p.ex. K. Ke-
rényi, 1945, 86 ss.) e sias implicaziuns ideologicas. Tier André Gide san
ins zuar leger il plaid: «In carr de legums transportescha pli bia verdad che
la pli biala perioda de Cicero.» Mo quella frasa irreverenta stat en num
d’in auterhumanissem, ch’ei dirigius encunter il humanissem nuncritic ed
abstract dil 19avel e 20avel tschentaner, e ch’ei savens polemicamein e
savieivlamein anticristians. Gide san ins dil rest numnar sper biars au-
ters, Camus, Sartre etc. (cfr. W. Benjamin, Oedipus, e |. Pape, 1974).

Il problem della confruntaziun directa ei pia actuals e sa era pertuc-
car nus. La damonda fuss lu buca mo: Con romans essan nus Ro-
montschs? Mobein: Co essan nus Romontschs romans, aschilunsch che
nus essan quei? Ni: Tgei humanissem sustegn e caracterisescha nies es-
ser romontsch? El rom d’ina gronda celebraziun (2000 onns romontsch)
fan talas damondas part dils duers critics viers sesezs ed auters.

Mo cu ins tschenta quellas damondas vegn ei per ordinari detg che
nossa cultura seigi pintga e ch’'ins sappi buca cumparegliar ella en tut
cun las autras. Quei ei ver tochen tier in cert punct. |l romontsch (jeu plai-
del cheu oravontut digl idiom sursilvan che fuorma historicamein ed ac-
tualmein ina certa unitad. Mutatis mutandis vala quei era per auters
idioms, il meins extrem per igl engiadinés), il romontsch sursilvan pia,

9



sco lungatg litterar ei naschius mo sco /ungatg de sectur, ded in sectur,
numnadamein quel della cuntraversa religiusa, aschilunsch che quella
surveva all’influenziaziun dil pievel. El ei pia buca naschius sco lungatg
litterar che duei survir a tut las expressiuns humanas! Il meret della Re-
naschientscha Romontscha (19avel secul) eis ei stau ded arver e slargiar
il romontsch litterar, de superar sia sectorialitad e far ordad el in lungatg
per «dir tut» (universal, silmeins potenzialmein e per principi). La conse-
quenza logica fuva I'emprova de scaffir in lungatg de scartira unificaus,
in lungatg che superava pia era ils secturs geografics. Quella emprova ei
vegnida fatga (G.A. Buhler), mo senza success. Oz para quei de daventar
pusseivel cul Rumantsch Grischun, e quei rinforza il postulat dil ro-
montsch litterar sco lungatg universal, pia era per igl aspect «humani-
stic» de nossa realitad europea. (Il fatg ch'ins di el medem temps ch’en
certs secturs, p.ex. en dertgiras [cumpareglia Trun, ils 19-10-84] duei va-
ler il tudestg, ei secapescha ina cuntradicziun historica. Pretender il ro-
montsch sco lungatg de sectur, quei ei baroc, realitad dil 17avel tschen-
taner). En quei mument pia ch’il romontsch vul buca esser mo lungatg de
sectur, mobein potenzialmein universals (19avel e 20avel tschentaner),
sa ei buca cuntentar de visar sil lungatg pign per buca tschentar p.ex. il
problem della confruntaziun directa cun la cultura antica.

Leutier vegn aunc suandonta ponderaziun: Nus vivin zuar, havein
stuiu viver sillas costas ded auters, ed al tudestg havein nus era delegau,
stuiu delegar il pensum de sefatschentar per nus cun la cultura classica.
Denton, sto tgi che retrai subsidis, era p.ex. subsidis morals e culturals
dal tudestg, sco nus Romontschs, retrer quels per adina? Duein nus
adina delegar ad auters certas funcziuns spirtalas e culturalas e giustifi-
car cumadeivlamein il tudestg per certas spartas? La dependenza ed il
scomi cultural ein in cass normal e positiv, era tier las culturas grondas.
Quei ch’ei denton divers e nuscheivel, el cass ch’'ei vegn propagau sco
principi, ei la substituziun statica de certas expressiuns culturalas entras
ina autra cultura. Tgi che fa quei, renunzia al principi dil romontsch sco
lungatg «per dir tut», renunzia als svilups dapi Muoth tochen oz ed ha
strusch il dretg de retrer ils bials subsidis per il manteniment — de tgei?
de sia minorenitad? E la cultura pintga, silmeins cu ella ha schi grondas
ambiziuns sco il romontsch, ha I'obligaziun de bandunar il stan de mino-
renitad!

Pia setschentan nossas damondas pér da dretg e cun raschun.

E la risposta sa buca legrar fetg nus: // fil denter schientscha romon-
tscha actuala e cultura antica ei ton sco nunexistents (en differenza dad
autras culturas europeas).

10



E la sempla damonda sin quella constataziun ei: Pertgei? Ed & la ris-
posta savess esser sempla cun reprender e sviluppar quei ch’ei ual ve-
gniu detg: Nossa litteratura romontscha sursilvana catolica (per quels de
priedi vala mutatis mutandis il medem) ei naschida sco litteratura de
cuntraversa religiusa, sco litteratura anti-humanistica el segn della cun-
terreformaziun. Mo quella risposta sto vegnir explicada e tschentada en
in context historic.

Quei context ei la sentupada denter cultura antica e cardientscha cri-
stiana egl occident. En historia havein nus empriu ch’igl occident ruaussi
sin treis petgas: Antica — cristianissem — germanissem. En realitad ei la
caussa buca schi statica e harmoniusa, mobein ordvart dinamica, pole-
mica e contradictorica. Avon ch'intercurir in per exempels, las singulas
etappas de quei scomi, less jeu skizzar ina tipologia de quella relaziun
‘cardientscha — cultura antica’.

Emprem tip: La cardientscha s’'adattescha al mund cultural antic
punctuond la harmonia (nundialectica) denter saver e crer, denter reli-
giun e cultura. Els emprems temps (p.ex. el 2. secul) sa quei & daventar
per demonstrar ch'ils cristifideivels ein politicamein fidai e constitue-
schan buc in prighel pil stadi. Las variantas de quei tip ein nhumerusas:
P.ex. sa la filosofia antica vegnir considerada sco emprem scalem della
verdad (revelaziun), Cristus sco ver filosof. Justinus (2. secul) di: «Tut
quels che vivevan tenor il Logos (il Vierv) eran ‘cristians’, & sch’ei vegne-
van considerai per glieud senza diu sco Socrates e Heraclit tier ils
Grecs.» — Ni che la filosofia (de Plato en quei cass) sa vegnir considerada
sco fontauna equivalenta della revelaziun sper ils cudischs della bibla.
El manifest dil humanissem talian Oratio de dignitate hominis (Discuors
della dignitad dil carstgaun) da Pico della Mirandola vegnan Moises
(bibla) e Plato (il dialog ‘Timaios’) citai in sper 'auter cun la medema
peisa. Cu la cardientscha sesanfla politicamein e socialmein en ina buna
posiziun, vegnan las mitologias interpretadas en funcziun della cardien-
tscha. P.ex. ei Cristus il ver Orpheus che va els uffiarns e liberescha
quels ch’ein i a piarder muort la miersa della siarp, ual sco Euridike.
Quella vesta havein nus p.ex. ella iconografia cristiana (p.ex. ellas cata-
combas, cfr. Lexikon der christlichen |lkonographie) ni € bia pli tard tier
Calderon della Barca (1600-81) ch’ha cristianisau Orpheus en in de ses
numerus giugs religius. Gia tier Dante ei Charon cristianisaus (el senn
negativ): el ei in demuni (Inf Il 109). Cu quella tendenza harmonisonta
sefa valer san ins strusch pli discuorer della cardientscha che
s'adattescha alla cultura antica. En ils davos cass (priu 6 Dante) tenda la

11



cardientscha onz a snegar la diversitad de |'auter ed ad annular quella,
daventond aschia polemica sut la cozza de pasch e harmonia.

Secund tip: La cardientscha declara sia differenza (dialectica) dalla
cultura antica e resta ual aschia en discuors cun quella, respectond era
sia diversitad. Cheu san ins numnar ils gronds: Augustinus, Thomas
d'Aquin, per il qual Aristoteles daventa il principal interlocutur dell’an-
tica, Hans Urs v. Balthasar per nies temps (cfr. siu opus Herrlichkeit I11/1).

Tierz tip: La cardientscha cumbatta la cultura antica. Tertullian
(t suenter 220) e Hieronymus (sogn Geronas, 347—420) fan quei ord ina
posiziun de gronda cultura. «Tgei ha Athen da far cun Jerusalem? ..
Nus duvrein suenter igl evangeli buca pli studis filosofics» (De praescr.
Haereticorum 7, PL 2,20 s.) di laconicamein Tertullian ch'ha da l'autra
vart enrihiu sco buc in auter il lungatg latin de siu temps. E Geronas:
«Tgei ha Horaz de far cul psalteri?» (Epist. XXII 13, 29 s). Tscheu e leu dat
€ sogn Augustin en la medema crena.

Igl ei buca grev de lignar che la situaziun culturala romontscha s’avi-
schina plitost al tierz tip: La cardientscha «cumbatta» la cultura antica, ni
vul haver nuot de far cun ella. Quei sa secapescha esser in cumbat cun
bia variantas, in cumbat pli u meins serius, in cumbat per «imponer», re-
toric onz che real. Ei sa era esser in cumbat fingiu, aschilunsch ch'igl
«inimitg», ils «Horazs» e «Martials» ein practicamein nunexistents, ni
pauc auter ch’attrappas verbalas.

La Consolaziun dell’'Olma devoziusa (1690, amplificada 1702/3,
1831°, 19407°. Cfr. I. Mdller, 1951, 27-65 e |. Mller, 1955, 223-225), che
pertucca nies intschess directamein, dat exempels concrets per il cum-
bat anti-humanistic. En la canzun della Vanadad Mundana legin nus:

Nu’'ei Vergili, nu’ei Ovidi
Nu'ei gl’ Orazi, nu’ Martial?
Lur poesia, lur garmaschia
passad’ei via ed id’a mal.

Tgei emportava ch'ei nun s’enflava

in che plidava sco Cicero?

Si’eloquenza sia excellenza

ei stada senza ni frig ni pro (strofas 5 e 6).

Ed aunc auters loghens nua ch’igl anti-humanissem popular della
Consolaziun sefa valer. Ei menass en err de vuler rispunder a quellas

12



expressiuns anti-humanisticas cun mussar vi sin il humanissem baroc,
per exempel d’in avat Augustin Stocklin (1641). Tal humanissem ha evi-
dentamein buca contonschiu la cultura religiusa populara e sur quella pli
tard autras expressiuns culturalas litteraras, mobein ei staus limitaus
alla cella claustrala. Al humanissem della noblezia barocca (dil rest de
tut atgna tempra) corrispundeva igl anti-humanissem della cultura popu-
lara, e buca in <humanissem popular»!

Culs plaids citai stat la Consolaziun — bein senza esser pertscharta —
en ina liunga tradiziun de quei ch’'jeu numnel cheu la «catscha allas mu-
sas», ed igl ei interessant e necessari de far presents quels muments
della historia occidentala per situar e capir meglier nossa atgna tradi-
ziun anti-humanistica.

Quei che po surprender il pli fetg ei il fatg che la «ierta antica» sezza
enconuscha gia il verdict della poesia. L'entschatta decisiva va anavos
sil grond Plato (427-347 a. Cr.). Sche tut igl art e la poesia ein tenor ina
concepziun de siu temps «mimesis» (imitaziun, expressiun sensuala),
eis el ni ella lu buca mo illusiun? Depli: Stattan art e poesia lu buca pli
fetg dalla vart della manzegna che della verdad? Imiteschan ellas gie
caussas naturalas (sensualas, veseivlas) e quellas ein—tenor la ductrina
dellas Ideas de Platon — mo umbrivas dellas ides eternas e spirtalas. Art
e poesia fussen lu mo umbriva dell’'umbriva (ins cumparegli il plaid «um-
briva» ella poesia barocca: «Mo sc’in‘'umbriva ei siu sulaz .. .»!) Art e
poesia san pia buca communicar verdad e menar tier quella, els rinfor-
zan buca il spért, mobein meinan en err quel e lavagan il senn per |'en-
conuschientscha della verdad. Benedetto Croce (1930, 167) remarca che
Plato, sez in grond poet, ch’ha viu el plaid poetic, las mitologias, la su-
letta moda per plidar dellas Ideas, il cuolm dil discuors filosofic, hagi
tratg quellas consequenzas teoreticas dell’estetica mo encunter veglia,
ord motivs etics, cunter siu sentir estetic. (Probablamein stuess ins
aschunscher: ord motivs politics, havend gie I'entira filosofia «ideali-
stica» de Platon ina ferma tendenza politica.)

Platon ha influenzau profundamein la tradiziun posteriura che giusti-
ficava igl art aschilunsch ch’el pudeva haver ina funcziun pedagogica,
pia suttamess a criteris raziunals e morals. E leu nua ch’ins quintava de
saver star € senza tals criteris, vegneva el aunc «legitimaus» sco fon-
tauna de plascher sensual. Poesia ed art fuvan aschia «lubidas» sco he-
teras (pitaunas noblas). Omisduas funcziuns exprima Horaz (stond en
quella tradiziun) en sia Epistula ad Pisones (De arte poetica): «Aut pro-
desse volunt aut delectare poetae . . .» (lls poets vulan u esser nizeivels

13



ni purtar deletg . . .). Sil funs resta la idea della poesia-pitauna che sto
satisfar als basegns pli bass, sensuals, ni della poesia-pedagoga giustifi-
cada sco agid per arrivar silla megliera via della verdad, quella della fi-
losofia. E sil funs resta I'idea daventada dominonta el temps hellenistic
che la filosofia hagi de menar alla «vita beata», e che quella consisti en
I'enconuschientscha della verdad.

Cicero (10643 a.Cr.) va sin la medema via, sch’el considerescha la

filosofia in elixir de veta, la medischina dell’olma (Tusc. Dips. V, 5, &
Tusc. Dips Il, 11), perquei ch’ella meina alla verdad. lIs poets ein denton
quels che puppergneschan il spért, che taglian il gnierv della vertid
(Tusc. Disp. Il, 27), perquei ch’els dian manzegnas (Tusc. Disp. | 105) e
contribueschan cun lur praulas a stgirentar il spért dils affons, aschia
ch’il pign fiug dell’enconuschientscha vegn stinschentaus els «meinis
currents» (Tusc. Disp. lll, 2.3; & De Republica IV, 9). (Partenent ils meinis
currents e la teoria dils «<meinis» e dell’<enconuschientscha» dess ei bia
d’emprender da Plato e Cicero, ual tier nus, denton san ins visar alla la-
vur de Th.W. Adorno, Meinung, Wahn, Gesellschaft, che fa explicitamein
referiment a Platon.)
Igl ei capeivel ch’il giuven cristianissem, ch’ha adoptau particularmein
Platon e la morala stoica defendida da Cicero, era adina puspei tentaus
de scommunicar igl art en num dil spiritualissem platonic ni auter e fa-
geva breigia de capir art e poesia en moda filosofica autonoma (che ve-
gnevan tuttavia era cultivai).

Particularmein han las mitologias pagaunas (raquens de heroxs e de
dieus) stuiu tener neu il tgau en in process de purificaziun savens pu-
ritana.

Las circumstanzias ch’han muentau sogn Augustin (354—-431) de scri-
ver siu grond opus De Civitate Dei (412—426), nua ch’el fa giu quen culs
dieus dil vargau (I = X) ed introducescha il Diu dils cristians (XI-XXI) eran
buca favoreivlas per «spindrar» la significaziun e la verdad dils mitos an-
tics. Igl onn 410, ils 28 d'uost, entran ils Visigots sut Alarich a Ruma,
sblundregian e destrueschan il marcau e mazzan la glieud. La tgisa vegn
dals pagauns: Quei seigi la vendetga dils dieus scatschai ord lur tempels
(muort legislaziuns dils imperaturs Gratian, Valentinian Il, Theodosius,
Honorius). La De Civitate Dei ei la risposta apologetica sin quella tgisa.
La tradiziun antica vegn examinada e confutada. Tgi plaida de dieus e
heroxs? lls poets! E nua vegnan quels (dieus e heroxs) presentai als car-
stgauns sco schliats exempels? El teater! Tgei han quels dieus della po-
esia (dellas mitologias) purtau? La nunmorala! Il mund va empaglia per
la nunmorala propagada cun las mitologias, vul dir faulsas teologias

14



(«theologiae fabulosae» VI, 5. 6), «praulas» (cfr. € De Civ. Dei ll, 27 e las
Confessiones |, XVI, 25). Platon vegn ludaus sco um ch’ha priu dals poets
il dretg de burgheis en siu stadi (ll, 14; cfr. Cicero, Tusc. Disp. I, 27). - lIs
motivs della critica fatga als poets ein pia teologics, buca filosofics sco
tier Platon. Ed era buca estetics, malgrad ch'Augustin sez ei in grond
estet, sco siu senn poetic (p.ex. en ses Sermones), siu simbolissem (cfr.
divers artechels egl Augustinus Magister, |1-lll, Paris 1954), sia retorica
muossan. Siu interess estetic ei documentaus abundontamein era entras
sia ovra De Musica (386—-389, sis cudischs sur della ritmica; sis ulteriurs
cudischs sur della melodia ein mai vegni screts pli), era sche la musica
fuva tenor il spért antic buca in art, mobein sco rom matematic part della
filosofia. En scadin cass ei igl art, e per Augustin secapescha era la mu-
sica, suttaposta a criteris metafisics e morals (cfr. De Musica, en: CEu-
vres de Saint Augustin, VII, 486: Art e morale. Cfr. € De Ordine ll, 34 e Ci-
cero, De Oratorelll, 55).

En sias ovras giuvenilas cuort suenter sia conversiun (386/7), ella gia
citada De Musica (1, 1) ed el De Ordine (ll, 34) veva sogn Augustin aunc
plidau dellas Musas, las dieuas della poesia, secapescha el senn figura-
tiv (cfr. € De Doctrina Cristiana I, XVIl, 27). En sias Retractationes
(426—/7, 1, 111, 2) deplorescha el d’haver menziunau las musas sco dieuas,
schebi ch’el hagi fatg quei mo «iocando» (per plascher dil giug). Ella me-
dema construcziun deplorescha el schizun d’haver dau memia gronda
peisa en siu De Ordine allas «disciplinae (artes) liberales», ils roms fun-
damentals della cultura antica (per gl’entir cumplex de quei problem ei
fetg impurtonts H.-J. Marrou, 1958, particularmein en quei context p.
201-203, 237-275). |l svilup d’Augustin va pia ella direcziun d'in pli grond
rigorissem, d’ina «serrada» partenent la cultura antica, era sch’el ha mai
scungirau quella (G. Bardy, 1950) — auter che siu contemporan sogn Ge-
ronas, gia citaus. Quei corrispunda al pessimissem dil tschunavel
tschentaner che veseva co in vegl mund glorius mava empaglia. Quella
visiun ha influenzau profundamein ils suandonts tschentaners, per ils
quals oravontut la De Civitate Dei ei daventada ina secunda bibla, in plaz
de scomi d’ideas denter il mund antic ed il temps miez, in filter tras il
qual la glisch dil mund antic ei ius en el mund cristian.

In ulteriur tierm sin quella via, in tierm che nus astgein buca vargar
senza menziun, ei Boethius (480-524, il «Davos Roman» sco el vegn
numnaus da M. Grabmann, cfr. G. Maurach, 1968. Igl avat |. Herwegen
dat quei tetel a sogn Benedetg, contemporan de Boethius) cun siu cu-
disch De Consolatione Philosophiae. In cudisch ch’ei vegnius legius,
commentaus e translataus sco paucs auters dal temps carolingic tochen

15



alla Renaissance (K. Heitmann, 1973). Boethius ei oravontut
platonicher/neoplatonicher, e sco tal condivida el cun Cicero ed Augu-
stin il cuntrast denter filosofia e poesia, ina la menadra, |'autra la surme-
nadra ella veta. — Boethius ei vegnius suspectaus d’haver fatg in cumplot
encunter Theoderich il Grond, al qual el surveva sco Magister officiorum
(premminister). El vegn bess en perschun e mess vi. En perschun -
aschia scriva el all’entschatta de sia Consolatio — vegn el assistius sco
malsaun (cfr. W. Schmid, 1956) dallas Musas che dattan en ad el dultschs
cants elegics. Mo las Musas ein — par’ei — buca la dretga cumpignia en
las pli suenter caussas. Duront ch’el scriva sia elegia cumpara ina dunna
seriusa, venerabla, de niebel aspect (cf. E.R. Curtius, 1948, 106 ss), la fi-
losofia, e catscha naven las Musas cun plaids onz maltschecs. «Pitaunas
de teater» (scenicae meretriculae) vegnan ellas numnadas, che san
buca dar medischinas per I'olma, mobein lavagan il malsaun cun
dultschs tissis. Entras ellas — las Musas — vegn la semenza dil spért (ra-
tio) stinschentada ellas pissiuns (affectus). Aschia va ei vinavon els tuns
della filosofia tarda antica denter regurdientschas ciceronianas (la filo-
sofia sco medischina per I'olma) ed autras.

«Pitaunas», quei ei ferm tubac. Mo quella titulaziun ei, sco nus havein
gia viu, buca nova. «Scenicae» ni de teater ha giu diversas interpreta-
ziuns: Teater = bordell (lupanar). Teater = liug d’exhibiziun/prostitu-
ziun. «Da teater» ei era vegniu interpretau sco «surtratg cun sminca»
(senn de vanadad e pur plascher. Ins cumparegli era cheu la canzun
della Vanadad!). «Surtratg cun sminca» po significar «nunver, fauls».
Denton era sco «stgir», «umbrivaun» («mo sc'ina umbriva ei siu su-
laz . . .»), «bass» ei il plaid «scenic» vegnius interpretaus. La disqualifi-
caziun della poesia e digl art savess buc esser pli gronda: Poesia ei ton
sco vanadad. Ella ei faulsa, nunvera, «teatrala». E quei verdict tucca cun
las Musas oravontut la poesia classica, antica. —

Tier Boethius dat ei denton aunc in'autra sort Musas, las Musas della
filosofia. E en quei punct stat Boethius ella tradiziun: La poesia-pitauna
(delectare) sa sesalvar, sch’ella daventa poesia-pedagoga (prodesse),
poesia en survetsch della filosofia ni della vera ductrina. Ed en quei senn
ei Boethius sez poet. En sia Consolatio dat ei gie quasi curonta poems la-
tins. Denton, ual quell’emprova de salvar la poesia squalifichescha ella
e muossa la profunda tema ch’il spért occidental (cristian) ha nutriu viers
I'autonomia dil bi e dil plascheivel. En quei connex eis ei aunc instructiv
de seregurdar che commentaders franzos della Consolatio clamavan en
memoria la semegliadetgna denter<amusement» e «Musa».

Pli tard, el temps miez, han certs commentaders gnanc schau valer

16



guella funcziun della poesia sco survienta della filosofia. Las Musas con-
demnadas da Boethius representan tenor quels auturs la poesia en ge-
neral. Las «veras» Musas della filosofia numnadas da Boethius fussen ils
«artes liberales». Aunc pli lunsch va quella concepziun che veseva ellas
Musas poeticas de Boethius las representantas de tut la cultura profana
insumma: Poesia, filosofia, «artes liberales» (scienzia). Ed il contrast che
sedava ordlunder fuva buca pli quel denter filosofia e poesia, mobein
denter filosofia-poesia-scienzia d’'in maun e teologia-pietad-studi de
caussas sontgas da tschei maun, ni il cuntrast denter vanadad humana e
sabientscha divina. Ina posiziun radicala, extremamein anti-humanistica
della lingia de sogn Geronas, prida si da Dionigi il Cartusian (1402-1471)
el cumplein svilup dil humanissem talian.

Naven dalla Consolatio de Boethius alla Consolaziun ei il pass den-
ton fetg liungs. E tuttina pon quels «flashs» sin ils temps vargai gidar a
tscharner igl anti-humanissem popular baroc e situar el en in context hi-
storic-cristian che lai parer el meins exotics, era sch’'el sepresenta en tut
sia paupra e niua realitad. Tier Boethius ei il subject che dat «consola-
ziun» silmeins aunc la filosofia cun tut sia rihezia millenara, ella Conso-
laziun dell’olma devoziusa ei I'olma devoziusa igl object che duei vegnir
consolaus. Ed il subject? Quella damonda va ensemen cun quella che vul
buca mo «tscharner» e «situar», mobein capir quei anti-humanissem
della Consolaziun, scars e ranvers.

E quei savein nus far mo tenend avon egl, ultra dils elements gia skiz-
zai, adina presents e vivs, il clima della cunterreformaziun. Denter temps
miez e cunterreformaziun stat il grond moviment humanistic che scu-
viera la schientscha historica, emprova d’untgir ils filters augustinians e
boethians (finfatg piarda la Consolatio interess cun la fin dil 15avel
tschentaner) ed arrivar directamein allas fontaunas, per restituir quellas
a lur temps (E. Garin, 1975 21s). E lu la reformaziun. Luther che stat alla
entschatta damaneivel dil humanissem de siu temps, che scuviera sogn
Paul — buca il davos cun agid dellas enconuschientschas humanisticas
dils texts — ins patratgi cheu vid Erasmus de Rotterdam (1469-1536) — e
che refusescha cun sogn Paul la «sabientscha de quest mund» (1 Cor 1,
17 ss). E cun tut quei fuvan auters reformaturs, p.ex. Melanchthon, decidi
humanists. Zwingli era humanist e discipel d’Erasmus. Calvin era huma-
nist, damaneivel d'Erasmus, e pli tard en sias «Ordonnances ecclesiasti-
ques» (1541), g.v.d. ella realisaziun della cuminonza ecclesiastica a Ge-
nevra, profundamein anti-humanist (scamond de teater, de giugs, de
sault). Ins savess era allegar las ragischs augustinianas ual tier Luther e
tier Calvin per capir meglier lur cuntrast interiur denter cardientscha e

17



cultura. Quei temps vegn insumma tratgs vidaneu denter humanissem
cun sia concepziun positiva dil carstgaun, exprimida ella De dignitate ho-
minis de Pico e la concepziun dil homo peccator, lavagaus, e tenor ina
reproscha de Luther ad Erasmus (cfr. RGG Ill, 479) faulsamein loschs de
sia cultura.

Quei conflict sefa valer era en cerchels catolics. La reformaziun cato-
lica ch’entscheiva gia avon la reformaziun (cfr. RGG Il, 1255), mo oravon-
tut la cunterreformaziun ei buca la sintesa harmonica denter cardien-
tscha e humanissem, mobein savens ina lutga, e savens «pintga» (el
senn qualitativ dil plaid) per ina supremazia ecclesiastica-papala, cun
prender en cumpra ni vuler il sacrifeci digl art, della fantasia, della liber-
tad, pia dellas pli grondas acquisiziuns dil humanissem.

En moda emblematica ei quei semussau ella figura artistica e hu-
mana de Michelangelo (1475-1564) ed el destin de sia capo-lavur, la Der-
tgira Universala (cfr. R. De Maio, 1978). Tenor De Maio exprima la veta e
I'ovra de quei artist I'autonomia della cunscienzia encunter I'ideologia
della pussonza sacrala (incarnada ella cunterreformaziun). Cun sia pic-
tura Dertgira Universala haveva Michelangelo priu en ina posiziun che
steva sur la dogmatica catolica e sur quella protestanta e che metteva
cun spért de cardientscha davos la historia, dressada e tenida a mistregn
dallas dogmaticas, ina enzenna de damonda en fatscha al misteri dellas
pli suenter caussas. «Ferton ch’ils cunterreformists presumeschan de
saver tut sur dil misteri dellas pli suenter caussas, entras il qual la cun-
terreformaziun exercitava la pli gronda controlla sur dellas cunscien-
zias, introducescha Michelangelo il dubi ell’iconografia della Dertgira
Universala» (R. De Maio, 1978, 7). L’expressiun la pli banala de quella te-
nientscha della cunterreformaziun ei stada la decisiun della curia de
«trer en caultschas» als nius della pictura, ni de curclar vi quella duront
ils survetschs divins.

Il punct cristallisont della cunterreformaziun daventa e resta il Concil
de Trient (1545-1563). Ins sa buca snegar ch’il concil, mo oravontut sia
recepziun, han giu la tendenza de substituir la tradiziun e la historia en-
tras ils agens decrets e |'autoritad formala dil magisteri, capius sco con-
trolla totala de quei ch’ei vegniu e vegn detg e patertgau en caussas de
religiun. Sch’ins sa dir ch’il humanissem hagi restituiu ils texts a lur
temps, lu san ins era dir che Trient hagi pretendiu quels pil magisteri
ecclesiastic. La consequenza fuva nunevitabla: numnadamein la reduc-
ziun dellas articulaziuns intellectualas e historicas della cardientscha e
consequentamein la depauperisaziun de quella & sil plaun ductrinal. Il
resultat ein denter auter ils enconuschents catechissems che reduce-

18



schan in mund spirtal de tschentaners a magras damondas e rispostas
(pigl entir cumparegli ins A. Adam, 1968, 381, e M.-Y. Congar, 1961, 306,
325 s). In segn de quei proceder ei en quei context la declaraziun che la
Vulgata, la veglia translaziun latina della bibla (e buca igl original grec)
seigi la bibla officiala («autentica») della baselgia (DS 1506).

Cun quei vegn in resultat dil humanissem, |'ediziun critica dil text
grec (buca translataus adina correctamein dalla Vulgata) praticamein
annullaus. Leutier vegn denton aunc la restricziun, daventada pratica-
mein in scamond della lectura della bibla pils laics (DS 1853 s) e la re-
stricziun dellas translaziuns el lungatg dil pievel (DS 1853 s e 2710). Lein
- puspei prender nies exempel Michelangelo. «Michelangelo che legeva
la bibla per talian — aschia scriva De Maio — e che saveva buca latin, ha
stuiu schar prender orda maun la bibla ils davos tschun onns de sia veta,
demai che la versiun taliana fuva vegnida scumandada» (De Maio, 1978,
416). Mo ual Michelangelo veva basau sia lavur artistica sin studis fetg
detagliai della bibla.

Quellas restricziuns han tangau pli bia che mo i/ cuntegn della ierta
culturala antica e pagauna (ch’ei directamein buca vegnius mess en dis-
cussiun). Ellas han tuccau il niev spért critic dil humanissem, il principi
formal, en vertit dil qual ei era pusseivel de seconfruntar libramein cun
auters patratgs, cun novas metodas d’'enconuscher la realitad. Cul resul-
tat «ch’il patratg modern ei seformaus ordeifer la baselgia» (R. De Maio,
1978, 10). Il cuntegn della ierta antica vegn daus vinavon, & enteifer cer-
chels ecclesiastics. Denton cun duas restricziuns. El vegn cristianisaus
(cfr. igl «Orpheus» de Calderon) ed el resta el meglier cass possess della
noblezia ecclesiastica. |l pievel veva ses catechissems, las processiuns
e las canzuns. Ed il lungatg romontsch litterar ei naschius sco lungatg de
sectur per far survetsch sin quei plaun (partenent la distincziun denter
hierarchia nobiliara e pievel el temps baroc, cumpareglia RGG I, 1260).

Zuar vegn il spért dils humanists applicaus duront il temps baroc el-
las ediziuns dellas vetas dils sogns (ils Bollandists) ni dellas scartiras
patristicas (ils Maurins). Denton «das gemutliche und phantasiebegabte
Barockzeitalter versagte im Grossen und Ganzen den Bollandisten und
Maurinern die Gefolgschaft» (I. Miller, 1951, 9, 17). La fantasia dil baroc
s’exprimeva ella folclora religiusa, beinsavens mischedada cun cardien-
tschas blauas. E leu nua che las relaziuns eran pintgas e culturalmein
scarsas, nua che la religiusadad tridentina era la suletta fuorma cultu-
rala, deva ei era buca ina cultura laica alternativa che saveva tgirar il
spért humanistic («Der kalte Hauch der Aufklarung wehte in der Cadi we-
nig oder gar nicht», I. Maller, 1951, 18).

19



La strofa anti-humanistica della canzun della Consolaziun stat en
quei context. |. Mlller (1951, 58) manegia ch’ella fetschi patertgar all’in-
fluenza dils caputschins onz che dils benedictins, € sch’il suspect encun-
ter ils studis e la scienzia fuvi buca jasters egl uorden benedictin (I.c. 59).
lls caputschins ein daveras stai ils apostels della refuorma tridentina.
Davos stat il grond apiestel e promotur de Trient Carlo Borromeo
(1538-1584) che fuva dil rest era promotur della persecuziun dellas
strias, in tratg ch’ins astga senz’auter numnar antihumanistics. La perse-
cuziun dellas strias era vesida sco persecuziun dils heretichers (A.
Agnoletto, 1984, 13), e fa vegnir endamen la persecuziun dellas Musas.
Igl ei buc ina casualitad che la refuorma promovida da Carlo Borromeo
va ensemen cun las empremas «correcturas» ni meglier detg violaziuns
fatgas vid la Dertgira Universala de Michelangelo (R. De Maio, 1978, 21).

Tenend empau avon egl tut quels datums eis ei strusch de surstar
(auter |. Muller, 1951, 58) che Vergil, Cicero, Horaz, Ovid, Martial vegnan
citai e refusai en bloc. E tuttina fuss ei atgnamein de surstar (sco |. Muller
fa) sch'ins patratga vid |'autoritad che ual Vergil gudeva el temps miez
(cfr. H. Heiss, 1931, e H.de Lubac, 1959, 71ss). Sia 4. ecloga era interpre-
tada el senn messianic. Sia statura quasi monastica, seriusa, vegneva
avischinada a quella d’in profet ni schizun de Cristus. Ella Divina Com-
media representa Vergil schizun I’entira cultura antica, ual sco Beatrice
la teologia scolastica. Denton & Horaz ed Ovid vegnevan legi en quei
temps. Las Metamorfosas d’Ovid eran sper la bibla il cudisch de maletgs
della cultura europea, il Who's Who per fatgs de mitologia (A. Buck,
1976). Atgnamein stuessen nus smarvegliar che las Metamorfosas han
buca anflau in translatur romontsch, mo ussa savein nus, pertgei che nus
astgein buca smarvegliar memia zun. Denton era las ovras meins «con-
venziunalas» d'Ovid, I'"’Ars amandi vegnevan translatadas e legidas, era
sch’ei deva naturalmein era igl Ovid moralisau («Ovide moralisé», I'en-
tschatta dil 14avel secul). Igl 11avel e 12avel tschentaner ein schizun ve-
gni numnai la «aetas horaziana» (L. Traube). Mo Horaz ei € vinavon in
autur prediligiu, duront la Renaissance oravontut en Frontscha (cfr. Ron-
sard) e lu en Germania (cfr. R. Newald, 1933). Quei ed auter fussen ils
motivs, pertgei ch’ins stuess «atgnamein» surstar della metoda della
Consolaziun. Mo igl ei de supponer ch'igl autur della Consolaziun, ni
meglier «siu temps» hagien buca enconuschiu quella tradiziun, gie, ch'ei
vevien era buca marveglias en quei senn, demai che I'autoritad formala
dil catechissem substitueva historia e tradiziun.

Ed aschia eis ei clar ch’ils nums ellas strofas della Consolaziun ein
mo nums, senza tradiziun, nums dals quals ins ha engulau lur historia,

20



senza ch’'els havessien saviu «dir» enzatgei e presentar lur caussa al
pievel, al qual els sezs vegnevan presentai quasi sco malfatschents, ual
e sco il num de Luther («fort Luther, fort cun tei») citaus ella medema
canzun e daventaus in’avira romontscha (secapescha «de messa»).
Rumpend de facto per ses adressats cun la tradiziun fundescha la Con-
solaziun, ensemen cun igl entir moviment della cunterreformaziun en
Surselva, quei ch’jeu numnel «il tradiziunalissem senza tradiziun», tipics
per leusi. Gie, la condemnaziun sezza ei en quei cass subjectivamein
senza tradiziun, era sch’ella stat objectivamein en ina tradiziun. Ins
astga supponer che P. Carli Decurtins hagi strusch enconuschiu il topos
medieval dellas manzegnas vergilianas («virgiliaca mendacia», cfr. H.
de Lubac, 1959, 72), cu el laschava cantar siu 6ieve| «nu’ei Vergili . . . lur
poesia, lur garmaschia passad’ei via ed id’a mal». Pertgei sch’el havess
enconuschiu quella, havess el era enconuschiu la tradiziun che fageva el
temps miez ord Vergil bunamein in sogn cristian. Ins astga era presup-
poner ch’el hagi saviu nuot, che zuar buca Ovid sez, denton «In Ovidii
metamorphoseos libros commentaria sive enarrationes allegoricae vel
topologicae» (cuort: commentaris allegorics tier las Metamorfosas dad
Ovid) eran vegni mess sigl Index tridentin dils cudischs scumandai, nua
ch’els ein restai tochen 1758. Igl anti-humanissem popular baroc ha
I'ignoranza sco principi formal, detg empau git.

Era Torquato Tasso (1544-1595) scungira viers la fin de sia veta ed en
cumplein temps cunterreformistic ils dieus della Grecia: «Taccia I'antica
omai Grecia bugiarda» (La Grecia manzasera duei finalmein quescher,
en: Il mondo creato |, 97ss), duvrond il topos dils poets pagauns manza-
sers. (Ins cumparegli il topos «manzaser», «manzegna» en las canzuns
religiusas popularas: «O mund ti surmeinas . . . verdad dis negina, man-
zegnas adina.») Quella Grecia manzasera e/ denton enconuschenta ad
el ed a ses lecturs. Ella astga aunc plidar e sepresentar (mira ils versets
che suondan ual quel citaus!). Ella Consolaziun denton ein ils nums citai
mo pli attrappas verbalas per las furias confessiunalas.

Ch’igl art popular ha tuttina aunc fatg zatgei grond ord la Consolaziun
mida nuot vid il fatg ch’il subject de quella «consolaziun» ei gnanc pli la
filosofia (sco tier Boethius) ni la teologia (sco tier Dionigi il Cartusian)
cun lur liunga tradiziun, (della poesia gnanc raschieni buc), mobein
Trient cun ses decrets, Carlo Borromeo ed ils caputschins. E quels vevan
fatg blasmar il pievel en baselgia nums, /as ovras dils quals quei medem
pievel e la cultura romontscha sequenta han mai giu la cuida d'enco-
nuscher.

Nus stuein sefermar cheu, laschond als lecturs d'examinar la via che

21



suonda: La renaschientscha romontscha dils davos tschentaners era
buca ina Renaissance ord il spért humanistic, era buc ord il spért della
classica tudestga, mobein dil romanticissem e naziunalissem. Ed aschia
ha era quella unda de regiuvinaziun culturala buca purtau ina confrunta-
ziun directa cun quei che ei — sco nus sezs pretendin uonn cun gronda
emfasa — nossa ierta.

Con romans essan nus Romontschs pia? La risposta ei dada, mo nus
savein buca secuntentar cun quella e cuntinuar silla lingia della cunter-
reformaziun, ch’ha segiramein mobilisau bia forzas litteraras, denton
onz en opposiziun cun nossa ierta e la cultura europea. Nus savein buca
cuntinuar sin quella lingia, sche nus vulein buca perpetnisar il «circulus
vitiosus», tipics per nossa cultura: La hierarchia barocca ha dau al pievel
per romontsch mo canzuns popularas, ed aschia enconuscha e capescha
quel buca pli aultas expressiuns culturalas, per exempel della cultura
antica. E demai ch’el capescha buc, astg’ins oz buca intermediar talas
fuormas culturalas, essend ellas buca popularas, ed aschia vinavon.

La situaziun favoreivla, ella quala il moviment romontsch sesanfla
uss, ei adattada per metter en damonda quella strategia, per rumper
quei tscherchel diabolic ed affruntar il tema della confruntaziun directa
cun la ierta antica. Sco effect lateral savess ins cheutras era contonscher
d’'impedir che la politica culturala romontscha fineschi ella retorica, ve-
gni abusada da pura fatschenta ni stoppi survir alla pintga strategia poli-
tica, ni vegni schizun en cuntradicziun cun sias atgnas ambiziuns.

Mo co?

Davostier stat la damonda dil humanissem oz. || temps basta per for-
mular in per patratgs de discussiun:

— La confruntaziun directa significhescha buca |'avischinaziun im-
mediata entras translaziuns de texts antics. Ins sa buca surmontar in foss
de tschentaners cun in sulet segl. La translaziun verbala croda el vit
senza ina tradiziun (cfr. Ursicin G.G. Derungs, 1979). Quei exclauda se-
capescha buca l'iniziativa privata en quella direcziun. Cheu setracta ei
sulettamein de formular entgins patratgs arisguard ina politica culturala.

— La confruntaziun directa duei entscheiver alla basa, en in dubel
senn: Ellas scolas popularas e cun temas che stattan alla basa della cul-
tura europea:

® La historia de Ulisse (Odysseus) e de Eneas duein entrar els cu-
dischs de scola romontschs, forsa cun schatgs de translaziuns. Il sco-
lar romontsch duei haver il dretg d’enconuscher & guels munds,
ch'ein dil rest part de sia historia.

22



® Las mitologias anticas duein vegnir raquintadas per romontsch,
forsa parafrasond (e tscheu e leu translatond) las Metamorfosas
d'Ovid, ed entrar els cudischs de lectura dellas scolas romontschas.
Ellas fan part della cultura europea, era hodierna, ed ei dat buca mo-
tivs per sclauder ils scolars romontschs da quella. Dil rest han era ils
Romans fatg quei sforz, quels, als quals nus sereferin uonn.

— Sper quels sforzs concrets e realisabels resta la gronda lavur ca-
pillara, hanada, denton buca utopica. Numnadamein de realisar la
«schientscha antica» ella litteratura e cultura romontscha. Hanada ei
quella lavur, perquei ch’ei setracta cheu ded esser e/ clar arisguard ils
criteris. La confruntaziun duei buca restar abstracta, mobein entrar el
concret de nies temps. «Far» Cicero mo el senn dil humanissem classic
de nos gimnasis meina buca lunsch. En quei senn san ins parafrasar A.
Gide: Transportar legums meina pli lunsch che de strubiar frasas cicero-
nianas.

Tgei humanissem pia? La historia skizzada en quei referat po dar in
pér indicaziuns:

— Segir buc il humanissem cristian dil baroc, restaus dil reminent
nunefficients quei che pertucca nossa cultura populara. Humanissems
de quei tip che «cristianiseschan» tschels avon che haver tedlau e capiu
con auters che lur messadi ei, rescan de buca mo serrar ils tempels als
dieus, mobein era las ureglias per las Musas.

— Mo era ils humanissems cristians de nies temps pon buca per-
schuader. En ina recensiun dil cudisch «Vergil, Vater des Abendlandes»,
screts per il 2000avel onn de naschientscha dil poet roman (1930) da
Theodor Haecker, renfatscha W. Benjamin agl autur ch’el seigi abstracts
en dus senns. El negligeschi la filologia (I'ureglia per il text jester) e pa-
tarli della historia senza referiment alla historia concreta de siu temps
(la vegnida dil nazissem!) che pericliteschi cun sias barbarias scadin hu-
manissem. || humanissem nuncritic, «schongeistig», abstract dil tip de
Haecker mondi ella direcziun de predomini ideologic (missiun) e predo-
mini politic (explotaziun). Tier Benjamin legin nus quei citat ord il cu-
disch de Haecker: «Wir missen sagen, dass der abendlandische Mensch
seit iber 2000 Jahren das Prinzipat gehabt hat (iber alle anderen Vélker
und Rassen; das will auf die letzte Formel gebracht sagen, dass er die
prinzipielle Moglichkeit, die er taktisch oft genug nicht verwirklichte, ge-
habt hat, alle anderen Menschen zu verstehen, worin eingeschlossen ist
seine faktische und seine mogliche politische Herrschaft. Und diese
Méglichkeit und Wirklichkeit hat er gehabt durch seinen Glauben.» E

23



commentond scriva leutier W. Benjamin: «Es ist nicht unsere Schuld,
wenn der Verfasser das realpolitische Equivalent seiner ‘Idee des Men-
schen’ in so peinliche Nahe rlckt: jenes, im drastischen Sinn privile-
gierte, Verstandnis der nicht-abendlandischen Vélker, welches gekenn-
zeichnet ist durch das Ineinanderwirken von Ausbeutung und Mission»
(W. Benjamin, Privilegiertes Denken, Ausgewahlte Schriften 2, 471 s.).
Da gliez temps, anno 1930 stevan aunc biars humanists cristians sin
quellas posiziuns. E denton catschava igl occident sia pli nova flur: I'ex-
tirpaziun dils gedius. Far sco sche duas uiaras mundialas e las 150
uiaras pintgas dapi 1945 fussen buca stadas, ni fussen mo in accident de
menaschi ed havessen nuot de far cun I'abstractadad dils humanissems
cristians, fuss penibla faulsadad e tschoccadad historica.

— Ord quei motiv crei jeu che la damonda d’in humanissem cristian
(ina damonda tschentada tier nus la davosa gada en moda cumpetenta
da monsignur avat Beda Hophan, denton senza che las premissas teolo-
gicas per ina discussiun perschuadenta fussien stadas dadas) stoppi ve-
gnir refretga pil mument. La hipertrofia religiusa della cultura cunterre-
formistica recamonda quella cura de desintossicaziun.

Denton dat ei avunda puncts de referiment per ina orientaziun en
guei che duei esser ina confruntaziun directa buca mo tematica, mobein
gualitativa e critica. In de quels puncts ei p.ex. /a tematica dils mitos ni
dellas mitologias oz. (cfr. F. Jesi, 1980) D’ina vart han il faschissem e na-
zissem luvrau cun mitos per exaltar las forzas irraziunalas dil carstgaun,
dil «pievel» sco subject de sappi dieus tgei valurs e fatgs heroics, mo en
realitad sco object della politica, e per neghentar il spért, la critica, I'op-
posiziun en quellas forzas irraziunalas. Sustenida vegneva quella poli-
tica dallas modas irraziunalas, anti-intellectualas e sentimentalas dil
temps (cfr. L. Klages, Der Geist als Widersacher der Seele, 3 volums,
1929-32). Ein las tradiziuns mitologicas squalificadas cheutras? Na,
squalificaus ei lur maldiever. En lur correspondenza «Romandichtung
und Mythologie» punctueschan K. Kerényi e Thomas Mann |'impurtonza
della discussiun positiva arisguard las mitologias e lur funcziun, ual per
cumbatter il maldiever totalitar dil patertgar mitologic nazifaschist (K.
Kerenyi, Th. Mann, 1945). La psicologia dil profund e la psicanalisa han
purtau ina revalutaziun critica dils mitos e la pusseiviadad de capir sia
verdad. Buca per nuot ei la psicologia dil profund vegnida scungirada €
suspectada els stadis totalitars e da tuts sistems ideologicamein fetg fi-
xai. Th. Mann ha definiu la psicanalisa la fuorma digl «irraziunalissem
modern che s'oppona en moda clara a scadin abus reacziunari» (en siu

24



essay «Die Stellung Freuds in der modernen Geistesgeschichte», 1929,
citaus tier F. Jesi, 1980, 88).

Partenent la preschientscha della ierta antica, oravontut quei che
pertucca las mitologias, ella litteratura moderna viseschel sin ina nova
lavur, scretta da H. Schmitz (1985), e leutier aunc a F. Jesi (1968).

— La confruntaziun directa cun la ierta greca e romana ei pia zatgei
dapli che la realisaziun de certas tematicas anticas. Ella ha in aspect for-
mal, e quel sto oravontut vegnir tgiraus. Per nus crei jeu ch’ins sappi for-
mular quel aschia: Emancipaziun (che daventa dil rest plaun plaun e rea-
litad en nossa litteratura). En general emancipaziun dell’'estetica da fina-
lisaziuns ideologicas. Litteratura sto buca edificar. Per quei intent havein
nus nos cudischs de devoziun.

En particular san ins sutlignar suandonts aspects:

Emancipaziun della litteratura dalla religiun (che vul buca dir: encun-
ter la religiun).

Emancipaziun della litteratura dal clericalissem e sia morala, seigi
quel representaus da vers clericals, ni da quels che secumportan sco
tals.

Emancipaziun era dil lectur dalla ugadia della cultura administrada
ni schizun politisada tenor quens de partidas e votaziuns. Emancipaziun
dall’'ugadia che crei ch’il pievel sappi buca capir certas caussas, mo che
tema en realitad ch'el capeschi certas caussas mo memia bein e savessi
mirar ellas hartas a ses menaders. Ins mass cun talas stgisas anavos sin
posiziuns cunterreformatoricas, silla logica dil tscherchel diabolic: Al
pievel dat ins buca certas informaziuns, e perquei capescha el buc ellas,
e perquei ch’el capescha buc, dat ins buca certas informaziuns.

Emancipaziun fuss pia la moda, co nus Romontschs savein esser «ro-
mans», la fuorma de nies humanissem oz.

Las reacziuns dils davos onns sin certa litteratura sursilvana (p.ex. il
«Gion Barlac» ed «|l saltar dils morts») stevan sut il spért d’'ugadia. Mo il
fatg che quellas reacziuns eran adina meins qualificadas e adina pli de-
cadentas lai sminar che la forza propulsiva della cunterreformaziun fine-
schi era tier nus.

Da nezegiar quei mument e de luvrar, quei ei nies pensum.

25



Bibliografia

Abreviaziuns

DS = Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum, Definitionum et Decla-
rationum de rebus fidei et morum, Herder 19673

PL = Patrologia Latina, ed. da J.P. Migne, Paris 1878-90.

RGG = Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Handwdérterbuch flr Theolo-
gie und Religionswissenschaft. Tiubingen 1957 ss, 3° ediziun.

Auturs vegls

Augustinus Aurelius, De Civitate Dei, en: (Euvres de saint Augustin, vol 33-37,
Desclée de Brouwer, Paris 1959 ss.

—, De Musica, en: (Euvres de saint Augustin, vol. 7, Paris 1947.

—, De Ordine, en: CEuv. s. Aug., vol. 4, Paris 1948.

—, Retractationes, en: CEuv. s. Aug. vol. 12, Paris 1950.

Texts originals cun translaziun franzosa ed impurtontas notas commentontas.

Boethius, De Consolatione Philosophiae, text latin cun translaziun taliana ed in-
troducziun de Christine Mohrmann, Rizzoli/Milano 1977.

Cicero, Tusculanae Disputationes, text lat. e translaziun tudestga, Tusculum-Bu-
cherei Heimeran/Miinchen 19794, Commentari da Olof Gigon.

Horaz, Epistula ad Pisones (De arte poetica), text latin e translaziun tud., Tuscu-
lum-Blcherei, Heimeran/Minchen 1957.

Platon, Der Staat, translaziun tudestga tier Ex libris Turitg 1974, cun introducziun
da Olof Gigon.

Plinius il giuven, Epistulae, text latin e translaziun tudestga, Tusculum-Blcherei,
Heimeran/Minchen 1979%.

Sallust, De coniuratione Catilinae, text latin e translaziun tudestga, Tusculum-Bi-
cherei, Heimeran/Minchen 1975°.

Auturs moderns

ADAM Alfred, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 2: Mittelalter und Reforma-
tionszeit, G. Mohn/Giitersloh 1968.

ADORNO Th. W., Meinung, Wahn, Gesellschaft, in: Eingriffe, Suhrkamp/Frankfurt
1963.

AGNOLETTO A., Carlo Borromeo tra prassi e ascesi, en: Annali della Facolta di
Lettere e Filosofia dell’Universita degli Studi di Milano, Vol. XXXVII, 3, 5-15.

AUGUSTINUS MAGISTER, Congres international Augustinien, Paris 21-24 Sept.
1954, I-II.

v. BALTHASAR H.U., Herrlichkeit Ill/ 1: Im Raum der Metaphysik, Johannes/Ein-
siedeln 1965.

BARDY G., Les livres sur les arts libéraux, en: CEuvres de saint Augustin 12, Paris
1950, p. 565.

BENJAMIN W., Oedipus oder der verniiftige Mythos, en: Angelus Novus, Ausge-
wahlte Schriften 2, Suhrkamp/Frankfurt.

BENJAMIN W., Privilegiertes Denken, en: Angelus Novus, Ausgewahlte Schriften
2, Suhrkamp/Frankfurt, 467-474. (Recensiun dil cudisch sur de Vergil da Th.
Haecker.)

26



BUCK A., Die Rezeption der Antike in den romanischen Literaturen der Renais-
sance, E. Schmidt-Verlag 1976.

CONGAR M.-Y., La tradition et les traditions, Paris 1960. Translaziun taliana ci-
tada cheu: La tradizione e le tradizioni, Ed. Paoline/Roma 1961.

CROCE B., Aesthetik als Wissenschaft vom Ausdruck und allgemeine Sprachwis-
senschaft, Mohr/Tubingen 1930. Original talian: Estetica come scienza
dell'espressione e linguistica generale, Bari 1958°.

CURTIUS E.R., Europaische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 1948.

DE MAIO R., Michelangelo e la Controriforma, Laterza/Bari 1978.

DERUNGS Ursicin G.G., Dante Romontsch, Introducziun, en: Ischi Semestril 64
(1979) n. 13, 21 ss.

GARINE., L'umanesimo italiano, Laterza/Bari 1975.

GESCHICHTE IN QUELLEN, vol. V, Weltkriege und Revolutionen 191445, Bayri-
scher Schulbuchverlag 1975.

HARLE W., Der Aufruf der 93 Intellektuellen und Karl Barths Bruch mit der libera-
len Theologie, en: Zeitschrift flir Theologie und Kirche 72 (1975) 207-224.

HEISS H., Virgils Fortleben in den romanischen Literaturen (1931), en: Wege zu
Vergil, (Wege der Forschung 19), Darmstadt 1976, 301-319.

HEITMANN K., Boethius' Verdammung der Musen im Mittelalter, en: Renatae Lit-
terae, Frankfurt 1973.

JESIF., Letteratura e mito, 1968

JESI F., Mito, Mondadori/Milano 1980.

KERENY! K., Romandichtung und Mythologie. Ein Briefwechsel mit Thomas
Mann, Rhein-Verlag/Zurich, 1945.

LA PENNA A., Sallustio e la «rivoluzione» romana, Feltrinelli/Milano 1973.

LEXIKON der christlichen lkonographie, Herder/Freiburg 1970ss.

LUBAC De H., Exegése Mediévale, 2. vol, Paris 1959-64.

MANN Th., Die Stellung Freuds in der modernen Geistesgeschichte, 1929.

MARROU H.-J., Saint Augustin et |a fin de la culture antique, Paris 1958*.

MAURACH G., Boethiusinterpretationen (1968), en: Romische Philosophie (Wege
der Forschung 193), Darmstadt 1976, 385—410.

MOHRMANN Ch., La consolazione della filosofia, Introduzione, Rizzoli/Milano
1976.

MULLER |., Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi
1670-1720, en: Separatabdruck aus dem Jahresbericht der Hist.-Antiq. Gesell-
schaft von Graublinden, 1951.

MULLER 1., Die Abtei Disentis 1655-1696, Universitats-Verlag/Freiburg 1955.

NEWALD R., Deutscher Horaz in fiinf Jahrhunderten, Berlin 1933.

PAPE |., Humanismus, en: Hist. Worterbuch der Philosophie, Bd. 3, 1225-1230.

RENATAE LITTERAE, Festschrift fir A. Buck, Frankfurt 1973.

SCHMID W., Philosophisches und Medizinisches in der ‘Consolatio Philosophiae’
des Boethius (1956), en: Romische Philosophie (Wege d. Forschung 193)
Darmstadt 1976, 341-348.

SCHMITZ H., Oedipus bei Dirrenmatt, en: Gymnasium 92 (1985) 199-208, (Aus ei-
nem Vortrag ‘zur Verwendung antiker Motive in der dt. Literatur der Ge-
genwart’.)

27



	Con romans essan nus Romontschs?

