
Zeitschrift: Igl Ischi : organ della Romania (Societat de Students Romontschs)

Herausgeber: Romania (Societat de Students Romontschs)

Band: 68 (1983)

Heft: 21

Artikel: Il Pentateuh : tiarza part

Autor: Derungs, Ursicin G.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-881711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-881711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II Pentateuh
dad ürsicin G.G. Derungs

Tiarza part

La tiarza e davosa contribuziun per far enconuscher meglier il Pentateuh
ei dedicada al tema: II num de Diu. Sco tschellas ei era quella part - per
motivs évidents-extremamein selectiva.

I. Num e noziun

Metter num ad enzatgi vul dir identificar ei, dar ad el ina fatscha ed ina
persunalitad. Prender naven il num d'enzatgi ei sco de prender dad el
ina part de sia identitad, sut circumstanzias ina part de sia veta. Scumiar
num ei quasi zatgei magie: La pusseivladad de sedeliberar d'in vargau,
de daventar novs. Prender il num ni tuccar en il num d'enzatgi ei era
tenor diever linguistic modern ton sco d'offender enzatgi en sia persuna.
Nomen est omen, schevan ils Latins: II num porta in destin, el ei dapli
ch'in tun, el sa schizun irritar e provocar!
Genesis 2,19 raquenta ch'il carstgaun (Adam) detti als animals in num.
Sur de quei eis ei vegniu detg bia, p.ex. ch'il carstgaun exerciteschi ina

pussonza quasi magica sur dils animals cun metter num ad eis. Ver eis ei
ch'ins anfla ellas religiuns la concepziun che «saver il num» d'enzatgi
detti «pussonza sur de quel» (cfr. p.ex. 2 Sam 12,28 e Ps 49,12). Ver eis ei

era che Gen 2,19 (el secund raquent délia scaffiziun) di en moda pli
concreta («metter num») quei che Gen 1,26.28 (egl emprem raquent della
scaffiziun) exprima en moda abstracta («reger sur dils animais»). Ella

pusseivladad de metter num ei aschi lunsch exprimida quella autonomia
dil carstgaun che fa el - enteifer in spazi limitau - in maletg de Diu. Dieus
ha scaffiu ils animals (aschia la Genesis), constituiu eis en lur esser, e
cheu dat ei pil carstgaun nuot de midar. El astga denton «metter num» ad

eis, vul dir: dar ad els la significaziun ch'ils animals han per el

praticamein.
Sehe nus mirein pli datier la caussa, vesein nus ch'ei setracta cheu
insumma buca de metter num el senn pli stretg dil plaid, mobein de crear
ina noziun (Begriff) per zatgei. Concret: II carstgaun (Adam) ha buca de

dar ad in cert animal enconuschents sut la noziun «vacca» in num, p.ex.

51



«Negla»; el ha insumma pér de crear la noziun «vacca» per quei animal
che maglia fein, ha corna ed in iver. Quei ei in act che tschenta ils
animals el horizont dil mund dil carstgaun. «Metter num» el senn de
«crear la noziun» ei pia in act entras il quai il carstgaun fa uorden cun las

caussas, incorporescha ellas en siu mund. Quei denton ei en sesez in act
diltut raziunal e buca magic. Sch'ils linguists dian ch'il lungatg
reflecteschi buca «objectivamein» in mund en sesez gia organisau e

structurau, mobein seigi in mied cul quai il carstgaun organiseschi il
«mund» tenor ses basegns e ses pugns de vesta, lu ei exact quei
manegiau cun l'indicaziun ch'il carstgaun hagi mess num als animals: El

ha «inventau» il lungatg per siu diever e basegns, ed il lungatg ei sia
fuorma de relativa autonomia e sia moda - el senn teologic - de scaffir il

mund, «siu» mund en vertit de siu esser maletg de Diu-
Num e noziun selaian denton buca distinguer e separar dil tut. Era la
«raziunalitad» ha sia forza «magica» e resca de s'établir sezza sc'in diu
sils posts dits dieus derschi da sia critica. Tgi less decider cun in aut-aut,
schebein il plaid «vacca» seigi mo «noziun», ni buca era «num»? Cun dir
«vacca» eis ei aune detg pauc digl animal indicaus cun quei plaid. Quei
ch'ins sa de quei animal san ins buca semplamein cun enconuscher il

plaid «vacca», mobein cun enconuscher igl animal concret e descriver el

adequatamein. Tgei vul quei dir? La «noziun» sco mied
d'enconuschientscha exprimida el «plaid organisont» sa schelar en,
sesvidar e daventar mo in «num» senza pli bia signifieaziun. Ed il num en
quei senn sa vegnir duvraus per de tuttas sorts striegn, per survegnir
pussonza sur caussas e glieud. Ei sto buca ual esser il famus «eni

capeni .» per far sminar zatgei dil pusseivel diever magie dil lungatg.
Na, per illustrar la magia pusseivla dil lungatg che fui dallas «noziuns»
eis «nums» en survetsch dil gudignar pussonza sur caussas e glieud.
Savens fui il lungatg religius la noziun sco il giavel l'aua benedida per
esser in meglier instrument de domini sur dils carstgauns religius. E

savens fa era il lungatg politic cun ses plaids «perderts» mo fenta de
«raziunalitad» exercitond ual aschia sia magia sur dils electurs
Potenzials.
Tutta educaziun, tutta formaziun insumma ha(-vess) il scopo de
mantener la tensiun dialectica denter num e noziun, vul dir: far ch'il num
daventi noziun, e che la noziun anfli in num, e quei per impedir ch'il
carstgaun vegni dominaus dad auters entras il lungatg, e per gidareI ad

organisar il mund per siu agen diever.
Ei il num de Diu «num» ni «noziun», ed a tgei diever survescha el (bue)
tenor il Pentateuh? Quellas damondas occupeschan nus el suandont.

52



II. Diever e maldiever dil num de Diu

En quei connex sbozzaus cuortamein lein nus empruar de capir la
muntada d'in per texts dil Pentateuh en connex cul «num de Diu».
Lein far l'entschatta cun in camond/scamond ord il decalog (mira Ischi
semestril ann.68, nr 20, p. 57): «Ti dueis buca far maldiever dil num de
Jahve, tiu Diu; pertgei Jahve lai buca senza castitg quel che surdrova siu
num» (Ex 20,7). El catechissem fuva quei il secund condament ella
formulaziun «Ti dueis buca prender il num de Diu malnizeivlamein en tia
bucca», in condament buca fetg concret, che deva buca bia de rumper il

tgau tiegl examen da cunscienzia, in condament reservaus plitost als
notorics zundraders.
Presupponiu ei ch'ei seigi impurtont pil carstgaun d'enconuscher il num
de siu Diu, per ch'el sappi invocar el e recuorer tier el. Presupponiu ei

era il datum central dil Pentateuh che nus articulein plinengiu,
numnadamein che Dieus sez hagi revelau siu num e «regalau» el sco
pègn de sia preschientscha salvonta a siu pievel.
Ferton che la practica currenta dil secund condament dat a quel oz ual

sco pli baul ina muntada dil tuttafatg marginala (en confrontaziun p.ex.
cul sisavel) stat quel el VT en in context d'emprema muntada, era dalla
caussa enneu ual sper igl emprem (cfr. Ischi semestril ann.68, nr. 20, p.

59). II num stat per Dieus sez. Ed il maldiever sereferescha pia sin el. Co

sa Dieus, resp. siu «num» vegnir surduvraus? L'exegesa vesa quei
scamond oravontut en connex culs fauls engiraments, pertgei scadin
engirament succedeva cun l'invocaziun dil num de Diu (Lev 19,12). Era
mo quella indicaziun bastass per dar in tec «tgierp» al secund
condament, aschilunsch ch'il referiment sin Diu, sehe buca ual per
engirar, per discriminar concarstgauns, plidar mal ded eis, per legitimar
malgiustias, per zuppar vi realitads malemperneivlas, per manipular il

pievel, per exculpar temas ed igl agen caracter bugliac ei in fenomen
real e concret che accumpogna stediamein la religiusadad.
Mo il maldiever dil num de Diu ha aunc in auter aspect, buca meins
suttastrihaus dais exegets: II num de Diu sco mied magic. El senn, p.ex.
de crer d'haver pussonza sur de Diu cun invocar siu num e de saver
disponer sur ded el ed instrumentalisar el per intenziuns fetg humanas.
Epi el senn de crer ch'ins sappi haver pussonza sur ded auters cun
invocar il num de Diu. Scadina segirezia religiusa che crei de senz'auter
esser sezza en possess de Diu e consequentamein el gest e ch'ils auters
hagien entiert corrispunda ad ina concepziun magica/infantila dil num
de Diu e cunterdi al secund condament. Sch'il Priedi sil Cuolm

53



avertescha il cartent de buca «paterlar» sco ils pagauns fagend oraziun
(Mt 6,7), lu admonescha el de buca tertgar che l'oraziun seigi in mied per
metter a lomia Diu en favur de nos intents. Zuar eis ei buca moda pli ded

esser superstizius e far directamein hocuspocus. Igl ei denton in fatg
ch'ei dat la superstiziusadad della religiun, e che la religiun ei en certs
aspects ual naschida ord la «magia dil num de Diu».
La tradiziun cristiana, oravontut davart protestanta ed en nos dis entras il

grond teolog protestant K. Barth, ei adina puspei ida pli lunsch
ell'interpretaziun dil secund condament: Sut maldiever dil num de Diu
s'auda oravontut l'emprova mai bandunada e mai gartiada ded insumma
dar in num a Diu el vast senn dil plaid: Las teologias raziunalas, las

emprovas catecheticas de metter Diu sin pantun, insumma tut las
fuormas ch'ins savess numnar el senn de K. Barth la «garmaschia della
religiun».
En connex cun l'episoda de Gen 2 che resda co Adam mettevi num a tut
ils animals ruchegia il secund condament en nova glisch. Ferton che
Adam astga metter num als animals, astga el buca metter num a Diu.
Tenor la tradiziun digl Exodus, appropriada sco coc dell'entira
cardientscha, ei il num de Diu in regal als carstgauns. E quei vul dir: II

carstgaun che s'appropriescha délias caussas entras siu lungatg e metta
en uorden ellas enteifer il horizont de siu mund e tenor ses basegns,
astga e sa buca far quei cun siu Diu: Ei sa buca incorporar Diu en siu
mund, el sa buca sepatrunar de Diu (ella religiun) e far dad el in fumegl
de ses giavischs. E sch'el fagess quei tuttina, fuss quei ch'el tschaffa in

idol, in nuot (cfr. Is 40,19-20; 46, 6-7), ina vanitad, ina malnizeivladad, e

malnizeivlamain havess el priu Diu en sia bucca.
II plaid «Diu» e tuttas circumscripziuns ein secapescha creaziuns
humanas ed incorporeschan sco talas la divinitad el mund dil carstgaun,
tenor siu diever e ses interess. Quei ei la fatalitad della religiun e dil
lungatg religius. L'aporia nescha dalla perschuasiun hebraica e

cristiana che quei seigi ual aschi nunpusseivel ed illegitim sco
nunevitabel. La sligiaziun della difficultad han las teologias de tuts ils
temps empruau de dar cun ina autra teoria dil lungatg religius: Quel
descriva buca en moda positiva «co ei stat cun Diu», mobein exprima en
moda negativa tgei che Dieus ei buc. La prevalenza della teologia
negativa empei della positiva ha caracterisau ils megliers e pli vigurus
teologs dall'entschatta entochen oz, ed ei in'emprova de plidar de Diu

senza violar il secund condament. Enteifer quella teoria dil lungatg
religius ei il num de Diu plitost in nun-num, in signal dil cunfin dil
carstgaun e della nunmanipulabladad de siu horizont: Dieus

54



communichescha senza tradir sesez, el s'oblighescha senza
sesuttametter a nossas cundiziuns.
Resumond savein nus constatar che la teologia dil num de Diu sco ella
sepresenta sigl intschess dil secund condament renviescha la

pusseivladad de metter num a Diu, seigi quei num capius el senn pli
stretg sco ver num (per diever magic) ni sco noziun (per interess practics
e raziunals). La tensiun dialectica denter num e noziun resta era cheu,
mo ch'il svilup viers la noziun ei in svilup viers la teologia negativa'.
Dieus ei cheu, el ei fideivels, mo sias vias ein buca nossas vias (Isaias).
Cun quei tuchein nus il mument central della teologia dil num de Diu: Sia
revelaziun a Mose ord il spinatsch ardent.

III. «Jeu sun quel: JEU-SUN»

Nus resumein la historia raquintada en Ex 3 e citein in extenso il passus
decisiv. Mose pertgira las nuorsas de siu sir Jetro el desiert e vegn da-
maneivel dil cuolm Horeb (ella tradiziun elohista num per il Sinai). El

spinatsch ardent semanifestescha Dieus e sepresenta a Mose sco «Diu
d'Abraham, d'lsac e da Jacob» che vesa la peina dil pievel en sclaveria
d'Egipta e di a Mose ded ir tiel Farao e menar il pievel ord l'Egipta. Mose
targlina e di: «Mira, eu jeu arrivel tier ils Israelits e ditgel ad els: II Diu de
vos babuns ha tarmess mei tier vus, lu vegnan eis a dir: Co ha el num? E

tgei duei jeu lu rispunder ad els? Dieus ha rispundiu a Mose: Jeu sun
quel: JEU-SUN! E lu ha el detg: Aschia dueis ti dir als Israelits: JEU-SUN
ha tarmess mei tier vus.» (Ex 3,13-15)
Nus savein buca proponer cheu ina analisa detagliada della pericopa.
En general lein nus denton far attents ch'ella ei cusida ensemen ord di-
versas tradiziuns: J(Jahvist), E (Elohist) e P (il Cudisch Sacerdotal) (mira
Ischi ann. 67, nr. 19, p. 45 s). Tuttas treis tradiziuns documenteschan in

tagl ella historia d'Israël daus dalla novitad della revelaziun dil num de

Diu, Jahve, e vulan buca mo metter en evidenza quella novitad, mobein
mussar co quella nova revelaziun s'entretscha stretgamein cun la historia

dils babuns. Pia gia lu in problem de conciliar niev e vegl cun l'inten-
ziun de star fideivels alla tradiziun!
P metta pli fetg en evidenza il niev(mira era Ex 6,2 s) ed accentuescha il
tagl, zatgei che va, tenor dir dils exegets, plitost encunter sia tendenza
de nivellar e schematisar. Jemprova d'unir las duas epocas della historia

sontga cun introducir il num Jahve gia dalla bial'entschatta, e da cheu
siu num «Jahvist». (En Gen 4,26,J, che vesa l'entschatta dil cuit de Jahve
eis temps primordials, setracta ei d'ina singula tradiziun, buca harmoni-

55



sabla cun Ex 3.) La redacziun de Ex 3 sedat breigia de mussar si la conti-
nuitad: «Jahve» ei identics cul «Diu dils babuns» (Ex 3,6.13 s).
Detg quei e laschond d'in maun episodas sco p.ex. la tradiziun legendara
dil spinatsch ardent, e damondas interessantas sco p.ex., schebein il

num de Diu «Jahve» hagi giu ina historia preisraelitica («pagauna») ni

bue, sededichein nus ad in per aspects délia signifieaziun dil num de Diu
tenor Ex 3.

Il num Jahve vegn «definius» en Ex 3, 14 s: «Jeu sun quel: JEU-SUN».
Quella «definiziun» (ch'ei bue ina tala!) ha dau bia da lignar. Saver che la
difficultad ei stada pli gronda per l'exegesa catolica gida ual era a capir
la signifieaziun dil num «Jahve».
Nus lein prender las difficultads délia tradiziun sco pugn de partenza. Ils

Tudestgs (bibla de Jerusalem) scrivan: Ich bin der Ich-bin («der» ei cheu
artechel, buca pronom relativ). Sereferend sin quella translaziun propo-
nel jeu il suandont: «Jeu sun quel: JEU-SUN» enstagl dil «Jeu sun quel
ch'jeu sun». Nus vegnin a veser ch'era quella versiun tradiziunala ha siu
bien dretg e sa vegnir capida bein. Mia proposta ei meins neidia ed ac-
centuescha cheutras la difficultad de capientscha che duei curdar en egl
e buca vegnir splanada naven.
Tut dependa da tgei ch'il verb «esser» munta en quei context. L'interpre-
taziun tradiziunala restada viva oravontut ella teologia catolica sebasa
sin ina translaziun ch'ha fatg pli bia historia ch'igl original sez. Igl ei la
translaziun greca dils Siatonta (la Septuaginta) ch'ha da sia vart influen-
zau la translaziun latina, officials per la baselgia tochen sin nos dis. La
fatalitad ei ch'il verb «esser» grec e latin'ha tut in'autra colur ch'il «ha'ja»
hebraic. Igl «esser» grec ei cargaus cun filosofia, capeivlamain, ei la filo-
sofia digl esser gie naschida en Grecia. Dir en grec de Diu ch'el «seigi
quel ch'el seigi» era ina fuorma ideala per arrivar a speculaziuns filosofi-
cas sur ded el e sviluppar in'entira teologia sur digl esser «absolut» de
Diu ni sur digl «esser subsistent»de Diu, siu esser «en e per sesez», sia
«essenza» etc. adina denton ina teologia che vesa Diu el senn absolut
per sesez, senza relaziun cul mund. Quella capientscha ch'ei en verdad
ina malcapientscha dil text digl Ex 3, ei ida en els priedis, els catechis-
sems ed ha stgirentau il maletg biblic de Diu. Pertgei exact quei ch'ins ha

priu ord la versiun greca vul igl original hebraic buca dir, numnadamein
che Dieus seigi igl esser absolut.Quella problematica filosofica era ual
aschi jastra alla bibla sco la teoria délia evoluziun biological Igl «esser»
hebraic indichescha buca semplamein igl abstract «esser avon maun»,
mobein igl esser activs, efficients, igl agir, preschientscha actuala ed ef-
ficienta en relaziun (pia buca «absolut») cun zatgi. Ed il context di clar en

56



relaziun cun tgi: Jahve ei in Diu che ei activs ed efficients en relaziun cun
Israel. Denton era cheu buca «cun Israel» el senn abstract, mobein cun
Israel en quei mument difficiI de sia historia, el mument della sclaveria
ed el mument che Mose vegn clamaus per «menar ora» siu pievel dalla
sclaveria ella tiara empermessa! La fuorma verbala dil verb hebraic «es-
ser» duvrada cheu sa esser capida sco present ni sco futur. II context
plaida ton per in sco per l'auter e lubescha era la translaziun: Jeu vegn
ad esser cheu per vus en quei mument de vossa historia. «Jahve» ei en
quei senn pia ina empermischun al pievel humiliau. Secapescha sebasa
quella interpretaziun dil num Jahve, dada dais auturs ded Ex 3 sezs cun
agid dil verb hebraic «esser» sin in giug etimologic, sin ina etimologia
populara, sco ella plascheva als vegls. Mo quei fa nuot, la bibla ei buca
in manual de linguistica!
La «definiziun» dil num Jahve dada en Ex 3 dal raquintader era buca
capida sco «definiziun» officiala e suleta. L'explicaziun dil num Jahve che

vegn dada empau pli tard, numnadamein en Ex 34,6 ei, tenor ils exegets,
pli précisa. Cert eis ella pli Clara e fetg biala: «Jahve, Jahve - in Diu mi-
sericordeivel e grazius, pazients e pleins de grazia e fideivladad.»
Nus turnein denton tier la formulaziun Ex 3,14! Ella ha ed haveva era per
il lectur hebraic zatgei misterius e indefinit (ed indefinibel) vida sesezza,
ch'ins sa dar cheu il meglier ella versiun tradiziunala: Jeu sun quel che

jeu sun. Ordavon damonda Mose Jahve tgei numch'el dueigi communi-
car al pievel per cass che quel vegli haver dad el la legitimaziun sco protêt

e menader. Mose vul pia saver il num dil Diu dits babuns. Ed il context
di che «Jahve» seigi il num dil Diu dils babuns e che «Jahve» significhe-
schi «Jeu-SUN» (cheu per vus). Mose vul saver il num e quei num vegn
concedius. Denton el medem mument di il text che quei num seigi atgna-
mein bue in num, scadin cass bue in dil quai ins sappi far diever, mobein
in'empermischun dada da Diu ded esser presents e gidar, tgeinin che siu
num possi esser!Sco sehe Jahve less dir cun l'indicaziun:
«Jeu sun quel che jeu sun»: Miu num sai jeu buca dir, pertgei dir il num
fuss sco de semetter els mauns ed a disposiziun dils carstgauns. Vus as-
tgeis denton saver ch'jeu sun cun vus en vossa historia, e quei ei avunda.
E sch'jeu sun cun vus e per vus, succéda quei buca perquei che vusen-
conuschis miu num (e savesses disponer de mei), mobein en vertit de
mia libertad e grazia ch'ha vuliu quei aschia. La risposta de Diu a Mose
ei perquei era in snegar de dir il num, resalvond enten dar in'empermischun

concreta sia transcendenza e siu misteri. Igl «esser cheu per vus»
daventa pia il num ch'ei bue in num, in num ch'exprima il medem
mument la nunpusseivladad de metter num a Diu, sia vischinonza e sia
absoluta libertad ded esser sco el vul esser.

57


	Il Pentateuh : tiarza part

