Zeitschrift: Igl Ischi : organ della Romania (Societat de Students Romontschs)
Herausgeber: Romania (Societat de Students Romontschs)

Band: 68 (1983)

Heft: 20

Artikel: Il Pentateuh : problems e tematicas el ocntext de lur scrutaziun
(Secunda part)

Autor: Derungs, Ursicin G.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Il Pentateuh

Problems e tematicas el context de lur scrutaziun

Secunda part

dad Ursicin G.G. Derungs

«Damai ch’ins anfla ella sontga scartira maletgs, modas de dir, metafras e
caussas semegliontas, sa negin dubitar ch’ins capescha ella ton pli spert
en sia muntada spirituala, ton meglier ch’ins ei instruius ella scienzia
litterara (in litteraturae magisterio).»

Quels plaids ein buca fretg dil «raziunalissem modern». Els savessen —
cun entginas modificaziuns — esser cunteni ella enciclica «Divino afflante
Spiritu» citada egl emprem artechel sur dil Pentateuh (mira Ischi nr. 19,
p. 47). Scadin cass cuntegnan els in entir program de scrutaziun e lectura
e el senn modern, era sche /la dimensiun historica particulara dils texts ei
aunc buca prida expressivamein en mira. Scret quels plaids ha negin
meins che Carli il Grond en sia brev agl avat Baugulf della claustra
benedictina de Fulda. Els dian en scadin cass che la lectura della bibla
sappi buca dar il fretg spiritual ch’ins vul senza in minim sforz intellectual
de gesta lectura e senza studi. In avis per quels che peglian tema dalla
activitad digl intelletg ella teologia e zuppan lur tgau (ed egls) sut la
schuba dil sentimentalissem. Igl intelletg ei aunc adina il meglier alliau
della cardientscha, e cu lez ei en crisa (sco en nos temps) ha quella nuot
de rir ni de gudignar. «Fides quaerens intellectum», cardientscha ch’en-
qguera entelgientscha, in program dil qual nus emblidein memia tgunsch
las ragischs ella tradiziun (sogn Augustin, per exempel) ed il ferm best el
Temps Miez (sogn Anselm, sogn Tumasch d’Aquin).

La tematica biblica dil Pentateuh ch’'occupescha nus quella ga ei la
lescha.

La lescha
Lescha (Torah) ei in numnader general che cumpeglia caussas fetg
variontas: indicaziuns, ordinaziuns, instrucziuns, entruidaments, reglas,

camonds, ordras, rituals etc. etc. etc., pia «plaids» che han magari € mo

56



valeta momentana ni occasiunala ed ein buca adina leschas el senn
giuridic dil plaid. En emprema lingia denton indichescha «lescha» las
normas de dretg cuntenidas el Pentateuh, seigi quei dretg civil ni religius.
Grondas parts dil Pentateuh vegnan curcladas entras ils «entruidaments»
che Jahve dat per siu pievel, e perquei stat il num «lescha» ni «torah» era
per igl entir Pentateuh, e cu ins plidava de «la lescha ed ils profets»
maniavan ins semplamein |'entira sontga scartira (Vegl Testament). Sco
legislatur valeva Mose; ad el vegnevan las leschas attribuidas. Perquei
plaida la bibla sezza semplamein era della «lescha de Mose» (Lev 24, 44
Gn 7, 23 etc.). Fundament de scadin dretg e consequentamein della
lescha en Israel era l'allianza cun Jahve, serrada entras Mose (mira Ischi
nr. 19, p. 53 ss.).

Ins era perschuadius che las leschas ch’ordinavan I'entira veta religiusa e
burgheisa mondien anavos sin Jahve. «Jahve ha plidau tier Mose», quei
ei ina fuorma che tuorna adina puspei. Ins veseva ella «lescha» buc
in‘ovra humana, ni ina sublimaziun religiusa d’interess profans. Igl entir
dretg, era il dretg civil, haveva muntada religiusa e vegneva interpretaus
ed applicaus dals sacerdots.

En verdad ei igl entir cumplex de leschas e directivas dil Pentateuh
enzatgei ch’ei carschiu plaun plaunet e che secumpona puspei da singu-
las collecziuns de dretg ch’ein vegnidas fatgas en temps e loghens
differents tenor situaziuns, basegns ed interess. Gia il fatg che la Torah
cumpeglia fenomens de diversa peisa e valeta, naven dil sempel entruida-
ment daus a bucca al singul tochen tier la lescha scretta, confirma quei.

A. Diversas collecziuns de leschas
La scrutaziun distingua suandontas collecziuns litteraras de leschas:
1. Il decalog ni: ils diesch plaids (pli currentamein «diesch condaments»)

Quels «diesch plaids» (condaments) (Ex 20, 1-7; Dt 5, 6-21) indiche-
schan las obligaziuns d’allianza ch’il pievel pren sin sesez entrond en
communicaziun cun Jahve. Els han caracter fundamental. Els s’audan
tier la gruppa dellas schinumnadas leschas apodicticas ch’expriman
camonds ni scamonds categorics, vul dir: che valan buca mo per certs
cass. |l diember «diesch» corrispunda als diesch dets, per mintga det in
condament, in agid de memoria el temps analfabetic.

57



Ei fuss interessant de cumparegliar il text genuin dils «diesch conda-
ments» cun lur fuorma linguistica els catechissems ni els cudischs de
prender penetienzia ded inaga. Il «sisavel» scamonda, per exempel, buca
semplamein «caussas malschubras» (zatgei che variescha da cultura tier
cultura, da societad tier societad), mobein di: «Ti dueis buca rumper la
letg». In camond d’'eminenta impurtonza sociala, lu ed oz, e tuttina schi
differents en sia realisaziun sociala. Lu per exempel deva ei I'instituziun
poligamistica (pliras dunnas legalas), ed il condament «ti dueis buca
rumper la létg» coexisteva cun tala instituziun e s’extendeva buca a
quella. Era mo dad ina egliada schi cuorta vesan ins cuninaga duas
caussas. Primo: |l text persuls basta buca per capir trasatras la purtada
d’'in camond ni scamond biblic. Ei drova leutier il context ch’intermedie-
scha I'’enconuschientscha dellas realitads socialas e culturalas. Secun-
do: Il fatg ch’'in camond/scamond ha valur apodictica (vul dir: vala en
scadin cass) significhescha buca che sia realisaziun sociala seigi adina
tuttina. La poligamia che fuva lu buca sclaussa dal sisavel condament ei
oz en nos cerchels culturals cumprida en quei scamond. En scadin cass
semuossa aschilunsch la relativadad historica € de condaments apodic-
tics. Consequentamein san ins buca fugir davos la lettera dil camond/
scamond per saver dir ch’ins hagi capiu el. Ni cun auters plaids: La bibla
sco text interpretescha realitads historicas, socialas e culturalas dil
vargau, ed ella sto perquei sezza vegnir interpretada en novs contexts
historics. In pign exempel con sbagliaus ch’il fundamentalissem biblic ei
che argumentescha naivamein (e senza memia grond sforz intellectual)
cun dir: La «bibla» di quei, la «bibla» di tschei e basta.

Ei fuss illuminont d’intercurir la realisaziun historica e sociala dil tschu-
navel condament, in dils condaments ils pli apodictics: «Ti dueis buca
mazzar!» Malgrad siu caracter apodictic han las moralas de tut ils temps
plidau dell’«uiara gesta», pia legitimau il mazzament ell'uiara. La teoriae
pratica della morala actuala dellas instituziuns ecclesiasticas exclauda
buca apodicticamein la peina de mort, era sch’ellas quentan denter lur
diesch condaments apodictics il tschunavel. Denton, era sche |'applica-
ziun concreta de quels condaments el decuors della historia savess
mussar co condaments funcziuneschan insumma, a tgei interess particu-
lars ch’els ston era mintgamai survir, tgei sectur della veta ch’els cuar-
clan e tgeinins ch’els laian scuvretgs, co els vegnan motivai e co els
vegnan ignorai ni malcapi — sa quei buca occupar nus ussa.

Il Pentateuh, specialmein il Deuteronomium, ha en mira oravontut igl
emprem condament, e nus lein sefermar cheu in amen e corrispunder ag|
interess preponderont della bibla sezza.

58



Tgei di igl emprem condament? «Ti dueis buca haver auters dieus sper
mei!» L'exclusivadad de Jahve e de siu cult ei il fil tgietschen de tut las
leschas dil Pentateuh. Il pli surprendent per nossa schientscha nunhisto-
rica religiusa de catechissem ei il fatg che quei camond presuppona
senz’'auter in context religius politeistic (cun biars dieus). |l plaid hebraic
per «Diu», «Elohim», ei in plural. L'expressiun «il Diu d’Israel» e seme-
gliontas semova el medem context. Quei ch’igl emprem condament
exprima ei pia buca il camond de crer mo en in Diu, mobein d’haver e
venerar mo Jahve sco Diu. Tgeinins eran «tschels dieus», I'existenza dils
quals certas stresas della bibla mettan buca en dubi? lls texts fan capir
ch’ei setractava cheu oravontut de divinitads localas della Palestina,
oravontut il Baal (tgi de nus enconuscha buca la historia della lutga d'Elia
encunter ils sacerdots de Baal?), mo era auters che garantevan la
fritgeivladad della tiara e representavan la tiara sezza en sia generusadad
ni en sia scarsezia, en siu ritmus biologic buca dominabels entras
intervenziuns humanas. Jahve denton ei in Diu della historia, buca della
«tiara». Buca mo las divinitads della tiara, mobein era ils pigns cultus
privats, il cult dils morts, per exempel, eran pri en mira dagl emprem
condament. Il cult dils morts ei adina staus ed ei ina tentaziun pil
carstgaun. Il Pentateuh documentescha ina lutga vehementa della reli-
giun jahvistica encunter il cult dils morts (Lev 19,27 s; 20,6.27; Dt 14,1;
18,11; 26,11 eav). Cuort san ins dir aschia: Igl emprem condament ei
dirigius encunter scadina fuorma de cardientschas blauas, de divinaziun
(dir si il bor). Igl aspect psicanalitic de quei condament duess buc vegnir
tralaschaus: Sia realisaziun pudeva liberar il singul e la cuminonza da
biaras «obsessiuns» e temas, era religiusas. Las divinitads ch’'el cumbat-
teva ein era en nus, per exempel sut la fuorma de sogns pregiudezis e
temas, e meinan in stregn regiment de nunlibertad. Era ils morts che nus
invochein ed empruein de calmar ein savens mo ina part de nusezs.
Sociologicamein viu ei il carrierissem, il daner, la pussonza, il prestisch
social «dieus» che pretendan buca meins unfrendas, infantilissems e
nunlibertads che las veglias divinitads canaanaicas. Da quei pugn de
vesta ha igl emprem condament pia piars nuot de sia «actualitad» ed el sa
aunc oz esser in muossavia viers autonomia e libertad.

La disciplina digl emprem condament ha segiramein gidau Israel ad
arrivar alla concepziun strentgamein monoteistica che Jahve ei il sulet
Diu insumma. Mo quei ei vegniu pli tard. Ei dat sco detg loghens avunda
nua che la bibla plaida nunschenadamein dell'existenza de plirs dieus
(p.ex. Gen 31. 53). L'experientscha della atgna catastrofa sco pievel
(deportaziun ed exil) e consequentamein digl agen «diu» ch’ei buca staus

59



habels de retener la catastrofa ha liberau Israel d'ina concepziun memia
stretga, memia possessiva ed exclusiva della divinitad. Igl exil ed il
retuorn ha fatg madirar en Israel I'enconuschientscha che Jahve seigi
buca semplamein «lur» Diu; che sia existenza fineschi buca cun lur
existenza sco pievel; che ual quei seigi la premissa d’ina nova entschatta,
d'in retuorn e d'ina renaschientscha sco pievel; che Jahve seigi perquei
signur e patrun della historia e camonda al retg persian Cyrus de liberar
Israel ord la perschunia, che Jahve sappi far quei perquei ch’el ei il sulet
Diu sur tut e che tschels dieus ein mo fantoms. In grondius document de
quei process havein nus el schinumnau Deutero-lsaia (il secund Isaia, vul
dir: igl autur anonim dils capetels 40-55 el cudisch dil profet Isaia).

Il camond de buca haver «auters dieus» era in unicum el context historic
religius d’'Israel. La historia dellas religiuns di ch’ils differents cults antics
erien vicendeivlamein fetg tolerants e laschavien als participonts d’in cult
la libertad de segirar a sesez era la benedicziun d’in auter diu. Mutatis
mutandis savess ins illustrar quei cun la libertad dil pelegrin ch’ha
invocau igl agid de Nossadunna a Lourdes ded ir a Padua ed invocar quel
de sogn Antoni. Gie, en in sanctuari dedicaus ad ina divinitad fuvi era il
cult ad ina autra divinitad admessa. Puspei per exemplificar: En ina
baselgia dedicada a Nossadunna san ins magari era anflar ina statua d'in
«autra» Nossadunna, p.ex. quella da Fatima e da tschei maun la statua de
sogn Antieni. Igl ei capeivel ch’igl emprem condament curdava particu-
larmein en egl e distingueva Israel il pli fetg da pievels vischinonts, ni dals
vischins canaanaics.

Con lunsch ch’igl emprem condament tunscheva praticamein era buca
fixau inaga per adina. Usits considerai en in cert temps per legitims,
stuevan in’autra ga suttacumber agl emprem camond. Per exempel deva
ei temps che Jahve vegneva veneraus en plirs loghens. Dt 12,2-5 sca-
monda denton quella pratica e preveda in sulet liug pil cult, destinaus da
Jahve sez.

En ina stresa dil Deuteronomium (Dt 5 e 6; cfr. 10 ed 11) vegn igl emprem
condament tessius ensemen cun in’autra tradiziun, quella dil condament
principal. Il camond che fuva all’entschatta nuot auter ch’igl emprem
d'ina retscha vegn illustraus, cumpletaus e interpretaus sco condament
principal. La formulaziun pli classica digl emprem condament sco conda-
ment principal anflein nus en Dt 6,4 s: «Teidla Israel! Jahve, nies Diu, ei
mo in Jahve! Jahve, tiu Diu, dueis ti carezar da tut cor, cun tut ti'olma e
cun tuttas tias forzas.» L'idea della carezia ella relaziun cun Diu era dil
reminent cumpigliada gia ell’idea dell’allianza. Il retg vassal (minur) era
culponts carezia al retg magiur. lls versets sequents (Dt 6, 6ss) illustre-

60



schan el medem temps tgei che carezia ei ella relaziun cun Diu ed
inculcheschan igl emprem camond. Igl emprem camond astga buca mo
esser in plaid superficial, el sa buca mo vegnir «liquidaus» suroravi
entras ina formalitad religiusa: «lIs plaids che jeu ordeinel oz a ti duein
esser en tiu cor.» Quei vul dir: Els ston esser presents adina, duein esser
ina part de tei, de quei che ti patratgas, fas e plaidas: «Metta a cor quels a
tes affons e plaida ded els che ti seigies a casa ni sin viadi, cu ti semettas
a durmir e cu ti levas.» E cun maletgs impressiunonts, buca adina capi
sco maletgs e perquei malcapi, vegn quei illustrau aschia: «Ligia els sco
segn vida tes mauns, metta els sco ornament sin tiu frunt, scriva els sils
posts de tiu esch-casa e vid ils portals dil marcau.» Igl entir capetel sis dil
Deuteronomium, en in cert senn igl entir tschunavel cudisch de Mose
vegn buca staunchels de teisser ses plaids entuorn quei sulet conda-
ment, e quei cun metter en evidenza adina puspei novs aspects: «Jahve,
tiu Diu, dueis ti temer, survescha ad el ed engira sin siu num» (6,13). La
medema admoniziun secatta en Dt 10,20 cun I'aschunta: «setegn vidad
el», in maletg per nies abstractum «sefida ded el».

In maletg recuora adina puspei: «Dai adatg de buca emblidar Jahve che
ha menau tei ord I’Egipta, la tiara de sclavaria» (6,12). Quella admoniziun
vala oravontut per la situaziun de beinessertematisada en Dt 8,7-10 ch’ei
pli che autras tuccada dal prighel dell’emblidonza e della autosufficienza,
perguei che la beinstonza sezza sa substituir Jahve sco niev idol (Dt 8,9).
Ei secapescha da sesez ch’igl emprem camond sco camond principal ei
buca semplamein in camond sper biars auters, mobein in camond che va
tras tut ils auters ed ei lur olma, senza la quala tut igl auter ei buca
capeivel pli (cfr. Dt 6,20 ss), mobein va si en formalitads. La muntada della
formulaziun digl emprem camond en Dt 6,4 s semuossa oravontut dal
fatg che quels plaids figureschan el Schemah («Teidla!»), ina recitaziun
dils Gedius, in confess de cardientscha, fatga duas gadas a di (sera e
damaun) e sin pugn de mort. Cul Schemah sin las levzas ein biars Gedius
i ellas combras de gas. (Il Schemah cumpren sper Dt 6,4-9 aunc Dt 11,13-
21 e pli tard era Num 15,37-41).

Milsanavon resulta I'impurtonza digl emprem condament ella formula-
ziun de Dt 6,4 s dal fatg che Jesus sez (Mc 12,28-34 e par) ha priu quella
formulaziun sco center de tut la lescha cumpletond quei condament cun
quel de carezar il proxim sco sesez, & quel presents gia el Veder Testa-
ment (Lev 19, 18). Ell'infinitad d'ordinaziuns, camonds, scamonds, le-
schas, rituals liturgics etc. fuva ed eis ei essenzial d’anflar in center vital
d'in unic camond per buca curdar els latschs dell’'idolatria religiusa e
pietusa: il survetsch alla lescha. «Carezia vi jeu, e buca sacrifeci» (Hos

61



6,6). Quell’admoniziun profetica prida si da Jesus (Mt 9,3) e dirigida
encunter in tip de religiusadad nunhumana ei aunc adina actuala.

Nus havein cartiu ch’ei seigi pli raschuneivel de concentrar noss’atten-
ziun entuorn in element della tematica «Lescha» enstagl de mo enumerar
diversas collecziuns. Tuttina vulein nus era allegar sper il Decalog autras
collecziuns de lescha cunfruntond tscheu e leu in exempel cun nossa
realitd.

2. Il Cudisch dell’allianza

In num che la critica moderna ha dau alla collecziun de leschas cunteni-
da en Ex 20,22-23,19. Ei setracta de dretg civil e penal, de leschas
liturgicas, religiusas, socialas, moralas en diversas fuormas litteraras.
Sper quella apodictica la fuorma casuistica (la distincziun ei vegnida
introducida dagl exeget A. Alt) ch’entscheiva cun «sche». P. ex.: «Sche ti
cumpras in sclav hebraic, duei quel survir sis onns. |l siatavel onn duei el
vegnir relaschaus senza ch’el stoppi pagar persuenter» (Ex 21,2). Damai
che quella collecziun de leschas reflectescha ina cultura onz rurala e
purila che urbanistica e commerciala, e damai ch’ella presuppona la
decentralisaziun primitiva dil cult (Ex 20,24) fan ins esser fetg veglia ella,
scadin cass dil temps avon ch’ei detti retgs en Israel.

3. Las leschas sacerdotalas

Ellas provegnan tuttas ord la tradiziun sacerdotala fixada el Cudisch
sacerdotal (=P) (mira Ischi nr. 19, p. 46) e fan ora ina considerabla part
dil Pentateuh (Ex 25-31; 3640 Lev 1-16; 23-27 Num 1-10; 17-19; 28—
29). Muort munconza de spazi e pervia de lur cuntegn preponderonta-
mein liturgic e cultic, era el senn tecnic (co baghegiar il tempel) entrein
nus buca en quella materia.

4. La lescha de sontgadad (Lev 17-26)

Ella senumna aschia pervia della formulaziun che recuora savens: «Sei-
gies sogns, pertgei sogns sund jeu, Jahve, vies Diu...» Siu origin va
buca schi lunsch anavos. Ins quenta cul temps digl exil ni suenter igl exil
(6avel e 5avel tschentaner avon Cristus). Parts ein era pli veglias. Suenter

62



igl exil ei quella collecziun era vegnida inserida el Cudisch sacerdotal. La
fuorma «Jeu sun Jahve, vies Diu» ligia quella collecziun idealmein cun il
patratg dell’allianza, cul decalog e cugl emprem condament. Damaneivel
de quellas leschas stat dil reminent era il patertgar dil profet Ezehiel, ed
entgins exegets vulan veser dependenzas directas denter la Lescha de
sontgadad ed Ezehiel.

«Sontgadad» indichescha cheu buca ina qualitad morala, mobein igl
esser de Jahve sez, aschilunsch ch’el sa mai vegnir contonschius dal
carstgaun. Sontgas ein caussas ni persunas ni loghens aschilunsch
ch’els constitueschan il spazi zavraus o e reservaus alla preschientscha
de Diu. Damai che quei spazi vegn scaffius ritualmein entras il cult, ei il
cult sez sogns e fa sogns. Culla noziun «sogn» va savens quella de «pur»
(schuber) ensemen. Malcapientschas partenent quellas noziuns cusse-
glian de dar in'egliada pli exacta sin ellas. Cu il Vegl Testament plaida de
purezia setracta ei de purezia cultica (buca morala) che sa vegnir aquista-
da entras in cert ritual. Quei gida denton aunc buca lunsch per capir
meglier la distincziun denter pur e nunpur. Quella pertucca probabla-
mein stresas atavisticas della psica e della historia dil carstgaun. El Vegl
Testament ein certs fenomens sexuals (p.ex. la polluziun, cfr. Lev 15,16,
denton era fenomens schi innocents e naturals sco la menstruaziun)
considerai per nunpurs. Nunpuras ein certas malsognas, oravontut la
lepra, certs animals (p.ex. il salvanori), ils morts. Motivs higienics han
segiramein giu lur influenza enten dir tgei animal che seigi purs e tgeinin
buc. La distincziun ei ed era denton problematica, e quei ei vegniu sentiu
gia el mund dil Vegl Testament. Tscheu e leu, ella litteratura sapienziala
oravontut, vegn la concepziun purmein cultica, quasi mecanica e mani-
chea de pur e nunpur superada. Purs ei quel ch'ei gests, dian ils
Proverbis (Prov 20,9) ni il cudisch de Job (Job 17,9). Ina certa sceptica
enviers quella distincziun problematica demuossa in dils pli interessants
e dils pli ignorai cudischs dil Vegl Testament, il Kohelet (Predicatur ni
Ecclesiastes): «La medema sort tucca tuts, gests e malgests, purs e
nunpurs» (Eccl 9,2).

Ual perquei che la concepziun pur e nunpur, schuber e malschuber ei
daventada en auters contexts aschi fatala per la veta pratica della glieud
mettend particularmein il tgierp e la carezia en schliata glisch, eis ei bien
de seregurdar en quei connex della critica che Jesus fa els evangelis ad
ina idea memia superficiala ed exteriura de quei che pur e nunpur ei.
Quella critica fa part della critica pli globala de Jesus partenent il vit e
miert legalissem moral e religius. Pli tard vegnin nus aunc a turnar
anavos tier quei tema. Ussa ils plaids de Jesus partenent I'idea de pure

63



nunpur. «Buca quei che entra el carstgaun maculescha el (manegiau
spisas consideradas nunpuras ni magliadas cun mauns buca lavai),
mobein quei che vegn ord il carstgaun fa el nunpurs. Quei che entra el
carstgaun va el venter e vegn eliminau culs excrements. Mo quei che
vegn ord sia bucca, vegn orda siu cor, e quei maculescha el. Pertgei ord il
cor vegnan schliats patratgs, assassinats, adulteris, lischadadad, engula-
detschs, faulsa perdetga. Quei maculescha il carstgaun, mo buca «il
magliar cun mauns buca lavai» (Mt 15,10-20). Nus essan cheu lunsch dal
ritualissem exteriur e steril ni dal suspect dil tgierp e sias funcziuns
sexualas, el qual ils temps cristians ein curdai mo memia tgunsch. La
schliatadad vegn buca dal tgierp, mobein dal «cor». lls emprems cristians
han giu empau difficultads de surpassar il tabu della impuritad rituala. Els
vegnevan gie tuts neu dal giudaissem ed eran educai en quella lescha.
Sogn Pieder sez ha buca demussau in cumportament curaschus e conse-
quent en quei risguard, ed ha stuiu prender encunter da sogn Paul la
renfatscha de hipocrisia (Gal 2,11-14; cfr. la descripziun pli favoreivla per
Pieder els Acts 10,1-11,18). Sogn Paul ei staus quel ch’ha declarau
nunvaleivlas pils cristifideivels las leschas de puritad rituala. Els ston
buca setener vidlunder. La culminaziun anfla sia teologia, quei che
pertucca la damonda della puritad ni impuritad, els plaids: «Pils schubers
ei tut schuber» (Tit 1,15).

5. La legislaziun dil Deuteronomium (Dt 12-26)

Ina collecziun de leschas che nus laschein cheu d’ina vart.

B. Il svilup viers il legalissem (nomismus)

Leschas, ordinaziuns, entruidaments, reglas etc. ein carschidas duront in
liung svilup tenor situaziuns e basegns particulars. En in ulteriur mument
ei lur context teologic dell’allianza e lur funcziun en vesta dell’allianza dil
pievel cun Jahve daventaus in center cristallisont entuorn il qual la
multiplicitad dellas leschas ei s'unida a «/a» lescha. Detg autramein: Las
leschas secristalliseschan entuorn ina idea, ni entuorn ina funcziun,
quellas de far ord diversas sippas il pievel d'allianza cun quei Diu. Adina
denton ei la lescha, ni ein las leschas ragischadas en in uorden concret
de veta quotidiana. Ellas presupponan e schurmegian quei uorden,

64



profan e religius enina. Vesidas aschia eran las leschas ni la lescha buca
in mied per scaffir il pievel de Diu ni il fundament de sia existenza e
cardientscha. |l cuntrari: Quei pievel existeva e veva sia fuorma de viver
sin fundament dell’allianza, e la lescha fuva expressiun e schurmetg de
quella veta enina. Malgrad sia impurtonza astgan ins dir ch’ella vevi in
post secundar.

En scadin cass haveva ella buca quella posiziun absolutamein e fataimein
centrala ch’ella ha survegniu suenter igl exil (6avel tschenaner). || temps
suenter igl exil ha purtau la restructuraziun digl uorden public e cun quel
la reorganisaziun della cuminonza entras Esra (entuorn 400). Tut quei ei
denton succediu sin fundament della lescha che era ussa fixada definiti-
vamein. La nova situaziun historica ha buca purtau novas leschas ni
creau in niev dretg. La relaziun uorden public — lescha era ussa midada
en siu cuntrari: La lescha ha la prioritad. Ella daventa ina grondezia
absoluta, ella camonda senza risguard sin situaziuns, temps ni historia, e
senza ch'ils basegns ord ils quals ella ei naschida e carschida fussien
aunc reals. Sias perscripziuns ein buca pli pretensiuns che la cuminonza
civila e religiusa anfla indispensablas per sia atgna veta. Ellas sepresent-
an ussa ella veta concreta en cumpleina autonomia, jastras als interess e
basegns ual actuals. Ei dat buc in auter motiv pli per lur adempliment che
lur autoritad formala sezza. Secapescha vala quei per las reglamenta-
ziuns «pintgas» e casuisticas che fagevan denton ora la gronda massa dil
dretg en Israel e determinavan en moda la pli concreta ed incisiva la veta
de mintga di. Enstagl de survir al pievel per capir sia historia e la veglia de
Jahve, per segirar siu uorden social ed anflar sia via egl embrugl| dellas
divinitads pagaunas, daventa la LESCHA quella entitad scretta en maius-
clas, alla quala il pievel sogn ha de survir. Ord ina survienta dat ei ina
patruna.Generalmein vegn quella nova situaziun caracterisada cul predi-
cat «nomissem», in'expressiun che stat damaneivel de «legalissem».
Secapescha che la jastradad formala ed il caracter purmein autoritari
della lescha pertucca sco detg buca tut las singulas ordinaziuns, reglas ni
camonds, ni silmeins buca tuttas tuttina. || camond: «Ti dueis buca
mazzar» resta adina damaneivel dils interess vitals e corrispunda adina a
basegns elementars d'ina cuminonza. Il problem schai denton ual cheu:
L’emancipaziun dellas leschas (el plural) da lur context historic fa ch'el-
las daventan tuttas formalmein tuttina impurtontas aschia ch’igl ei teolo-
gicamein buca pusseivel pli de distinguer e dar la preferenza qualitativa a
certas ordinaziuns: Ord leschas (plural) nescha la Lescha (singular),
dapertut sesezza culla medema peisa. Sper il camond vital «Ti dueis buca
mazzar» passa p.ex. 'ordinaziun ch’ins astgi buca encurir spigias il sabat

65



(Mt 12,2) formalmein sil medem palancau. La lescha, ina fetg buna
survienta, ei ina schliata patruna, cunzun ella religiun. Ella resca d’edu-
car glieud scrupulusa, perquei che tut ei tuttina impurtont. Quel che vul
ademplir tut, perquei ch’el crei che tut seigi tuttina impurtont, survesa
savens il principal. Paradoxalmein ei il carstgaun de morala scrupulusa
savens fetg superficials en caussas grevas. |gl ei buca de smarvegliar
ch’il camond principal croda en ina tala situaziun tgunsch en emblidon-
za, damai che tut ei «principal». Igl ei consequentamein era buca de far
curvien che Jesus vegn dumandaus tgeinin che seigi il pli ault condament
e ch’el dat ad in sabi dellas Scartiras che commentescha sia risposta en
moda savieivla schend che carezia vali depli che sacrifecis, il rar laud e
I'empermischun: «Ti eis buca lunsch dil Reginavel de Diu» (cfr. Mt 12, 28—
34). Evidentamein deva ei buca biars, € denter ils sacerdots e sabis buc,
che savevan aunc praticamein tgeinin ch'igl emprem e pli ault conda-
ment seigi.

Il passadi al nomissem succeda sco detg suenter igl exil. (Ei fuss denton
buca gest de dir ch’il problem della lescha e la multiplicitad de sias
ordinaziuns seigi buca vegnius sentius avon. La lutga dils profets encun-
ter il ritualissem e formalissem ei mo memia pauc enconuschenta, e cheu
savein nus deplorablamein buca far dapli che silmeins indicar ella.) Quei
ei il temps dil schinumnau giudaissem (ils davos tschentaners avon
Cristus). Co vegnevan novas situaziuns e novs problems lu tschaffai cun
ina tala concepziun della lescha? Zuar era la lescha dil Pentateuh
considerada per cumpleta e nuntuccabla. Da l'auter maun fuva ella
savens memia generala per reger situaziuns concretas. Ord la lescha
avon maun stueva pia igl entruidament concret vegnir eruius. Quei era
caussa dils «perderts della Scartira» che stuevan interpretar ed explicar
la lescha per nundumbreivels singuls cass. Casuistica numnan ins quei.
In plaid ch’ha buc in emperneivel tun per tgi ch’enconuscha la caussa. La
casuistica seperdeva e sepiarda ella /ettera della lescha, emblida savens il
spért de quella e fa ord morala e religiun magari mo in adempliment
exteriur e mecanic d'in camond, senza senn e senza cor. Quellas inter-
pretaziuns ed explicaziuns fagevan 0 la tradiziun e vegnevan cul temps
sezzas unidas alla lescha da Mose e gudevan la medema, sche buca pli
aulta dignitad che quella. La consequenza ei clara: Leschas e reglas
semultiplicavan egl infinit ed il prighel de sepiarder en quei uaul e
sefitgar sin piculezzas daventava pli gronds che mai. Ins sa era capir che
guellas daventavan in buordi buca surportabels pli.

Dall’autra vart vegn quei svilup accumpignaus dalla speculaziun teologi-
ca sur della lescha e sia muntada sco tala (senza risguard de quei ch’ella

66



cumandava ni scumandava concretamein). La lescha sco atgna gronde-
zia survegn sia atgna teologia: Tenor perschuasiun dils rabbins ei la
lescha revelada al Sinai vegnida scaffida avon il mund (q.v.d.: la perdita
dil context historic, in disavantatg per la lescha, survegn sia atgna
legitimaziun teologica!). Ella, la lescha, ei ina grondezia preexistenta,
identificada cun la sabientscha eterna de Diu e considerada sco regal de
Diu a siu pievel. Il liung psalm 119 reflectescha I'admiraziun dil fideivel
per il dun divin della lescha. «Beai quels che caminan senza macla
suandond la lescha de Jahve . . . Muossa a mi tia lescha . . . tes tschenta-
ments ein miu desideri . . . tes camonds vi jeu meditar . . .» Aschia va quei
bi psalm meditativ vinavon suandond en adina novas variaziuns il medem
fil. Mo entras la lescha (e buc enten veser la historia ed ils basegns della
veta) enconuscha il carstgaun la veglia de Diu e sa daventar salvs. La
lescha ei la preschientscha de Diu sezza denter ils fideivels. La vart
meditativa e sapienziala de quella perschuasiun ei exemplificada sin
moda tucconta e commuentonta buca mo els psalms (p.ex. il psalm 119
citaus sisura), mobein era en scartiras pli novas, p.ex. els «Raquens dils
Chassidim» da M. Buber. La vart obsessiva ed opprimenta de quella
preschientscha vegn veseivla en auters screts giudaics, p.ex. el «Scho-
scha» da Singer.

Il prighel che la teologisaziun della lescha porta ei evidents e pliras gadas
havein nus giu caschun de menziunar el: Sche la lescha ei divina, lu sa
ella buca vegnir tuccada, a quella sto il carstgaun survir ed unfrir. E
survend alla lescha survescha el buca senz’auter a Diu ni als concar-
stgauns: Quei ei I'’enconuschientscha centrala dils evangelis. Survend
alla lescha stat il carstgaun religius buca lunsch naven dall’idolatria,
exact il cuntrari de quei che la lescha de Mose intendeva en siu origin. La
critica della lescha en quei risguard haveva perquei buc in auter intent
che quel de stabilir la lescha en siu spért original. «Buca tertgei ch’jeu
seigi vegnius per sligiar si la lescha ni ils profets» (Mt 5,17). Era sogn Paul
fuva, malgrad sia vehementa e radicala critica della funcziun religiusa
della lescha, perschuadius de dar cheutras alla lescha siu ver senn:
«Sligein nus si la muntada della lescha entras la cardientscha? Na! Nus
dein alla lescha sia muntada.» (Rom 3,31).

Nus lein finir quei artechel cun sogn Paul. Sia posiziun viers la lescha ei
stada aschi radicala e decisiva per la capientscha della cardientscha
ch’ins sa buca scriver sur della lescha el Pentateuh senza seconfruntar
cun Paul. Era cheu stuein nus esser cuorts. Nus desistin da scadina
analisa e resumein in per resultats sinteticamein.

Savens tratgan ins che la critica de sogn Paul pertuchi mo leschas

67



exteriuras, ritualas. Sco sche sogn Paul havess renviau ina part dellas
leschas e salvau in'autra part. Sia critica schai sin in auter plaun. ||
carstgaun religius che survescha alla lescha ei per el il carstgaun auto-
sufficient che siemia infantilmein ded esser tutpussents. La religiusadad
della lescha sbucca dalla cardientscha en sesez, buca dalla cardientscha
en Diu. Il carstgaun religius de quei tip semetta sil piedestal de sias bunas
ovras e sepresenta aschia a Diu per retscheiver dad el la «<beinmeritada
pagaglia». Mo quei carstgaun ei en verdad buca religius, mobein odola-
trics. La critica de sogn Paul encunter la lescha ei perquei meins ina
critica directa della lescha sezza, che dil carstgaun legalistic che crei de
salvar sesez cun suandar la lescha exact e bein e che vesa consequenta-
mein ella lescha in mied de salvament. Buca il cuntegn della lescha vegn
criticaus, mobein sia funcziun soteriologica, |'instrumentalisaziun ch'il
carstgaun religius ed autosufficient fa ded ella. En quella funcziun croda
denton I'entira lescha sut sia critica, era ils diesch condaments. Pertgei
era cun observar ils diesch condaments ha il carstgaun negins dretgs
avon Diu. |l salvament vegn neu da quella giustia che Dieus regala al
carstgaun, e buca neu da quella ch’el crei de saver aquistar observond la
lescha.

68



	Il Pentateuh : problems e tematicas el ocntext de lur scrutaziun (Secunda part)

