Zeitschrift: Igl Ischi : organ della Romania (Societat de Students Romontschs)

Herausgeber: Romania (Societat de Students Romontschs)
Band: 65 (1980)

Heft: 15

Artikel: Religiun - pertgei insumma?

Autor: Drack, Baseli / Camartin, Florentina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Religiun — pertgei insumma?
da P. Baseli Drack

Versiun romontscha da sora Florentina Camartin

Avon entgins decennis tschentava aunc strusch zatgi quella damonda
aviartamein en nies ambient. Era sch’ins targeva buc adina las conse-
quenzas da sia perschuasiun ella veta pratica, sche affirmav’ins senza
auter silmeins teoreticamein la nizeivladad e la necessitad dalla religiun.
En autras cuntradas era quei pauc auter. Schizun ils stadis dictai dalla
ideologia dil temps dil sclariment (18avel e 19avel tschentaner), che han
caschunau alla Baselgia grondas difficultads, han demussau viers la
religiun sco tala ina tenuta positiva. Pils exponents da quella ideologia
era la religiun ina caussa dil saun giudezi ch’ins duvrava per educar e
formar burgheis da morala nunreproschabla. La libertad dalla pratica
religiusa vegn quintada oz denter ils dretgs humans ed ei francada ella
«Charta da San Francisco». Tonaton ei la religiun era per tons e tons,
ch’ein oriunds da cuntradas da tschep cristian, buca pli ina caussa che
secapescha da sesez. Biars seconfruntan cun la religiun savens en moda
dubitonta ni silmeins critica. A vesta a quei fatg di il secund Concil
Vatican: «Las novas relaziuns han era lur influenza sin la veta religiusa.
Dad ina vart pufifichescha la tenuta critica la veta religiusa d’'ina concep-
ziun magica dil mund e d’elements da cardientschas blauas ch’ein aunc
avon maun, e pretenda adina pli rigurusamein ina cardientscha che
sebasa expressivamein sin la decisiun persunala dil singul, aschia che
biars che seconfruntan en quei senn cun las verdads religiusas conton-
schan sin fundament d’'experientschas concretas ina relaziun pli viva e
profunda cun Diu. Da I'autra vart negligeschan, gie renunzian fetg biars a
scadina veta religiusa. La snegaziun totala da Diu e dalla religiun sco era
l'indifferentadad suprendenta en quels graus ei ozildi buca pli sco ina-
gada in'excepziun, ina caussa che pertucca mo singuls.» (GS nr. 7) Cun
la situaziun ch’il concil ha skizzau en quella maniera ein era gronds
filosofs da nies temps s’occupai. Martin Heidegger ha numnau elia
«munconza da Diu»(«Fehl Gottes») e Martin Buber «stgiradetgna da Diu»
(«Gottesfinsternis»).

36



Tgei ei religiun?

Quella damonda vegn rispundida en moda zun differenta. La risposta
dependa dalla decisiun, sch’ins vul definir la religiun dil pugn da vesta dil
teolog, dil filosof, dil sociolog ni dil psicolog anora. Norbert Schiffers
presenta en siu artechel «Religion» cumparius el lexicon teologic da
Herder, otg metodas tenor las qualas ils filosofs dallas religiuns caracteri-
seschan la substanzia dalla religiun. Nus lein denton buca sepiarder en
guei spessom, mobein empruar da sedumandar sin fundament dall’expe-
rientscha che nus fagein sezs cun la religiun, tgei ch’'ella ei atgnamein.
Fagend quell’emprova essan nus era pertscharts dil fatg, che nus savein
mai tschaffar la realitad aschi extendida dalla religiun en ina definiziun
schetga. Partin nus dil plaid «religiun» sche sepresentan treis plaids
latins a nus: «religari = seligiar, «relegere» = esser specialmein attents
ad enzatgei, e «reeligere» = reeleger. Sogn Tumasch d'Aquin (1225 —
1274) di che la religiun cuntegni adina ina relaziun cun Diu. Cun quels
plaids ha el segiramein tuccau il gnierv principal dalla realitad religiun.
Sche nus ponderein quella definiziun, sche fagein nus persenn che la
religiun ei buca mo enzatgei divin, mobein era enzatgei essenzialmein
human, perquei ch'ella cumpeglia la transcendenza e |'aviartadad neces-
saria pil carstgaun viers igl infinit. Quella definiziun ei naturalmein aunc
fetg abstracta e generala. Ella dat a nus perquei mo in'impressiun fuostga
dalla religiun. Ella sto vegnir cumpletada cun tut las expressiuns dalla
religiun ch’ils scienziats sin sectur religius han perscrutau ed explicau en
lavur stentusa.

Tier la religiun s’audan:

— ritus sogns, oravontut 'oraziun, era |'oraziun da caracter cumineivel,
— la cuminonza sontga (cuminonza dils cartents) ed
— ils loghens sogns, nua che ritus vegnan exequi.

Plinavon stuess ins aunc intercurir con lunsch la religiun ha influenzau la
cultura humana e las fuormas socialas sco p.ex. la famiglia ed il stadi.

Fuormas fallidas dalla religiun

Bernhard Welte numna en sia filosofia religiusa quater fuormas fallidas
dalla religiun:

37



1° I’alienaziun (allontanaziun = sefar jasters),
2° la multiplicaziun nunreala,

3° I'ideologisaziun,

4° jl fanatissem.

Tier I'alienaziun dalla religiun miera la relaziun persunala dall’'olma cun
Diu en sia veta da mintga di. Encunter quella alienaziun, che semuossa
buc il davos en oraziun orala spirontamein mecanica, anflein nus gia ella
Bibla ina reprimanda ordvart rigurusa: «Quei pievel venerescha mei cun
las levzas, siu cor denton ei lunsch naven da mei!» (Mt. 15.8.)

La multiplicaziun nunreala stat en stretga relaziun cun l'alienaziun. Ella
sefa leu nua che il carstgaun vul buca veser las consequenzas dalla
religiun per sia veta persunala e per sias relaziuns tier ses concarstgauns.
Senza devoziun interna multiplichescha el lu ses acts religius exteriurs,
cartend da saver pacificar il Segner cheutras. Era quella tenuta fallida
vegn criticada rigurusamein ella sontga Scartira: «Cura che vus ureis
dueis vus buca sburbatar sco ils pagauns che manegian da contonscher
urbida, sch’els fan termentas peroradas.» (Mt. 6.7.)

D’ina ideologisaziun discuor’ins lu, cu in carstgaun transformescha la
funcziun d'ina ideologia, — en nies cass la religiun — e fa ordlunder in
instrument per contonscher sias atgnas finamiras, p. ex. da gudogn e
pussonza. Sut il pretext venerabel dalla religiun e dalla stema che quella
pretenda, emprov’'ins da contonscher la pussonza sezza, — che sa esser
sur circumstanzias ina schliata pussonza — e da far parer quella aschia
buna e venerabla. En consideraziun crodan cheu certas fuormas da
clericalissem, giuridissem e triumfalissem che ein vegnidas pridas sils
corns duront il secund Vaticanum entras igl uestg da Brugge.

Il punct culminont dall’'ideologisaziun dalla religiun semuossa el fanatis-
sem. Cheu sefa il carstgaun «religius» siu agen Diu. |l fanaticher religius
vul saver nuot dalla toleranza dil Segner che lai dar sulegl sur buns e
schliats, che lai crescher il zerclem cun il dumiec. Cun agid dalla religiun
vul il fanaticher demonstrar ch’el sez ei il signur dil mund, per buca dir il
Diu dil mund. Expressiuns da tal fanatissem religius ein bein las cruscha-
das e l'inquisaziun stadas sco era l'uiara sontga da nos dis.

La critica moderna dalla religiun

Igl ei levamein capeivel che talas fuormas fallidas dalla religiun ein la
cuolpa d’ina critica dira. Denton, ferton che quella critica dalla religiun

38



s'exprimeva pli baul, p. ex. gia el temps miez, oravontut sco critica dalla
Baselgia e serestrenscheva sin singulas fallonzas, tschenta ella dapi il
19avel tschentaner la religiun sco tala en damonda. Igl emprem grond
criticher dalla religiun el tschentaner vargau ei Ludwig Feuerbach (1804-
1872) staus. La tematica empalonta da sia critica davart la religiun ei la
tesa: «ll carstgaun ha scaffiu Diu tenor sia semeglia.» Cheutras taxescha
el Diu sco ina projecziun dil carstgaun che fa castials en I’aria. Tenor el ei
buca-Dieus infinits mobein il carstgaun. En quei senn scriva Feuerbach:
«|l sulet Diu dil carstgaun ei il carstgaun sez. Homo homini Deus, (il
carstgaun ei il Diu dil carstgaun) — quei ei la viulta decisiva ella historia!»
Il cuntegn dalla cardientscha cristiana ei en ses egls imaginaziuns desi-
deradas dil carstgaun. La substanzia dalla cardientscha cristiana secum-
poni ord ils giavischs dil carstgaun, numnadamein: il desideri d’'immorta-
litad, da ventira e beadadad. Aschia seigien ils dogmas fundamentals dil
cristianissem giavischs dil cor human realisai.

Karl Marx (1818-1883) ei influenzaus da Feuerbach. Damai che sia critica
pertuccont la religiun ha per mira da midar las relaziuns economicas, va
el aunc in pass pli lunsch che Feuerbach. Lein schar plidar el sez: «La
miseria religiusa ei daveras ina vera expressiun dalla miseria concreta ed
en medem mument il protest encunter la miseria sco tala. La religiun ei il
suspir dalla creaziun turmentada, il cor ed igl anim dad in mund crudei-
vel, sco quei ch'ella ei era il spért da situaziuns senza spért. Ella ei igl
opium dil pievel ... La critica dalla religiun ei pia en siu schierm la critica
dalla val da larmas che ha la religiun per sia gloriola.» (Ord: Zur Kritik der
Hegelschen Rechtsphilosophie.)

En sia miseria aulza il luvrer explotau si'egliada viers il tschiel. Dieus duei
gidar el ord sia miseria. Era sch'el sto pitir bia en questa val da larmas
entras ils capitalists sfruttaders ed explotaders sche astga el tuttina
seconsolar cun la beadientscha futura dil parvis. Tenor Marx vegn la
religiun surduvrada en tala moda dils spirituals per impedir ils proletaris
en lur cumbat encunter ils capitalists. En quei senn munta la religiun per
Marx opium pil pievel. El ei perschuadius che la tiara vegni buc ad esser
pli ina val da larmas inagada ch'il proletariat ha victorisau el cumbat
dallas classas e che la religiun vegni lu a murir tut da sesezza, damai
ch’ella seigi gie mo ina construcziun ideologica dils capitalists sfrutta-
ders.

Sigmund Freud (1856-1939), il bab dalla psicoanalisa, ch’'era orientaus
sulettamein viers ina visiun dil mund spirontamein materialistica, ha
considerau la religiun per ina neurosa (=malsogna psichica). El ha
manegiau che la neurosa remplazzi en nies temps la claustra. En quella

39



seretragien numnadamein tut tals che seigien vegni trumpai dalla veta ni
che sesentien memia fleivels per la lutga cun la veta. Aschia scrivael: «La
motivaziun per propi dalla religiun ei la malsegideiviadad infantila dil
carstgaun.» |l coc dalla critica dalla religiun da Freud ei il fatg ch’el
caracterisescha la religiun per inaillusiun. Tenor Freud ei la religiun nuot
auter ch'ina imaginaziun ch’ins giavischa instantamein per realitad e che
duei conservar il mund en quella moda e maniera sco il singul ha
experimentau el en si'affonza. |l carstgaun vul buca renunziar al schur-
metg ch’'el ha gudiu a sias uras entras siu bab. Perquei ei Dieus per el
nuot auter ch’in bab sublimau, manegia Freud. Per saver dilucidar exten-
didamein quellas fuormas dalla critica religiusa moderna maunca il spazi
en quei artechel. Malgrad lur posiziun negativa stuein nus conceder
ch’ils critichers dalla religiun numnai mettan tscheu e leu daveras il det
sin certas plagas e fuormas fallidas ella practica religiusa, p. ex. :

— sil fatg che beinenqual cartent zambregia vid in maletg da Diu zun
dubius,

— che la religiun vegn buca darar surduvrada per giustificar cundiziuns
socialas malgestas e

— ch’ei sa era dar el sectur religius tendenzas ed expressiuns malsaunas
(neuroticas).

En quei connex ein ils plaids suandonts dil filosof franzos Ricceur da
ponderar:«Nus havein aunc ditg buca recepiu la verdad dil freudianissem
pertuccont la religiun. |l freudianissem ha bein rinforzau la cardientscha
dils nuncartents, denton aunc strusch entschiet a purificar la cardien-
tscha dils cartents!»

Il problem digl ateissem

Buca da far curvien che la critica massiva da Feuerbach, Marx e Freud
partenent la religiun han fullau via agl ateissem. Ei dat pliras fuormas
dalla snegaziun expressiva dall'existenza da Diu. Ina da quellas sefa el
fatg ch’ins s’orientescha sulettamein vid quei ch’ei veseivel e palpabel da
maniera che tut igl auter gioga negina rolla pli pil patratg human. Ins ei
aschi fascinaus dalla scienzia naturala ch’'ins ha piars il sensori per ils
secturs che san buca vegnir cumprovai e demonstrai cun metodas dalla
scienzia naturala. Da gliez di il concil:«Biars surpassan las cumpetenzas
dallas scienzias naturalas e declaran che tut seigi sulettamein object
dalla perscrutaziun da quellas scienzias.» (GS nr. 19) Ina tala cardien-

40



tscha exagerada ella scienzia s’exprima els suandonts plaids da Bertrand
Russel: «La pussonza dalla scienzia ha negins cunfins veseivels. Ei sedi
che la cardientscha possi dislocar cuolms. Mo quei crei negin pli. Ussa
denton sedi ei che la bumba atomica sappi dislocar cuolms e tut che crei
quei . . . Nus lein vegnir vinavon, lein far fritgeivels il desiert, lein luentar il
glatsch dalla regiun arctica e prender in a l'auter la veta cun nossa
tecnica che nus perfecziunein incuntin. Nies cunfar vegn a promover
tscheu e leu il bien e tscheu e leu il mal. En scadin cass eis el I'expressiun
da nossa pussonza. Cheutras daventein nus pli e pli ils Dieus da quei
univers senza Diu.» Russel glorifichescha la pussonza dil carstgaun. Gest
quella pussonza, ch’ei aunc vegnida rinforzada entras la tecnica, sur-
meina adina puspei il singul alla snegaziun da Diu. Dieus ei para els peis
alla libertad humana ed a siu regl possesiv. «Co pudess jeu era supportar
da buc esser mez Diu?», di Friedrich Nietzsche. Cun raschun fa Welte
attents al fatg che quella voluntad alla pussonza seigi la ragisch che
nutrescha la critica dalla religiun da Marx. «Ella ei da cattar en I'expres-
siun da vuler direger la cuorsa dil carstgaun e puder contonscher ina
situaziun definitiva ideala sulettamein entras forza ed intelligenza hu-
mana.»

In «ateissem cumbrigiau» sco Karl Rahner numna el, sa buca crer enten
in Diu che lai pitir tons innocents. Enconuschenta ei la declaraziun
d’'lwan el roman da Dostojewskij «lIs frars Karamasoff», che sefestgina da
returnar siu bigliet d’'entrada en in scaffiment el qual affons innocents
ston pitir. Semegliontamein reagescha dr. Rieux el roman «La pesti-
lenza» d’'Albert Camus: «Jeu vegnel a sedustar tochen viaden ella mort da
carezar ina creaziun, ella qualla affons vegnan marterisai.»

Sa I'existenza da Diu vegnir cumprovada?

Las objecziuns che vegnan fatgas da differentas varts viers la religiun e la
cardientscha enten Diu ein buca da bagattelisar. Savens sebasan quellas
objecziuns sin experientschas fetg dolorusas e diras. Mo ein ellas vera-
mein aschi sfurzontas ch’ellas pon perschuader nus che la religiun seigi
buca necessaria, gie ch’ella seigi schizun nuscheivia? Ein carstgauns
religius daveras paupras unfrendas d’ina malsogna dil spért ni ein els ils
surmenai d'ina classa da spirituals despotics? Dapi il temps d'Immanuel
Kant (1724-1804) vegn adina puspei pretendiu che la logica humana
sappi buca far valer I'existenza da Diu. Gests vid quella opiniun ei il fatg,
ch’'ei dat buc in mussament scientific natural per I'existenza da Diu.

41



Per saver s’occupar pli da rudien cun la damonda dalla religiun, dalla
cardientscha enten in Diu, drova ei la voluntad seriusa da setener aviarts
era per las verdads che sesanflan ordeifer il sectur dallas metodas da
perscrutaziun ella scienzia naturala. La damonda suenter Diu pretenda
dil carstgaun la promtezia d'esser aviarts per tut las sferas dall'existenza.
El astga buca secuntentar mo cun la materia visibla e palpabla. Ei dat
grevas situaziuns ella veta humana sco p. ex. malsognas seriusas, la mort
d'in cartgaun al qual ins fidava etc. Quellas experientschas — il filosof Karl
Jaspers numna ellas situaziuns da cunfins — meinan nus sur la monotonia
da mintgadi ora e presentan a nus las damondas existenzialas las pli
fundamentalas e davosas.

Lein empruar da seconfruntar inagada cun ina ni l'autra da quellas
damondas. Essan nus aunc mai sedumandai: «Pertgei sun jeu insumma?
Pertgei vivel jeu?» Jeu sai rispunder: «Mes geniturs han regalau a mi la
veta.» Mo la retscha va lu anavos entochen tier ils emprems carstgauns,
gie aunc pli lunsch anavos tier il schinumnau schliep original, entochen
tier 'emprema materia, seigi quella lu stada in nibel da gas ni in atom
cargaus d’energia. Aschi lunsch anavos san ils scienziats dalla natira ir
cun lur perscrutaziuns e hipotesas. Mo lu? La finala sepresenta lu la
damonda fundamentala: Pertgei exista insumma enzatgei? Pertgei ei
buca nuot? Savein nus untgir quella damonda? Ei buca tut quei ch’exi-
sta, nies mund ed igl univers entir buca seformaus ord il nuot? Sche nus
lein esser objectivs sche stuein nus rispunder a quella damonda cun
negaziun detscharta. Pertgei ord nuot sefa nuot. Sch’igl ei pia buca
pusseivel che nus essan daventai ord il nuot, sche sto quei esser original
esser enzatgei che cumpeglia tut e che semanifestescha en tut e survarga
en medem mument la forza da tut quei che ei daventau ed ei cuntinuada-
mein presents en tut quei che sefa e daventa, miera e svanescha. Ord
quei motiv sa il carstgaun che ponderescha profundamein ils connex da
quei scaffiment cuntinuau buca seserrar alla consequenza che seresulta
ordlunder e che secloma: Ei dat in esser suprem, ei dat, sco la plipart
dallas religiuns mundialas confessan, in Diu!

Quei esser suprem selai buca tschaffar da nossa capientscha, Perquei
creescha sogn Augustin la noziun «Dieus semper maior». El vul exprimer
cun quella la realitad che Dieus ei adina pli gronds ed infinits che tut
nossas imaginaziuns e ch’el survarga adina tut nies sminar.

42



Alla tscherca dil senn

Victor Frankl, in psicoterapeut a Viena, numna la neurosa che semuossa
en nos dis «il sentiment dil nunsenn». El ei perschuadius che quella
neurosa sebasa en biars cass sin ina frustraziun existenziala caschunada
entras il fatg ch'il pazient ha buca anflau la pusseivladad da dar a sia veta
in senn che vala la peina da viver. In exempel tipic per quei sentiment dil
nunsenn che mudregia biars carstgauns da nies temps modern s'exprima
en ina brev dad in student american sequentamein: «Jeu hai 22 onns,
possedel in grad academic ed in auto luxerius, sun buca dependents
d’'enzatgi pertuccont las finanzas e disponel sur da pli bia sex e reputa-
ziun che quei che jeu pos supportar. La damonda che jeu stos tschentar a
memez incuntin denton secloma: 'Tgei senn ha bein quei tut ensemen?’»
La damonda dil senn secloma pressapauc aschia: Pertgei e per tgi vivel
jeu, lavurel jeu, fundesch’jeu ina famiglia? Daventa quei tut senz’in auter
senn ch’jeu crodi suenter mia mort el nuot? La damonda dil senn
sepresenta en moda smanatschonta el mument ch’il carstgaun sa buca
luvrar pli, cu el ei, sco ins di ozildi, buca pli productivs, cu el ei depen-
dents digl agid da ses concarstgauns, cu el ei mendus da tgierp ni da
spért. Ein ins en tals cass lu veramein sfurzaus da discuorer da ‘veta
senza valeta' sco Hitler ha proclamau? Ei il carstgaun veramein fixaus
viaden el nuot, sco certs filosofs d'orientaziun existenziala pretendan? Ni
eis el condemnaus alla libertad, sco Sartre di? San ils critichers dalla
religiun, ils nihilists ed ateists dar a nus ina risposta cuntenteivlia a
quellas damondas?

Il renomau fisicher Albert Einstein di: «ll carstgaun che ha anflau ina
risposta alla damonda dil senn, ei in carstgaun religius!» ed il teolog
evangelic Paul Tillich scriva: «Esser religius vul dir: tschentar passiuna-
damein la damonda dil senn da nossa existenza.» Pilver, la religiun sa
buca dar a nus per mintga legn che la veta presenta ina risposta clara e
buna sin meisa. Oravontut quescha ella savens alla damonda: Pertgei
stos gest jeu pitir da quella maniera? Mo ella, oravontut la religiun
cristiana, muossa a nus era en talas situaziuns ina via che nus savein ir
sco carstgauns che pondereschan e vulan viver sapientivamein. Quella
via cuntenta nies giudezi ch’ei cuntinuadamein alla tscherca e dat dapli
pasch a nies cor che las snegaziuns dils ateists e dils critichers dalla
religiun.

43



Il carstgaun ei ina creatira dalla transcendenza

Transcendenza vul dir: surmuntar, crescher sur sesez ora. Ella veta da
mintgadi sefatschenta il carstgaun cun bia caussas. Mo el secuntenta
buca cun quellas, oravontut buca lu sch’el ei dotaus d'in’intelligenza
virtusa. El ei mo per memia pertscharts che quei maniclem po buca
satisfar al profund desideri da siu cor. Ellas uras las pli ventireivlas da sia
veta fa el I'experientscha ch'era ils eveniments ils pli bials e profunds;
carezia, amicezia, deletg estetic, sensual ed artistic han lur cunfins e
svaneschan. Fagein nus pia la differenza denter final ed infinit, limitau e
nunlimitau sche ei quei in indezi pil fatg che nus essan orientai viers igl
infinit @ nunlimitau. Aschia ei il carstgaun in pelegrin digl absolut, el
surmunta sesez, el secuntenta buca cun sesez e cun quei ch’el posseda e
cun quei che circumdescha el. Ei quei desideri e quella tscherca dil
carstgaun, siu sestentar viers adina dapli tochen tier igl absolut sempla-
mein in tschorvament, ina projecziun? Vala cheu buca il plaid che sogn
Augustin di en sias «confessiuns» al Segner: «Pertgei Ti has scaffiu nus
per Tei e nies cor ei malruasseivels entochen ch’el ruaussa finalmein en
Tei!»? In ni 'auter lectur replica forsa: «Jeu hai aunc mai sentiu enzatgei
da quella transcendenza, ella vegn bein ad esser in'imaginaziun dils
teologs». Karl Rahner denton sa da dir: «Naturalmein sa in carstgaun ir
sper quella transcendenza vi tergend la schuiala, sefatschentond pli
bugen cun siu mund concret, cun siu pensum enteifer temps e cunfins,
en survetsch da siu sistem, vid manteners, manuals e clavellas. Ins
agescha, ins legia, ins sevilenta, ins lavura, ins perscrutescha, ins con-
tonscha enzatgei, ins gudogna stema e daners ed en ina davosa despera-
ziun ch'ins ughegia forsa gnanc da conceder ch’ella hagi tschaffau ins,
resignesch’ins culs plaids: «Tut ensemen ha negin senn ed il meglier eis
ei sch’ins scatscha la damonda dil senn sco ina damonda nunresponsa-
bla e perquei absurda.» Certamein sa mo il carstgaun meditativ che pren
la peda per ina confruntaziun sincera cun las davosas damondas dalla
veta far I'experientscha da sia transcendenza.»

Dat ei in’experientscha cun Diu?

Biars da nos concarstgauns ein stuffientai dall'immensa savida ch’ins ha
empruau da dar ad els en scola. Els han il sentiment d’haver in tschurvi
empleniu mo in cor diltuttafatg vit e desiert. Era la teologia ha dau en nies
temps per memia siu tribut all’intellectualitad. Ord quei motiv enqueran

44



biars ella religiun I'experientscha persunala cun Diu. Ei quell’experien-
tscha pusseivia? Sche nus arvein ils cudischs sogns dallas religiuns,
oravontut la Bibla, sche vesein nus ch'els relattan a nus prest sin mintga
pagina d'experientschas che carstgauns han fatg cun Diu. Abraham vegn
clamaus naven da sia patria en Mesopotania en ina tiara lontana, Moses
auda la vusch dil Segner ord il spinatsch ardent, ils Israelits experimente-
schan Diu sco liberatur pussent ord la sclavaria egipziana, ed oravontut
ils profets ein versai ella scuntrada cul Segner. Aschia experimentescha
Elia il Segner buca el stemprau, buc el fiug, buc el tiaratriembel mobein el
susurar migeivel dil vent. Jesus da Nazareth resenta Diu sco il bab
carezont pil qual el viva diltuttafatg ed ils giuvnals da Jesus fan I'expe-
rientscha che Jesus ei il Messias, il Fegl da Diu. Entochen el temps dad oz
ein ils mistichers — essend els daveras tschaffai dil Segner — propi quels
che sentan en sesez la preschientscha da Diu e quei da maniera irresisti-
bla. Tier il fisicher e matematicher renomau Blaise Pascal (1623 — 1662)
han ins anflau suenter sia mort in fegl ch’el purtava sin sesez sil quel el
haveva scret il suandont: «Gliendisdis, ils 23 da november. Dapi pressa-
pauc las 10.30 la sera entochen entuorn mes’ura suenter mesa-notg: Diu
d’Abraham, Diu d’lsaac, Diu da Jacob, buca dils filosofs e scienziai.
Segirezia, certezia, resentiment, legria, pasch. Diu da Jesus Cristus. Tiu
Diu vegn ad esser miu Diu! Emblidonza dil mund e da tut las caussas
deno Diu. Mo sin las vias ch’igl evangeli muossa eis el d'anflar. Grondezia
dall’olma humana. Bab diltuttafatg gest, il mund enconuscha buca Tei,
jeu denton enconuschel Tei. Legria, legria, larmas da legria ... Jesus
Cristus. Jeu sun sespartius dad el. Jeu sun fugius dad el, sun sedeclaraus
libers dad el, hai crucifigau el. Fuss jeu mai sespartius dad el! Mo sin las
vias ch’igl evangeli muossa san ins conservar el. Renunzia cumpletta
plein carezia.. Legria perpetna per in di stentus sin tiara. Jeu vi mai
emblidar Tes plaids. Amen.»

Buca tuts carstgauns experimenteschan Diu aschi profundamein sco
Pascal. Karl Rahner denton muossa cun raschun al fatg ch’'era il car-
stgaun dad oz ei habels da far I'experientscha cun Diu malgrad sia veta
«mundana». Quei muossa claramein che la religiun ei ni ina projecziun ni
ina illusiun sco Freud manegia. Mintgamai leu nua ch’in carstgaun
accepta e porta en libertad sia responsabladad en fideiviadad, era sch’el
sa buca registrar il succes giavischau, experimentescha el Diu. E mintga-
mai leu nua ch'in singul tegn la dira en in dumpergi peter e trumpont
entras ina forza ch’el sa buca constatar e miserar cun ils instruments
dallas scienzias exactas, leu mintgamai nua ch’in carstgaun seprepara
sin sia mort enten sespruar da viver aschia sco el giavischa da murir,

45



numnadamein ruasseivels e senza tema, leu mintgamai experimentescha
il singul Diu.

Forsa eis ei ver

Ei dat in entir arsenal d’'arguments encunter la religiun e la cardientscha
enten Diu. Il surdiever dalla religiun era tier nus cristians porscha alla
critica dalla religiun beinenqual caschun da cumbatter ella. Resumond
savein nus denton tonaton dir cun Hans Kiung: «Tut ils mussaments e
protests dils ateists ils pli impurtonts tonschan bein per destadar e nutrir
dubis pertuccont l|'existenza da Diu. Els tonschan denton buc per
cuschentar la damonda schebein ei detti propi buc in Diu. Ni ina decla-
ronza filosofica — psicologica (Feuerbach), ni ina tala da natira critica-
sociala (Marx), ni ils sforzs expliconts dalla psicoanalisa (Freud) pertuc-
cont la cardientscha enten in Diu, san decider sur dall’'existenza ni nun-
existenza dad ina realitad ch’ei independenta da nies patertgar, da nossa
voluntad, da nies sentir, da nossa psica e societad.»

Damondas fundamentalas dalla veta, sco quella dil senn final dalla veta e
dall’existenza da Diu vegnan savens presentadas meglier entras historias
che en tractats da scienzia abstracta. Per concluder lein nus perquei
aunc illuminar inagada il problem dalla religiun cun ina dallas historias
cassidinas, rimnadas da Martin Buber, oriundas dil circuit giudaic egl
orient:

«In dils exponents dil sclariment, in um fetg perdert, veva udiu dil
Berditschewer. El ha visitau el per discutar cun il venerabel rabiner sco
quei ch’el haveva la moda da far cun auters docturs dalla lescha. El era
intenziunaus da confunder ils mussaments antiquai ch’igi um pietus
vegnessi a presentar per sia cardientscha. Cura ch’el ei entraus tier igl
um venerabel ha el viu quel a mond cun in cudisch enta maun en
ponderaziun incantada da stiva si ed engiu senza remarcar sia viseta. La
finala eis el sefermaus. Dend ina cuort’egliada sin il hosp entrau ha el
detg: 'Forsa eis ei tuttina ver!» Adumbatten ei il scienziat sespruaus da
rimnar sia segirezia interna — sia schanuglia ha entschiet a tremblar sco
in triembel — aschi sgarscheivla pareva I'expressiun dil venerabel gediu
ad el e la resonanza dalla constataziun udida. La finala ei Rabbi Levi
Jizchak seviults diltuttafatg viers el ed ha detg pacificamein: «Miu fegl, ils
gronds dalla Thora, cun ils quals ti has sescagnau han sfarlatau lur plaids
cun Tei. Ti has ris surlunder cura che Ti has bandunau els. Els han buca

46



saviu metter Dieus e siu reginavel sin meisa avon Tei ed era jeu sai buca
far quei. Denton, patratga miu fegl, forsa eis ei ver!»

Il scienziat dall’illuminaziun ha mobilisau tut sias forzas spirtusas per
rispunder. Denton, quei sgarscheivel «f o r s a» ch'ei rebattius gada per
gada sin sias objecziuns ha la finala rut sia resistenza.»

Litteratura consultada:

Fries H.: Religion. In: Handbuch theologischer Grundbegriffe.

Frankl Viktor E.: Der Mensch auf der Suche nach Sinn. Freiburg, 1972

King Hans: Existiert Gott? Minchen 1978

Lang Walter: Die Frage nach Gott. Minchen 1977

Rahner Karl: Grundkurs des Glaubens. Freiburg i. Br. 1976

Rahner /Vorgrimler: Kleines Konzilskompendium, 7. Aufl. 1971 Freib. i. Br.
Rahner Karl: Schriften zur Theologie, Bd. 13. Einsiedeln 1978

Schiffers Norbert: Religion. In: Herders Theol. Taschenlexikon, Bd. 6, Freiburg i.
Br. 1973

Schlereth Albert: Woher — wozu — wohin. Alternativen Heft 2, Miinchen 70
Weger Karl-Heinz: Religionskritik von der Aufklarung bis zur Gegenwart. Freiburg
i. Br. 1979

Welte Bernhard: Religionsphilosophie. Freiburg i. Br. 1978

47



	Religiun - pertgei insumma?

