Zeitschrift: Igl Ischi : organ della Romania (Societat de Students Romontschs)
Herausgeber: Romania (Societat de Students Romontschs)

Band: 61 (1976)

Heft: 6

Artikel: Sacerdozi dalla femna

Autor: Drack, Baseli

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-881795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-881795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sacerdozi dalla femna
da Pader Baseli Drack

En diversas baselgias reformadas eis ei oz dil tuttafatg normal, che fem-
nas vegnan tschernidas per igl uffeci da plevon. Ella baselgia catolicaei la
damonda dil sacerdozi dalla femna strusch stada en discussiun tochen
avon zacons onns. Cun la digren dallas clamadas sacerdotalas han ins
denton era en nossa baselgia entschiet a far patratgs sur da quella da-
monda.

Ils 8 da matg 1975 ha la Sinoda diocesana da Cuera acceptau en sia sisa-
vlia sessiun il sequent passus: «Leu nua ch’in spiritual ordinau stat buc a
disposiziun, ni leu nua che quei para cunvegnent per auters motivs, duei
in laic (in um ni ina femna) surprender da direger la cuminonza.» (Docu-
ment: Kirchlicher Dienst 5.6.4).

Ella discussiun ha in teolog remarcau che in laic buca ordinau sappi buca
vegnir acceptaus sco cau d’ina pleiv, nun en in cass da ner basegns. Da
quei meini ei era la Sinoda. Perquei legin nus el medem document |la se-
quenta recumandaziun (5.4.3): «Suenter ch’il Il. Concil dil Vatican ha con-
cludiu da puspei far reviver il diaconat per ils umens, duei la conferenza
episcopala era pretender il diaconat per las femnas che sedeclaran prom-
tas da s’engaschar permanentamein el survetsch dalla baselgia. La confe-
renza episcopala dueigi ver quitau ch'ils teologs ed ils posts ecclesiastics
cumpetents fetschien tuts sforzs per studiar da rudien la pusseivladad
dall’ordinaziun sacerdotala dalla femna.»

Tochen avon cuort temps eran ils teologs catolics quasi unanimamein
dall'idea: «Mo persunas da schlatteina masculina san retscheiver I'or-
dinaziun. Quei che pertucca las ordinaziuns sacramentalas sebasa quei
sil dretg divin.» (Cump. F. Diekamp, Katholische Dogmatik, 11.1)12. ed.
1953, pag. 372). Il dretg ecclesiastic dispona: «L'ordinaziun sacramentala
sa mo in battegiau da schlatteina masculina retscheiver valeiviamein.»
(CIC 968,1).

Ussa seporscha la damonda: Co han ils teologs catolics argumentau lur
opiniun?

Arguments biblics

Adina puspei han ils teologs presentau il sequent argument: Jesus ed ils
apostels han eligiu spirontamein umens per ils uffecis ecclesiastics. La

56



baselgia sto setener vid las disposiziuns da siu fundatur ed astga perquei
buc ordinar ina femna.

Ei quei argument stringents?

Segiramein ha Jesus buca saviu surdar igl uffeci d’apiestel ad ina femna;
zatgei aschia fuss stau nunpusseivel tenor il patertgar dils Gedius da gliez
temps. Tenor las prescripziuns rabbinicas astgava ina femna buca leger
avon, buca plidar, buca interpretar e buca perdegar enteifer il survetsch
divin. Ellas sinagogas sesevan las femnas en in plaz special davos in gar-
ter. Tenor in'autra disposiziun astgava la femna buca dar perdetga, buca
instruir ils affons, buca far I'oraziun da meisa. Ei era schizun gnanc lubiu
ad ella d’emprender la lescha. E perquei che las femnas enconuschevan
buca la lescha, era ei naturalmein nunpusseivel che Jesus surdetti ad el-
las in uffeci ecclesiastic. Nus vesein: Igl ei stau motivs dil temps e buca ar-
guments dogmatics che han intimau Jesus da surdar igl uffeci ecclesia-
stic mo ad umens. (van der Meer, Priestertum der Frau? pag. 15-20).

La perdetga principala per quels che refuseschan I'ordinaziun dalla fem-
na ei s. Paul. Egl 11avel capetel dall’'emprema brev a quels da Corint scri-
va el sur dil secuntener dad umens e femnas el survetsch divin. El preten-
da leu che las femnas stoppien cuvierer il tgau, sch’ellas fetschien duront
il survetsch divin discuors profetics (sut inspiraziun). Interessanta ei I'ar-
gumentaziun per quella ordra: «lgl um drova buca cuvierer il tgau, damai
ch’'el ei la semeglia e gloria da Diu; la femna denton ei la gloria digl um.
Pertgei igl um ei buca formaus ord la femna, mobein la femna ord igl um.»
(1Cor11,7.8)

Cheu parta Paulus dad in'opiniun dil temps, tenor la quala la femna ei in-
feriura agl um. Per quella tesa presta el mussaments alla moda dils mus-
saders dalla lescha, sebasond sin in’interpretaziun verbala dils raquens
dalla scaffiziun. (Gen 1 e 2) Quei po naturalmein buca perschuader e sa
era buca valer sco argument per sclauder la femna digl uffeci sacerdotal.
El quitordischavel capetel dalla medema brev legin nus: «Sco en tut las
baselgias dils sogns, duein las femnas quescher en la cuminonza, pertgei
igl ei buca lubiu ad ellas da prender il plaid. Ellas dueien pia sesuttametter
sco la lescha pretenda. Vulan ellas denton saver enzatgei, duein ellas du-
mandar lur agens umens a casa; pertgei ei s'auda semplamein buca
ch’ina femna prendi il plaid ella raspada.» (1 Cor 14, 33b—35) Che era quei
passus munta buc in argument biblic per sclauder la femna dil sacerdozi,
muossa il commentari da Kurzinger: «Quella disposiziun vul bein buca
snegar ch'’il fenomen carismatic seigi d’anflar era tier femnas. Mira 11,
2.6! Leu vegn il discuors profetic gie ual presumaus. Paulus para da seba-
sar cheu sin il plaid dil Veder Testament (Gen 3, 16) sur dalla submissiun

57



dalla femna e da ver en egl semplamein il discuorer e discutar buca caris-
matic dalla femna enteifer la raspada liturgica.» (Echter Bibel, Die Briefe
an die Korinther und Galater, pag. 35)

Bugen vegn era il sequent passus presentaus dils teologs: «Ina femna
duei emprender en tutta tgeuadad e submissiun; mo da docir lubeschel
jeu buca alla femna, ed era buca da sesalzar sur igl um, na, jeu camondel
ad ella da star quieta.» (1 Tim 2, 11-12) Era cheu ei evident ch’igl autur dil
text — schebein Paulus ei autur da quella brev ni buc, stat en discussiun -
sereferescha sin il patertgar dil temps. Pertgei quei che pertucca igl uor-
den dil salit, accentuescha Paulus gie expressivamein |'egualitad dad um
e femna. Aschia legin nus ella brev a quels da Galazia: «Vus tuts ch'essas
battegiai en Cristus, veis tratg en Cristus. Cheu dat ei ussa ni Gediu ni
Grec, ni sclav ni liber, ni um ni dunna; vus essas gie ina unitad en Cristus
Jesus.» (Gal 3, 27-28)

Arisguard quels passus savein nus consentir a quei che van der Meer con-
cluda en siu cudisch: «Las disposiziuns da Paulus ein per aschidadir in
sereferir sin il Giudaissem rabbinic; quei ch’ei ton pli capeivel, sche nus
savein ch'il Cristianissem vuleva buca ina revoluziun — silmeins buca sil
camp social. Ed igl uffeci ha ina funcziun sociala el Cristianissem! Aris-
guard il salit vev'ins in'idea clara e precisa dalla femna. Denton per il
survetsch dil salit, gq.v.d. per ils aspects externs-giuridics-socials, ein ins
s'adattaus alla structura sociologica existenta. Co vess ins bein duiu far
auter? Il medem han ins gie era fatg en vesta dil fenomen sociologic dalla
sclaveria.» (1.c. pag. 58)

Il magisteri ecclesiastic

Cheu ei da remarcar ch’ei dat neginas declaraziuns dil magisteri extraor-
dinari (Concil ecumen ni ina definiziun d'in Papa) arisguard il sacerdozi
dalla femna. Sulettamein entgins concils particulars ein s'exprimi en
caussa. Aschia il Concil da Laodicea (4. tschentaner): «Allas femnas eis ei
buca lubiu da passar el spazi digl altar (il chor).» Els documents dalla si-
noda da Nimes (394) legin nus: «En cuntradicziun cun igl uorden aposto-
lic e schegie che quei ei stau nunenconuschent entochen oz, ha certa
glieud disponiu che era femnas vegnien tratgas neutier per il survetsch
sacerdotal; quei ch’igl uorden dalla baselgia lubescha buc, perquei ch’ei
cunterdi allas bunas isonzas. Pia duei in'ordinaziun ch'enzatgi ha re-
tschiert encunter tutta lescha vegnir annullada.» — Ella collecziun da le-
schas ecclesiasticas da Papa Gregori IX (morts 1241) savein nus leger:
«Ins duei impedir ch’ina femna selubeschi da passar agl altar ni da survir

58



messa al spiritual ni era da star u seser el chor.» Tumasch d'Aquin motive-
scha quella disposiziun aschia: «sinaquei ch’il spért dils umens vegni
buca surmenaus alla sensualitad.» (S. Th. lI-ll, 177,2)

Sco tier ils texts da Paulus savein nus dir che era quellas disposiziuns da
concils particulars e da singuls papas ein influenzadas dad in patertgar
antiquau sur dalla femna ed han negina valeta dogmatica.

lls teologs

Emprema autoritad teologica per la tesa che mo igl um sappi retscheiver
valeivlamein |'ordinaziun ei Tumasch d’Aquin. Tenor el ein ils Sacraments
segns che muossan vi sin quei ch'els effectueschan. Quella significaziun
ei tenor el buca dada tier la femna per I'ordinaziun sacerdotala. E quei per
il sequent motiv: «Cunquei che la schlatteina feminina sa buca esser segn
per la grondezia d'in stan — ella sesanfla gie el stan da submissiun — per-
quei sa la femna buca retscheiver il sacrament digl uorden.» (Suppl. 39, 1)
Sco Paulus e beinenqual doctur dalla baselgia demuossa Tumasch cheu
in‘idea dalla femna che corrispunda buc alla realitad. Per el ei la femna
mo in agid per igl um ella generaziun; per scadina autra ovra anfla igl um
en in auter um in meglier agid che ella femna. (I, 92, 1)

Il motiv intern che mo igl um sa vegnir ordinaus ei per M. Schmaus il se-
quent: «ll motiv intern che I'ordinaziun sa vegnir dada mo a battegiai da
schlatteina masculina, ei buca d'encurir ella inhabilitad naturala dalla
femna per la clamada sacerdotala, mobein ellas incumbensas dil sacerdo-
zi che corrispundan plitost agl esser digl um. Quellas incumbensas fan
parer cunvegnent ch'il survetsch sacerdotal vegni surdaus agl um.» (Kat-
holische Dogmatik IV. 1, pag. 594). Engelbert Krebs emprova da motivar
quella teoria sco suonda: «Igl um ei pli qualificaus da docir che la femna,
perquei ch’el ei sin fundament da sias forzas corporalas generalmein pli-
tost carschius per ils strapazs dalla lavur spirtala...El ei era pli qualificaus
da menar. Perquei ch’el suonda pli endinadamein che la femna las directi-
vas digl intelletg e buca dil sentiment.» (citau da van der Meer pag. 178)
Quellas motivaziuns sebasan sin in maletg dalla femna ch'ei oz tuttavia
dispiteivels. Leusura ha Edith Stein scret: «Die Frage nach der Spezies
Frau ist die Prinzipienfrage aller Frauenfragen. Gibt es eine solche Spe-
zies, dann wird kein Wechsel der Lebensbedingung, der wirtschaftlichen
und kulturellen Verhaltnisse, wie der eigenen Betatigung etwas daran an-
dern kdénnen. Gibt es keine solche Spezies....dann ist unter gewissen Be-
dingungen die Uberfihrung des einen Typus in den andern moglich. Das
ist nicht so absurd, wie es im ersten Augenblick erscheinen mag. Die Auf-

59



fassung ist schon in der Form vertreten worden, dass man die korperli-
chen Unterschiede als feste gelten liess, die seelischen aber als unbe-
grenzt variabel ansah.» (van der Meer, pag. 169)
Il resultat da questa survesta che sebasa en tut priu silla lavur da Haye van
der Meer, Priestertum der Frau? ei il sequent: Ni la Sontga Scartira, ni il
magisteri ecclesiastic, ni las ponderaziuns dils teologs porschan in argu-
ment stringent per la tesa che I'ordinaziun dalla femna cunterditgi alla vo-
luntad da Cristus. La plipart dils teologs ha tochen oz fatg la caussa em-
pau memia leva. Ina lavur che duei veramein sclarir la questiun sto cumpi-
gliar buca mo ina perscrutaziun exacta dalla essenzia dil Sacrament dig|
uorden, dil diever dalla Sontga Scartira ella teologia e dalla valeta da deci-
siuns sinodalas e conciliaras, mobein era la metafisica, la psicologia e la
sociologia dad um e femna. Ina lavur teologica che satisfa a quellas pre-
tensiuns ei tochen oz buca vegnida fatga arisguard il problem dall’'ordina-
ziun dalla femna. Orda quei fatg seresulta era con urgenta la pretensiun
dalla Sinoda 72 ei: «La conferenza episcopala dueigi ver quitau ch’ils teo-
logs ed ils posts ecclesiastics cumpetents fetschien tuts sforzs per studiar
da rudien la pusseivliadad dall'ordinaziun sacerdotala dalla femna.»
Versiun romontscha da G. Martin Pelican

Remarca dalla redacziun:

Nus lessen cun quella caschun far attents ils lecturs ad ina novissima pu-
blicaziun sut il tetel «Die Frauen in der Kirche», che s'occupescha denter
auter era cun las damondas tractadas en quest artechel (CONCILIUM, 12.
Jahrgang Heft 1 Januar 1976).

60



	Sacerdozi dalla femna

