Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 57 (2016)

Artikel: Appenzeller Wunderberichte : einleitender Kommentar zur Edition der
Wunderberichte der Pfarr- und Wallfahrtskirchen Haslen und Gonten

Autor: Sidler, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-632136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-632136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Appenzeller Wunderberichte. Einlei-
tender Kommentar zur Edition der

Wunderberichte der Pfarr- und Wall-
fahrtskirchen Haslen und Gonten

Daniel Sidler

Der Glaube an Wunder war in der katholischen Lebenswelt der
Frithen Neuzeit fest verankert. Phanomene, die nicht erklart
werden konnten, schrieben die Menschen dem Eingreifen Gottes
in die Welt zu und qualifizierten sie als wundersame Erschei-
nungen.! Dieser Glaube war eng verkniipft mit der Anbetung
der Heiligen, der Verehrung von Gnadenbildern und der Prak-
tik des Wallfahrens. Bei scheinbar todbringenden Unfillen und
in anderen Notsituationen wandten sich die Glaubigen in spon-
tanen Gebeten an die himmlischen Firbitter; in der Hoffnung
auf oder als Dank fiir die Heilung von schweren Krankheiten
pilgerten sie zu den Kultstdtten der Heiligen. So erlebten im
17. und 18.Jahrhundert nicht nur die grossen, in der gesamten
katholischen Eidgenossenschaft bekannten Wallfahrtszentren
wie die von den Benediktinern betreuten Gnadenkapellen in
Einsiedeln oder Mariastein eine Bliitezeit, sondern es entstanden
auch zahlreiche kleinere Kultstitten, an denen die Gldubigen ein
Gnadenbild verehrten. An einigen dieser Orte schrieben die
Pfarrherren oder andere, die Wallfahrer betreuende Geistliche
die ihnen rapportierten Wundererfahrungen in Mirakelbiicher,
die insbesondere an den grosseren Wallfahrtsorten gedruckt
und als kultpropagandistische Schriften verbreitet wurden.?

Auch in Appenzell Innerrhoden entstanden nach der-Landtei-
lung neue Wallfahrtsorte, von denen die Pfarr- und Wallfahrts-
kirchen in Gonten und Haslen zwei der bedeutendsten waren.
Neben Votivgaben, die sich an beiden Orten in vergleichsweise
hoher Zahl bewahrt haben, sind in den Archiven beider Pfar-
reien handschriftliche Aufzeichnungen von Wundern erhalten,
die von den jeweiligen Pfarrherren verfasst, jedoch nie gedruckt
wurden.? Sie enthalten Wundergeschichten aus der zweiten
Halfte des 17.Jahrhunderts sowie aus dem 18. Jahrhundert. Die-
se Texte, die nicht nur eindriickliche Zeugnisse barocker From-
migkeit, sondern auch wichtige Quellen fiir die Erforschung
frithneuzeitlicher katholischer Religiositit sind, werden im Fol-
genden als vollstindige Transkriptionen ediert. Um die Lektiire



der Texte zu erleichtern, sollen in diesem einleitenden Kommen-
tar — nach einigen allgemeinen Bemerkungen zum frithneuzeit-
lichen Wallfahrtswesen und zu den Appenzeller Wallfahrtsorten
— die Entstehungsgeschichten der Wunderbiicher, die Narrative
der Berichte und die darin geschilderten Heils- und Heilungsbe-
dirfnisse diskutiert werden.

Wallfahrten und Wallfahrtsorte in Appenzell Innerrhoden

Nachdem die Reformatoren im frithen 16.Jahrhundert die
Heiligenbilder aus den Kirchen entfernt und damit auch in ka-
tholischen Gebieten eine Krise der Heiligenverehrung und des
Wallfahrtswesens ausgeldst hatten, erlebten diese spezifisch ka-
tholischen Frommigkeitspraktiken im 17. und 18.Jahrhundert
eine Bliitezeit — jener Zeit also, die Peter Hersche als Zeitalter
des Barocks beschrieben hat.* Im Gegensatz zum Mittelalter, als
Fernwallfahrten nach Rom oder Jerusalem dominierten, fiithr-
ten die Wallfahrten von einzelnen Gldaubigen und von Pfarreien
nunmehr vor allem zu nahe gelegenen Zielen. Wie in anderen
Teilen der katholischen Eidgenossenschaft entwickelten sich
deshalb in Appenzell Innerrhoden dank der gezielten Forderung
durch Weltgeistliche und die neuen Orden, insbesondere die Ka-
puziner,” mehrere Kirchen und Kapellen zu lokal bedeutenden
Wallfahrtsorten, die sich entweder auf spezifische Gebetsanlie-
gen spezialisierten oder umfassenden Schutz in allen Notsituati-
onen boten. Votivgaben aus der Zeit um 1800 belegen etwa, dass
Menschen bei Augenleiden zur Kapelle St. Ottilia im Guggerloch
am Hirschberg pilgerten. In Jakobsbad wurde in einer Kapelle
Maria als Gnadenbringerin verehrt und am Kronberg, so der
Kapuziner P.Clemens in seiner 1716 veréffentlichten Beschrei-
bung der Appenzeller Gebirge, wurde zudem Wasser aus einem
«Wunderbrunn» getrunken, der «gut und gesund» gewesen sei
und bei «Fieber und andere[n] Krankheiten» geholfen habe.®
Gar von tberregionaler Bedeutung war die Antoniuskapelle in
Rinkenbach, die besonders bei Gebetsanliegen im Zusammen-
hang mit kranken Tieren und bei anderen spezifisch bauerlichen
Anliegen - etwa Unfillen bei der Arbeit in der Landwirtschaft
- aufgesucht wurde. So pilgerten Pfarreien auch aus umliegen-
den Gebieten zu Antonius, um «Viehseuchen» abzuwenden, wie
Johann Baptist Sutter (1656-1728) in seiner Appenzeller Landes-
chronik vermerkte.”

Gonten und Haslen unterschieden sich insofern von diesen
Wallfahrtskapellen, als beide Sakralrdume zugleich Pfarr- und
Wallfahrtskirchen waren. Beide Kirchen wurden Mitte des



17.Jahrhunderts im Kontext der Neugriindung der Pfarreien
als Pfarrkirchen gebaut respektive erweitert, entwickelten sich
jedoch bereits frith auch zu Wallfahrtsorten. An beiden Orten
wurde die Gottesmutter Maria verehrt, die unter den Heiligen
als «Himmelskonigin» — so auch die Bezeichnung in zahlreichen
Wunderberichten - galt.®

In Haslen entstand der Wallfahrtskult um 1650 gleichzeitig mit
dem Bau der Pfarrkirche, den besonders der erste Pfarrer Paulus
Ulmann (1613-1680), der auch mit dem Aufzeichnen der Mira-
kel begann, forderte.” Um einen Wallfahrtskult zu begriinden,
waren Patrozinium und Gnadenbild geschickt gewihlt, denn
bei der von einem unbekannten Maler angefertigten Kopie des
berithmten Bildes von Lucas Cranach dem Alteren (um 1472-
1553), das sich heute auf dem Hochaltar des Innsbrucker Doms
befindet, handelt es sich um das Motiv, das neben jenem der Ma-
ria Loreto im Alpenraum am weitesten verbreitet war und am
Ursprung zahlreicher Gnadenkulte stand.!®

In Gonten, wo ebenfalls Mitte des 17.Jahrhunderts, als sich die
Kaplanei Gonten von der Pfarrei Appenzell trennte und zur ei-
genstindigen Pfarrei erhoben wurde (1647), der bestehende
Sakralbau erweitert und erneuert wurde, stand ein um 1635 ge-
schnitztes Gnadenbild Maria zum Trost im Zentrum des Wall-
fahrtskults.!! Sowohl die erhaltenen Votivtafeln als auch der Be-
ginn des Mirakelbuchs deuten jedoch darauf hin, dass der Wall-
fahrtsbetrieb hier erst im frithen 18.Jahrhundert einsetzte.
Haslen und Gonten erlangten als Wallfahrtsorte, wie die An-
gaben zur Herkunft der Pilger in den geschilderten Wunderbe-
richten zeigen, alsbald Bedeutung tiber Appenzell Innerrhoden
hinaus. Sie zogen nicht nur Gldubige aus den hiesigen Pfarrei-
en an, sondern ihr Einzugsgebiet umfasste auch die Grafschaft
Vaduz, die Herrschaften Bregenz und Hohenems, vor allem das
Territorium der Fiirstabtei St. Gallen, und reichte sogar bis nach
Bayern sowie in andere Gebiete im Stiden des Heiligen Romi-
schen Reichs.

Wallfahrten erfiillten verschiedene Funktionen. Zum einen
waren vor allem jene von Gemeinschaften «religiose Freizeit-
vergniigen» (Peter Hersche), da die Gldubigen auf diesen in
der Regel halb- oder ganztigigen Reisen wihrend kurzer Zeit
ihr gewohntes Lebensumfeld verlassen und dies beispielsweise
zum Kniipfen sozialer Kontakte nutzen konnten.'? Zum anderen
erfullten sowohl von Gemeinschaften als auch individuell un-
ternommene Wallfahrten wichtige Funktionen bei alltiglichen
oder ausseralltiglichen Gefahren. Mit Wallfahrten versuchte
eine Gemeinschaft ihre Frommigkeit zu demonstrieren und



Gott und seine Heiligen priaventiv oder in konkreten Notsitua-
tionen, die von Pestseuchen bis zum Auftauchen eines Kometen
reichen konnten, gnadig zu stimmen. Auf die Hilfe der Heiligen
vertrauten die katholischen Gldubigen auch bei Unfillen und in
der Hoffnung, von allen méglichen kérperlichen Beschwerden
geheilt zu werden. Die Wallfahrt wurde in diesen Fillen in der
Regel nach einem Geliibde (ex voto) und der darauf erfolgten
Heilung unternommen. Die Mehrzahl der Wunder spielte sich
folglich nicht vor dem Gnadenbild, sondern durch Anrufung
der Heiligen im alltiglichen Umfeld der Glaubigen und damit
ausserhalb eines liturgischen Rahmens ab.!? In vielen Fallen war
das Wallfahrtsgeliibde mit der Stiftung einer Votivtafel oder ei-
nes anderen Geschenks, etwa eines Kleides fiir die Gnadenfigur,
verbunden.!* In jedem Fall waren die Glaubigen allerdings dazu
verpflichtet, Gebetserhérungen am Wallfahrtsort oder zumin-
dest bei einem Geistlichen ihrer Pfarrei zu melden.

Mirakelbiicher und Wunderberichte als literarische Texte

Ob und in welcher Form diese Wundergeschichten verschrift-
licht und gesammelt wurden, hing wesentlich von den Verhalt-
nissen am Wallfahrtsort und dem Willen der dortigen Geistli-
chen ab. Umfangreiche und periodisch gedruckte Mirakelbiicher
entstanden vor allem an jenen Orten, die permanent von einer
Ordensgemeinschaft betreut wurden.”” In Gonten und Haslen
hingegen erfolgten die Aufzeichnungen nur unregelmassig und
selektiv. Dies zeigt sich besonders deutlich am Wunderbuch
von Haslen, das 1650 vom bereits genannten Paulus Ulmann
begonnen und von seinen Nachfolgern Franz Bucher und Jo-
hann Martin Sutter bis 1661 fortgesetzt wurde, wihrend sich
anschliessend erst wieder Johann Evarist Inauen (Pfarrer von
1717-1747), der das Mirakelbuch um weitere achtzehn Berich-
te erginzte, fir die Wunderwirkung des Gnadenbildes in seiner
Pfarrkirche zu interessieren schien. Auch in Gonten stammen
die Berichte vorwiegend aus dem frithen 18. Jahrhundert sowie
aus der Zeit um 1750, was sich wohl vor allem mit dem Eifer der
damaligen Pfarrherren, den Wallfahrtsbetrieb zu férdern und
die Wundergeschichten aufzuzeichnen, erkldren lasst. Zur Kon-
junktur des Wallfahrtsbetriebs Mitte des 18. Jahrhunderts passt,
dass in jenem Zeitraum der Wallfahrtsaltar erneuert wurde.!®

Obwohl die Appenzeller Wunderberichte in der Frithen Neu-
zeit nie gedruckt und nicht als kultwerbende Schriften verbrei-
tet wurden, sondern die Pfarrer sie bloss teilweise in Predigten
thematisierten,'” folgte eine Vielzahl der Berichte - jene aus

10



Haslen haufiger als die teilweise sehr knappen Schilderungen in
den Wunderberichten von Gonten - dem fiir solche Texte tibli-
chen literarischen Narrativ, das sich im spéten 16.Jahrhundert
herausgebildet hatte und sich bis ans Ende des 18. Jahrhunderts
kaum verinderte.!® Einschiibe wie «o grosses wunder» oder
«seht wunder», mit denen die Autoren ihre Leserinnen und Le-
ser direkt ansprachen, deuten darauf hin, dass auch die Appen-
zeller Wunderberichte an ein Publikum gerichtet waren und die
Pfarrer wohl beabsichtigten, die Texte drucken zu lassen. Diese
Absicht zeigt sich auch daran, dass die Autoren zumindest eini-
ge der Geschichten mit Details ausschmiickten, so etwa dann,
wenn der Hasler Pfarrer Johann Evarist Inauen darauf hinwies,
dass ein Bettler ein Lied Giber die Wallfahrt nach Haslen gesun-
gen und auf diese Weise zur Verbreitung des Gnadenkults bei-
getragen habe.!”

Zum géingigen Narrativ der Wunderberichte gehérten die An-
gaben zur Identitdt der geretteten oder geheilten Person und
gegebenenfalls anwesender Zeugen sowie die Beschreibung der
Gefahrenmomente und der Rettungs- oder Heilungsumstiande,
um auf diese Weise die Berichte méglichst glaubwiirdig erschei-
nen zu lassen. In den meisten Berichten, in denen Heilungen von
Krankheiten geschildert sind, wurde zudem auf die wirkungslo-
se Einnahme von Medikamenten oder die vergebliche Konsul-
tation von Arzten — von «doctores», «naturalisten», «scherern»
oder «bruchschneidern», wie sie in den Mirakelberichten be-
zeichnet werden — verwiesen. Dies zeigt zum einen, dass weltli-
che Medizin, die «Heilkilinste» der Heiligen und andere geistli-
che Angebote wie die Beichte, die gelegentlich ebenfalls erwahnt
wurden, aus Sicht der frithneuzeitlichen Katholiken funktional
dquivalente Angebote waren, die bei Krankheiten von den Gldu-
bigen nachgefragt wurden, dabei allerdings durchaus auch in
Konkurrenz zueinander standen.?® Zum anderen verweist die
hiufige Erwidhnung der resignativen Haltung der Arzte auf die
im spiten 16.Jahrhundert einsetzende Verwissenschaftlichung
des Wunderdiskurses. Durch den Einbezug des medizinischen
Fachpersonals in die Berichte sollte gezeigt werden, dass eine
Heilung auf natiirliche Weise nicht zu erkliren, sondern der
tibernatiirlichen Hilfe der Heiligen zuzuschreiben war. Die me-
dizinische Unerklarbarkeit von Heilungen entwickelte sich im
Laufe des 17.Jahrhunderts zum entscheidenden Kriterium fir
die Anerkennung einer Heilungserfahrung als Wunder, was vor
allem bei Selig- und Heiligsprechungsprozessen von der romi-
schen Kurie eingehend gepriift wurde.?! Die Mirakelberichte der
tibrigen Wallfahrtsorte durchliefen in der Regel keinen solchen

i |



Sanktionierungsprozess, sondern die Pfarrer selber fungierten
als — wohl nicht besonders kritische - Zensoren. Im Falle von
Gonten deutet die Absicht, einige der Mirakelberichte einer
«geistlichen Zensur» vorzulegen, zwar darauf hin, dass die Pfar-
rer eine offizielle Anerkennung der Wunder beabsichtigten. Es
finden sich allerdings weder Belege, dass dies erfolgte, noch lasst
sich nachvollziehen, um wen es sich bei dieser Zensurbehérde
hitte handeln sollen.

Der Einbezug der Arzte und der weltlichen Medizin in die Schil-
derung des Heilungsverlaufs diente in den Wunderberichten
von Haslen und Gonten vielmehr vor allem dazu, die Glaub-
wirdigkeit der geschilderten Heilungen zu erhéhen und so der
Leserschaft vor Augen zu fithren, dass auch sie in einer dhnli-
chen Notsituation mit der Hilfe Marias wiirde rechnen kénnen.
Zusitzlich iiberhoht wurde die Wirkmacht des jeweiligen Gna-
denbildes durch Hinweise auf eine vergebliche Anrufung ande-
rer Heiliger oder auf effektlos vorgenommene Wallfahrten zu
anderen Gnadenbildern. So pilgerten etwa Conrad Hiirler und
Catharina Tanner aus Gonten 1719 zundchst nach Kirchberg
im Toggenburg, nach Helfenschwil, nach Lachen sowie nach
Gonten, bevor ihr krankes Kind schliesslich in Haslen genas.??
Die Wunderberichte liefern damit auch Hinweise auf weitere
Kirchen und Kapellen, die in der Region als gnadenreiche Orte
betrachtet wurden, so neben den bereits genannten etwa die
Kirche des Klosters Mariaberg in Rorschach oder jene auf dem
St. Valentinsberg in Riithi.??

Heils- und Heilungsbediirfnisse

Obwohl die Schilderung der Krankheits-, Heilungs- und Ret-
tungsumstdnde fester Bestandteil der Mirakelberichte war, blie-
ben die Krankheitsbilder noch bis ins 18.Jahrhundert hiufig
unspezifisch. Sie beschriankten sich in vielen Fillen auf die Be-
schreibung der sichtbaren und physisch wahrnehmbaren Symp-
tome, die fiir den heutigen Leser teilweise eher banal anmuten.
So ist beispielsweise von «presthafften armen»?*, von «stechen
in der linkhen seite, riickhen, kopff und iiber dafl hertz»*> oder
schlicht von «schmertzlichen leibschaden»?® oder «t&dliche[m]
grimmen»?” die Rede. Dabei war das Spektrum der geschilder-
ten Anliegen breit. Die Berichte umfassen neben Heilungen von
Schmerzen an verschiedenen Korperteilen, der vollstindigen
Genesung von Blindheit oder von Léhmungserscheinungen
auch Teufelsaustreibungen®® oder - beispielsweise im ausfiihr-
lichen miraculum, das Johann Gottfried Veit 1763 in Gonten

12



meldete und mit der Stiftung eines Kleides fiir die Gnaden-
madonna verdankte — wundersame Rettungen bei Uberfillen
oder bei Stiirzen in einen reissenden Fluss wie die Sitter.?
Besonders zahlreich sind in beiden Mirakelbiichern Berichte
iber Schwangerschaftsbeschwerden und «Kindsnéte» respekti-
ve Heilungen von un- und neugeborenen Kindern. Hierbei han-
delt es sich um zentrale und fiir die katholische Lebenswelt der
Frithen Neuzeit charakteristische Anliegen. Im Vordergrund
stand in den meisten Fillen weniger die Angst vor dem Tod ei-
nes Kindes, sondern vor allem die Befiirchtung, dass ein Neuge-
borenes sterben wiirde, ohne das Sakrament der Taufe erhalten
zu haben. Die Gelabde der Eltern zielten deshalb hiufig bloss
auf die Taufe des Kindes ab, wihrend weder die vollstindige Ge-
nesung ins Wallfahrtsgeliibde miteinbezogen noch der Schmerz
der Eltern iiber den Tod eines Kleinkinds in den Berichten the-
matisiert wurde.?® Diese Angst vor dem Tod eines ungetauften
Kindes beruhte auf der in der Frithen Neuzeit vorherrschenden
katholischen Lehrmeinung, dass diese Kinder definitiv aus dem
Himmel ausgeschlossen und zugleich auf Erden stigmatisiert
waren, da sie nicht auf dem Priedhof bestattet werden durften.’!
Seit dem Spétmittelalter verbreiteten sich deshalb im eidgends-
sischen Raum wie in anderen Regionen Europas sogenannte
sanctuaires a répit, auf Nottaufen spezialisierte Wallfahrtsorte,
an denen Geistliche tot geborene Kinder - mit teilweise zweifel-
haften Methoden - fiir kurze Zeit wiederbelebten und tauften,
sobald sie auch nur geringe Lebenszeichen wie Schwitzen oder
eine Kontraktion der Glieder zeigten.

Wihrend die sanctuaires a répit in den reformierten Orten mit
der Reformation verschwanden, lebte dieser Brauch in den ka-
tholischen Gegenden ab der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts
wieder auf, wie zahlreiche auf Nottaufen spezialisierte Wall-
fahrtsorte vor allem in den Drei Biinden belegen.*? Die Pfarr-
und Wallfahrtskirchen von Gonten und Haslen waren zwar kei-
ne eigentlichen sanctuaires a répit, denn beide Orte waren nicht
ausschliesslich auf Nottaufen spezialisiert. Zudem ereigneten
sich die Wiederbelebungen und Taufen nur in wenigen Féllen
vor dem Gnadenbild und mit Hilfe der Pfarrgeistlichen. Viel-
mehr gentigte geméss den Schilderungen in den Mirakelberich-
ten in der Regel die Anrufung Marias und ein entsprechendes
Wallfahrtsgelibde, damit ein (scheinbar) abgestorbener Fotus
oder ein tot geborenes Kind zumindest bis zur Taufe, die in Not-
fallen auch von Hebammen oder anderen Laien gespendet wer-
den durfte, tiberlebte.?® Dass Wiederbelebungen und Nottaufen
in den Appenzeller Mirakelbiichern grossen Raum einnehmen,

13



unterstreicht jedoch, dass die Taufe tot geborener Kinder vor
allem im 18.Jahrhundert auch in Appenzell Innerrhoden eines
der vorrangigen Bediirfnisse war, das nur mit Hilfe der Heiligen
befriedigt werden konnte.

Der letzte in den Appenzeller Wunderberichten verzeichnete
Eintrag stammt aus dem Jahr 1801 und beschreibt bezeichnen-
derweise nicht eine Wundergeschichte, sondern eine Stiftung
fir die Pfarr- und Wallfahrtskirche Gonten.>* Mit dem Ende
des Barockzeitalters verschwanden Wallfahrt und Wunderglau-
be zwar nicht vollstindig aus der katholischen Religiositit. Die
Praktik des Wallfahrens entfernte sich jedoch immer mehr von
der urspriinglichen religiésen Bedeutung und wurde zu einem
vorwiegend aus weltlichen Beweggriinden unternommenen
Freizeitvergniigen.’> Umso mehr sollen die folgenden Texte ei-
nen Einblick in eine Welt bieten, in der der Glaube an die Hilfe
der Heiligen und an wundersame Heilungen fest verankert war.

Anmerkungen

! Zur Einfithrung in den frithneuzeitlichen Wunderdiskurs vgl.
Signori Gabriela, Wunder. Eine historische Einfiihrung, Frankfurt/
New York 2007.

Z Periodisch gedruckt wurden beispielsweise die Mirakelberichte, die
die Benediktiner in der Wallfahrtskirche Einsiedeln verzeichnet
hatten. Vgl. Henggeler Rudolf, Die Einsiedler Mirakelbiicher. Teil 1
und 2, in: Der Geschichtsfreund 97 (1944), S.99-273, und 98 (1945),
§.53-233.

* Ein Auszug aus den Wunderberichten der Pfarr- und Wallfahrtskir-

che Haslen wurde bereits abgedruckt in: Bischofberger Hermann,

Aus dem Wunderbuch der Pfarrei «Maria Hilf» in Haslen, in: Inner-

rhoder Geschichtsfreund 47 (2006), S.47-53.

Vgl. Hersche Peter, Musse und Verschwendung. Europiische Gesell-

schaft und Kultur im Barockzeitalter, Freiburg/Basel/Wien 2006,

zum Wallfahrtswesen besonders S.794-805.

Zu den Kapuzinern in Appenzell, vor allem hinsichtlich ihrer Rolle bei

der Rekatholisierung und der Landteilung, vgl. Fischer Rainald, Die

Griindung der Schweizer Kapuzinerprovinz, 1581-1589. Ein Beitrag

zur Geschichte der katholischen Reform, Freiburg 1955, S.95-225.

P.Clemens, Beschreibung der Appenzellerischen Gebirgen, in:

Scheuchzer Johann Jakob, Helvetiae Stoicheiographia, Orographia

et Oreographia. Natur-Historie des Schweizerlandes, Ziirich 1716,

S.254-259, hier S.259.

7 Vgl. Rusch Carl (Hrsg.), Beitrage zur Geschichte Innerrhodens. Aus
der handschriftlichen Landes-Chronik von Johann Baptist Suter,
Bd. 1, Appenzell 1911, S.47, worin fiir das Jahr 1718 Wallfahrten von
Gldubigen aus der Grafschaft Vaduz zur Antoniuskapelle vermerkt

14



10

12

13

14

15

16
17

18

19
20

sind, die die Abwendung der grassierenden Viehseuche bewirken soll-
ten. Zur Geschichte der Kapelle vgl. Fischer Rainald, Die Kunstdenk-
miler des Kantons Appenzell Innerrhoden, Basel 1984, S.364-371.
Als «Himmelskonigin» wird Maria beispielsweise bezeichnet in Nr. 3
oder Nr.5 der Wunderberichte Haslens.

Zur Biografie von Paulus Ulmann, der 1650-1653 Seelsorger in Has-
len war, vgl. Stark Franz, 900 Jahre Kirche und Pfarrei St. Mauritius
Appenzell, Appenzell 1971, S.93ff. Zum Bau der Pfarr- und Wall-
fahrtskirche vgl. Huber Johannes, Pfarr- und Wallfahrtskirche Ma-
ria Hilf in Haslen AI. Kunst- und Kulturfithrer, Haslen 1997.

Zur Verbreitung von Gnadenbildkopien in der katholischen Eidge-
nossenschaft vgl. die kunsthistorische Studie von Tobler Mathilde,
«Wahre Abbildung». Marianische Gnadenbildkopien in der schwei-
zerischen Quart des Bistums Konstanz, in: Der Geschichtsfreund 144
(1991), S.5-426; zum Gnadenbild in Haslen vgl. Mader Franz Xaver,
Das Gnadenbild von Haslen im Lichte der Geschichte, in: Innerrho-
der Geschichtsfreund 47 (2006), S.37-46.

Vgl. Fischer, Kunstdenkmiler Appenzell Innerrhoden, S.404-407.
Zu diesem Aspekt vgl. Hersche Peter, Die Lustreise der kleinen Leute
— zur geselligen Funktion der barocken Wallfahrt, in: Adam Wolf-
gang (Hrsg.), Geselligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter, Bd. 1,
Wiesbaden 1997, S.321-332.

Eine Ausnahme ist etwa Nr.32 der Wunderberichte Gontens, das sich
unmittelbar vor dem Gnadenbild ereignete.

Vgl. etwa das miraculum insigne der Wunderberichte Gontens (Nr. 14).
Siehe die Bildstrecke mit Votivtafeln am Ende dieses Beitrags.
Umfangreiche Mirakelbticher sind vor allem von den Wallfahrtsor-
ten in Bayern bekannt. Vgl. als Uberblick Bach Hermann, Mirakel-
buicher bayerischer Wallfahrtsorte. Untersuchung ihrer literarischen
Form und ihrer Stellung innerhalb der Literatur der Zeit, Miinchen
1963.

Vgl. Fischer, Kunstdenkmailer Appenzell Innerrhoden, S.407.
Explizit erwdhnt ist dies fiir das miraculum insigne der Wunderbe-
richte Gontens (Nr. 14).

Zu den «literarischen» Aspekten frithneuzeitlicher Wunderberich-
te und der «Mediengeschichte» von Mirakelbiichern vgl. Habermas
Rebekka, Wunder, Wunderliches, Wunderbares. Zur Profanisie-
rung eines Deutungsmusters in der Frithen Neuzeit, in: van Diil-
men Richard (Hrsg.), Armut, Liebe, Ehre. Studien zur historischen
Kulturforschung, Frankfurt a. M. 1988, S.38-66, sowie Brugger Eva,
Figuren und Gestalten. Lokale Narrativierungen gottlicher Gnade
in den Mirakel- und Gnadenbiichern bayerischer Wallfahrtsorte
im 18.Jahrhundert, in: Lande Joel B./Schlogl Rudolf/Suter Robert
(Hrsg.), Dynamische Figuren. Gestalten der Zeit im Barock, Frei-
burg/Berlin/Wien 2013, S. 121-142.

Vgl. Wunderberichte Haslen, Nr. 30.

Vgl. Assion Peter, Geistliche und weltliche Heilkunst in Konkur-
renz. Zur Interpretation der Heilslehren in der dlteren Medizin- und
Mirakelliteratur, in: Bayerisches Jahrbuch fiir Volkskunde 1976/77,

15



S.7-23. Zur Konkurrenz verschiedener Angebote auf einem «Heils-
markt» vgl. beispielsweise die Studie von Sieber Dominik, Jesuitische
Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale Magie. Volkskultu-
ren in Luzern 1563-1614, Basel 2005.

21 Vgl. hierzu Duffin Jacalyn, Medical Miracles. Doctors, Saints, and
Healing in the Modern World, Oxford 2009.

22 Vgl. Wunderberichte Haslen, Nr. 20.

23 Vgl. Wunderberichte Haslen, Nr.5.

24 Wunderberichte Haslen, Nr. 2.

25 Wunderberichte Haslen, Nr. 7.

26 Wunderberichte Gonten, Nr. 21.

7 Wunderberichte Gonten, Nr. 68.

28 So etwa in Nr. 19 und Nr.29 der Wunderberichte Gontens.

29 Vgl. beispielsweise Nr. 52 und 53 der Wunderberichte Gontens.

30 Vgl. etwa die Wunder Nr.24, 31, 34 und 37 der Wunderberichte Haslens.

31 Zur Verbannung ungetaufter Kinder aus dem Himmel vgl. aus theo-
logischer Sicht Pahud de Mortanges Elke, Der versperrte Himmel.
Das Phinomen der sanctuaires a répit aus theologischer Perspektive,
in: Schweizerische Zeitschrift fiir Religions- und Kulturgeschichte 98
(2004), S.31-47.

32 Als Uberblick iiber die sanctuaires a répit im Alpenraum vgl. Sant-
schi Catherine, Les sanctuaires a répit dans les alpes occidentales, in:
Zeitschrift fir schweizerische Kirchengeschichte 79 (1985), S.119-143;
fiir den schweizerischen Raum vgl. zudem Vasella Oskar, Uber die
Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Zeitschrift fiir schwei-
zerische Kirchengeschichte 60 (1966), S.1-75; fiir das Biindnerland
vgl. Miiller Iso, Zur Taufe totgeborener Kinder im Biindnerland, in:
Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde 54 (1958), S. 15-27.

3% Zu dieser Rolle der Hebammen vgl. Labouvie Eva, Beistand in Kinds-
néten. Hebammen und weibliche Kultur auf dem Land (1550-1910),
Frankfurt/New York 1999, S. 176f.

** Vgl. Wunderberichte Gonten, Nr. 69.

35 Zur Wallfahrt in Appenzell und Obwalden Mitte des 20.Jahrhunderts
vgl. Hersche Peter, Agrarische Religiositit. Landbevolkerung und tra-
ditionaler Katholizismus in der voralpinen Schweiz, 1945-1960, Baden
2013, S.175-186.

16

Auswahl von Votiv-
tafeln aus Haslen,
1725-1764.

Fotos:

Marc Hutter, 2016


















; #

e—







	Appenzeller Wunderberichte : einleitender Kommentar zur Edition der Wunderberichte der Pfarr- und Wallfahrtskirchen Haslen und Gonten

