
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 57 (2016)

Artikel: Appenzeller Wunderberichte : einleitender Kommentar zur Edition der
Wunderberichte der Pfarr- und Wallfahrtskirchen Haslen und Gonten

Autor: Sidler, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-632136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-632136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Appenzeller Wunderberichte. Einleitender

Kommentar zur Edition der
Wunderberichte der Pfarr- und
Wallfahrtskirchen Haslen und Gonten

Daniel Sidler

Der Glaube an Wunder war in der katholischen Lebenswelt der
Frühen Neuzeit fest verankert. Phänomene, die nicht erklart
werden konnten, schrieben die Menschen dem Eingreifen Gottes
in die Welt zu und qualifizierten sie als wundersame
Erscheinungen.1 Dieser Glaube war eng verknüpft mit der Anbetung
der Heiligen, der Verehrung von Gnadenbildern und der Praktik

des Wallfahrens. Bei scheinbar todbringenden Unfällen und
in anderen Notsituationen wandten sich die Gläubigen in spontanen

Gebeten an die himmlischen Furbitter; in der Hoffnung
auf oder als Dank fur die Heilung von schweren Krankheiten
pilgerten sie zu den Kultstatten der Heiligen. So erlebten im
17. und 18. Jahrhundert nicht nur die grossen, in der gesamten
katholischen Eidgenossenschaft bekannten Wallfahrtszentren
wie die von den Benediktinern betreuten Gnadenkapellen in
Einsiedeln oder Mariastein eine Blütezeit, sondern es entstanden
auch zahlreiche kleinere Kultstätten, an denen die Glaubigen ein
Gnadenbild verehrten. An einigen dieser Orte schrieben die
Pfarrherren oder andere, die Wallfahrer betreuende Geistliche
die ihnen rapportierten Wundererfahrungen m Mirakelbücher,
die insbesondere an den grösseren Wallfahrtsorten gedruckt
und als kultpropagandistische Schriften verbreitet wurden.2
Auch in Appenzell Innerrhoden entstanden nach der Landteilung

neue Wallfahrtsorte, von denen die Pfarr- und Wallfahrtskirchen

in Gonten und Haslen zwei der bedeutendsten waren.
Neben Votivgaben, die sich an beiden Orten in vergleichsweise
hoher Zahl bewahrt haben, sind m den Archiven beider
Pfarreien handschriftliche Aufzeichnungen von Wundern erhalten,
die von den jeweiligen Pfarrherren verfasst, jedoch nie gedruckt
wurden.3 Sie enthalten Wundergeschichten aus der zweiten
Hälfte des 17. Jahrhunderts sowie aus dem 18. Jahrhundert. Diese

Texte, die nicht nur eindruckliche Zeugnisse barocker
Frömmigkeit, sondern auch wichtige Quellen für die Erforschung
frühneuzeitlicher katholischer Religiosität sind, werden im
Folgenden als vollständige Transkriptionen ediert. Um die Lektüre

7



der Texte zu erleichtern, sollen in diesem einleitenden Kommentar

- nach einigen allgemeinen Bemerkungen zum frühneuzeitlichen

Wallfahrtswesen und zu den Appenzeller Wallfahrtsorten
- die Entstehungsgeschichten der Wunderbücher, die Narrative
der Berichte und die darin geschilderten Heils- und Heilungsbedürfnisse

diskutiert werden.

Wallfahrten und Wallfahrtsorte in Appenzell Innerrhoden

Nachdem die Reformatoren im frühen 16. Jahrhundert die
Heiligenbilder aus den Kirchen entfernt und damit auch in
katholischen Gebieten eine Krise der Heiligenverehrung und des

Wallfahrtswesens ausgelöst hatten, erlebten diese spezifisch
katholischen Frömmigkeitspraktiken im 17. und 18. Jahrhundert
eine Blütezeit - jener Zeit also, die Peter Hersche als Zeitalter
des Barocks beschrieben hat.4 Im Gegensatz zum Mittelalter, als

Fernwallfahrten nach Rom oder Jerusalem dominierten, führten

die Wallfahrten von einzelnen Gläubigen und von Pfarreien
nunmehr vor allem zu nahe gelegenen Zielen. Wie in anderen
Teilen der katholischen Eidgenossenschaft entwickelten sich
deshalb in Appenzell Innerrhoden dank der gezielten Förderung
durch Weltgeistliche und die neuen Orden, insbesondere die
Kapuziner,5 mehrere Kirchen und Kapellen zu lokal bedeutenden
Wallfahrtsorten, die sich entweder auf spezifische Gebetsanliegen

spezialisierten oder umfassenden Schutz in allen Notsituationen

boten. Votivgaben aus der Zeit um 1800 belegen etwa, dass

Menschen bei Augenleiden zur Kapelle St. Ottilia im Guggerloch
am Hirschberg pilgerten. In Jakobsbad wurde in einer Kapelle
Maria als Gnadenbringerin verehrt und am Kronberg, so der

Kapuziner P.Clemens in seiner 1716 veröffentlichten Beschreibung

der Appenzeller Gebirge, wurde zudem Wasser aus einem
«Wunderbrunn» getrunken, der «gut und gesund» gewesen sei

und bei «Fieber und andere [n] Krankheiten» geholfen habe.6

Gar von überregionaler Bedeutung war die Antoniuskapelle in
Rinkenbach, die besonders bei Gebetsanliegen im Zusammenhang

mit kranken Tieren und bei anderen spezifisch bäuerlichen
Anliegen - etwa Unfällen bei der Arbeit in der Landwirtschaft
- aufgesucht wurde. So pilgerten Pfarreien auch aus umliegenden

Gebieten zu Antonius, um «Viehseuchen» abzuwenden, wie
Johann Baptist Sutter (1656-1728) in seiner Appenzeller
Landeschronik vermerkte.7
Gonten und Haslen unterschieden sich insofern von diesen

Wallfahrtskapellen, als beide Sakralräume zugleich Pfarr- und
Wallfahrtskirchen waren. Beide Kirchen wurden Mitte des

8



17. Jahrhunderts im Kontext der Neugrundung der Pfarreien
als Pfarrkirchen gebaut respektive erweitert, entwickelten sich

jedoch bereits früh auch zu Wallfahrtsorten. An beiden Orten
wurde die Gottesmutter Maria verehrt, die unter den Heiligen
als «Himmelskönigin» - so auch die Bezeichnung in zahlreichen
Wunderberichten - galt.8
In Haslen entstand der Wallfahrtskult um 1650 gleichzeitig mit
dem Bau der Pfarrkirche, den besonders der erste Pfarrer Paulus
Ulmann (1613-1680), der auch mit dem Aufzeichnen der Mirakel

begann, forderte 9 Um einen Wallfahrtskult zu begründen,
waren Patrozimum und Gnadenbild geschickt gewählt, denn
bei der von einem unbekannten Maler angefertigten Kopie des

berühmten Bildes von Lucas Cranach dem Alteren (um 1472-
1553), das sich heute auf dem Hochaltar des Innsbrucker Doms
befindet, handelt es sich um das Motiv, das neben jenem der Maria

Loreto im Alpenraum am weitesten verbreitet war und am
Ursprung zahlreicher Gnadenkulte stand.10

In Gonten, wo ebenfalls Mitte des 17 Jahrhunderts, als sich die

Kaplanei Gonten von der Pfarrei Appenzell trennte und zur
eigenständigen Pfarrei erhoben wurde (1647), der bestehende
Sakralbau erweitert und erneuert wurde, stand ein um 1635

geschnitztes Gnadenbild Maria zum Trost im Zentrum des

Wallfahrtskults 11 Sowohl die erhaltenen Votivtafeln als auch der

Beginn des Mirakelbuchs deuten jedoch daraufhin, dass der Wall-
fahrtsbetrieb hier erst im frühen 18 Jahrhundert einsetzte.
Haslen und Gonten erlangten als Wallfahrtsorte, wie die
Angaben zur Herkunft der Pilger in den geschilderten Wunderberichten

zeigen, alsbald Bedeutung über Appenzell Innerrhoden
hinaus. Sie zogen nicht nur Glaubige aus den hiesigen Pfarreien

an, sondern ihr Einzugsgebiet umfasste auch die Grafschaft
Vaduz, die Herrschaften Bregenz und Hohenems, vor allem das

Territorium der Furstabtei St. Gallen, und reichte sogar bis nach

Bayern sowie m andere Gebiete im Süden des Heiligen Romischen

Reichs.
Wallfahrten erfüllten verschiedene Funktionen. Zum einen
waren vor allem jene von Gemeinschaften «religiöse Freizeit-

vergnugen» (Peter Hersche), da die Glaubigen auf diesen in
der Regel halb- oder ganztägigen Reisen wahrend kurzer Zeit
ihr gewohntes Lebensumfeld verlassen und dies beispielsweise
zum Knüpfen sozialer Kontakte nutzen konnten.12 Zum anderen
erfüllten sowohl von Gemeinschaften als auch individuell
unternommene Wallfahrten wichtige Funktionen bei alltaglichen
oder ausseralltaghchen Gefahren. Mit Wallfahrten versuchte

eine Gemeinschaft ihre Frömmigkeit zu demonstrieren und

9



Gott und seine Heiligen präventiv oder m konkreten Notsituationen,

die von Pestseuchen bis zum Auftauchen eines Kometen
reichen konnten, gnadig zu stimmen. Auf die Hilfe der Heiligen
vertrauten die katholischen Glaubigen auch bei Unfällen und in
der Hoffnung, von allen möglichen körperlichen Beschwerden

gehellt zu werden. Die Wallfahrt wurde m diesen Fallen in der
Regel nach einem Gelübde (ex voto) und der darauf erfolgten
Heilung unternommen. Die Mehrzahl der Wunder spielte sich

folglich nicht vor dem Gnadenbild, sondern durch Anrufung
der Heiligen im alltaglichen Umfeld der Glaubigen und damit
ausserhalb eines liturgischen Rahmens ab.13 In vielen Fallen war
das Wallfahrtsgelubde mit der Stiftung einer Votivtafel oder
eines anderen Geschenks, etwa eines Kleides fur die Gnadenfigur,
verbunden.14 In jedem Fall waren die Glaubigen allerdings dazu

verpflichtet, Gebetserhorungen am Wallfahrtsort oder zumindest

bei einem Geistlichen ihrer Pfarrei zu melden.

Mirakelbücher und Wunderberichte als literarische Texte

Ob und m welcher Form diese Wundergeschichten verschrift-
licht und gesammelt wurden, hing wesentlich von den Verhaltnissen

am Wallfahrtsort und dem Willen der dortigen Geistlichen

ab. Umfangreiche und periodisch gedruckte Mirakelbucher
entstanden vor allem an jenen Orten, die permanent von einer
Ordensgemeinschaft betreut wurden.15 In Gonten und Haslen

hingegen erfolgten die Aufzeichnungen nur unregelmassig und
selektiv. Dies zeigt sich besonders deutlich am Wunderbuch
von Haslen, das 1650 vom bereits genannten Paulus Ulmann
begonnen und von semen Nachfolgern Franz Bucher und
Johann Martin Sutter bis 1661 fortgesetzt wurde, wahrend sich
anschliessend erst wieder Johann Evarist Inauen (Pfarrer von
1717-1747), der das Mirakelbuch um weitere achtzehn Berichte

ergänzte, fur die Wunderwirkung des Gnadenbildes m seiner
Pfarrkirche zu interessieren schien. Auch m Gonten stammen
die Berichte vorwiegend aus dem frühen 18. Jahrhundert sowie
aus der Zeit um 1750, was sich wohl vor allem mit dem Eifer der
damaligen Pfarrherren, den Wallfahrtsbetrieb zu fordern und
die Wundergeschichten aufzuzeichnen, erklaren lasst. Zur
Konjunktur des Wallfahrtsbetriebs Mitte des 18. Jahrhunderts passt,
dass in jenem Zeitraum der Wallfahrtsaltar erneuert wurde.16

Obwohl die Appenzeller Wunderberichte in der Frühen Neuzeit

nie gedruckt und nicht als kultwerbende Schriften verbreitet

wurden, sondern die Pfarrer sie bloss teilweise in Predigten
thematisierten,17 folgte eine Vielzahl der Berichte - jene aus

10



Haslen häufiger als die teilweise sehr knappen Schilderungen m
den Wunderberichten von Gonten - dem fur solche Texte
üblichen literarischen Narrativ, das sich im spaten 16 Jahrhundert
herausgebildet hatte und sich bis ans Ende des 18 Jahrhunderts
kaum veränderte.18 Emschube wie «o grosses wunder» oder
«seht wunder», mit denen die Autoren ihre Leserinnen und Leser

direkt ansprachen, deuten darauf hm, dass auch die Appenzeller

Wunderberichte an ein Publikum gerichtet waren und die
Pfarrer wohl beabsichtigten, die Texte drucken zu lassen Diese
Absicht zeigt sich auch daran, dass die Autoren zumindest einige

der Geschichten mit Details ausschmückten, so etwa dann,
wenn der Hasler Pfarrer Johann Evanst Inauen darauf hinwies,
dass ein Bettler ein Lied über die Wallfahrt nach Haslen gesungen

und auf diese Weise zur Verbreitung des Gnadenkults
beigetragen habe 19

Zum gangigen Narrativ der Wunderberichte gehörten die
Angaben zur Identität der geretteten oder geheilten Person und
gegebenenfalls anwesender Zeugen sowie die Beschreibung der
Gefahrenmomente und der Rettungs- oder Heilungsumstande,
um auf diese Weise die Berichte möglichst glaubwürdig erscheinen

zu lassen In den meisten Berichten, in denen Heilungen von
Krankheiten geschildert sind, wurde zudem auf die wirkungslose

Einnahme von Medikamenten oder die vergebliche Konsultation

von Ärzten - von «doctores», «naturallsten», «scherern»
oder «bruchschneidern», wie sie in den Mirakelberichten
bezeichnet werden - verwiesen. Dies zeigt zum einen, dass weltliche

Medizin, die «Heilkunste» der Heiligen und andere geistliche

Angebote wie die Beichte, die gelegentlich ebenfalls erwähnt
wurden, aus Sicht der fruhneuzeitlichen Katholiken funktional
äquivalente Angebote waren, die bei Krankheiten von den Glaubigen

nachgefragt wurden, dabei allerdings durchaus auch in
Konkurrenz zueinander standen.20 Zum anderen verweist die

häufige Erwähnung der resignativen Haltung der Arzte auf die

im spaten 16 Jahrhundert einsetzende Verwissenschaftlichung
des Wunderdiskurses Durch den Einbezug des medizinischen
Fachpersonals m die Berichte sollte gezeigt werden, dass eine
Heilung auf naturliche Weise nicht zu erklaren, sondern der
übernatürlichen Hilfe der Heiligen zuzuschreiben war Die
medizinische Unerklarbarkeit von Heilungen entwickelte sich im
Laufe des 17. Jahrhunderts zum entscheidenden Kriterium fur
die Anerkennung einer Heilungserfahrung als Wunder, was vor
allem bei Selig- und Heiligsprechungsprozessen von der
romischen Kurie eingehend geprüft wurde 21 Die Mirakelberichte der

übrigen Wallfahrtsorte durchliefen m der Regel keinen solchen

11



Sanktiomerungsprozess, sondern die Pfarrer selber fungierten
als - wohl nicht besonders kritische - Zensoren. Im Falle von
Gonten deutet die Absicht, einige der Mirakelberichte einer
«geistlichen Zensur» vorzulegen, zwar daraufhin, dass die Pfarrer

eine offizielle Anerkennung der Wunder beabsichtigten Es

finden sich allerdings weder Belege, dass dies erfolgte, noch lasst
sich nachvollziehen, um wen es sich bei dieser Zensurbehorde
hatte handeln sollen
Der Einbezug der Arzte und der weltlichen Medizin in die
Schilderung des Heilungsverlaufs diente m den Wunderberichten
von Haslen und Gonten vielmehr vor allem dazu, die
Glaubwürdigkeit der geschilderten Heilungen zu erhohen und so der
Leserschaft vor Augen zu fuhren, dass auch sie in einer ahnlichen

Notsituation mit der Hilfe Marias wurde rechnen können
Zusatzlich überhöht wurde die Wirkmacht des jeweiligen
Gnadenbildes durch Hinweise auf eine vergebliche Anrufung anderer

Heiliger oder auf effektlos vorgenommene Wallfahrten zu
anderen Gnadenbildern So pilgerten etwa Conrad Hurler und
Catharina Tanner aus Gonten 1719 zunächst nach Kirchberg
im Toggenburg, nach Helfenschwil, nach Lachen sowie nach
Gonten, bevor ihr krankes Kind schliesslich in Haslen genas.22

Die Wunderberichte liefern damit auch Hinweise auf weitere
Kirchen und Kapellen, die m der Region als gnadenreiche Orte
betrachtet wurden, so neben den bereits genannten etwa die
Kirche des Klosters Mariaberg in Rorschach oder jene auf dem
St. Valentinsberg in Ruthi 23

Heils- und Heilungsbedürfnisse

Obwohl die Schilderung der Krankheits-, Heilungs- und
Rettungsumstande fester Bestandteil der Mirakelberichte war, blieben

die Krankheitsbilder noch bis ins 18 Jahrhundert häufig
unspezifisch Sie beschrankten sich in vielen Fallen auf die
Beschreibung der sichtbaren und physisch wahrnehmbaren Symptome,

die fur den heutigen Leser teilweise eher banal anmuten.
So ist beispielsweise von «presthafften armen»24, von «stechen

in der linkhen seite, ruckhen, kopff und über daß hertz»25 oder
schlicht von «schmertzlichen leibschaden»26 oder «todliche[m]
grimmen»27 die Rede Dabei war das Spektrum der geschilderten

Anliegen breit Die Berichte umfassen neben Heilungen von
Schmerzen an verschiedenen Korperteilen, der vollständigen
Genesung von Blindheit oder von Lahmungserschemungen
auch Teufelsaustreibungen28 oder - beispielsweise im ausführlichen

miraculum, das Johann Gottfried Veit 1763 in Gonten

12



meldete und mit der Stiftung eines Kleides fur die
Gnadenmadonna verdankte - wundersame Rettungen bei Uberfallen
oder bei Sturzen m einen reissenden Fluss wie die Sitter29
Besonders zahlreich sind m beiden Mirakelbuchern Berichte
über Schwangerschaftsbeschwerden und «Kindsnote» respektive

Heilungen von un- und neugeborenen Kindern Hierbei handelt

es sich um zentrale und fur die katholische Lebenswelt der
Frühen Neuzeit charakteristische Anliegen Im Vordergrund
stand m den meisten Fallen weniger die Angst vor dem Tod
eines Kindes, sondern vor allem die Befürchtung, dass ein
Neugeborenes sterben wurde, ohne das Sakrament der Taufe erhalten
zu haben Die Gelübde der Eltern zielten deshalb häufig bloss
auf die Taufe des Kindes ab, wahrend weder die vollständige
Genesung ins Wallfahrtsgelubde miteinbezogen noch der Schmerz
der Eltern über den Tod eines Kleinkinds m den Berichten
thematisiert wurde.30 Diese Angst vor dem Tod eines ungetauften
Kindes beruhte auf der in der Frühen Neuzeit vorherrschenden
katholischen Lehrmeinung, dass diese Kinder definitiv aus dem
Himmel ausgeschlossen und zugleich auf Erden stigmatisiert
waren, da sie nicht auf dem Friedhof bestattet werden durften 31

Seit dem Spatmittelalter verbreiteten sich deshalb im eidgenossischen

Raum wie in anderen Regionen Europas sogenannte
sanctuaires a repit, auf Nottaufen spezialisierte Wallfahrtsorte,
an denen Geistliche tot geborene Kinder - mit teilweise zweifelhaften

Methoden - fur kurze Zeit wiederbelebten und tauften,
sobald sie auch nur geringe Lebenszeichen wie Schwitzen oder
eine Kontraktion der Glieder zeigten.
Wahrend die sanctuaires ä repit m den reformierten Orten mit
der Reformation verschwanden, lebte dieser Brauch in den
katholischen Gegenden ab der zweiten Hälfte des 17 Jahrhunderts
wieder auf, wie zahlreiche auf Nottaufen spezialisierte
Wallfahrtsorte vor allem m den Drei Bunden belegen 32 Die Pfarr-
und Wallfahrtskirchen von Gonten und Haslen waren zwar keine

eigentlichen sanctuaires ä repit, denn beide Orte waren nicht
ausschliesslich auf Nottaufen spezialisiert Zudem ereigneten
sich die Wiederbelebungen und Taufen nur m wenigen Fallen

vor dem Gnadenbild und mit Hilfe der Pfarrgeistlichen
Vielmehr genügte gemäss den Schilderungen m den Mirakelberich-
ten m der Regel die Anrufung Marias und em entsprechendes
Wallfahrtsgelubde, damit ein (scheinbar) abgestorbener Fötus
oder ein tot geborenes Kind zumindest bis zur Taufe, die m
Notfallen auch von Hebammen oder anderen Laien gespendet werden

durfte, uberlebte.33 Dass Wiederbelebungen und Nottaufen
m den Appenzeller Mirakelbuchern grossen Raum einnehmen,

13



unterstreicht jedoch, dass die Taufe tot geborener Kinder vor
allem im 18. Jahrhundert auch in Appenzell Innerrhoden eines
der vorrangigen Bedurfnisse war, das nur mit Hilfe der Heiligen
befriedigt werden konnte.
Der letzte in den Appenzeller Wunderberichten verzeichnete

Eintrag stammt aus dem Jahr 1801 und beschreibt bezeichnenderweise

nicht eine Wundergeschichte, sondern eine Stiftung
fur die Pfarr- und Wallfahrtskirche Gonten 34 Mit dem Ende
des Barockzeitalters verschwanden Wallfahrt und Wunderglaube

zwar nicht vollständig aus der katholischen Religiosität Die
Praktik des Wallfahrens entfernte sich jedoch immer mehr von
der ursprünglichen religiösen Bedeutung und wurde zu einem
vorwiegend aus weltlichen Beweggründen unternommenen
Freizeitvergnugen 35 Umso mehr sollen die folgenden Texte
einen Einblick in eine Welt bieten, in der der Glaube an die Hilfe
der Heiligen und an wundersame Heilungen fest verankert war

Anmerkungen
1 Zur Einfuhrung in den fruhneuzeitlichen Wunderdiskurs vgl

Signori Gabriela, Wunder Eine historische Einfuhrung, Frankfurt/
New York 2007

2 Periodisch gedruckt wurden beispielsweise die Mirakelberichte, die
die Benediktiner in der Wallfahrtskirche Einsiedein verzeichnet
hatten Vgl Henggeier Rudolf, Die Einsiedler Mirakelbucher Teil 1

und 2, in Der Geschichtsfreund 97 (1944), S 99-273, und 98 (1945),
S 53-233

3 Ein Auszug aus den Wunderberichten der Pfarr- und Wallfahrtskir
che Haslen wurde bereits abgedruckt in Bischofberger Hermann,
Aus dem Wunderbuch der Pfarrei «Maria Hilf» in Haslen, in Inner
rhoder Geschichtsfreund 47 (2006), S 47-53

4 Vgl Hersche Peter, Müsse und Verschwendung Europaische Gesellschaft

und Kultur im Barockzeitalter, Freiburg/Basel/Wien 2006,
zum Wallfahrtswesen besonders S 794-805

5 Zu den Kapuzinern in Appenzell, vor allem hinsichtlich ihrer Rolle bei
der Rekathohsierung und der Landteilung, vgl Fischer Rainald, Die
Gründung der Schweizer Kapuzinerprovinz, 1581-1589 Ein Beitrag
zur Geschichte der katholischen Reform, Freiburg 1955, S 95-225

6 P Clemens, Beschreibung der Appenzellerischen Gebirgen, in
Scheuchzer Johann Jakob, Helvetiae Stoicheiographia, Orographia
et Oreographia Natur Historie des Schweizerlandes, Zurich 1716,
S 254-259, hier S 259

7 Vgl Rusch Carl (Hrsg), Beitrage zur Geschichte Innerrhodens Aus
der handschriftlichen Landes Chronik von Johann Baptist Suter,
Bd 1, Appenzell 1911, S 47, worin fur das Jahr 1718 Wallfahrten von
Glaubigen aus der Grafschaft Vaduz zur Antomuskapelle vermerkt

14



sind, die die Abwendung der grassierenden Viehseuche bewirken sollten.

Zur Geschichte der Kapelle vgl Fischer Rainald, Die Kunstdenkmaler

des Kantons Appenzell Innerrhoden, Basel 1984, S 364-371
8 Als «Himmelskönigin» wird Maria beispielsweise bezeichnet in Nr 3

oder Nr 5 der Wunderberichte Haslens.
9 Zur Biografie von Paulus Ulmann, der 1650-1653 Seelsorger in Has-

len war, vgl. Stark Franz, 900 Jahre Kirche und Pfarrei St. Mauritius
Appenzell, Appenzell 1971, S. 93ff. Zum Bau der Pfarr- und
Wallfahrtskirche vgl Huber Johannes, Pfarr- und Wallfahrtskirche Maria

Hilf m Haslen AI. Kunst- und Kulturfuhrer, Haslen 1997.
10 Zur Verbreitung von Gnadenbildkopien in der katholischen

Eidgenossenschaft vgl. die kunsthistorische Studie von Tobler Mathilde,
«Wahre Abbildung». Marianische Gnadenbildkopien in der
schweizerischen Quart des Bistums Konstanz, in. Der Geschichtsfreund 144

(1991), S 5-426; zum Gnadenbild in Haslen vgl Mader Franz Xaver,
Das Gnadenbild von Haslen im Lichte der Geschichte, in. Innerrho-
der Geschichtsfreund 47 (2006), S. 37-46

11 Vgl. Fischer, Kunstdenkmaler Appenzell Innerrhoden, S 404-407
12 Zu diesem Aspekt vgl. Hersche Peter, Die Lustreise der kleinen Leute

- zur geselligen Funktion der barocken Wallfahrt, in- Adam Wolfgang

(Hrsg.), Geselligkeit und Gesellschaft im Barockzeitalter, Bd. 1,

Wiesbaden 1997, S. 321-332.
13 Eine Ausnahme ist etwa Nr. 32 der Wunderberichte Gontens, das sich

unmittelbar vor dem Gnadenbild ereignete
14 Vgl etwa das miraculum insigne der Wunderberichte Gontens (Nr. 14)

Siehe die Bildstrecke mit Votivtafeln am Ende dieses Beitrags.
15 Umfangreiche Mirakelbucher sind vor allem von den Wallfahrtsorten

m Bayern bekannt. Vgl als Uberblick Bach Hermann, Mirakelbucher

bayerischer Wallfahrtsorte Untersuchung ihrer literarischen
Form und ihrer Stellung innerhalb der Literatur der Zeit, München
1963

16 Vgl. Fischer, Kunstdenkmaler Appenzell Innerrhoden, S.407.
17 Explizit erwähnt ist dies fur das miraculum insigne der Wunderberichte

Gontens (Nr 14)
18 Zu den «literarischen» Aspekten fruhneuzeithcher Wunderberichte

und der «Mediengeschichte» von Mirakelbuchern vgl Habermas
Rebekka, Wunder, Wunderliches, Wunderbares. Zur Profanisie-

rung eines Deutungsmusters in der Frühen Neuzeit, in: van Dülmen

Richard (Hrsg.), Armut, Liebe, Ehre. Studien zur historischen
Kulturforschung, Frankfurt a. M. 1988, S. 38-66, sowie Brugger Eva,

Figuren und Gestalten. Lokale Narrativierungen göttlicher Gnade

in den Mirakel- und Gnadenbuchern bayerischer Wallfahrtsorte
im 18 Jahrhundert, in: Lande Joel B /Schlögl Rudolf/Suter Robert
(Hrsg.), Dynamische Figuren. Gestalten der Zeit im Barock, Frei-
burg/Berlin/Wien 2013, S. 121-142.

19 Vgl Wunderberichte Haslen, Nr. 30
20 Vgl. Assion Peter, Geistliche und weltliche Heilkunst m Konkurrenz.

Zur Interpretation der Hellslehren in der alteren Medizin- und
Mirakelhteratur, in: Bayerisches Jahrbuch fur Volkskunde 1976/77,

15



S. 7-23. Zur Konkurrenz verschiedener Angebote auf einem «Heils-
markt» vgl. beispielsweise die Studie von Sieber Dominik, Jesuitische

Missionierung, priesterbche Liebe, sakramentale Magie. Volkskulturen

in Luzern 1563-1614, Basel 2005.
21 Vgl. hierzu Duffin Jacalyn, Medical Miracles. Doctors, Saints, and

Healing m the Modern World, Oxford 2009.
22 Vgl. Wunderberichte Haslen, Nr. 20.
23 Vgl. Wunderberichte Haslen, Nr. 5.
24 Wunderberichte Haslen, Nr.2.
25 Wunderberichte Haslen, Nr. 7.
26 Wunderberichte Gonten, Nr 21
27 Wunderberichte Gonten, Nr. 68.
28 So etwa in Nr. 19 und Nr. 29 der Wunderberichte Gontens.
29 Vgl. beispielsweise Nr. 52 und 53 der Wunderberichte Gontens.
30 Vgl. etwa die Wunder Nr. 24,31,34 und 37 der Wunderberichte Haslens.
31 Zur Verbannung ungetaufter Kinder aus dem Himmel vgl. aus

theologischer Sicht Pahud de Mortanges Elke, Der versperrte Himmel.
Das Phänomen der sanctuaires ä repit aus theologischer Perspektive,
in: Schweizerische Zeitschrift fur Religions- und Kulturgeschichte 98

(2004), S. 31-47.
32 Als Überblick über die sanctuaires ä repit im Alpenraum vgl. Sant-

schi Catherine, Les sanctuaires ä repit dans les alpes occidentales, in:
Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte 79 (1985), S. 119-143,
fur den schweizerischen Raum vgl. zudem Vasella Oskar, Uber die
Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Zeitschrift fur
schweizerische Kirchengeschichte 60 (1966), S. 1-75; fur das Bundnerland
vgl. Muller Iso, Zur Taufe totgeborener Kinder im Bündnerland, in.
Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 54 (1958), S. 15-27.

33 Zu dieser Rolle der Hebammen vgl. Labouvie Eva, Beistand in Kindsnoten.

Hebammen und weibliche Kultur auf dem Land (1550-1910),
Frankfurt/New York 1999, S. 176f.

34 Vgl. Wunderberichte Gonten, Nr. 69.
35 Zur Wallfahrt m Appenzell und Obwalden Mitte des 20. Jahrhunderts

vgl. Hersche Peter, Agrarische Religiosität. Landbevölkerung und tra-
ditionaler Katholizismus in der voralpinen Schweiz, 1945-1960, Baden
2013, S. 175-186.

Auswahl von Votiv-
tafeln aus Haslen,

1725-1764.
Fotos.

Marc Hutter, 2016

16







19



20








	Appenzeller Wunderberichte : einleitender Kommentar zur Edition der Wunderberichte der Pfarr- und Wallfahrtskirchen Haslen und Gonten

