Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 47 (2006)

Artikel: Das Missale von Appenzell aus dem 12. Jahrhundert
Autor: Euw, Anton von / Bischofberger, Hermann / Siede, Irmgard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Missale von Appenzell aus dem 12. Jahrhundert

Einige Beitrige zum Buch «Anton von Euw, Hermann Bischofberger
(Hrsg.), Das Appenzeller Missale. Eine illuminierte Handschrift des
12. Jahrhunderts, mit Beitrigen von Anton von Euw, Johannes Duft (),
Erika Eisenlohr, Hermann Bischofberger u. Stefan Sonderegger
(=Innerrhoder Schriften, Bd. 11), Appenzell 2004»

A) Reden an der Vernissage (Rathaus Appenzell, 3. Oktober 2004)
a) Prof. Dr. Anton von Euw

Sehr geehrter Herr Landammann,
meine sehr geehrten Damen und Herren

Vor 45 Jahren war im «Appenzeller Volksfreund» Folgendes zu lesen:

Historischer Verein Appenzell
Montag, den 12. Oktober 1959, 19.45 Uhr
im Hotel «Séntis», Appenzell
Yortrag
mit Lichtbildern
von Herrn cand. phil. Anton von Euw

Einsiedeln-Appenzell

iber das Thema
«Der Kloster-Neuburger Altar,»
Alle Freunde und Interessenten der Kunstgeschichte,
auch Damen, sind zu dieser interessanten Veranstaltung
herzlich willkommen.

Der Vorstand.

Dieses hat folgende Bewandtnis. Meine Mutter, die mir als Witwe das Studium
der Kunstgeschichte durch ihre Arbeit beim «Einsiedler Anzeiger» ermdglichte,
war 1958 gestorben. Ich war von Einsiedeln nach Appenzell gezogen, wo meine
Schwester, Lisel Bérlocher, an der «Sdlde» wohnte, und begab mich daran, einen
Grabstein fiir die Verstorbene zu bildhauern. Er steht heute als Denkmal an der
Friedhofsmauer in Einsiedeln und ist in der neuen Ausgabe der «Kunstdenkmé-
ler des Kantons Schwyz» im dritten Band abgebildet und beschrieben. Damals
gewann ich Freunde in Appenzell. Ich wohnte bei Fritsches am Oberen Rain und
war oft bei Knechtles im «Falken», die mir erlaubten, den Grabstein neben ithrem
Brunnen zu meisseln. Von den Zuschauern bleibt mir Herr Jakob Huber-Lehner
gut in Erinnerung, er rief mich gerne zur Pause auf und spendete mir ein Bier.



Etwa 40 Jahre danach trat der von allen verehrte Johannes Duft, alt-Stiftsbiblio-
thekar von St. Gallen, mit einem Brief an mich heran, in dem es hiess: «Die
Pfarrei Appenzell besitzt im dortigen Landesarchiv ein hochst beachtliches ro-
manisches Missale aus dem 12. Jahrhundert mit Initialen ornamentalen und fi-
giirlichen Schmuckes. Dafiir wiirden wir Sie, lieber Herr von Euw, benétigen.»
Sie erkennen daraus, meine Damen und Herren, dass ich inzwischen nicht Bild-
hauer, Maler oder — was mir am liebsten gewesen wire — Biihnenbildner gewor-
den war, sondern Kunstwissenschaftler, und das nicht fiir moderne, sondern fiir
mittelalterliche Kunst. Wie so mancher Schweizer vor mir bin ich ausgewandert
und habe in Koln eine Anstellung am Schniitgen-Museum, dem in der roma-
nischen Basilika untergebrachten, weithin bekannten Museum fiir die Kunst des
Mittelalters, gefunden. Schliesslich erfolgte schon recht frith meine Habilitation
an der Universitdt zu Koln, an der ich heute noch lehre. In Erinnerung an die
schonen Appenzeller Tage sagte ich Johannes Duft zu.

Es folgten nun die Autopsien der Handschrift, zuerst in Appenzell, dann im
Stiftsarchiv St. Gallen, wohin es dafiir gebracht worden war. Ich konnte feststel-
len, dass unser Missale nicht etwa, wie wir es noch aus eigener Praxis gewohnt
sind, die Messgebete und -gesinge an den einzelnen Tagen des Kirchenjahres
versammelt, sondern sie in einzelnen Teilen enthilt, aus denen man sie durch
Umblittern suchen musste. Diese Teile sind das Kalendar, der Kalender mit
vielen Sterbeeintrigen von Toten vor und in der Zeit, in der das Missale auf
dem Altar der Kirche von Appenzell lag. Zu diesen Teilen gehdren das Gra-
duale (die Messgesinge), das Sequentiar mit den Dichtungen vorwiegend des
St. Galler Monches Notker Balbulus (um 840-912), das Sakramentar mit den
Texten des Messkanons und den Messgebeten fiir die Tage des Kirchenjahres.
Am Schluss enthélt das Buch einen Lektionar-Teil mit Episteln und Evangelien.
Die beriihmte Abschrift der Griindungsurkunde von Appenzell ist gewissermas-
sen mitten drin.

Jeder dieser vor dem 12. Jahrhundert zumeist in einzelnen Bidnden enthaltenen
Teile bildet einen Baustein der Liturgie. In der Gesamtheit obliegen sie der Li-
turgiewissenschaft. Die Liturgiewissenschaft erforscht den Kalender mit seinen
Heiligenfesten und die Texte des gesamten Buches, die Musikwissenschaft die
Gesinge, in unserem Fall mit Neumen iiberschrieben, die Kunstwissenschaft
schliesslich kiimmert sich um die kiinstlerische Gestalt des Buches. Da die
Kunstwissenschaft gewissermassen die letzte Instanz ist, muss sie wissen, was
die anderen schon festgestellt haben. Die anderen kiimmern sich zumeist weni-
ger um die Kunst, sie fiihlen sich autark. Alle diese Wissenschaften, selbst die
Geschichtswissenschaft, aber auch die Philologie, sei es nun die lateinische oder
deutsche, haben eine bedeutende Hilfswissenschaft, nimlich die Paldographie,
die Wissenschaft der Schrift und ihrer Entwicklung.

Liturgiegeschichtlich kann man das Appenzeller Missale eine romisch-benedik-
tinische Allgemeinausgabe mit einigen besonderen Merkmalen nennen, Merk-
male, die auf eine Entstehung im Hirsauer Kreis von Benediktinerkldstern im 12.



Initiale «R» im Graduale zum Osterfest: Resurrexi et adhiic
tecum sum. Alleluia (dt.: «Ich bin erstanden und bleibe bei dir.
Halleluja.») (Bild: Marc Hutter, Appenzell).

Jahrhundert hinweisen. Abt Wilhelm von Hirsau (1069-1091), der seine Reform
im Zeitalter des Investiturstreites begann, kam aus St. Emmeram in Regensburg,
leitete in den Jahren von 1080-1082 das Allerheiligenkloster in Schaffhausen
und iibernahm dann das Kloster Hirsau, von dem im 11. und 12. Jahrhundert die
Reform bis nach Bayern, Osterreich und Italien ausstrahlte. Diese Klosterreform
spiegelt sich auch in der Liturgie, die ihrerseits iiber die «Libri ordinarii», aber
auch in den Sakramentaren und Missalien des spiten 11. und des 12. Jahrhun-
derts nachweisbar wird. Das Appenzeller Missale gehort textgeschichtlich die-
sem Hirsauer Kreis an, dessen bedeutendste Kloster neben Hirsau Weingarten
und Zwiefalten waren.



Wie stand es nun um die Schriftheimat unseres Missales? Diese Frage professi-
onell zu beantworten, war ich nicht in der Lage. So bat ich eine kluge Frau um
Hilfe, von der ich wusste, dass sie sich mit Schriften des 12. Jahrhunderts befasst
hatte. Es war Erika Eisenlohr. Auch sie ist zu diesem kleinen Fest nach Appen-
zell gekommen. Sie ist Schiilerin des kiirzlich verstorbenen Schweizers Peter
Riick, der den Lehrstuhl fiir historische Hilfswissenschaften an der Universitét
Marburg innehatte. Die Schriftanalysen von Frau Dr. Eisenlohr waren eindeutig:
Am Appenzeller Missale waren Schreiber tétig, die aus dem engeren Umkreis
von Zwiefalten oder Weingarten kamen. Dieses bestitigte mir auch Prof. Dr.
Herrad Spilling von der Wiirttembergischen Landesbibliothek Stuttgart, die be-
ste Kennerin der Schriften Weingartens und Zwiefaltens. Ich darf Erika Eisen-
lohr an dieser Stelle fiir ihre selbstlose Mitarbeit personlich danken.

Die Kunst aber geht manchmal eigene Wege und lésst sich den Gesetzmissig-
keiten von Skriptorien nur schwer zuordnen. Das empfand schon P. Rainald Fi-
scher, der unsere Handschrift in den «Kunstdenkmilern des Kantons Appenzell
Innerrhoden» wiirdigte. Er war der Meinung, das Missale hinge kiinstlerisch
besonders mit Werken aus dem Kloster Seckau in der Steiermark zusammen
und sei dort entstanden. Er dachte, der St. Galler Abt Ulrich von Eppenstein
(1077-1121), der «aus einem Karntner Geschlecht stammte», sei der Vermittler
der Handschrift an Appenzell gewesen. An dieser Meinung nahm vor allen Jo-
hannes Duft Anstoss, er sah dem Abzug der Handschrift aus der Region um
St. Gallen nur ungern zu.

Um der Sache auf den Grund zu gehen, fuhren meine Frau und ich iiber Fast-
nacht 2001 nach Graz, wo die Seckauer Handschriften in der Universitiatsbiblio-
thek liegen. Das Resultat war eindeutig: Seckau kommit fiir eine Entstehung des
Missales nicht in Frage. Darauf folgten dann Aufenthalte in den Bibliotheken
von Karlsruhe und Stuttgart, in denen die Werke aus Hirsau, Weingarten und
Zwiefalten liegen. Frau Eisenlohr fuhr nach Fulda, in dessen Landesbibliothek
wichtige Handschriften aus Weingarten zu sehen sind. In der Stiftsbibliothek
St. Gallen hatte ich ein Dutzend Handschriften des 12. Jahrhunderts gesichtet,
um, was ja das Nichstliegende gewesen wire, eine St. Galler Entstehung des
Werkes zu tiberpriifen und sie dann auszuschliessen. Es wurde mir klar: Das
Missale entstand keinesfalls in St. Gallen, sondern wurde von Schreibern ge-
schrieben und geschmiickt, die in einem anderen Kloster des Bistums Konstanz
ausgebildet waren. Wo dieses war, haben wir mit vereinten Kriften bis heute
noch nicht herausgefunden.

Was mir nun personlich am Herzen lag, war, das kiinstlerische Umfeld dieser
schonen Handschrift in der Publikation darzustellen. Dieses reicht von Schaff-
hausen iiber Einsiedeln, Chur, Weingarten, Zwiefalten, St. Blasien, Petershausen
und Rheinau, ja sogar ins Rheinland, von dem aus im 12. Jahrhundert am Bo-
densee kiinstlerische Impulse zu registrieren sind. Ich wollte damit der Kunst-
geschichte des Bodenseeraumes, dem ja Appenzell und St. Gallen angehoren,
neue Aspekte erdffnen. Aber noch etwas anderes war mein Anliegen, nimlich

10



die inhaltliche Darstellung dieses Werkes als Musterbuch, aus dem man Textver-
gleiche mit anderen noch zu erforschenden Handschriften dieses Typus machen
kann. Dafiir musste ich das Buch mit seinen 158 Blittern kodikologisch ausein-
ander nehmen, die Texte der 316 Seiten einzeln nach ihren Anfédngen auflisten
und sie in den gedruckten Ausgaben nachweisen. Diese Darstellung verlangt
enorm viele Abkiirzungen von Begriffen wie Introitus, Graduale, Offertorium,
Communio, Alleluia oder Collecta, Secreta und Ad communionem in Graduale
und Sakramentar. Diese dusserst abstrakte, ausschliesslich lateinische Materie
hat meine liebe Frau in unermiidlicher Arbeit zusammen mit meinen anderen
handgeschriebenen Texten dem Computer eingegeben. Johannes Duft, der Theo-
loge, Historiker und erfahrene Bibliothekar, hat dieses Resultat noch gesehen
und seiner Freude dariiber Ausdruck gegeben. Ich hoffe, dass Sie, verehrte Da-
men und Herren, diese Freude mit uns teilen werden.

Aber ein Buch darf nicht nur gelehrt, es muss auch schon sein, wenigstens in
dem ihm vorgegebenen finanziellen Rahmen. Darauf habe ich geachtet und ent-
sprechend die farbigen und schwarz-weissen Bilder ausgewihlt. Die farbigen
stammen alle aus dem Missale und stehen am Anfang des Buches, so dass der
Leser zuerst Einblick in das Werk nehmen soll, ehe er den Text dariiber liest.
Viele wollen das Buch nicht lesen, aber wenigstens die Bilder sehen. Fiir sie sind
die Ergebnisse in der auf die Tafeln folgenden Kurzbeschreibung auf wenigen
Seiten zusammengefasst angeboten. So kann ich zum Schluss sagen: Die Arbeit
hat Freude gemacht. Das Appenzeller Missale ist nun keine unbekannte Grosse
mehr, von ihm wird in manchen Biichern zu lesen sein, und natiirlich wird es
auch im Internet nicht fehlen.

b) Dr. Hermann Bischofberger
Sehr geehrte Damen und Herren

Ich freue mich dariiber, dass Sie sich so zahlreich zur Buchvorstellung einge-
funden haben. Sie bildet den Abschluss von Forschungsarbeiten an einer Kost-
barkeit von europidischem Rang. Appenzell gldnzt damit einmal mehr auch im
kulturellen Bereich und nicht wie sonst immer — was auch zu schiitzen ist — mit
niedrigen Steuern, dem Appenzeller Alpenbitter, dem Appenzeller Bier und dem
Appenzeller Kase, wie ich vor Jahren in einer Rede fiir einen Politiker X fest-
halten durfte.

Fir die Autoren bereitet ein solcher Anlass immer Freude, einerseits, dass die
Arbeiten abgeschlossen sind, dann auch dariiber, dass neue Forschungsergeb-
nisse vorliegen und drittens hoffentlich auch, dass diese Anstoss zu weiteren
Abkldrungen und Analysen sein werden.

Nachdem nun Herr Prof. Dr. Anton von Euw als Hauptautor das Ergebnis sei-
ner sehr umfangreichen Arbeiten vorgestellt und auch diejenigen der Mitautorin,
Frau Dr. Erika Eisenlohr aus Marburg, niher erldutert hat, folgt nun der zweite
Teil. Wir mochten ihn den Innerrhoder Teil nennen. Aufgabe unserer Arbeit war

11



es, abzuklédren, ob durch das Namenmaterial im Kalendar neue Erkenntnisse
gewonnen werden konnen. Entspricht dieser Befund demjenigen, den Herr Prof.
Dr. Anton von Euw und Frau Dr. Erika Eisenlohr gewonnen haben?

Das erste Bild, ndmlich die Initiale auf folio 76 verso, also Blatt 76 hinten. Es
handelt sich hier um einen Text aus der heiligen Messe, genauer gesagt der Pri-
fation. Sie lesen hier: Per omnia saecula saeculorum. Die Prifation: Es folgt
nachher der Sanctus, die Anaklese und schliesslich der Hohepunkt der Messe in
der Wandlung.

Beachten Sie die Qualitit der Schrift und iiberzeugen Sie sich nachher auch am
Original, wie gut Pergament und Schrift erhalten sind. Bedenken Sie, dass zwi-
schen der Herstellung und unserem heutigen Festanlass immerhin — «nur» — 850
Jahre verstrichen sind.

Bei genauer Betrachtung sehen Sie sofort, dass die Schrift einheitlich ist. Be-
halten Sie diese im Auge, denn wir wechseln jetzt auf folio 1 recto oder Blatt
1 vorne. Hier ist der Monat Januar des Kalendars eingetragen. Sehen Sie nach
rechts aussen. Da finden sich verschiedene Eintrige. Sie beachten sofort: Das ist
nicht dieselbe Schrift wie die Liste der Heiligen und Seligen links. Sie erkennen
aber auch, dass diese Nachtrige nicht derselbe Schreiber eingetragen hat. Wir
benennen die verschiedenen Schreiber, wenn uns deren Namen nicht bekannt
sind nach ihren Hiinden, also Hand A, B, C etc.

Ganz links rote Zahlen und Buchstaben. Sie dienen zur Kalenderberechnung.
Der Kalender oder vom Lateinischen abgeleitet, das Kalendar, bezeichnet «die
astronomisch begriindete Zeiteinteilung nach Tagen, Monaten und Jahren auf
Grund der Bewegungen von Sonne und Mond. Neben rein praktischen Bediirf-
nissen haben bei allen Volkern religiose Vorstellungen auf die Gestaltung des
Kalenders eingewirkt.» Religitse Motive bilden die Grundlage unseres Missales,
so das Lexikon. Der liturgische Kalender ist wie auch heute der staatliche auf das
Osterfest, das Zentrum des Kirchenjahres mit Auferstehung und Erlésung durch
Jesus Christus orientiert. Das Konzil von Nizida setzte im Jahre 325 Ostern auf
den ersten Sonntag nach dem ersten Vollmond nach Friihlingsbeginn fest. Damit
ist Ostern variabel. Da sich das Kirchenjahr nach Ostern ausrichtet, musste der
Leutpriester oder Pfarrer wissen, wann welches Kirchenfest zu feiern, welcher
Heiligen oder Seligen zu gedenken war. Dazu diente das System mit Zahlen und
Buchstaben links. Er fertigte den Kalender gewissermassen selbst an.
Anschliessend die Abfolge der Kirchenfeste, der Patrozinien von Heiligen und
Seligen in meist einheitlicher Schrift.

Aber rechts, da finden sich Nachtrige. Es sind Namen von Verstorbenen, die
einst in der Pfarrei Appenzell gewohnt haben.

Fiir diese war Totengedidchtnis zu halten. Wir tun dies ja noch heute, wenn wir
nach dem Tod eines lieben Angehorigen eine Stiftmesse errichten. Entwickelt
hat sich der Brauch aus dem Heidentum. Dort wurden zum Jahresgedichtnis
Gastmihler abgehalten. In christlicher, urkirchlicher Zeit wurde das Totenge-
denken in den Gottesdienst integriert. Genauso wie Jesus Christus von den Toten

12



Der Monat Januar im Kalendar mit Zahlen und Buchstaben zur
Kalenderberechnung (links), der Liste der Heiligen und Seligen
(in der Mitte) und sieben Sterbeeintrdgen von Toten (rechts)
(Bild: Marc Hutter, Appenzell).

auferstanden ist, so feierte man nun mit den Heiligen und Seligen, aber auch mit
den verstorbenen Angehorigen deren Auferstehung. Es verband sich die Erinne-
rung mit der Vorbildwirkung der Heiligen und Seligen, sicher auch der verstor-
benen Angehorigen.

Von oben nach unten sind dies:

Ebirhard im Hag Hag: Flurname, Bezirk Appenzell
Getrudis obiit nichts weiter bekannt

13



Adilheid in Grabun evtl. Greben: Flurname, Bezirk Riite

Clinradus in Geswend Gschwend: Familienname; verschiedene
Hofnamen in Appenzell Innerrhoden, so
im Bezirk Gonten

Wir befinden uns in einer Zeit, da noch keine Unterscheidung von Vor- und
Hauptnamen bestand. Ausnahmen sind sehr selten. /n Geswend heisst daher, ein
Konrad, der im Gschwend gelebt hat. Oder Hermannus de Briilisowe, ein Her-
mann, der in Briilisau gewohnt hat. Damit die erste Nennung des Ortes Briilisau
aber auch der Familie, deren Herkunftsbezeichnung zum Familiennamen Briili-
sauer werden wird. Am 23. November ist Adilheid in der Owe von Hasilowe zu
gedenken. Hier ist deutlich, dass In der Owe bereits als Familienname zu lesen
ist, denn nachher folgt der Ortsname Haslen. Die bis heute erste bekannte Nen-
nung des Familiennamens Inauen und des Ortes Haslen.

Rechts etwas unter der Mitte Bertholdus de Gumton obiit, der erste Gontner.
Hier schon die Bezeichnung «von Gonten» genannt.

Obiit Adilheid. Wenn Sie genau hinsehen, erkennen Sie nur ein O. Dieses O ist
mit einer Kiirzung versehen und muss als obiit («Adelheid ist verstorben») gele-
sen werden. Alle Kiirzungen, die wir mit Sicherheit auflésen und deuten konnten,
sind im Band der «Innerrhoder Schriften» kursiv gedruckt. Wer sich mit der
Edition befasst, weiss nun, welche Buchstaben das Original enthilt und somit
endgiiltig sind und ewig gleich bleiben werden und welche Teile der Bearbei-
ter eingefiigt hat. Er stiitzt sich allerdings auf Regelwerke und nicht einfach auf
seine Phantasie. Wo fiir eine Ergiinzung nicht alle Zweifel ausgeriumt werden
konnten, wird dies angemerkt.

Um die Unterschiede im Schriftbild der verschiedenen Hidnde noch besser er-
kennen zu konnen, betrachten wir nun in Blatt 3 die Vorderseite. In der Spalte
rechts erkennen Sie unschwer, dass dieser Text spiter eingetragen wurde, ge-
nauer gesagt im Jahre 1400, datiert mit dem 16. Mai. Es handelt sich hier um eine
Altarweihe mit Gewiihrung von Ablissen.

Der Schreiber ging recht forsch vor. Wo der Platz fehlte, rasierte er niimlich den
thm notwendig erscheinenden Platz auch dort, wo schon Eintrige bestanden hat-
ten. Einige Eintragungen aus fritherer Zeit sind daher unterbrochen.

Etwa auf der Hohe eines Drittels des Blattes rechts der Hinweis auf ein Erdbeben
(facta est terremotus). Es hat sich ein Erdbeben ereignet, genau gesagt am 1. Juni
1262, ein Naturereignis, das bisher im Erdbebeninventar des geophysikalischen
Instituts der ETH in Ziirich fehlte und einzig in Appenzell belegt ist.

Oben rechts Manegoldus abbas obiit. Es ist Abt Manegold von Mammern, Abt
des Klosters St. Gallen von 1121 bis 1133, verstorben. Unten links erkennen Sie
abbas Bertholdus Gallensi obiit, Abt Berchthold von Falkenstein, im Amt von
1244 bis 1272.

14



Gesichert sind damit die Jahrzahl und auch die Schrift, die in diesem Jahre oder
kurz danach verwendet wurde, weil wir wissen, wann die beiden Abte amtiert
haben.

Der erste Teil meiner Arbeit bestand darin, den Text korrekt zu edieren, also
genau zu lesen, umzuschreiben und durch die nétigen Erkldrungen zu Personen,
Orts- und Flurbezeichnungen zu ergénzen.

Der zweite Teil geht einer weiteren Frage nach. Der Text abbas Manegoldus
obiit ist datiert. Kénnen wir nun durch Schriftvergleich weitere Personen eruie-
ren? Hat also die gleiche Hand noch weitere Namen eingetragen. Wenn wir zwei
oder mehrere Eintrige von derselben Hand finden, miissen sie alle um 1133 oder
auch einige Zeit danach verstorben sein. Kénnen wir diese Personen identifizie-
ren, erfahren wir, wo diese gelebt haben. Sind es Personlichkeiten ausserhalb
Innerrhodens oder lebten sie hier? Je nachdem konnen wir den Trennstrich
ansetzen: bis zu diesem Zeitpunkt auswirts, nachher Innerrhoden. Zu diesem
Zeitpunkt ndmlich muss das Missale nach Appenzell iibertragen worden sein.
Spitestens zum Zeitpunkt, als sich der erste Innerrhoder nachweisen ldsst, muss
es sich in Appenzell befunden haben. Es gelang, mehrere Hinde ausfindig zu
machen. Wir haben sie mit A bis R bezeichnet.

Bei der Zuweisung einzelner Schriften ist allerdings hochste Vorsicht angebracht.
Die Methode des Schriftvergleichs setzt ndmlich voraus, dass ein Schreiber wih-
rend seiner Berufstétigkeit sein Schriftbild nicht wesentlich verdndert. Er kann
dlter und die Hand unruhiger werden. Er kann sich dem Schreibstil eines anderen
Scriptoriums, also einer anderen «Werkstatt» von Schreibern, anpassen.

Die Zuweisung an einen bestimmten Schreiber setzt auch voraus, dass der
Schriftsatz einen gewissen Umfang aufweist. Und gerade dies ist im nekrolo-
gischen und auch im historischen Teil des Kalendars selten der Fall. Meist be-
stehen Eintridge aus drei bis 25 Buchstaben. Bei einer Zuweisung an einzelne
Hiinde ist daher besondere Vorsicht geboten. Damit nehmen wir allerdings in
Kauf, dass einige oder vielleicht zahlreiche Nennungen nicht zugeordnet worden
sind, weil ithr Umfang zu gering ist oder der Schreiber eine andere Form seiner
Handschrift wihlte.

Damit setzte eine sehr viel Zeit erfordernde Vergleichsarbeit ein. Im Grunde
genommen war diese Arbeit schon etwas undankbar. Was nidmlich vor Thnen
liegt, ist nur das Resultat langwieriger Abkldrungen, die nebst der vollen Ar-
beitsverpflichtung im innerrhodischen mittleren bis niederen Kanzleidienst zu
bewiiltigen war, dies in jenem Betrieb, in welchem man nur mit einer gesunden
Resignation zu iiberleben vermag. Behinderung einer Arbeit, die voraussetzt,
dass man die zwolf Seiten stindig vor Augen hat.

Zum Ergebnis: Zugewiesen werden konnten verschiedene Bischofe von Kon-
stanz und Abte von St. Gallen. Von auswiirts stammen Personen aus Schwell-
brunn oder dem Toggenburg, Wil, Arbon, Altdorf, heute Weingarten, Rheineck
und allenfalls Fischingen. Verschiedene Personen konnten identifiziert werden.
Sie lebten im 12. Jahrhundert. Aus der Pfarrei Appenzell stammt eine ganze

15



Reihe von verstorbenen Personen. Soweit sie datiert werden konnen, stammen sie
aus dem 13. Jahrhundert. Zu diesem Zeitpunkt muss das Missale in Appenzell
heimisch geworden sein.

Weitere Erkenntnisse sind dank des aussagekriftigen Namenmaterials moglich.
Ich bin nun allerdings nicht Philologe. Dies nicht weiter schlimm, denn die zahl-
reichen Orts- und Flurnamen sind bereits alle erforscht. Dies hat Herr Prof. Dr.
Stefan Sonderegger besorgt. In jahrzehntelanger Forschung hat er sich des Na-
menmaterials beider Appenzell angenommen. Besonders seine Dissertation ist
zum Lexikon geworden. Wir beniitzen sie nahezu tiglich. Es handelt sich dabei
nebst den Arbeiten von Heraldiker Jakob Signer, dem Kunstdenkmilerband von
P. Dr. Rainald Fischer und der «Appenzeller Geschichte» um die wohl wichtigste
Publikation zur appenzellischen Geschichte und Landeskunde. Fiir unsere Pu-
blikation hat er die Orts- und Flurnamen, soweit sie im Missale enthalten sind,
nochmals zusammengetragen und weiter erldutert. Wir sind ihm fiir seinen Bei-
trag und seine Hilfe sehr dankbar.

P. Dr. Rainald Fischer und Prof. Dr. Stefan Sonderegger gehen davon aus, dass
der Talkessel von Appenzell in einer ersten Kolonisationswelle im 10. bis 12.
Jahrhundert besiedelt worden ist. Es sind dies vor allem sonnige Hang- oder Tal-
lagen. Die nordlichen, schattigen und weniger ertragreichen Halden wurden erst
spéter urbar gemacht und besiedelt. Sie waren weniger attraktiv. Daher folgende
Frage: Wo befinden sich die im Missale genannten Ortlichkeiten? Liegen sie auf
der nordlichen sonnigen Seite mit Nennungen aus dem 10. bis 12. Jahrhundert
oder auf der siidlichen, unwirtschaftlichen Hanglage, wo Unternehmensberater
und Landessédckelmeister Paul Wyser wohnt? (13./14. Jahrhundert und folgende).
Finden wir sie an der Sonnseite des Lebens, gehoren sie ins 10. bis 12. Jahrhun-
dert.

Die im Missale erwidhnten Flurnamen lassen sich alle an eben diesen sonnigen
Lagen finden. Es sind dies Acker (Appenzell), Brand, Brenden, Féneren, Gonten,
Greben, Gschwend, Hag, Haggen (Bedeutung der «Hoggegissler»), Haslen,
Hirschberg, Hohi (Briilisau), Ibach, In der Au (Wasserauen, Inauen), Lehn, Mett-
len, Rechbohl, Rinkenbach, Riiti, Schlatt, Schletter, Schonenbiiel, Schwende,
Unterstein und Waldstatt (Riite).

Es ist klar, dass mit der Besiedlung eines Ortes in der Regel noch keine urkund-
lichen Belege angefertigt worden sind. Wenn wir aber beachten, dass sich der
Namensbestand auf die sonnigen und im 10. bis 12. Jahrhundert kolonisierten
Lagen bezieht, erkennen wir eine breite Basis an Nennungen im Kalendar, die in
Zusammenhang mit Appenzell und seiner Pfarrei gebracht werden kénnen.
Verschiedene Namen wie Brand, Brenden, Riiti und Schwende weisen auf Ro-
dungs- und Kolonisationstiitigkeit hin. Und diese ist auch wieder fiir das 10. bis
12. Jahrhundert belegt.

Durch die Pfarrei Appenzell verliefen wichtige Strassenziige, so von Herisau
tiber Enggenhiitten nach Appenzell und weiter an Schonenbiiel vorbei tiber Eg-
gerstanden ins Rheintal. Eine weitere Linienfiithrung verband Gonten mit Appen-

16



zell und zog weiter iiber Schwende, Briilisau, Furglen, Saxerliicke ins Rheintal.
Mit diesen Wegen waren wirtschaftliche und militérische Interessen verbunden.
Diese Wege wurden durch Wehrbauten gesichert. Anfangs des 13. Jahrhunderts
fiihrte Abt Ulrich VI. von Sax die Rhodsverfassung mit sechs inneren und sechs
dusseren Rhoden ein. Damit waren die Appenzeller freier gehalten als die Un-
tertanen in den weiteren Stiftslanden. Zur Sicherung des Landes und damit auch
seiner Wege hatten die Appenzeller als Entgelt militdrische Dienste zu leisten.
Deshalb auch die verschiedenen Wehrbauten und Wege. Auffallend: Viele derim
Missale enthaltenen Flurnamen befinden sich an diesen Strassenziigen.

Sie sehen das Wappen derer von Schonenbiiel. Diese Familie ist aus Stiddeutsch-
land eingewandert und hat hier Dienste fiir die Abtei iibernommen. Sie hat ihr
Wappen gleich mitgenommen. Weitere Einzelheiten zur Geschichte dieser Fa-
milie in Appenzell wird Thnen lic. phil. Achilles Weishaupt in seinem Beitrag
zum Grabungsbericht Schonenbiiel liefern. Das Wappen hat sich bis heute er-
halten, als dasjenige der Rhode Riite und des Bezirkes Riite. Die Genealogie der
Schonenbiiel ist durch Heraldiker Jakob Signer erforscht worden und wird durch
Achilles Weishaupt weiter vertieft. Deshalb liegt eine wenn auch unvollstidndige
Genealogie dieser Familie vor. Die Eintrage im Missale lassen sich daher datie-
ren und mit diesen Nennungen weitere Personen, soweit sie in der jeweils glei-
chen Schrift verewigt wurden.

Das Missale enthilt eine Unmenge von Formulierungen, die spiter zu Familien-
namen werden. Ich habe ein Beispiel bereits erwihnt: Hermannus de Briilisowe,
spéter Briilisauer. Es konnten 39 Familiennamen gefunden werden, die sich auch
in weiteren allerdings oft aber spéteren Belegen finden. Der doch grosse Na-
mensbestand beweist einmal mehr, dass das Missale Ende des 12. Jahrhunderts
nach Appenzell gelangt sein muss.

Herr Prof. Dr. Anton von Euw und Frau Dr. Erika Eisenlohr kommen zum Er-
gebnis, dass das Missale von Appenzell in den Jahren von 1150-1170 fiir ein
auswirtiges Kloster oder Priorat geschrieben und erst spiter, kurz nach 1180,
nach Appenzell gelangt sein muss.

Diese Forschungsergebnisse werden durch eine Analyse des Kalendars erhir-
tet. Wenn auch das Namenmaterial aus der Zeit vor 1180-1190 sehr diirftig oder
nur schwer abzugrenzen ist, so entdecken wir doch fiir die Zeit nach 1200 dank
der Familien von Schonenbiiel und Kuchimeister ein reiches einheimisches Na-
menmaterial. Eine recht grosse Zahl von Orts- und Flurnamen kann dank der
Forschungsergebnisse zur Besiedlungsgeschichte des inneren Landesteiles von
Appenzell Innerrhoden ins 10. bis 12. Jahrhundert verlegt werden. Ein Beweis
mehr, dass diese Flurnamen nicht nur aus Appenzell stammen, sondern im 13.
Jahrhundert erstmals aufgezeichnet worden sind.

Unsere Analyse des Datenmaterials im Kalendar ergibt also, dass die Ergeb-
nisse von Herr Prof. Dr. Anton von Euw und Frau Dr. Erika Eisenlohr durchaus
bestitigt werden, dass also das Missale wirklich fiir eine auswirtige Institution
geschaffen und dann kurz nach 1180 nach Appenzell gelangt ist, wo es als wohl

17



kostbarstes Archivstiick htchste Wertschédtzung geniesst, ja mit Johannes Duft
als «eine der eindriicklichsten Kostbarkeiten von europdischem Wert» bezeich-
net werden darf.

Zum Abschluss wollen wir einer Person gedenken, die mit Sicherheit geistig un-
ter uns weilt. Es handelt sich um Monsignore Prof. Dr. Johannes Duft. Er hat
ndamlich schon im Jahre 1971 die Erforschung des Missales angeregt.

Seit seiner Jugendzeit war er mit Appenzell verbunden.

Im Jahre 1915 geboren, wurde er 1940 zum Priester geweiht. Von 1948 bis 1981
betreute er die Stiftsbibliothek von St. Gallen. Es heisst, er habe sie aus dem
Dornrdschenschlaf geweckt. Er baute das Wouyng Idtpelov, die Heilstitte fiir die
Seele, zu einer publikumsfreundlichen Schaubibliothek aus. Thr gliederte er eine
medidvistische, also mittelalterhistorische Fachbibliothek, an. Die Stiftsbiblio-
thek wurde zur bekannten Forschungsstitte, von Wissenschaftlern aus aller Welt
besucht. «Wem Gott will rechte Gunst erweisen, dem schenkt er die Stiftsbiblio-
thek», pflegte er zu sagen. Sein Wirken bestand weiter aus einer Unmenge von
Studien, Vortridgen, Schriften und Biichern.

Mit Appenzell war er ganz besonders verbunden. Schon im Jahre 1921 als sechs-
jahriger Knabe weilte er im Kurhaus Weissbad, weil sein Vater Dr. Johann Duft
als Nationalrat hier durch eine Kommissionssitzung verpflichtet war. Am 1.
August durfte er mit seiner Schwester — beide in Appenzeller Trachten — den
Lampionumzug der Kurgiste im Park des Kurhauses anfiihren. Schon als Schii-
ler war er Asthmatiker. Er konnte nur ein Gymnasium besuchen, wo ein Arzt
rund um die Uhr erreichbar war. Und das gab es nur in Appenzell. Dr. Emil
Hildebrand war bereit, diese Dienste zu leisten. Johannes Duft besuchte hier das
Kollegium und wurde erster Altherrenprisident der Studentenverbindung Rota-
cher. Von 1963 bis 1983 mietete er auf der Forren ein Haus mit einem Raum, wo
frither gestickt wurde. Hier richtete er eine Kapelle ein und las fiir die Nachbarn
die heilige Messe. Das Harmonium zur Begleitung des Volksgesanges bediente
er auch noch. Appenzell war sein Tusculum, also jene Ortlichkeit, wohin sich
die Romer zuriickzogen, wenn sie Ruhe und Erholung suchten. Gern gesehener
Besucher war Johann Manser. Thm stand Johannes Duft bei methodischen und
musikwissenschaftlichen Fragen bei, Johannes hat namlich auch das Konserva-
torium besucht.

Die Pfarrei Appenzell wurde im Jahre 1071 gegriindet. Deshalb sollte im Jahre
1971 das 900-jdhrige Bestehen der Pfarrei und des Namens Appenzell gefeiert
werden. Kaplan Dr. Franz Stark, Studienkollege von Johannes Duft, verfasste
eine sehr geschitzte Pfarreigeschichte. Nun liegt die Griindungsurkunde heute
nurmehr in einer hundert Jahre jiingeren Abschrift vor. Johannes Duft unter-
suchte dieses Diplon mit akribischer Griindlichkeit und konnte feststellen, dass
es echt sein muss. Er berichtete mir auch, das Missale habe dringend restauriert
werden miissen. Es habe sich in Appenzell aber niemand dafiir interessiert. Des-
halb habe er die Arbeiten von Restaurator Rietmann gerade selber bezahlt.

18



T

T e

TR S " -

T TR A R R T o —

- obluonil rrepaane fRauent g

tradar oo prodef mdufing
oyl & g¥ portermmm agluce
¢lle- certd - fepiflime rebqe fue
ceflorth; fulftfitxmnfghnn.lnz
nnate q & s mdudue tug
nft §ont firoll, T furunfgn

© plenmb: g8 ego gorpruf mona

¢hav el Gallr ceele-abbal an
nonalr loco  abbacella nmitctiparr.
yyualle eueupoficor sl
firmz * bafilsed ad fertucd det
ad1de . é‘m Fedtficact- A thierma
o curtelt epo - et et
garn Rmaldey foerefifec?
‘pf‘uw‘ gmm:mu gfeduone loct
realif'dlii’ 4 aderonu ftabiliug.
Denuy b Ve ecclim pbada puery -
antdeclaufnr: sy na V\uﬂpd\q

. zbenefiro vnt P mandii 201 de
o cmanoé poft fupfipTedetinina

ronf Sozieirs 1 v hifperbe-ab
_alyeflahnu{ ,pag.’{miw pedsA pereL
“l ymnﬂmlw A chmmperhe s

Mt“&% alumeb,&; mzwlapvlrcb.xhuabba&w flutus

REDO Ut din pipyg
-ompenfadoréed o
e wfibili ommy;

¢ nufibili éetumii diiy

150f xPM fili di umgem
T @ ex pare Nt aire
omnafda din dedo lurm de
unmiedinuerii de douey -
aenmifaéhi comfubfian
*ﬂdfépm_‘gqlwomqﬁldn
S qUIPPTTIOf hommefa:
prenmramfabnedefeaidc
decelf e mearnamfede
fpufeo omaraurgmed;”
homo fadtufearuafixufeni
_pnobiffilbpormo pikeopaf
Tufacfepuimfearefurrexm
T dic fedim feprraf afeen
- demedifedecaddexaa

- parfa mertuermrufeft
s ~mqm1ud1mrcumoi &

morniof; (Wi e

“fiuf afmfpn?nmdﬁinw -

I LCIE qexy

 peedmqu qULA P C
oL ufy ST uifinic Grervy ufly Tl ddoyare? i
asmgm?fuun'vcuzmnf cnTipoim q[ocu:[uf cp pbcrarccund
98- aSéaSe Ul felin Ligrna famcatbolictcvapicam’ |
e immineroapallimeSetman:  cecameonfiwor-uniibap
Haie ”5mmana (uddors st Seafunin.  Tfimamrenuffionepacamz
i gﬁf‘““ml‘.}ﬂnﬂeﬁfe@a ofitf « expedtorefi rrectione
L TR ppecua uere flabiluig; TNOTT0X o U LTt !
fdﬂﬂ»ﬁﬁmm&mebnl 7 ftﬁ d.gJ E H s
i In&whw’wm‘&esﬂ rege 110 herieos Rananar impe S il xz
Siglﬂl fﬂ% \VLmﬂi‘ct&ﬂdc.tm. opge-hr AT n’vﬁ"fn'r' \!é.lll‘ﬂp lh(yg ::.‘
Wml—nqpo-hnhmm P, ‘:, sererr apl wres: ? %k
¥ - N Ly

A
Y e

R

Abschrift der Griindungsurkunde der Pfarrei Appenzell, 1071, als Eintrag neben dem Credo.

(Bild:

Marc Hutter, Appenzell).

19



Sein Studienkollege und geistlicher Mitbruder Dr. Franz Stark hat in der Beilage
des «Appenzeller Volksfreundes», «Heimat und Kirche», eine grosse Zahl von
historischen Arbeiten publiziert. Hier, in der Beilage zum «Appenzeller Volks-
freund», waren sie aber wie verloren. Wir boten gerne unsere Hilfe an, dass Jo-
hannes Duft all diese Studien in Band 3 der «Innerrhoder Schriften» verdtfent-
lichen konnte.

In seiner Studie «Die staatsbildende Funktion des Stiftes St. Gallen» aus dem
Jahre 1974 zeigte er u.a. auf, wie aus der Pfarrei Appenzell das Innere Land um
die inneren Rhoden und schliesslich der Kanton Appenzell Innerrhoden heraus-
gewachsen sind. Oberegg kam bekanntlich erst 1597/98 dazu.

Doch Johannes Duft forschte und forschte. So regte er an, das Missale von Ap-
penzell durch weitere Fachleute untersuchen zu lassen. Einige Artikel wurden
fiir den «Innerrhoder Geschichtsfreund» geplant. Doch der Umfang wuchs und
wuchs. Herr Landammann und Sténderat lic. iur. Carlo Schmid-Sutter stellte
dann die Aufnahme in die «Innerrhoder Schriften» in Aussicht.

Johannes Duft iiberarbeitete seine Studien zur Griindungsurkunde aus dem Jah-
re 1071 nochmals. Sie sehen das entsprechende Blatt 73 hinten im Missale von
Appenzell.

Rechts das Credo und deutlich verschieden geschrieben die Abschrift der Griin-
dungsurkunde. Hier auch der Grenzbeschrieb. Priifen sie bitte selbst, ob Sie die
Ortlichkeiten nach immerhin 925 Jahren noch erkennen: a monte (vom Berg
an), Hirsperc, alpe Solin, Meglinsalpa, Perental, Potarisalpa, Chrauperc, rivolo
Wiza, Himelperc, Puohbac, fluvius Rota, usque influit Siterun.

Zum Schluss der Titulus gratitudinis, Worte des Dankes.

Unser ganz grosser Dank geh¢rt den Mitautoren Herr Prof. Dr. Anton von Euw,
Frau Dr. Erika Eisenlohr und Herr Prof. Dr. Stefan Sonderegger. Sie haben die-
se Arbeit unentgeltlich geleistet. Herr Prof. von Euw hat Jahre lange geforscht
und Reisen nach Chur, Fulda, Graz, Karlsruhe, Kéln, Stuttgart und Prag unter-
nommen, natiirlich auch nach Einsiedeln, genauer gesagt us em Alpl, also der
Gemeinde Alpthal, Bezirk Schwyz, aus welcher er herstammt. In den genann-
ten Fachbibliotheken hat er verbunden mit weiteren Aufgaben die Texte unseres
Missales mit den dort liegenden Manuskripten verglichen. Eine Rechnung fiir
seine Spesen wollte er uns nicht stellen. Dazu wollen wir ihn nicht zwingen, aber
danken.

Die Texte von Herr Prof. von Euw hat seine Gattin in einer Mischung von kol-
scher Mundart und Mittellatein in den Computer eingearbeitet. Dasselbe, natiir-
lich in einem anderen Dialekt, tat lic. phil. Achilles Weishaupt fiir die Arbeiten
der Professoren Johannes Duft und Stefan Sonderegger und von mir. Er betreute
im Weiteren die Drucklegung des gesamten Buches und arbeitete daher zeitwei-
se bei der Firma KollerSatz v/o Miggeli-Satz.

Ein weiterer Dank geht an die Herausgabekommission der «Innerrhoder
Schriften».

20



Ich freue mich auch, dass die Schola des Kirchenchores Appenzell hier vertreten
ist. Vom 30. November 1977 bis zum 28. April 1984, an demjenigen Tag {ibri-
gens, als Carlo Schmid zum Landammann Carlo Schmid-Sutter geworden ist,
durfte ich Gastsénger sein. Die Mitgliedschaft hat mir der Kirchenchor seiner-
zeit ndmlich verweigert. Umso mehr freut es mich, dass Sie heute diesen Anlass
bereichern.

Besonders grossziigig erwiesen sich die Ulrico-Hoepli Stiftung in Ziirich und
Herr Collega, unser Landsmann Dr. iur. Carl Rusch-Hilg in St. Gallen. Beide
unterstiitzten das Projekt mit vierstelligen Betridgen.

Unter uns befinden sich auch die Vertreter der Stiftsbibliothek und des Stifts-
archives von St. Gallen. Wir danken ihnen, weil wir ihre Mithilfe oft in An-
sprach nehmen durften. Zwischen diesen Institutionen und dem Landesarchiv
von Appenzell Innerrhoden besteht ein Verhiltnis, das wir als kollegial und
freundschaftlich bezeichnen diirfen. Ich méchte hiefiir vielmals danken.
Kommen wir zum Schluss: Eine Riesenarbeit ist abgeschlossen. Wir hoffen alle,
dass ein weiteres Steinchen ins Mosaik der Mittelalterforschung eingesetzt wer-
den konnte.

Uber 900-jihrige Kontinuitit: Missale, Familien-, Personen-, Orts- und Flurna-
men. Das verpflichtet. Tragen wir Sorge zu den Uberlieferungen oder wie Theo-
dor von Studion sagt: Tag mapddoceig ypateite.

B) Buchanzeigen in Fachzeitschriften
a) Dr. Irmgard Siede

Erhaltene Plenarien (Vollmissale) sind vor dem 12. Jahrhundert sehr selten.
Hierin liegt die Hauptbedeutung des Appenzeller Missale. Unter diesem litur-
giegeschichtlichen Aspekt wurde der hier zu besprechende Codex allerdings erst
2004 gewiirdigt. Zuvor (besonders im Jahre 1971) war es vor allem die Abschrift
der Griindungsurkunde der Appenzeller Kirche von 1071, auf die sich das Au-
genmerk zog. Die Publikation liesse sich ihren prézisen kodikologischen, histo-
rischen, kunsthistorischen und liturgiewissenschaftlichen Beschreibungen nach
als Faksimile-Kommentar bezeichnen.

Anton von Euw hat sich den kodikologisch-liturgischen Aspekten gewidmet. Er
kommt zu dem Ergebnis, dass das Missale mit getrennten Corpora eine hirsau-
isch geprigte Allgemeinausgabe ist. Die Appenzeller Kirchenpatrone sind nicht
hervorgehoben. Der Kalender spricht fiir eine Entstehung in der Diozese Kon-
stanz im dritten Viertel des 12. Jahrhunderts. Aus den Votiv- und Totenmessen
ist zu schliessen, dass der Codex urspriinglich fiir einen Monchs-, Nonnen- oder
Kanonikerkonvent gedacht war; danach — wohl 1180 — wurde er der Appenzeller
Kirche St. Mauritius {ibergeben. Damals wurde die Abschrift der Griindungsur-
kunde eingetragen. In der Struktur der liturgischen Texte diirfte sich widerspie-
geln, dass Appenzell vom St. Galler Abt gegriindet und dotiert, dann von Bischof
Thietmar von Chur in Vertretung des Konstanzer Bischofs geweiht wurde. Bis

21



ins 16./17. Jahrhundert diente das Missale als Messbuch in Appenzell, wie die
Nekrolog-Eintrige im Kalendar belegen. Sie deuten auf sehr enge Bindungen
nach St. Gallen und Konstanz. Ausserdem wurden in der zweiten Hélfte des 13.
Jahrhunderts zwei Verzeichnisse der Reliquien der Mauritiuskirche eingetragen.
Die Gliederung des Plenars lidsst erkennen, dass im Mittelalter in Appenzell noch
ein Evangeliar oder Evangelistar und Epistolar (oder als Lektionar) in Gebrauch
gewesen sein muss, die jedoch nicht erhalten sind.

Die wichtigsten Vergleichshandschriften zur Einordnung des Codex sind: fiir
die «Heiligenschichten» St. Gallen, StiftsB., Cod. 156 und Stuttgart, Wiirttem-
bergische Landesbibliothek, Cod. theol. fol. 209, also Kalendarien der Diozese
Konstanz um 1150; fiir das Graduale Einsiedeln, StiftsB., Cod. Eins. 121, also
Gesinge aus der Zeit Abt Gregors 961-996. Das Sakramentar entspricht im we-
sentlichen dem gregorianischen Sakramentar, wie es in Cambrai, Médiathéque
municipale, Ms. 164 vorliegt und sich iiber St. Gallen, StiftsB., Cod. 348 ergin-
zen lisst. Das extrem reiche Sequentiar ldsst sich sonst nur fir Kloster belegen,
und bei dem Lektionar handelt es sich um ein hinzugebundenes Fragment.

In der kunsthistorischen Untersuchung legt von Euw die Bedeutung des Codex
fir die Schweizer Buchmalerei dar. Wie die liturgische Einordnung ergab, ist
seine Entstehung im Bistum Konstanz im Umfeld der Hinsauer Skriptorien zu
suchen. Er war fiir den Haupt- oder Nebenaltar einer Klosterkirche bestimmt.
Wer den Codex bestellte und wie er nach Appenzell kam, ist unklar. Bedeu-
tend ist die individuelle kiinstlerische Leistung der Minium-Majuskeln, die ein
frithgotisches Schriftbild ergeben. Die Deckfarbinitialien, von denen 11 figiirlich
sind, werden mit der Buchmalerei St. Gallens, Einsiedelns, Pfifers, Rheinaus,
St. Blasiens, Muris, Engelbergs, Petershausens, aber auch Schaffhausens und
Weingartens verglichen. Obwohl sich die nichsten Parallelen zu den letzteren
beiden ergeben, insbesondere zu Stuttgart, Wiirttembergische Landesbibliothek,
Cod. brev. 123 aus Zwiefalten, ist das Appenzeller Missale im Grunde ein Uni-
kum und gehort einer von der Entwicklung der 2. Hilfte des 12. Jahrhunderts
unabhiingig gebliebenen Stilstufe an.

Von Euws Text sind wertvolle Anhénge mit den beiden Reliquienverzeichnissen,
den Nachtréigen in den liturgischen Texten und Abbildungen der Vergleichshand-
schriften beigegeben. Dann folgt die Erschliessung des Inhalts {iber Tabellen, die
eine wichtige Grundlage fiir die weitere Einordnung liturgischer Handschriften
darstellen.

Johannes Duft hat sich mit der Abschrift der Griindungsurkunde von 1071 be-
fasst, die ein Leutpriester Appenzells 1170-1180 direkt beim Credo im Anschluss
an die Kirchweihsequenz eintrug. Er legt dar, dass es urspriinglich wohl zwei
Urkunden (eine in St. Gallen, eine in Appenzell) gab, aber im Zuge der Verin-
derungen der Rechte St. Gallens an Appenzell wihrend des Investiturstreits das
Appenzeller Exemplar herausgegeben werden musste.

22



Den paldographischen Fragen aller Bestandteile des Missales ist Erika Eisenlohr
nachgegangen. Sie geht von drei Schreibern fiir die Textschriften aus, die sie dem
dritten Viertel des 12. Jahrhunderts zuordnet Die Zuschreibung an ein Scriptori-
um ist u.a. in Ermangelung fehlender Compendien mit Vergleichshandschriften
nicht moglich. Am ehesten lassen sich Verbindungen zu Zwiefalten, Schaffhau-
sen, Petershausen und Weingarten erkennen.

In einem zweiten Beitrag behandelt Johannes Duft das fiir eine Pfarrkirche iiber-
aus reiche Sequentiar, das bereits eine eigene Abteilung in dem Missale bildet
und eine sehr hohe Zahl St. Galler Sequenzen aufweist.

Hermann Bischofberger schliesslich geht den historischen und nekrologischen
Eintrigen nach. Seine Uberlegungen gehen von einer kompletten Transkription
aller — bislang eher vernachléssigten — Notizen und Namenseintrage des Ka-
lendars aus. Wenngleich das eindeutig zuweisbare Namensmaterial (mit Aus-
nahme der Flurnamen und zweier Familien) eher gering ist, kann Bischofberger
dennoch die Ergebnisse von Anton von Euw und Erika Eisenlohr bestitigen,
dass ndmlich der Codex, obwohl 1150-1170 geschrieben, erst nach 1180 nach
Appenzell kam. Die vielen Eintrége von Mitgliedern der Familien Kuchimeister
und von Schonenbuel aus dem Raum Appenzell lassen fragen, ob nicht sie das
Missale an St. Mauritius in Appenzell vermittelt haben kénnten.

Die Untersuchung schliesst mit einer Aufstellung appenzellischer Namen in Ka-
lendar und Missale durch Stefan Sonderegger. Diese Personen- und Ortsnamen
sind sprachgeschichtlich wegen ihrer Altertiimlichkeit von hoher Bedeutung.
Trotz seines Faksimile-Kommentars gleichen Charakters trigt die Publikation
der weiteren Forschung Aufgaben auf: Es gilt fiir die Liicke zwischen dem 13.8.
und 16.10., d.h. dem Fehlen des Anfangs des Gallusfestes und des Festes des Ap-
penzeller Patrons Mauritius, eine Erkldarung zu finden. Auch der Austausch von
vier Seiten zu Beginn des Sakramentars mit dem Canon Missae und Texten fiir
den ersten und zweiten Adventssonntag wirft ungeloste Fragen auf. Ausserdem
musste die Suche nach dem Scriptorium, in dem der Codex hergestellt wurde,
offen bleiben.

Erstdruck:
Scriptorium. Bulletin Codicologique 59 (2005), H. 2, S. 151%-152*

b) P. Prof. Dr. Angelus Albert Hiussling OSB

Das Geleitwort des Appenzell-Innerrhoder Landammanns nennt die hier edierte
Handschrift, recht werbend, aber begriindet, ein «Missale von europdischem
Rang» (S. 11). Tatsdchlich muss die Liturgiewissenschaft auf dieses Buch auf-
merksam gemacht werden. Das hierfiir Wichtige liefert zunédchst Anton von
Euw: die Handschrift, eingangs kodikologisch kurz beschrieben (S. 19-21), dann
dem Inhalt nach erschlossen (S. 23-41) und liturgiegeschichtlich eingeordnet (8.
42-52), nach der kiinstlerischen Ausstattung gewiirdigt (S. 53-61) und nach seiner

23



«kunstgeschichtlichen Stellung im Panorama der Skriptorien des 12. Jahrhun-
derts» bestimmt (St. Gallen, Einsiedeln, Pfiifers, Schaffhausen, Engelberg, St.
Blasien, Muri, Petershausen, Rheinau, Zwiefalten, Weingarten u.a., bis England
und Frankreich — man sieht: ein Reslimee der Buchmalerei-Skriptorien des 12.
Jh. [S. 62-79; zu den szenischen Initialen: S. 80-87; Zusammenfassung: S. 87ff.]);
erginzend noch ein Anhang mit drei Texten (S. 90ff.), Abbildungsteil (S. 93-
108) und eine detaillierte tabellarische Erschliessung des Inhalts (S. 109-180),
wozu noch (von Johannes Duft geliefert) die genaue Erfassung des Sequentiars
gehort (S. 237-246): Das ist mustergiiltig und sollte Schule machen. — Fiir die
Lokalgeschichte hochst bedeutend ist der Codex, weil spiter in ihm die Griin-
dungsurkunde der Pfarrei Appenzell von 1071 eingetragen wurde, neben dem
«Credo» am linken Rand (fol. 73¥; vgl. Farbtaf. XVI) festgehalten — ein fiir die
Historie einmaliges Dokument (vgl. Johannes Duft, S. 183-200; Handschrift
jetzt als Depositum des Pfarrarchivs im Landesarchiv). Weitere Beitriige: Erika
Eisenlohr, Schriften und Schreiber (S. 201-236), und Hermann Bischofberger,
Nekrologische und historische Eintrige im Kalendar des Appenzeller Missales
(S. 249-290), dazu auch Stefan Sonderegger, Appenzellische Namen (S. 293-
302). Den Abschluss bildet ein Handschriftenregister (S. 305f.). — Die Bedeutung
des Missales, iiber den Wert fiir die Lokalgeschichte hinaus: Die Handschrift ist
ein Dokument der Entwicklungsgeschichte des Missales (sie steht noch sehr den
Sakramentarien nahe) und, wie ofter zu beobachten, dessen Funktion als Tréiger
historischer Nachrichten. Sie ist auch ein Zeugnis, wie eine im Ganzen nicht
sehr bedeutende Gemeinde ein so aufwendig erstelltes und entsprechend teures
Buch schétzt und damit demonstriert, wie viel ihr an einer stimmigen Feier der
Liturgie liegt. Aus Landpfarreien sind bekanntlich solche Dokumente selten er-
halten. Umso mehr muss das «Archiv fiir Liturgiewissenschaft» die vorliegende,
kompetent erstellte und ausgestattete Publikation bekannt machen.

Erstdruck:
Archiv fiir Liturgiewissenschaft 47 (2005), H. 2, S. 220

24



	Das Missale von Appenzell aus dem 12. Jahrhundert

