
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 47 (2006)

Artikel: Das Missale von Appenzell aus dem 12. Jahrhundert

Autor: Euw, Anton von / Bischofberger, Hermann / Siede, Irmgard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Missale von Appenzell aus dem 12. Jahrhundert

Einige Beiträge zum Buch «Anton von Euw, Hermann Bischofberger
(Hrsg.), Das Appenzeller Missale. Eine illuminierte Handschrift des

12. Jahrhunderts, mit Beiträgen von Anton von Euw, Johannes Duft (f
Erika Eisenlohr, Hermann Bischofberger u. Stefan Sonderegger

(=Innerrhoder Schriften, Bd. 11), Appenzell 2004»

A) Reden an der Vernissage (Rathaus Appenzell, 3. Oktober 2004)

a) Prof. Dr. Anton von Euw

Sehr geehrter Herr Landammann,
meine sehr geehrten Damen und Herren

Vor 45 Jahren war im «Appenzeller Volksfreund» Folgendes zu lesen:

Historischer Verein Appenzell
Montag, den 12. Oktober 1959, 19.45 Uhr

im Hotel «Säntis», Appenzell
Vortrag

mit Lichtbildern
von Herrn cand. phil. Anton von Euw

Einsiedeln-Appenzell
über das Thema

«Der Kloster-Neuburger Altar,»
Alle Freunde und Interessenten der Kunstgeschichte,

auch Damen, sind zu dieser interessanten Veranstaltung
herzlich willkommen.

Der Vorstand.

Dieses hat folgende Bewandtnis. Meine Mutter, die mir als Witwe das Studium
der Kunstgeschichte durch ihre Arbeit beim «Einsiedler Anzeiger» ermöglichte,
war 1958 gestorben. Ich war von Einsiedeln nach Appenzell gezogen, wo meine

Schwester, Lisel Bärlocher, an der «Saide» wohnte, und begab mich daran, einen
Grabstein für die Verstorbene zu bildhauern. Er steht heute als Denkmal an der

Friedhofsmauer in Einsiedeln und ist in der neuen Ausgabe der «Kunstdenkmäler

des Kantons Schwyz» im dritten Band abgebildet und beschrieben. Damals

gewann ich Freunde in Appenzell. Ich wohnte bei Fritsches am Oberen Rain und

war oft bei Knechtles im «Falken», die mir erlaubten, den Grabstein neben ihrem
Brunnen zu meisseln. Von den Zuschauern bleibt mir Herr Jakob Huber-Lehner

gut in Erinnerung, er rief mich gerne zur Pause auf und spendete mir ein Bier.



Etwa 40 Jahre danach trat der von allen verehrte Johannes Duft, alt-Stiftsbiblio-
thekar von St. Gallen, mit einem Brief an mich heran, in dem es hiess: «Die
Pfarrei Appenzell besitzt im dortigen Landesarchiv ein höchst beachtliches
romanisches Missale aus dem 12. Jahrhundert mit Initialen ornamentalen und
figürlichen Schmuckes. Dafür würden wir Sie, lieber Herr von Euw, benötigen.»
Sie erkennen daraus, meine Damen und Herren, dass ich inzwischen nicht
Bildhauer, Maler oder - was mir am liebsten gewesen wäre - Bühnenbildner geworden

war, sondern Kunstwissenschaftler, und das nicht für moderne, sondern für
mittelalterliche Kunst. Wie so mancher Schweizer vor mir bin ich ausgewandert
und habe in Köln eine Anstellung am Schnütgen-Museum, dem in der
romanischen Basilika untergebrachten, weithin bekannten Museum für die Kunst des

Mittelalters, gefunden. Schliesslich erfolgte schon recht früh meine Habilitation
an der Universität zu Köln, an der ich heute noch lehre. In Erinnerung an die
schönen Appenzeller Tage sagte ich Johannes Duft zu.
Es folgten nun die Autopsien der Handschrift, zuerst in Appenzell, dann im
Stiftsarchiv St. Gallen, wohin es dafür gebracht worden war. Ich konnte feststellen,

dass unser Missale nicht etwa, wie wir es noch aus eigener Praxis gewohnt
sind, die Messgebete und -gesänge an den einzelnen Tagen des Kirchenjahres
versammelt, sondern sie in einzelnen Teilen enthält, aus denen man sie durch
Umblättern suchen musste. Diese Teile sind das Kalendar, der Kalender mit
vielen Sterbeeinträgen von Toten vor und in der Zeit, in der das Missale auf
dem Altar der Kirche von Appenzell lag. Zu diesen Teilen gehören das
Graduale (die Messgesänge), das Sequentiar mit den Dichtungen vorwiegend des
St. Galler Mönches Notker Balbulus (um 840-912), das Sakramentar mit den
Texten des Messkanons und den Messgebeten für die Tage des Kirchenjahres.
Am Schluss enthält das Buch einen Lektionar-Teil mit Episteln und Evangelien.
Die berühmte Abschrift der Gründungsurkunde von Appenzell ist gewissermassen

mitten drin.
Jeder dieser vor dem 12. Jahrhundert zumeist in einzelnen Bänden enthaltenen
Teile bildet einen Baustein der Liturgie. In der Gesamtheit obliegen sie der
Liturgiewissenschaft. Die Liturgiewissenschaft erforscht den Kalender mit seinen

Heiligenfesten und die Texte des gesamten Buches, die Musikwissenschaft die
Gesänge, in unserem Fall mit Neumen überschrieben, die Kunstwissenschaft
schliesslich kümmert sich um die künstlerische Gestalt des Buches. Da die
Kunstwissenschaft gewissermassen die letzte Instanz ist, muss sie wissen, was
die anderen schon festgestellt haben. Die anderen kümmern sich zumeist weniger

um die Kunst, sie fühlen sich autark. Alle diese Wissenschaften, selbst die
Geschichtswissenschaft, aber auch die Philologie, sei es nun die lateinische oder
deutsche, haben eine bedeutende Hilfswissenschaft, nämlich die Paläographie,
die Wissenschaft der Schrift und ihrer Entwicklung.
Liturgiegeschichtlich kann man das Appenzeller Missale eine römisch-benedik-
tinische Allgemeinausgabe mit einigen besonderen Merkmalen nennen, Merkmale,

die auf eine Entstehung im Hirsauer Kreis von Benediktinerklöstern im 12.

8



A^nwr^ fica TTtea. morn

gl
-i c

_^1 X-

ad>.u
*/£//<

f P er~

bitifI
^^a

__ x*>. ftu^2Y
o^î-3

Initiale «R» im Graduale zum Osterfest: Resiirrexi et adhuc
tecum sum. Alleluia (dt.: «Ich bin erstanden und bleibe bei dir.
Halleluja.») (Bild: Marc Hutter. Appenzell).

Jahrhundert hinweisen. Abt Wilhelm von Hirsau (1069-1091). der seine Reform
im Zeitalter des Investiturstreites begann, kam aus St. Emmeram in Regensburg,
leitete in den Jahren von 1080-1082 das Allerheiligenkloster in Schaffhausen
und übernahm dann das Kloster Hirsau, von dem im 11. und 12. Jahrhundert die
Reform bis nach Bayern, Österreich und Italien ausstrahlte. Diese Klosterreform
spiegelt sich auch in der Liturgie, die ihrerseits über die «Libri ordinarli», aber
auch in den Sakramentaren und Missalien des späten 11. und des 12. Jahrhunderts

nachweisbar wird. Das Appenzeller Missale gehört textgeschichtlich
diesem Hirsauer Kreis an, dessen bedeutendste Klöster neben Hirsau Weingarten
und Zwiefalten waren.



Wie stand es nun um die Schriftheimat unseres Missales? Diese Frage professionell

zu beantworten, war ich nicht in der Lage. So bat ich eine kluge Frau um
Hilfe, von der ich wusste, dass sie sich mit Schriften des 12. Jahrhunderts befasst
hatte. Es war Erika Eisenlohr. Auch sie ist zu diesem kleinen Fest nach Appenzell

gekommen. Sie ist Schülerin des kürzlich verstorbenen Schweizers Peter
Rück, der den Lehrstuhl für historische Hilfswissenschaften an der Universität
Marburg innehatte. Die Schriftanalysen von Frau Dr. Eisenlohr waren eindeutig:
Am Appenzeller Missale waren Schreiber tätig, die aus dem engeren Umkreis
von Zwiefalten oder Weingarten kamen. Dieses bestätigte mir auch Prof. Dr.
Herrad Spilling von der Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart, die beste

Kennerin der Schriften Weingartens und Zwiefaltens. Ich darf Erika Eisenlohr

an dieser Stelle für ihre selbstlose Mitarbeit persönlich danken.
Die Kunst aber geht manchmal eigene Wege und lässt sich den Gesetzmässigkeiten

von Skriptorien nur schwer zuordnen. Das empfand schon P. Rainald
Fischer, der unsere Handschrift in den «Kunstdenkmälern des Kantons Appenzell
Innerrhoden» würdigte. Er war der Meinung, das Missale hinge künstlerisch
besonders mit Werken aus dem Kloster Seckau in der Steiermark zusammen
und sei dort entstanden. Er dachte, der St. Galler Abt Ulrich von Eppenstein
(1077-1121), der «aus einem Kärntner Geschlecht stammte», sei der Vermittler
der Handschrift an Appenzell gewesen. An dieser Meinung nahm vor allen
Johannes Duft Anstoss, er sah dem Abzug der Handschrift aus der Region um
St. Gallen nur ungern zu.
Um der Sache auf den Grund zu gehen, fuhren meine Frau und ich über
Fastnacht 2001 nach Graz, wo die Seckauer Handschriften in der Universitätsbibliothek

liegen. Das Resultat war eindeutig: Seckau kommt für eine Entstehung des

Missales nicht in Frage. Darauf folgten dann Aufenthalte in den Bibliotheken
von Karlsruhe und Stuttgart, in denen die Werke aus Hirsau, Weingarten und
Zwiefalten liegen. Frau Eisenlohr fuhr nach Fulda, in dessen Landesbibliothek
wichtige Handschriften aus Weingarten zu sehen sind. In der Stiftsbibliothek
St. Gallen hatte ich ein Dutzend Handschriften des 12. Jahrhunderts gesichtet,
um, was ja das Nächstliegende gewesen wäre, eine St. Galler Entstehung des

Werkes zu überprüfen und sie dann auszuschliessen. Es wurde mir klar: Das
Missale entstand keinesfalls in St. Gallen, sondern wurde von Schreibern
geschrieben und geschmückt, die in einem anderen Kloster des Bistums Konstanz
ausgebildet waren. Wo dieses war, haben wir mit vereinten Kräften bis heute
noch nicht herausgefunden.
Was mir nun persönlich am Herzen lag, war, das künstlerische Umfeld dieser
schönen Handschrift in der Publikation darzustellen. Dieses reicht von Schaffhausen

über Einsiedeln, Chur, Weingarten, Zwiefalten, St. Blasien, Petershausen
und Rheinau, ja sogar ins Rheinland, von dem aus im 12. Jahrhundert am
Bodensee künstlerische Impulse zu registrieren sind. Ich wollte damit der
Kunstgeschichte des Bodenseeraumes, dem ja Appenzell und St. Gallen angehören,
neue Aspekte eröffnen. Aber noch etwas anderes war mein Anliegen, nämlich

10



die inhaltliche Darstellung dieses Werkes als Musterbuch, aus dem man Textvergleiche

mit anderen noch zu erforschenden Handschriften dieses Typus machen
kann. Dafür musste ich das Buch mit seinen 158 Blättern kodikologisch auseinander

nehmen, die Texte der 316 Seiten einzeln nach ihren Anfängen auflisten
und sie in den gedruckten Ausgaben nachweisen. Diese Darstellung verlangt
enorm viele Abkürzungen von Begriffen wie Introitus, Graduale, Offertorium,
Communio, Alleluia oder Collecta, Secreta und Ad communionem in Graduale
und Sakramentar. Diese äusserst abstrakte, ausschliesslich lateinische Materie
hat meine liebe Frau in unermüdlicher Arbeit zusammen mit meinen anderen

handgeschriebenen Texten dem Computer eingegeben. Johannes Duft, der Theologe,

Historiker und erfahrene Bibliothekar, hat dieses Resultat noch gesehen
und seiner Freude darüber Ausdruck gegeben. Ich hoffe, dass Sie, verehrte
Damen und Herren, diese Freude mit uns teilen werden.
Aber ein Buch darf nicht nur gelehrt, es muss auch schön sein, wenigstens in
dem ihm vorgegebenen finanziellen Rahmen. Darauf habe ich geachtet und
entsprechend die farbigen und schwarz-weissen Bilder ausgewählt. Die farbigen
stammen alle aus dem Missale und stehen am Anfang des Buches, so dass der
Leser zuerst Einblick in das Werk nehmen soll, ehe er den Text darüber liest.
Viele wollen das Buch nicht lesen, aber wenigstens die Bilder sehen. Für sie sind
die Ergebnisse in der auf die Tafeln folgenden Kurzbeschreibung auf wenigen
Seiten zusammengefasst angeboten. So kann ich zum Schluss sagen: Die Arbeit
hat Freude gemacht. Das Appenzeller Missale ist nun keine unbekannte Grösse

mehr, von ihm wird in manchen Büchern zu lesen sein, und natürlich wird es

auch im Internet nicht fehlen.

b) Dr. Hermann Bischofberger

Sehr geehrte Damen und Herren

Ich freue mich darüber, dass Sie sich so zahlreich zur Buchvorstellung
eingefunden haben. Sie bildet den Abschluss von Forschungsarbeiten an einer
Kostbarkeit von europäischem Rang. Appenzell glänzt damit einmal mehr auch im
kulturellen Bereich und nicht wie sonst immer - was auch zu schätzen ist - mit
niedrigen Steuern, dem Appenzeller Alpenbitter, dem Appenzeller Bier und dem

Appenzeller Käse, wie ich vor Jahren in einer Rede für einen Politiker X
festhalten durfte.
Für die Autoren bereitet ein solcher Anlass immer Freude, einerseits, dass die
Arbeiten abgeschlossen sind, dann auch darüber, dass neue Forschungsergebnisse

vorliegen und drittens hoffentlich auch, dass diese Anstoss zu weiteren
Abklärungen und Analysen sein werden.
Nachdem nun Herr Prof. Dr. Anton von Euw als Hauptautor das Ergebnis seiner

sehr umfangreichen Arbeiten vorgestellt und auch diejenigen der Mitautorin,
Frau Dr. Erika Eisenlohr aus Marburg, näher erläutert hat, folgt nun der zweite
Teil. Wir möchten ihn den Innerrhoder Teil nennen. Aufgabe unserer Arbeit war

11



es, abzuklären, ob durch das Namenmaterial im Kalendar neue Erkenntnisse

gewonnen werden können. Entspricht dieser Befund demjenigen, den Herr Prof.
Dr. Anton von Euw und Frau Dr. Erika Eisenlohr gewonnen haben?
Das erste Bild, nämlich die Initiale auf folio 76 verso, also Blatt 76 hinten. Es
handelt sich hier um einen Text aus der heiligen Messe, genauer gesagt der Prä-
fation. Sie lesen hier: Per omnia saecula saeculorum. Die Präfation: Es folgt
nachher der Sanctus, die Anakiese und schliesslich der Höhepunkt der Messe in
der Wandlung.
Beachten Sie die Qualität der Schrift und überzeugen Sie sich nachher auch am
Original, wie gut Pergament und Schrift erhalten sind. Bedenken Sie, dass
zwischen der Herstellung und unserem heutigen Festanlass immerhin - «nur» - 850
Jahre verstrichen sind.
Bei genauer Betrachtung sehen Sie sofort, dass die Schrift einheitlich ist.
Behalten Sie diese im Auge, denn wir wechseln jetzt auf folio 1 recto oder Blatt
1 vorne. Hier ist der Monat Januar des Kaiendars eingetragen. Sehen Sie nach
rechts aussen. Da finden sich verschiedene Einträge. Sie beachten sofort: Das ist
nicht dieselbe Schrift wie die Liste der Heiligen und Seligen links. Sie erkennen
aber auch, dass diese Nachträge nicht derselbe Schreiber eingetragen hat. Wir
benennen die verschiedenen Schreiber, wenn uns deren Namen nicht bekannt
sind nach ihren Händen, also Hand A, B, C etc.
Ganz links rote Zahlen und Buchstaben. Sie dienen zur Kalenderberechnung.
Der Kalender oder vom Lateinischen abgeleitet, das Kalendar, bezeichnet «die
astronomisch begründete Zeiteinteilung nach Tagen, Monaten und Jahren auf
Grund der Bewegungen von Sonne und Mond. Neben rein praktischen Bedürfnissen

haben bei allen Völkern religiöse Vorstellungen auf die Gestaltung des
Kalenders eingewirkt.» Religiöse Motive bilden die Grundlage unseres Missales,
so das Lexikon. Der liturgische Kalender ist wie auch heute der staatliche auf das

Osterfest, das Zentrum des Kirchenjahres mit Auferstehung und Erlösung durch
Jesus Christus orientiert. Das Konzil von Nizäa setzte im Jahre 325 Ostern auf
den ersten Sonntag nach dem ersten Vollmond nach Frühlingsbeginn fest. Damit
ist Ostern variabel. Da sich das Kirchenjahr nach Ostern ausrichtet, musste der

Leutpriester oder Pfarrer wissen, wann welches Kirchenfest zu feiern, welcher
Heiligen oder Seligen zu gedenken war. Dazu diente das System mit Zahlen und
Buchstaben links. Er fertigte den Kalender gewissermassen selbst an.
Anschliessend die Abfolge der Kirchenfeste, der Patrozinien von Heiligen und
Seligen in meist einheitlicher Schrift.
Aber rechts, da finden sich Nachträge. Es sind Namen von Verstorbenen, die
einst in der Pfarrei Appenzell gewohnt haben.
Für diese war Totengedächtnis zu halten. Wir tun dies ja noch heute, wenn wir
nach dem Tod eines lieben Angehörigen eine Stiftmesse errichten. Entwickelt
hat sich der Brauch aus dem Heidentum. Dort wurden zum Jahresgedächtnis
Gastmähler abgehalten. In christlicher, urkirchlicher Zeit wurde das Totengedenken

in den Gottesdienst integriert. Genauso wie Jesus Christus von den Toten

12



I
I

'mfZAjtr
TB im

\-i C iij
JD 11

vvimjf N l
-vmfviii

<> vi»
XYi Avi
V JB-v

t im
¦vui JD im;
n £ lirio
1- £ .vvi

.vm_ .vvii
7n C .VI

JD 'v,
.v. ï ,V11.

1». f .VI.,
- I » '

..Il A .TI
1 S ït vin

Vilumi y*n
-

-Ç

f_nipra_lduftfc_f_iiia_n-ç_mn>-,
F lôi_ij__iài^f_i_r-ï_rp^:ulj_tpcon_

V. lA"Coi-im_iî-diï_ StrtmH.r
Ocçntt _&Epl>aîiym>m.-

H OcpSlobaïufey. Ooiouefey-
h| Ocrs-iniiocemi-

fi Yip_
1b€fpi|>ÏMHi_dm-

7Hcrt>aitlj.conf. _^;
luliam-ei-^JBaJiDey.

7P<_lkpm_Betrmilç- -v^-
7 Gironi-^baîtïieQL-

0 crîoij>!>aiiit.B_a}u epi- <5vt4.
lu U U-bJraiofprSh.-

)R.cmigu. cpi- S)mn aS5. qfaàam cf.
Marcai ypfp.
AiminilaBF-

7 Bi%v.

> fî&laïu./'Sebaftiara^'.
I Agnmfy. çî- •-
XVincmni^T.
î Gnaamanf: vVjp. -7
.Jïminïia aplï-

; Coiuiirûo5-tlmIiAptï-
Toluàrpt 4îiîf-

| .loFirci_bf_n_.Jßuitcuiiluc-
Agiiaïfdenanira.

Atjdgumlify.

; .-__«__,.-_,

Der Monat Januar im Kalendar mit Zahlen und Buchstaben zur
Kalenderberechnung (links), der Liste der Heiligen und Seligen
(in der Mitte) und sieben Sterbeeinträgen von Toten (rechts)
(Bild: Marc Hutter, Appenzell).

auferstanden ist, so feierte man nun mit den Heiligen und Seligen, aber auch mit
den verstorbenen Angehörigen deren Auferstehung. Es verband sich die Erinnerung

mit der Vorbildwirkung der Heiligen und Seligen, sicher auch der verstorbenen

Angehörigen.
Von oben nach unten sind dies:

Ebirhard im Hag
Getrudis obiit

Hag: Flurname, Bezirk Appenzell
nichts weiter bekannt

13



Adilheid in Grabun evtl. Greben: Flurname, Bezirk Rute
Ciinradus in Geswend Gschwend: Familienname; verschiedene

Hofnamen in Appenzell Innerrhoden, so

im Bezirk Gonten

Wir befinden uns in einer Zeit, da noch keine Unterscheidung von Vor- und

Hauptnamen bestand. Ausnahmen sind sehr selten. In Geswend heisst daher, ein

Konrad, der im Gschwend gelebt hat. Oder Hermannus de Brülisowe, ein
Hermann, der in Brülisau gewohnt hat. Damit die erste Nennung des Ortes Brülisau
aber auch der Familie, deren Herkunftsbezeichnung zum Familiennamen Brülisauer

werden wird. Am 23. November ist Adilheid in der Owe von Hasilowe zu
gedenken. Hier ist deutlich, dass In der Owe bereits als Familienname zu lesen

ist, denn nachher folgt der Ortsname Haslen. Die bis heute erste bekannte Nennung

des Familiennamens Inauen und des Ortes Haslen.
Rechts etwas unter der Mitte Bertholdus de Gumton obiit, der erste Gontner.
Hier schon die Bezeichnung «von Gonten» genannt.
Obiit Adilheid. Wenn Sie genau hinsehen, erkennen Sie nur ein O. Dieses O ist
mit einer Kürzung versehen und muss als obiit («Adelheid ist verstorben») gelesen

werden. Alle Kürzungen, die wir mit Sicherheit auflösen und deuten konnten,
sind im Band der «Innerrhoder Schriften» kursiv gedruckt. Wer sich mit der

Edition befasst, weiss nun, welche Buchstaben das Original enthält und somit
endgültig sind und ewig gleich bleiben werden und welche Teile der Bearbeiter

eingefügt hat. Er stützt sich allerdings auf Regelwerke und nicht einfach auf
seine Phantasie. Wo für eine Ergänzung nicht alle Zweifel ausgeräumt werden

konnten, wird dies angemerkt.
Um die Unterschiede im Schriftbild der verschiedenen Hände noch besser
erkennen zu können, betrachten wir nun in Blatt 3 die Vorderseite. In der Spalte
rechts erkennen Sie unschwer, dass dieser Text später eingetragen wurde,
genauer gesagt im Jahre 1400, datiert mit dem 16. Mai. Es handelt sich hier um eine

Altarweihe mit Gewährung von Ablässen.
Der Schreiber ging recht forsch vor. Wo der Platz fehlte, rasierte er nämlich den

ihm notwendig erscheinenden Platz auch dort, wo schon Einträge bestanden hatten.

Einige Eintragungen aus früherer Zeit sind daher unterbrochen.
Etwa auf der Höhe eines Drittels des Blattes rechts der Hinweis auf ein Erdbeben

(facta est terremotus). Es hat sich ein Erdbeben ereignet, genau gesagt am 1. Juni
1262, ein Naturereignis, das bisher im Erdbeben inventar des geophysikalischen
Instituts der ETH in Zürich fehlte und einzig in Appenzell belegt ist.

Oben rechts Manegoldus abbas obiit. Es ist Abt Manegold von Mammern, Abt
des Klosters St. Gallen von 1121 bis 1133, verstorben. Unten links erkennen Sie

abbas Bertholdus Gallensi obiit. Abt Berchthold von Falkenstein, im Amt von
1244 bis 1272.

14



Gesichert sind damit die Jahrzahl und auch die Schrift, die in diesem Jahre oder
kurz danach verwendet wurde, weil wir wissen, wann die beiden Äbte amtiert
haben.
Der erste Teil meiner Arbeit bestand darin, den Text korrekt zu edieren, also

genau zu lesen, umzuschreiben und durch die nötigen Erklärungen zu Personen,
Orts- und Flurbezeichnungen zu ergänzen.
Der zweite Teil geht einer weiteren Frage nach. Der Text abbas Manegoldus
obiit ist datiert. Können wir nun durch Schriftvergleich weitere Personen eruieren?

Hat also die gleiche Hand noch weitere Namen eingetragen. Wenn wir zwei
oder mehrere Einträge von derselben Hand finden, müssen sie alle um 1133 oder
auch einige Zeit danach verstorben sein. Können wir diese Personen identifizieren,

erfahren wir, wo diese gelebt haben. Sind es Persönlichkeiten ausserhalb
Innerrhodens oder lebten sie hier? Je nachdem können wir den Trennstrich
ansetzen: bis zu diesem Zeitpunkt auswärts, nachher Innerrhoden. Zu diesem
Zeitpunkt nämlich muss das Missale nach Appenzell übertragen worden sein.
Spätestens zum Zeitpunkt, als sich der erste Innerrhoder nachweisen lässt, muss
es sich in Appenzell befunden haben. Es gelang, mehrere Hände ausfindig zu
machen. Wir haben sie mit A bis R bezeichnet.
Bei der Zuweisung einzelner Schriften ist allerdings höchste Vorsicht angebracht.
Die Methode des SchriftVergleichs setzt nämlich voraus, dass ein Schreiber während

seiner Berufstätigkeit sein Schriftbild nicht wesentlich verändert. Er kann
älter und die Hand unruhiger werden. Er kann sich dem Schreibstil eines anderen
Scriptoriums, also einer anderen «Werkstatt» von Schreibern, anpassen.
Die Zuweisung an einen bestimmten Schreiber setzt auch voraus, dass der
Schriftsatz einen gewissen Umfang aufweist. Und gerade dies ist im nekrologischen

und auch im historischen Teil des Kaiendars selten der Fall. Meist
bestehen Einträge aus drei bis 25 Buchstaben. Bei einer Zuweisung an einzelne
Hände ist daher besondere Vorsicht geboten. Damit nehmen wir allerdings in
Kauf, dass einige oder vielleicht zahlreiche Nennungen nicht zugeordnet worden
sind, weil ihr Umfang zu gering ist oder der Schreiber eine andere Form seiner
Handschrift wählte.
Damit setzte eine sehr viel Zeit erfordernde Vergleichsarbeit ein. Im Grunde
genommen war diese Arbeit schon etwas undankbar. Was nämlich vor Ihnen
liegt, ist nur das Resultat langwieriger Abklärungen, die nebst der vollen
Arbeitsverpflichtung im innerrhodischen mittleren bis niederen Kanzleidienst zu
bewältigen war, dies in jenem Betrieb, in welchem man nur mit einer gesunden
Resignation zu überleben vermag. Behinderung einer Arbeit, die voraussetzt,
dass man die zwölf Seiten ständig vor Augen hat.
Zum Ergebnis: Zugewiesen werden konnten verschiedene Bischöfe von
Konstanz und Äbte von St. Gallen. Von auswärts stammen Personen aus Schwellbrunn

oder dem Toggenburg, Wil, Arbon, Altdorf, heute Weingarten, Rheineck
und allenfalls Fischingen. Verschiedene Personen konnten identifiziert werden.
Sie lebten im 12. Jahrhundert. Aus der Pfarrei Appenzell stammt eine ganze

15



Reihe von verstorbenen Personen. Soweit sie datiert werden können, stammen sie

aus dem 13. Jahrhundert. Zu diesem Zeitpunkt muss das Missale in Appenzell
heimisch geworden sein.
Weitere Erkenntnisse sind dank des aussagekräftigen Namenmaterials möglich.
Ich bin nun allerdings nicht Philologe. Dies nicht weiter schlimm, denn die
zahlreichen Orts- und Flurnamen sind bereits alle erforscht. Dies hat Herr Prof. Dr.
Stefan Sonderegger besorgt. In jahrzehntelanger Forschung hat er sich des
Namenmaterials beider Appenzell angenommen. Besonders seine Dissertation ist
zum Lexikon geworden. Wir benützen sie nahezu täglich. Es handelt sich dabei
nebst den Arbeiten von Heraldiker Jakob Signer, dem Kunstdenkmälerband von
P. Dr. Rainald Fischer und der «Appenzeller Geschichte» um die wohl wichtigste
Publikation zur appenzellischen Geschichte und Landeskunde. Für unsere
Publikation hat er die Orts- und Flurnamen, soweit sie im Missale enthalten sind,
nochmals zusammengetragen und weiter erläutert. Wir sind ihm für seinen Beitrag

und seine Hilfe sehr dankbar.
P. Dr. Rainald Fischer und Prof. Dr. Stefan Sonderegger gehen davon aus, dass
der Talkessel von Appenzell in einer ersten Kolonisationswelle im 10. bis 12.

Jahrhundert besiedelt worden ist. Es sind dies vor allem sonnige Hang- oder
Tallagen. Die nördlichen, schattigen und weniger ertragreichen Halden wurden erst
später urbar gemacht und besiedelt. Sie waren weniger attraktiv. Daher folgende
Frage: Wo befinden sich die im Missale genannten Örtlichkeiten? Liegen sie auf
der nördlichen sonnigen Seite mit Nennungen aus dem 10. bis 12. Jahrhundert
oder auf der südlichen, unwirtschaftlichen Hanglage, wo Unternehmensberater
und Landessäckelmeister Paul Wyser wohnt? (13./14. Jahrhundert und folgende).
Finden wir sie an der Sonnseite des Lebens, gehören sie ins 10. bis 12. Jahrhundert.

Die im Missale erwähnten Flurnamen lassen sich alle an eben diesen sonnigen
Lagen finden. Es sind dies Acker (Appenzell), Brand, Brenden, Fäneren, Gonten,
Greben, Gschwend, Hag, Haggen (Bedeutung der «Hoggegässler»), Haslen,
Hirschberg, Höhi (Brülisau), Ibach, In der Au (Wasserauen, Inauen), Lehn, Mettlen,

Rechböhl, Rinkenbach, Rüti, Schlatt, Schletter, Schönenbüel, Schwende,
Unterstein und Waldstatt (Rute).
Es ist klar, dass mit der Besiedlung eines Ortes in der Regel noch keine urkundlichen

Belege angefertigt worden sind. Wenn wir aber beachten, dass sich der
Namensbestand auf die sonnigen und im 10. bis 12. Jahrhundert kolonisierten
Lagen bezieht, erkennen wir eine breite Basis an Nennungen im Kalendar, die in
Zusammenhang mit Appenzell und seiner Pfarrei gebracht werden können.
Verschiedene Namen wie Brand, Brenden, Rüti und Schwende weisen auf Ro-
dungs- und Kolonisationstätigkeit hin. Und diese ist auch wieder für das 10. bis
12. Jahrhundert belegt.
Durch die Pfarrei Appenzell verliefen wichtige Strassenzüge, so von Herisau
über Enggenhütten nach Appenzell und weiter an Schönenbüel vorbei über
Eggerstanden ins Rheintal. Eine weitere Linienführung verband Gonten mit Appen-

16



zeli und zog weiter über Schwende, Brülisau, Furglen, Saxerlücke ins Rheintal.
Mit diesen Wegen waren wirtschaftliche und militärische Interessen verbunden.
Diese Wege wurden durch Wehrbauten gesichert. Anfangs des 13. Jahrhunderts
führte Abt Ulrich VI. von Sax die Rhodsverfassung mit sechs inneren und sechs
äusseren Rhoden ein. Damit waren die Appenzeller freier gehalten als die
Untertanen in den weiteren Stiftslanden. Zur Sicherung des Landes und damit auch
seiner Wege hatten die Appenzeller als Entgelt militärische Dienste zu leisten.
Deshalb auch die verschiedenen Wehrbauten und Wege. Auffallend: Viele der im
Missale enthaltenen Flurnamen befinden sich an diesen Strassenzügen.
Sie sehen das Wappen derer von Schönenbüel. Diese Familie ist aus Süddeutschland

eingewandert und hat hier Dienste für die Abtei übernommen. Sie hat ihr
Wappen gleich mitgenommen. Weitere Einzelheiten zur Geschichte dieser
Familie in Appenzell wird Ihnen Hc. phil. Achilles Weishaupt in seinem Beitrag
zum Grabungsbericht Schönenbüel liefern. Das Wappen hat sich bis heute
erhalten, als dasjenige der Rhode Rute und des Bezirkes Rute. Die Genealogie der
Schönenbüel ist durch Heraldiker Jakob Signer erforscht worden und wird durch
Achilles Weishaupt weiter vertieft. Deshalb liegt eine wenn auch unvollständige
Genealogie dieser Familie vor. Die Einträge im Missale lassen sich daher datieren

und mit diesen Nennungen weitere Personen, soweit sie in der jeweils
gleichen Schrift verewigt wurden.
Das Missale enthält eine Unmenge von Formulierungen, die später zu Familiennamen

werden. Ich habe ein Beispiel bereits erwähnt: Hermannus de Brülisowe,
später Brülisauer. Es konnten 39 Familiennamen gefunden werden, die sich auch
in weiteren allerdings oft aber späteren Belegen finden. Der doch grosse
Namensbestand beweist einmal mehr, dass das Missale Ende des 12. Jahrhunderts
nach Appenzell gelangt sein muss.
Herr Prof. Dr. Anton von Euw und Frau Dr. Erika Eisenlohr kommen zum
Ergebnis, dass das Missale von Appenzell in den Jahren von 1150-1170 für ein
auswärtiges Kloster oder Priorat geschrieben und erst später, kurz nach 1180,
nach Appenzell gelangt sein muss.
Diese Forschungsergebnisse werden durch eine Analyse des Kaiendars erhärtet.

Wenn auch das Namenmaterial aus der Zeit vor 1180-1190 sehr dürftig oder
nur schwer abzugrenzen ist, so entdecken wir doch für die Zeit nach 1200 dank
der Familien von Schönenbüel und Kuchimeister ein reiches einheimisches
Namenmaterial. Eine recht grosse Zahl von Orts- und Flurnamen kann dank der
Forschungsergebnisse zur Besiedlungsgeschichte des inneren Landesteiles von
Appenzell Innerrhoden ins 10. bis 12. Jahrhundert verlegt werden. Ein Beweis
mehr, dass diese Flurnamen nicht nur aus Appenzell stammen, sondern im 13.

Jahrhundert erstmals aufgezeichnet worden sind.
Unsere Analyse des Datenmaterials im Kalendar ergibt also, dass die Ergebnisse

von Herr Prof. Dr. Anton von Euw und Frau Dr. Erika Eisenlohr durchaus
bestätigt werden, dass also das Missale wirklich für eine auswärtige Institution
geschaffen und dann kurz nach 1180 nach Appenzell gelangt ist, wo es als wohl

17



kostbarstes Archivstück höchste Wertschätzung geniesst, ja mit Johannes Duft
als «eine der eindrücklichsten Kostbarkeiten von europäischem Wert» bezeichnet

werden darf.
Zum Abschluss wollen wir einer Person gedenken, die mit Sicherheit geistig unter

uns weilt. Es handelt sich um Monsignore Prof. Dr. Johannes Duft. Er hat
nämlich schon im Jahre 1971 die Erforschung des Missales angeregt.
Seit seiner Jugendzeit war er mit Appenzell verbunden.
Im Jahre 1915 geboren, wurde er 1940 zum Priester geweiht. Von 1948 bis 1981

betreute er die Stiftsbibliothek von St. Gallen. Es heisst, er habe sie aus dem

Dornröschenschlaf geweckt. Er baute das TVjuxrjç Iàxpetov, die Heilstätte für die
Seele, zu einer publikumsfreundlichen Schaubibliothek aus. Ihr gliederte er eine
mediävistische, also mittelalterhistorische Fachbibliothek, an. Die Stiftsbibliothek

wurde zur bekannten Forschungsstätte, von Wissenschaftlern aus aller Welt
besucht. «Wem Gott will rechte Gunst erweisen, dem schenkt er die Stiftsbibliothek»,

pflegte er zu sagen. Sein Wirken bestand weiter aus einer Unmenge von
Studien, Vorträgen, Schriften und Büchern.
Mit Appenzell war er ganz besonders verbunden. Schon im Jahre 1921 als

sechsjähriger Knabe weilte er im Kurhaus Weissbad, weil sein Vater Dr. Johann Duft
als Nationalrat hier durch eine Kommissionssitzung verpflichtet war. Am 1.

August durfte er mit seiner Schwester - beide in Appenzeller Trachten - den

Lampionumzug der Kurgäste im Park des Kurhauses anführen. Schon als Schüler

war er Asthmatiker. Er konnte nur ein Gymnasium besuchen, wo ein Arzt
rund um die Uhr erreichbar war. Und das gab es nur in Appenzell. Dr. Emil
Hildebrand war bereit, diese Dienste zu leisten. Johannes Duft besuchte hier das

Kollegium und wurde erster Altherrenpräsident der Studentenverbindung Rotacher.

Von 1963 bis 1983 mietete er auf der Forren ein Haus mit einem Raum, wo
früher gestickt wurde. Hier richtete er eine Kapelle ein und las für die Nachbarn
die heilige Messe. Das Harmonium zur Begleitung des Volksgesanges bediente
er auch noch. Appenzell war sein Tusculum, also jene Örtlichkeit, wohin sich
die Römer zurückzogen, wenn sie Ruhe und Erholung suchten. Gern gesehener
Besucher war Johann Manser. Ihm stand Johannes Duft bei methodischen und
musikwissenschaftlichen Fragen bei, Johannes hat nämlich auch das Konservatorium

besucht.
Die Pfarrei Appenzell wurde im Jahre 1071 gegründet. Deshalb sollte im Jahre
1971 das 900-jährige Bestehen der Pfarrei und des Namens Appenzell gefeiert
werden. Kaplan Dr. Franz Stark, Studienkollege von Johannes Duft, verfasste
eine sehr geschätzte Pfarreigeschichte. Nun liegt die Gründungsurkunde heute
nurmehr in einer hundert Jahre jüngeren Abschrift vor. Johannes Duft
untersuchte dieses Diplon mit akribischer Gründlichkeit und konnte feststellen, dass

es echt sein muss. Er berichtete mir auch, das Missale habe dringend restauriert
werden müssen. Es habe sich in Appenzell aber niemand dafür interessiert. Deshalb

habe er die Arbeiten von Restaurator Rietmann gerade selber bezahlt.

18



TÄ*dll

- dblmwnt. inrprwtw tri-tiut.tr ce

miÄir'-Wo praJfTinAulfrM
liiviuiuT iJ tjtfpoftn-naniKilucr
dle- ctrcû.- ftpil'ifi^ ivfa^ ft*
«librili; (ùifrelia iiini 5 finiutu.

JtiKRHf g- fe;. miuu.ne nira
n. H m. ftroîii,- täfimmfi.pn
ffoinb- ijtfcgp t)i>|-gcuj'maii4
S&gPfä Cjrttfi c-rtGKtblial'.tii
1101M/.1 loco q ,M\xceiU\ >iu<f ip<tr.

inbuilt- ciiTiifudnji morti.
firtI7lj.ilïiiûï ,i!> frtumur dei

pitJi ¦ .jirc 7rt*itìlycf- .1 rlnemu
rü ciindicfo ¦ cdiwétui/w

gam RvmaUt-tti-riëfifftïl?
jJfuUf* J> ti^inma'jfe'u.ii«.*'!. «
im:. Wiüt'aA arcuatomi Urinimi-

Üfrnij,- IsE; sU>V «ctoni pl'rtSu piuTl
mulbcclautFnro-. vmiviurtiÄi.
7benefmo vn?iTMiiiiì.7i)i ,V
cmiarw port- tlipll-prrteri mm
rtoil'ioumi • j $$& hrt]>aÌK. .1!,

jtpt'liim „i o;egrliiil'jlp.i-a p.-irii
tal-apornini-Um ¦ ,1 AiruipcrlK-.-.

""wj iuuolnpvlift>afji-._bl)oftw fluni!
tun. ufy*ü »tfuur lienLviftii2|
aSinctnercuirpcUu^f.Wtiyniinii.
ojoniT _4Jfc cetli" kÄin licitivi
rumftmitwuT.-.yjnlliiiiciiiTiiiiMii!,

rUr -itfcnwiu.&&gg iliii. àw fou*.
U.Ûm _v.iu.14t .jft&iüflfep. -ifiüU
¦fife nro? gretta direr ffctfciiuit,-

VAk\ firr1iiJiflj.l)t<vtnt.ttu)ëkrti.o/

r.rr.i :

VfDO 17IU7HÎ dm pjirc
oirrpontaflortcdi^

_ wcinfibdujcnnniiT
d. lniujfibiiiu cfiminiidiuri
1HÖ) JCPM filiö dfimicou
Tiid^cx-pdnr-ndiujific
oinafcQ din dedo Inni de
lunmicdinuerutt-donqT)
gnmu ûfat.i_ confiibffem
-ndfcipjirigque 01114 ftftj
5 qurpprno. honni i_f<r
,pprmam làhnrdeftaidrc
tleçfhfein_irrzanife"de
Ipiifco cvmarurargmci."
bumolàiSiifecruafixufcaâ

.pnobrf'fubp. mio piLrropaf
VufdrTcpiilTufëti-refurrcxir
"ma die fcdmfepniTafdfcai
dirmedii Feda;addocmä
yamfctnaimemaruFdt

'
-aigL.. tudicareuimxi'tf'
moraiofemregni n orr

'-fioufci. mlpmfcnidTOn*-
uniificajrncqccpjifs^üoqf;

^pcataqmatpunYflrfiSio
IhimLadoOTc^conc^ïficaT',
qtoonufcjpjipbairlVcutiii
1i_im GjrbolH-Jd.apEaiiJi
çcdTtniconfhror tutu bap
-nfiiu uiroTirlTioiicparane
trexpcäo nfurviSamian
inoralo, crunauoniin
fetta 59 x v»-

Ixac t.lnÄichaftvutt.Regn. i«g? »,-_ VfiiCû-^omvunimge-Vno un ¦

Sijju. rrttr.Nvirotif-ifciidctt.. spujfi. ..«¦». rn-pnHvr •,îi-,'i'i'i'*,k''t''''

li«e-çi.î._--Cjv<'-''el'"I-l">V«'._-tr.i-«-c<rn?n *phtf85-;

1

I

-__.
Abschrift der Gründungsurkunde der Pfarrei Appenzell. 1071, als Eintrag neben dem Credo.

(Bild: Marc Hutter, Appenzell).

19



Sein Studienkollege und geistlicher Mitbruder Dr. Franz Stark hat in der Beilage
des «Appenzeller Volksfreundes», «Heimat und Kirche», eine grosse Zahl von
historischen Arbeiten publiziert. Hier, in der Beilage zum «Appenzeller
Volksfreund», waren sie aber wie verloren. Wir boten gerne unsere Hilfe an, dass

lohannes Duft all diese Studien in Band 3 der «Innerrhoder Schriften» veröffentlichen

konnte.
In seiner Studie «Die staatsbildende Funktion des Stiftes St. Gallen» aus dem
Jahre 1974 zeigte er u.a. auf, wie aus der Pfarrei Appenzell das Innere Land um
die inneren Rhoden und schliesslich der Kanton Appenzell Innerrhoden
herausgewachsen sind. Oberegg kam bekanntlich erst 1597/98 dazu.
Doch Johannes Duft forschte und forschte. So regte er an, das Missale von
Appenzell durch weitere Fachleute untersuchen zu lassen. Einige Artikel wurden
für den «Innerrhoder Geschichtsfreund» geplant. Doch der Umfang wuchs und
wuchs. Herr Landammann und Ständerat lie. iur. Carlo Schmid-Sutter stellte
dann die Aufnahme in die «Innerrhoder Schriften» in Aussicht.
Johannes Duft überarbeitete seine Studien zur Gründungsurkunde aus dem Jahre

1071 nochmals. Sie sehen das entsprechende Blatt 73 hinten im Missale von
Appenzell.
Rechts das Credo und deutlich verschieden geschrieben die Abschrift der
Gründungsurkunde. Hier auch der Grenzbeschrieb. Prüfen sie bitte selbst, ob Sie die
Örtlichkeiten nach immerhin 925 Jahren noch erkennen: a monte (vom Berg
an), Hirsperc, alpe Solin, Meglinsalpa, Perental, Potarisalpa, Chrauperc, rivolo
Wiza, Himelperc, Puohbac,fluvius Rota, usque infinit Siterun.
Zum Schluss der Titulus gratitudinis, Worte des Dankes.
Unser ganz grosser Dank gehört den Mitautoren Herr Prof. Dr. Anton von Euw,
Frau Dr. Erika Eisenlohr und Herr Prof. Dr. Stefan Sonderegger. Sie haben diese

Arbeit unentgeltlich geleistet. Herr Prof. von Euw hat Jahre lange geforscht
und Reisen nach Chur, Fulda, Graz, Karlsruhe, Köln, Stuttgart und Prag
unternommen, natürlich auch nach Einsiedeln, genauer gesagt us em Alpi, also der
Gemeinde Alpthal, Bezirk Schwyz, aus welcher er herstammt. In den genannten

Fachbibliotheken hat er verbunden mit weiteren Aufgaben die Texte unseres
Missales mit den dort liegenden Manuskripten verglichen. Eine Rechnung für
seine Spesen wollte er uns nicht stellen. Dazu wollen wir ihn nicht zwingen, aber
danken.
Die Texte von Herr Prof. von Euw hat seine Gattin in einer Mischung von
kölscher Mundart und Mittellatein in den Computer eingearbeitet. Dasselbe, natürlich

in einem anderen Dialekt, tat Hc. phil. Achilles Weishaupt für die Arbeiten
der Professoren Johannes Duft und Stefan Sonderegger und von mir. Er betreute
im Weiteren die Drucklegung des gesamten Buches und arbeitete daher zeitweise

bei der Firma KollerSatz v/o Miggeli-Satz.
Ein weiterer Dank geht an die Herausgabekommission der «Innerrhoder
Schriften».

20



Ich freue mich auch, dass die Schola des Kirchenchores Appenzell hier vertreten
ist. Vom 30. November 1977 bis zum 28. April 1984, an demjenigen Tag
übrigens, als Carlo Schmid zum Landammann Carlo Schmid-Sutter geworden ist,
durfte ich Gastsänger sein. Die Mitgliedschaft hat mir der Kirchenchor seinerzeit

nämlich verweigert. Umso mehr freut es mich, dass Sie heute diesen Anlass
bereichern.
Besonders grosszügig erwiesen sich die Ulrico-Hoepli Stiftung in Zürich und
Herr Collega, unser Landsmann Dr. iur. Carl Rusch-Hälg in St. Gallen. Beide
unterstützten das Projekt mit vierstelligen Beträgen.
Unter uns befinden sich auch die Vertreter der Stiftsbibliothek und des Stifts-
archives von St. Gallen. Wir danken ihnen, weil wir ihre Mithilfe oft in
Ansprach nehmen durften. Zwischen diesen Institutionen und dem Landesarchiv
von Appenzell Innerrhoden besteht ein Verhältnis, das wir als kollegial und
freundschaftlich bezeichnen dürfen. Ich möchte hiefür vielmals danken.
Kommen wir zum Schluss: Eine Riesenarbeit ist abgeschlossen. Wir hoffen alle,
dass ein weiteres Steinchen ins Mosaik der Mittelalterforschung eingesetzt werden

konnte.
Über 900-jährige Kontinuität: Missale, Familien-, Personen-, Orts- und Flurnamen.

Das verpflichtet. Tragen wir Sorge zu den Überlieferungen oder wie Theodor

von Studion sagt: Tàç _ap(x5oaetç xpaxeìxs.

B) Buchanzeigen in Fachzeitschriften

a) Dr. Irmgard Siede

Erhaltene Plenarien (Vollmissale) sind vor dem 12. Jahrhundert sehr selten.
Hierin liegt die Hauptbedeutung des Appenzeller Missale. Unter diesem
liturgiegeschichtlichen Aspekt wurde der hier zu besprechende Codex allerdings erst
2004 gewürdigt. Zuvor (besonders im Jahre 1971) war es vor allem die Abschrift
der Gründungsurkunde der Appenzeller Kirche von 1071, auf die sich das

Augenmerk zog. Die Publikation Hesse sich ihren präzisen kodikologischen,
historischen, kunsthistorischen und Hturgiewissenschaftlichen Beschreibungen nach
als Faksimile-Kommentar bezeichnen.
Anton von Euw hat sich den kodikologisch-liturgischen Aspekten gewidmet. Er
kommt zu dem Ergebnis, dass das Missale mit getrennten Corpora eine hirsau-
isch geprägte Allgemeinausgabe ist. Die Appenzeller Kirchenpatrone sind nicht
hervorgehoben. Der Kalender spricht für eine Entstehung in der Diözese
Konstanz im dritten Viertel des 12. Jahrhunderts. Aus den Votiv- und Totenmessen
ist zu schliessen, dass der Codex ursprünglich für einen Mönchs-, Nonnen- oder
Kanonikerkonvent gedacht war; danach - wohl 1180 - wurde er der Appenzeller
Kirche St. Mauritius übergeben. Damals wurde die Abschrift der Gründungsurkunde

eingetragen. In der Struktur der liturgischen Texte dürfte sich widerspiegeln,

dass Appenzell vom St. Galler Abt gegründet und dotiert, dann von Bischof
Thietmar von Chur in Vertretung des Konstanzer Bischofs geweiht wurde. Bis

21



ins 16./17. Jahrhundert diente das Missale als Messbuch in Appenzell, wie die

Nekrolog-Einträge im Kalendar belegen. Sie deuten auf sehr enge Bindungen
nach St. Gallen und Konstanz. Ausserdem wurden in der zweiten Hälfte des 13.

Jahrhunderts zwei Verzeichnisse der Reliquien der Mauritiuskirche eingetragen.
Die Gliederung des Plenars lässt erkennen, dass im Mittelalter in Appenzell noch
ein Evangeliar oder Evangelistar und Epistolar (oder als Lektionar) in Gebrauch

gewesen sein muss, die jedoch nicht erhalten sind.
Die wichtigsten Vergleichshandschriften zur Einordnung des Codex sind: für
die «Heiligenschichten» St. Gallen, StiftsB., Cod. 156 und Stuttgart, Württembergische

Landesbibliothek, Cod. theol. fol. 209, also Kaiendarien der Diözese
Konstanz um 1150; für das Graduale Einsiedeln, StiftsB., Cod. Eins. 121, also

Gesänge aus der Zeit Abt Gregors 961-996. Das Sakramentar entspricht im
wesentlichen dem gregorianischen Sakramentar, wie es in Cambrai, Médiathèque
municipale, Ms. 164 vorliegt und sich über St. Gallen, StiftsB., Cod. 348 ergänzen

lässt. Das extrem reiche Sequentiar lässt sich sonst nur für Klöster belegen,
und bei dem Lektionar handelt es sich um ein hinzugebundenes Fragment.
In der kunsthistorischen Untersuchung legt von Euw die Bedeutung des Codex
für die Schweizer Buchmalerei dar. Wie die liturgische Einordnung ergab, ist
seine Entstehung im Bistum Konstanz im Umfeld der Hinsauer Skriptorien zu
suchen. Er war für den Haupt- oder Nebenaltar einer Klosterkirche bestimmt.
Wer den Codex bestellte und wie er nach Appenzell kam, ist unklar. Bedeutend

ist die individuelle künstlerische Leistung der Minium-Majuskeln, die ein
frühgotisches Schriftbild ergeben. Die Deckfarbinitialien, von denen 11 figürlich
sind, werden mit der Buchmalerei St. Gallens, Einsiedeins, Pfäfers, Rheinaus,
St. Blasiens, Muris, Engelbergs, Petershausens, aber auch Schaffhausens und

Weingartens verglichen. Obwohl sich die nächsten Parallelen zu den letzteren
beiden ergeben, insbesondere zu Stuttgart, Württembergische Landesbibliothek,
Cod. brev. 123 aus Zwiefalten, ist das Appenzeller Missale im Grunde ein
Unikum und gehört einer von der Entwicklung der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts

unabhängig gebliebenen Stilstufe an.
Von Euws Text sind wertvolle Anhänge mit den beiden Reliquienverzeichnissen,
den Nachträgen in den liturgischen Texten und Abbildungen der Vergleichshandschriften

beigegeben. Dann folgt die Erschliessung des Inhalts über Tabellen, die
eine wichtige Grundlage für die weitere Einordnung liturgischer Handschriften
darstellen.
Johannes Duft hat sich mit der Abschrift der Gründungsurkunde von 1071

befasst, die ein Leutpriester Appenzells 1170-1180 direkt beim Credo im Anschluss
an die Kirchweihsequenz eintrug. Er legt dar, dass es ursprünglich wohl zwei
Urkunden (eine in St. Gallen, eine in Appenzell) gab, aber im Zuge der
Veränderungen der Rechte St. Gallens an Appenzell während des Investiturstreits das

Appenzeller Exemplar herausgegeben werden musste.

22



Den paläographischen Fragen aller Bestandteile des Missales ist Erika Eisenlohr
nachgegangen. Sie geht von drei Schreibern für die Textschriften aus, die sie dem
dritten Viertel des 12. Jahrhunderts zuordnet Die Zuschreibung an ein Scriptorium

ist u.a. in Ermangelung fehlender Compendien mit Vergleichshandschriften
nicht möglich. Am ehesten lassen sich Verbindungen zu Zwiefalten, Schaffhausen,

Petershausen und Weingarten erkennen.
In einem zweiten Beitrag behandelt Johannes Duft das für eine Pfarrkirche überaus

reiche Sequentiar, das bereits eine eigene Abteilung in dem Missale bildet
und eine sehr hohe Zahl St. Galler Sequenzen aufweist.
Hermann Bischofberger schliesslich geht den historischen und nekrologischen
Einträgen nach. Seine Überlegungen gehen von einer kompletten Transkription
aller - bislang eher vernachlässigten - Notizen und Namenseinträge des
Kaiendars aus. Wenngleich das eindeutig zuweisbare Namensmaterial (mit
Ausnahme der Flurnamen und zweier Familien) eher gering ist, kann Bischofberger
dennoch die Ergebnisse von Anton von Euw und Erika Eisenlohr bestätigen,
dass nämlich der Codex, obwohl 1150-1170 geschrieben, erst nach 1180 nach

Appenzell kam. Die vielen Einträge von Mitgliedern der Familien Kuchimeister
und von Schönenbüel aus dem Raum Appenzell lassen fragen, ob nicht sie das

Missale an St. Mauritius in Appenzell vermittelt haben könnten.
Die Untersuchung schliesst mit einer Aufstellung appenzellischer Namen in
Kalendar und Missale durch Stefan Sonderegger. Diese Personen- und Ortsnamen
sind sprachgeschichtlich wegen ihrer Altertümlichkeit von hoher Bedeutung.
Trotz seines Faksimile-Kommentars gleichen Charakters trägt die Publikation
der weiteren Forschung Aufgaben auf: Es gilt für die Lücke zwischen dem 13.8.
und 16.10., d.h. dem Fehlen des Anfangs des Gallusfestes und des Festes des

Appenzeller Patrons Mauritius, eine Erklärung zu finden. Auch der Austausch von
vier Seiten zu Beginn des Sakramentars mit dem Canon Missae und Texten für
den ersten und zweiten Adventssonntag wirft ungelöste Fragen auf. Ausserdem
musste die Suche nach dem Scriptorium, in dem der Codex hergestellt wurde,
offen bleiben.

Erstdruck:
Scriptorium. Bulletin Codicologique 59 (2005), H. 2, S. 151*452*

b) P. Prof. Dr. Angelus Albert Häussling OSB

Das Geleitwort des Appenzell-Innerrhoder Landammanns nennt die hier edierte
Handschrift, recht werbend, aber begründet, ein «Missale von europäischem
Rang» (S. 11). Tatsächlich muss die Liturgiewissenschaft auf dieses Buch
aufmerksam gemacht werden. Das hierfür Wichtige liefert zunächst Anton von
Euw: die Handschrift, eingangs kodikologisch kurz beschrieben (S. 19-21), dann
dem Inhalt nach erschlossen (S. 23-41) und liturgiegeschichtlich eingeordnet (S.

42-52), nach der künstlerischen Ausstattung gewürdigt (S. 53-61) und nach seiner

23



«kunstgeschichtlichen Stellung im Panorama der Skriptorien des 12. Jahrhunderts»

bestimmt (St. Gallen, Einsiedeln, Pfäfers, Schaffhausen, Engelberg, St.

Blasien, Muri, Petershausen, Rheinau, Zwiefalten, Weingarten u.a., bis England
und Frankreich - man sieht: ein Resümee der Buchmalerei-Skriptorien des 12.

Jh. [S. 62-79; zu den szenischen Initialen: S. 80-87; Zusammenfassung: S. 87ff.]);
ergänzend noch ein Anhang mit drei Texten (S. 90ff.), Abbildungsteil (S. 93-
108) und eine detaillierte tabellarische Erschliessung des Inhalts (S. 109-180),
wozu noch (von Johannes Duft geliefert) die genaue Erfassung des Sequentiars
gehört (S. 237-246): Das ist mustergültig und sollte Schule machen. - Für die

Lokalgeschichte höchst bedeutend ist der Codex, weil später in ihm die
Gründungsurkunde der Pfarrei Appenzell von 1071 eingetragen wurde, neben dem
«Credo» am linken Rand (fol. 73v; vgl. Farbtaf. XVI) festgehalten - ein für die
Historie einmaliges Dokument (vgl. Johannes Duft, S. 183-200; Handschrift
jetzt als Depositum des Pfarrarchivs im Landesarchiv). Weitere Beiträge: Erika
Eisenlohr, Schriften und Schreiber (S. 201-236), und Hermann Bischofberger,
Nekrologische und historische Einträge im Kalendar des Appenzeller Missales
(S. 249-290), dazu auch Stefan Sonderegger, Appenzellische Namen (S. 293-
302). Den Abschluss bildet ein Handschriftenregister (S. 305f.). - Die Bedeutung
des Missales, über den Wert für die Lokalgeschichte hinaus: Die Handschrift ist
ein Dokument der Entwicklungsgeschichte des Missales (sie steht noch sehr den
Sakramentarien nahe) und, wie öfter zu beobachten, dessen Funktion als Träger
historischer Nachrichten. Sie ist auch ein Zeugnis, wie eine im Ganzen nicht
sehr bedeutende Gemeinde ein so aufwendig erstelltes und entsprechend teures
Buch schätzt und damit demonstriert, wie viel ihr an einer stimmigen Feier der

Liturgie liegt. Aus Landpfarreien sind bekanntlich solche Dokumente selten
erhalten. Umso mehr muss das «Archiv für Liturgiewissenschaft» die vorliegende,
kompetent erstellte und ausgestattete Publikation bekannt machen.

Erstdruck:
Archiv für Liturgiewissenschaft 47 (2005), H. 2, S. 220

24


	Das Missale von Appenzell aus dem 12. Jahrhundert

