
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 39 (1998)

Artikel: Das Totenbretter- (Rebretter) Brauchtum in Appenzell Innerrhoden

Autor: Rusch-Hälg, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Totenbretter- (Rebretter) Brauchtum in
Appenzell Innerrhoden
Dr. Carl Rusch-Hälg, St. Gallen

Vorkommen

Zu den landschaftstypischen Totenerinnerungsmälern
Appenzell Innerrhodens zählten früher die an Hauswänden

bäuerlicher Anwesen befestigten Rebretter. Dass
der Brauch auch Dorfhäuser miteinbezog, ist eher
unwahrscheinlich. Aber auch auf dem Lande -ja nicht einmal

im Mekka innerrhodischer Gedenkbretterkultur: in
Brülisau - wird es so gewesen sein, dass nun an jedem
Haus ein, zwei oder gar mehrere Totenbretter hingen.
Manche Hausbesitzer mögen das Brauchtum gar nicht
mitgemacht haben oder sie unterliessen es, die Bretter
aufzuhängen.

Alter

Was Sigrit Metken zu dem vor allem auch in Bayern
stark verbreiteten Totenbretterkult feststellt, dürfte auch
für unser Brauchtum Geltung haben, nämlich, dass es

nicht auf vor- oder frühgeschichtliche Zeit zurückzuführen

ist. Weder literarische Zeugnisse noch
Bildquellen sprechen für ein Aufkommen des Kultes lange
vor der Wende zum 19. Jahrhundert. Wenn Otto Rieder
meint, man dürfe beim Forschen nach dem Ursprung
des Totenbrettes «wohl» bis in die altgermanische Periode

zurückgreifen, so mag er insoweit Recht haben, als man schon zu Urzeiten
Tote auf Bretter gelegt haben mag. Es interessiert uns hier aber nicht so sehr die
Aufbahrung eines Toten auf einem Brett, als vielmehr der nachherige Kult an
und mit diesem Brett. Wenn der gleiche Autor zudem noch feststellt, dass das
älteste eigentliche Totenbrett, das ihm zu Gesicht gekommen sei, die Jahrzahl 1842

getragen habe, so bestätigt dies zusätzlich die Richtigkeit der Datierung unseres
Bretterbrauchtums nach Sigrit Metken.

Dr. Hermann Grosser zeigt zwei To
tenbretter aus Museumsbesitz Appen
zeli (Aufnahme von 1967).

Herkunft

Bei unserem innerrhodischen Totenbretterkult handelt es sich um ein Brauchtum,
das sich zwar typisch und eigenständig, aber sicher nicht unbeeinträchtigt von
fremden Einflüssen entwickelte. Vielleicht hat es in Bayern seine ursprünglichen

140



Rebrett am Haus Wild, Lauften (Appenzell). Die Tafel ist stark
angefault, unbemalt und war vermutlich für einen Mann
bestimmt. Die Schriftzeichen lassen sich nicht mehr entziffern.
Eine weitere Tafel befindet sich im Sterbehaus.

Wurzeln, wo sich das Brauchtum
schon früh praktisch über das

ganze Land erstreckte. Nur nahm
es dort aber einen ganz anderen
Verlauf. So ist z.B. von mit
Sterbetafeln versehenen
Hauswänden nirgends die Rede. Meist
gruppierte man die Bretter rings
um ein Feldkreuz oder um alte
Bäume herum und schuf so
eigentliche Kultorte. Nach dem

dortigen Volksglauben fand die
Seele des Toten erst mit dem
Verfall des Holzes ihre Ruhe,
weshalb demselben auch kein
Schlitz gegen Witterungseinflüs-
se geboten wurde. Meist aus
Weichholz gefertigt, verrotteten
die Tafeln bald einmal als
sichtbare Zeugen irdischer
Vergänglichkeit. Nicht viel anders
entwickelte sich der Totenbretterbrauch

auch in den uns benachbarten

Gebieten Fürstenland und
Wil. Hier wurden die zahlreich
anfallenden Tafeln an Wegzäunen
befestigt oder in langen Reihen
aufgestellt, damit vorbeiziehende
Wanderer für die Toten etwa ein
Memento sprechen möchten. Gar
oft wurden sie auf den Brettern
geradezu darum gebeten. Noch
1836 waren ganze Mengen
solcher Tafelgruppen auszumachen.
Gelegentlich hört man dort
allerdings auch von ob der Haustüre
aufgenagelten Tafeln, womit sich
eine Brücke zu unserem heimatlichen

Brauchtum schlagen Hesse.

Diese Herkommensmöglichkeit
wird denn auch von vielen vertreten.

Weniger glaubwürdig scheint mir die weder zu beweisende noch zu widerlegende

Ansicht, es hätten zwei Kapuzinerpatres aus Bayern den Brauch nach
Appenzell gebracht.

/ r*r*

HL ~

r-

Zwei Rebretter am Haus Bömmeli (Familie Löpfe). Schlatt-
Gehrenberg. Vermutlich für eine Mutter mit Kind, grau/braun
bemalt, das grosse mit einem Kreuz. Während früher der
Brauch herrschte, in einem solchen Fall die Kindestafel auf
die Tafel der Mutter zu nageln, sind sie hier getrennt montiert.
Die braune Farbe könnte allenfalls den Schluss zulassen, dass
die Mutter ausserehelich geboren ist (Foto: Hans Hürlemann,
Urnäsch)

141



Wortdeutung und Verbreitungsgebiet

Vielerorts - so auch in Appenzell Innerrhoden - nennt man das Totenbrett gern
auch Re-brett, wobei die Vorsilbe «Re» zurückgeht auf das mittelhochdeutsche
Wort Rè (auch E-). Es wurde verwendet für Leiche, kann aber auch Tod, Tötung
oder Mord beinhalten. Da uns dieser Begriff fremd ist, deutet auch das auf einen

Import der Institution hin. Solche Tafeln fielen mit Schwerpunkten in Brülisau,
Eggerstanden, Gonten, Haslen und Schlatt im 18. und 19. Jahrhundert viele an.
Wohl am längsten hat sich der Brauch in Brülisau gehalten, wo noch zu Anfang
unseres Jahrhunderts Bretter angeschlagen wurden. Trotz eifrigen Suchens fand
ich in Innerrhoden nur noch zwei Orte, wo längst montierte Totenbretter bis heute

an ihrem alten Standort belassen wurden: auf Gehrenberg und in der Lauften
(Appenzell). Ich verweise auf das dem Ende dieses Berichtes beigefügte
Totenbretteri nventar.

Der Niedergang des Brauches

Die letzten Totentafeln dürften bei uns noch um 1910/20 aufgehängt worden
sein. Dann erlosch der Brauch endgültig. Als Gründe kommen in Frage die
sofortige Greifbarkeit des Sarges, womit die Zweispurigkeit Brett/Sarglegung da-

hinfiel, die allgemein festzustellende Gleichgültigkeit des aufgeklärten
Menschen gegenüber Althergebrachtem und die schwindende Verbundenheit mit
unseren Ahnen. Heute würden die gesetzlichen Bestimmungen über das

Bestattungswesen den Brauch gar nicht mehr praktizierbar machen.

PI

Reich verziertes, datiertes und beschriftetes

Totenbrett von 1856. Es trägt die
Inschrift: «Denkmal von der ehrs. Fr:
Maria Anna Jos. Buob. geboren im Merz
1810, verehelicht seit 1832 mit Hrn
Rathsherrn Joseph Anton Tobler. Und
starb gestärkt im Herrn den 7. April
1856. Sie hinterlässt 3 Söhne und eine
Tochter. Ich weiss, dass mein Erlöser
lebt und mich wieder zum Leben
auferwecken wird. R.Q.P.»

Ein undatiertes und unbeschriftetes
Totenbrettchen für ein Kind. Zweite
Hälfte 19. Jahrhundert aus Appenzell
Innerrhoden.

142



Der Ablauf des Brauches

Ereignete sich in einem Haus ein Todesfall, so begaben sich die Angehörigen
zum Sargschreiner und bestellten einen der Grösse der Leiche angepassten
Totenbaum. Der auch bei uns allgemein übliche Begriff Totenbaum für Sarg geht
auf die alemannische Sitte zurück, die Toten in einem gehöhlten Baumstamm zu
bestatten. Wenn man etwa hört, man habe deswegen neben dem Sarg auch noch
ein Brett bestellt, weil die Anfertigung des Sarges einige Zeit in Anspruch
genommen habe, so ist das zwar richtig, aber nur die halbe Wahrheit. Das
angeforderte Brett diente primär nicht der Aufbahrung, sondern der Herrichtung der
Leiche. In zahlreichen Berichten wird bestätigt, was schon 1798 Dr. Krünitz in
seiner Enzyklopädie festhält: «Das Leichenbrett, das Totenbrett ist dasjenige
Brett, worauf man den Toten legt, um ihn zu waschen, zu reinigen, darauf
anzuziehen und ihm die gehörige gerade Lage zu geben, welche er im Sarg haben
soll.» War das geschehen, erfolgte durch den Leichenbesorger auf dem Brett die
eigentliche Aufbahrung, meist in der Stube des Sterbehauses. Nach Eintreffen
der Kondolenzbesucher stimmte der Vorbeter (meist der Leichenbesorger) den
Rosenkranz an und sämtliche Trauergäste beteten laut mit. Beim Eintritt und
beim Verlassen der Aufbahrungsstätte wurde über den Toten Weihwasser
gespendet. Erst am Morgen des Beerdigungstages wurde der Totenbaum gebracht.
Der Leichnam wurde vom Brett in den Sarg gelegt und dessen Deckel zugenagelt.

Dann stellte man den Sarg bis zum Eintreffen der Sargträger auf das

Rebrett, daher oft der Begriff «Sargbrett» für «Rebrett».

Nach der Beerdigung und nach Wiedereinkehr des Alltags brachte man das

Totenbrett dem Maler oder «Kreuzschreiber» (oft ein Lehrer), wobei ausdrücklich

zu betonen ist, dass die farbliche Ausgestaltung des Brettes erst mit dessen

Verwendung als Gedenkbrett aufgekommen ist, also der jüngeren Brauchphase
zuzuordnen ist. Angesichts des dürftigen Anschauungsmaterials ist es nicht ein¬

Vier Totenbretter an der
Liegenschaft Schuelerehus
in Gehrenberg, die erst um
1950 entfernt wurden.

JF

_£__

51

^fn™ Ujl

143



¦ y*pF.

*#

msr
•m A-

n.

Ein schräg montiertes Totenbrett an der Liegenschaft Kalch in Brülisau, das um 1920
entfernt wurde. Abbildung aus Baumbergers Juhu-Juhuu.

fach, eine Regel aufzustellen, welche Bretterfarbe jeweils gewählt wurde.
Vermutlich überliessen die Hinterbliebenen die Brettgestaltung einfach dem Maler,
seiner Fachkenntnis vertrauend, der bei Kindern gern weisse, bei
Unverheirateten gern braune und bei Eheleuten gern schwarze Farbe wählte. An
Schriftzeichen finden wir auf den Tafeln oft Name, Alter und Todesdatum. Was

praktisch auf keiner Tafel fehlen durfte, waren ein oder mehrere Kreuzeszeichen.
Als Ornamente kommen vor der Totenkopf, zwei gekreuzte Gebeine, das Auge
Gottes, Sterne und die Tulpe, die Blume der Vergänglichkeit. Das so hergerichtete

Brett wurde sodann an gut sichtbarer Stelle am Sterbehaus angenagelt, womit
der Verstorbene symbolisch wieder in sein Heim zurückkehrte. Da der in Bayern
verbreitete - oben erwähnte - Volksglaube von Verrottung der Tafel und ewiger
Ruhe des Toten in Appenzell nicht bekannt war, wählte man als Standort der
Tafeln gern eine wettersichere, schutzbietende Örtlichkeit, etwa die Südseite des
Hauses oder regensichere Dachvorsprünge. So dürften sich diese, oft in ganzen
Gruppen vorkommenden Totengedenken gelegentlich Jahrzehnte gehalten
haben, bis sie schliesslich, weil unansehnlich, entfernt wurden. Dass irgendeine
Regel bestanden hätte, die Tafeln nur auf Zeit anzubringen, konnte mir niemand
bestätigen. Gelegentlich mag etwa ein Handwechsel der Liegenschaft
Veranlassung geboten haben, die Tafeln zu entfernen.

Die historische Entwicklung des Totenbretterbrauchtums im allgemeinen

Nach der neueren Forschung hat sich das Totenbretterbrauchtum grundsätzlich in
zwei Phasen entwickelt, wobei man die ältere Phase als Aberglaubenstufe und
die jüngere Phase als Gedenkbrettstufe bezeichnen kann. Bei der älteren Stufe

144



N

**

- -
Zwei übereinander montierte Totenbretter aus Brülisau.

muss man davon ausgehen, dass nach
der damaligen Gemeinschaftsvorstellung

der Tod nichts anderes ist als der
Übergang von einer Lebensform in die
andere, von der Gemeinschaft der
menschlich Lebenden in die der dämonisch

Lebenden. Bei diesem Vorgang
spielt das Totenbrett eine ganz
bestimmte Rolle, es ist die «Brücke»,
über welche die Toten leichter in die
andere Gemeinschaft kommen sollten.
Mit der Umbettung vom Sterbebett auf
das Totenbrett wurde der Tote gewis-
sermassen von der diesseitigen Welt in
jene der Dämonen verabschiedet. Aus
Furcht vor einer möglichen Rückkehr
des Toten unternahm der damalige
Mensch alles, um bestehende Bindungen

zum Dahingegangenen zu lösen.
Von der Unzahl der noch im tiefen
Aberglauben wurzelnden Massnahmen
seien nur einige herausgegriffen. Der
Tote wurde mit den Füssen gegen die
Haustüre und mit nur einem Schuh
aufgebahrt, was ihm die Rückkehr
verunmöglichen sollte. Das Totenbrett wurde

- um es zum Verschwinden zu bringen

- dem Toten mit ins Grab gegeben,
oder es wurde verbrannt. Das gleiche
geschah mit Gegenständen, die dem
Toten besonders nahe gestanden hatten
oder mit dem Kopfstroh, das man ihm
untergelegt hatte. Gelegentlich wurden
die Totenbretter aber auch - ihrem
ursprünglichen Sinn entsprechend - als

Bach- und Wegstege verwendet in der

Meinung, der Tote werde
darüberschreitend für immer verschwinden.
Im Laufe der Zeit wandelte sich diese Furcht vor dem Toten langsam, aber stetig,
in Liebe und Fürsorge um. Der Einfluss der Kirche war hier massgebend beteiligt.

Dabei konnte die Kirche ihren Einfluss am besten dergestalt zur Geltung
bringen, indem sie den alten Totenkult, das alte Brauchtum nicht ablehnte,
sondern ihm eine neue, christliche Form gab. Besonders deutlich zeigt sich das am
Totenbrett, das nun - seiner alten Zauberkraft beraubt - zum Gedenkbrett für den

__

\

1 'V^:,,t"

-i»

/ZWffi
Zwei Totenbretter aus Brülisau, meistens mit einem
markanten Kreuzzeichen versehen.

145



Verstorbenen wurde. Jetzt wurden die Bretter nicht mehr verbrannt oder ins Grab

gelegt, sondern - im Gedenken an den Toten - gut sichtbar aufgestellt oder
aufgehängt. Neben der Kirche trug auch die Aufklärung ihren Teil an diesem
Sinneswandel bei. Dieser ging aber nur langsam und zögernd vor sich. Das zeigt
sich deutlich auch am Appenzeller Totenbrett. Glaubt man dem Handwörterbuch
des deutschen Aberglaubens von 1936/37, so wäre unser früher Totenbrauch
noch ganz der Aberglaubenphase verpflichtet gewesen. Heisst es doch dort wörtlich:

«Im Appenzell glaubte man, das Brett am Haus halte den Toten ab; er sehe

dann eigentlich selbst, dass er tot sei und nicht mehr wiederzukehren habe.»
Diese Ansicht wird - zumindest für die letzte Phase unseres Brauchtums - nur
noch von wenigen vertreten. All die Tatsachen, dass man das am Haus
angebrachte Brett festlich ausmalte, es mit christlichen Zeichen versah, dass man vor
der Tafel oft für ein Memento stillhielt, können wohl nicht anders gedeutet werden,

als dass unser spätes Brauchtum der christlichen, der Gedenktafelphase,
zuzuordnen ist.

Totenbretterinventar für Appenzell Innerrhoden: Status 1998

1. Objekte, an denen heute noch Totentafeln angeschlagen sind

Bömmeli, Schlatt-Gehrenberg (Familie Löpfe)
zwei Tafeln, vermutlich Mutter mit Kind, grau/braun, das grosse mit Kreuz.
Während früher der Brauch herrschte, in einem solchen Fall die Kindestafel auf
die Tafel der Mutter zu nageln, sind sie hier getrennt montiert.

Lauften, Appenzell (Haus Wild)
eine stark angefaulte, unbemalte Tafel, vermutlich für einen Mann. Die
Schriftzeichen lassen sich nicht mehr entziffern. Eine weitere Tafel im Sterbehaus.

2. Objekte, an denen noch in diesem Jahrhundert Tafeln angeschlagen waren

mit mutmasslichem Entfernungsdatum

Kalch, Brülisau, um 1920 - Strubenböhl, Brülisau, um 1930 - Schuelerehus,
Gehrenberg, um 1950 -Au, Brülisau, um 1955

3. Orte, an denen Tafeln aufbewahrt werden

Museum Appenzell, Historisches Museum St. Gallen, Schweizerisches
Landesmuseum Zürich, Lauften, Haus Wild, Ebni, Haslen (ein Rebrett für ein Kind)

Literatur und Quellen

Baumberger Georg, Juhu-Juhuu! Appenzeller Land und Appenzeller-Leut, Einsiedeln
1903

146



Befragung von Historikern und älteren, mit dem Brauchtum noch vertrauten Gewährsleuten

in Brülisau, u.a. Albert Inauen

Fischer Rainald, Die Kunstdenkmäler des Kantons Appenzell Innerrhoden, Basel 1984

Geiger Paul, Lichbretter, in: Schweizer Volkskunde 19 (1929), 12f.
Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Berlin und Leipzig 1936/37
Hartinger Walter, Das Totenbrett. Überlegungen zur Nomenklatur und Genese des

Brauches, in: Jahrbuch für Volkskunde 5 (1982), 127-148
Huber Josef, Das Brauchtum der Totenbretter, München 1956 (Wohl die beste Quelle, da
der Autor weniger aus Büchern abschrieb, sondern von Ort zu Ort zog und Befragungen
durchführte.)
Keller Iso, Das Appenzellerland, Bern 1954

Koller Walter, Leben und Brauchtum in Appenzell Innerrhoden, Herisau 1983

Krünitz Johann Georg, Ökonomisch-technologische Encyklopädie, Berlin 1798

Metken Sigfrid, Die letzte Reise, München 1984
Neue Zürcher Zeitung 1897, Nr. 288
Schweizerisches Idiotikon
Vierling Albert, Aus Ruhpolding - Totenbretter, in: Volkskunst und Volkskunde 4 (1906)

«Wir Brückenbauer» 26 (1967), 14 vom 7. April, 10

Schlusswort

Abschliessend danke ich den vielen Informanten, vorab Hermann Bischofberger,
Appenzell, Roland Inauen, Appenzell, und Hans Hürlemann, Urnäsch, die mir
dank ihrer Sachkenntnis bei der Abfassung dieser Arbeit ratend zur Seite standen.

Als äusserst wertvoll erachte ich es, dass ich in Brülisau noch Leute traf, die
den Kult in jungen Jahren miterlebten oder wenigstens über ihre Eltern direkte
Informationen über das Brauchtum erhielten. So hoffe ich, meine Arbeit komme
der Wahrheit möglichst nahe, wiewohl ich weiss, dass gelegentlich auch andere
Ansichten vertreten werden.

147


	Das Totenbretter- (Rebretter) Brauchtum in Appenzell Innerrhoden

