Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 39 (1998)

Artikel: Das Totenbretter- (Rebretter) Brauchtum in Appenzell Innerrhoden
Autor: Rusch-Halg, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405328

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Totenbretter- (Rebretter) Brauchtum in
Appenzell Innerrhoden
Dr. Carl Rusch-Hilg, St. Gallen

Yorkommen

Zu den landschaftstypischen Totenerinnerungsmilern
Appenzell Innerrhodens zéhlten frither die an Hauswiin-
den béduerlicher Anwesen befestigten Rebretter. Dass
der Brauch auch Dorfhduser miteinbezog, ist eher un-
wahrscheinlich. Aber auch auf dem Lande — ja nicht ein-
mal im Mekka innerrhodischer Gedenkbretterkultur: in
Briilisau — wird es so gewesen sein, dass nun an jedem
Haus ein, zwei oder gar mehrere Totenbretter hingen.
Manche Hausbesitzer mégen das Brauchtum gar nicht
mitgemacht haben oder sie unterliessen es, die Bretter
aufzuhingen.

Alter

Was Sigrit Metken zu dem vor allem auch in Bayern

stark verbreiteten Totenbretterkult feststellt, diirfte auch

fiir unser Brauchtum Geltung haben, némlich, dass es

nicht auf vor- oder friihgeschichtliche Zeit zuriickzu-

fiihren ist. Weder literarische Zeugnisse noch Bild-

Dr. Hermann Grosser zeigt zwei To-  quellen sprechen fiir ein Aufkommen des Kultes lange

tenbretter aus Museumsbesitz Appen-  yor der Wende zum 19. JTahrhundert. Wenn Otto Rieder

zell (Aufnahme von 1967). meint, man diirfe beim Forschen nach dem Ursprung

des Totenbrettes «wohl» bis in die altgermanische Peri-

ode zuriickgreifen, so mag er insoweit Recht haben, als man schon zu Urzeiten

Tote auf Bretter gelegt haben mag. Es interessiert uns hier aber nicht so sehr die

Aufbahrung eines Toten auf einem Brett, als vielmehr der-nachherige Kult an

und mit diesem Brett. Wenn der gleiche Autor zudem noch feststellt, dass das &l-

teste eigentliche Totenbrett, das ihm zu Gesicht gekommen sei, die Jahrzahl 1842

getragen habe, so bestitigt dies zusétzlich die Richtigkeit der Datierung unseres
Bretterbrauchtums. nach Sigrit Metken.

Herkunft

Bei unserem innerrhodischen Totenbretterkult handelt es sich um ein Brauchtum,
das sich zwar typisch und eigensténdig, aber sicher nicht unbeeintrichtigt von
fremden Einfliissen entwickelte. Vielleicht hat es in Bayern seine urspriinglichen

140



Wurzeln, wo sich das Brauchtum
schon frith praktisch tiber das
ganze Land erstreckte. Nur nahm
es dort aber einen ganz anderen
Verlauf. So ist z.B. von mit
Sterbetafeln versehenen Haus-
winden nirgends die Rede. Meist
gruppierte man die Bretter rings
um ein Feldkreuz oder um alte
Bidume herum und schuf so ei-
gentliche Kultorte. Nach dem
dortigen Volksglauben fand die
Seele des Toten erst mit dem
Verfall des Holzes ihre Rubhe,
weshalb demselben auch kein
Schutz gegen Witterungseinfliis-
se geboten wurde. Meist aus
Weichholz gefertigt, verrotteten
die Tafeln bald einmal als
sichtbare Zeugen irdischer Ver-
ginglichkeit. Nicht viel anders
entwickelte sich der Totenbretter-
brauch auch in den uns benach-
barten Gebieten Fiirstenland und
Wil. Hier wurden die zahlreich
anfallenden Tafeln an Wegziunen
befestigt oder in langen Reihen
aufgestellt, damit vorbeizichende
Wanderer fiir die Toten etwa ein
Memento sprechen mdchten. Gar
oft wurden sie auf den Brettern
geradezu darum gebeten. Noch
1836 waren ganze Mengen sol-
cher Tafelgruppen auszumachen.
Gelegentlich hért man dort aller-
dings auch von ob der Haustiire
aufgenagelten Tafeln, womit sich
eine Briicke zu unserem heimatli-
chen Brauchtum schlagen liesse.
Diese Herkommensmoglichkeit
wird denn auch von vielen vertre-

Rebrett am Haus Wild, Lauften (Appenzell). Die Tafel ist stark
angefault, unbemalt und war vermutlich fiir einen Mann be-
stimmt. Die Schriftzeichen lassen sich nicht mehr entziffern.
Eine weitere Tafel befindet sich im Sterbehaus.

Zwei Rebretter am Haus Bommeli (Familie Lopfe), Schlatt-
Gehrenberg. Vermutlich fiir eine Mutter mit Kind, grau/braun
bemalt, das grosse mit einem Kreuz. Wihrend frither der
Brauch herrschte, in einem solchen Fall die Kindestafel auf
die Tafel der Mutter zu nageln, sind sie hier getrennt montiert.
Die braune Farbe konnte allenfalls den Schluss zulassen, dass
die Mutter ausserehelich geboren ist (Foto: Hans Hiirlemann,
Urniisch)

ten. Weniger glaubwiirdig scheint mir die weder zu beweisende noch zu widerle-
gende Ansicht, es hitten zwei Kapuzinerpatres aus Bayern den Brauch nach

Appenzell gebracht.

141



Wortdeutung und Verbreitungsgebiet

Vielerorts — so auch in Appenzell Innerrhoden — nennt man das Totenbrett gern
auch Re-brett, wobei die Vorsilbe «Re» zuriickgeht auf das mittelhochdeutsche
Wort Ré (auch E-). Es wurde verwendet fiir Leiche, kann aber auch Tod, Tétung
oder Mord beinhalten. Da uns dieser Begriff fremd ist, deutet auch das auf einen
Import der Institution hin. Solche Tafeln fielen mit Schwerpunkten in Briilisau,
Eggerstanden, Gonten, Haslen und Schlatt im 18. und 19. Jahrhundert viele an.
Wohl am ldngsten hat sich der Brauch in Briilisau gehalten, wo noch zu Anfang
unseres Jahrhunderts Bretter angeschlagen wurden. Trotz eifrigen Suchens fand
ich in Innerrhoden nur noch zwei Orte, wo lingst montierte Totenbretter bis heu-
te an ihrem alten Standort belassen wurden: auf Gehrenberg und in der Lauften
(Appenzell). Ich verweise auf das dem Ende dieses Berichtes beigefiigte
Totenbretterinventar.

Der Niedergang des Brauches

Die letzten Totentafeln diirften bei uns noch um 1910/20 aufgehidngt worden
sein. Dann erlosch der Brauch endgiiltig. Als Griinde kommen in Frage die so-
fortige Greifbarkeit des Sarges, womit die Zweispurigkeit Brett/Sarglegung da-
hinfiel, die allgemein festzustellende Gleichgiiltigkeit des aufgekldrten Men-
schen gegeniiber Althergebrachtem und die schwindende Verbundenheit mit un-
seren Ahnen. Heute wiirden die gesetzlichen Bestimmungen iiber das Bestat-
tungswesen den Brauch gar nicht mehr praktizierbar machen.

Reich verziertes, datiertes und beschrif-
tetes Totenbrett von 1856. Es trigt die
Inschrift: «Denkmal von der ehrs. Fr:
Maria Anna Jos. Buob, geboren im Merz
1810, verehelicht seit 1832 mit Hrn
Rathsherrn Joseph Anton Tobler. Und
starb gestiirkt im Herrn den 7. April
1856. Sie hinterldsst 3 Sohne und eine
Tochter. Ich weiss, dass mein Erloser
lebt und mich wieder zum Leben aufer-
wecken wird. R.Q.P.»

Ein undatiertes und unbeschriftetes
Totenbrettchen fiir ein Kind. Zweite
Hilfte 19. Jahrhundert aus Appenzell
Innerrhoden.

142



Der Ablauf des Brauches

Ereignete sich in einem Haus ein Todesfall, so begaben sich die Angehérigen
zum Sargschreiner und bestellten einen der Grosse der Leiche angepassten
Totenbaum. Der auch bei uns allgemein iibliche Begriff Totenbaum fiir Sarg geht
auf die alemannische Sitte zurtick, die Toten in einem gehohlten Baumstamm zu
bestatten. Wenn man etwa hort, man habe deswegen neben dem Sarg auch noch
ein Brett bestellt, weil die Anfertigung des Sarges einige Zeit in Anspruch
genommen habe, so ist das zwar richtig, aber nur die halbe Wahrheit. Das ange-
forderte Brett diente primér nicht der Aufbahrung, sondern der Herrichtung der
Leiche. In zahlreichen Berichten wird bestitigt, was schon 1798 Dr. Kriinitz in
seiner Enzyklopiddie festhilt: «Das Leichenbrett, das Totenbrett ist dasjenige
Brett, worauf man den Toten legt, um ihn zu waschen, zu reinigen, darauf anzu-
ziehen und ithm die gehorige gerade Lage zu geben, welche er im Sarg haben
soll.» War das geschehen, erfolgte durch den Leichenbesorger auf dem Brett die
eigentliche Aufbahrung, meist in der Stube des Sterbehauses. Nach Eintreffen
der Kondolenzbesucher stimmte der Vorbeter (meist der Leichenbesorger) den
Rosenkranz an und simtliche Trauergiste beteten laut mit. Beim Eintritt und
beim Verlassen der Aufbahrungsstitte wurde iiber den Toten Weihwasser ge-
spendet. Erst am Morgen des Beerdigungstages wurde der Totenbaum gebracht.
Der Leichnam wurde vom Brett in den Sarg gelegt und dessen Deckel zugena-
gelt. Dann stellte man den Sarg bis zum Eintreffen der Sargtriger auf das
Rebrett, daher oft der Begriff «Sargbrett» fiir «Rebrett».

Nach der Beerdigung und nach Wiedereinkehr des Alltags brachte man das
Totenbrett dem Maler oder «Kreuzschreiber» (oft ein Lehrer), wobei ausdriick-
lich zu betonen ist, dass die farbliche Ausgestaltung des Brettes erst mit dessen
Verwendung als Gedenkbrett aufgekommen ist, also der jiingeren Brauchphase
zuzuordnen ist. Angesichts des diirftigen Anschauungsmaterials ist es nicht ein-

Vier Totenbretter an der
Liegenschaft Schuelerehus
in Gehrenberg, die erst um
1950 entfernt wurden.

143



Ein schrig montiertes Totenbrett an der Liegenschaft Kalch in Briilisau, das um 1920 ent-
fernt wurde. Abbildung aus Baumbergers Juhu-Juhuu.

fach, eine Regel aufzustellen, welche Bretterfarbe jeweils gew#hlt wurde. Ver-
mutlich iiberliessen die Hinterbliebenen die Brettgestaltung einfach dem Maler,
seiner Fachkenntnis vertrauend, der bei Kindern gern weisse, bei Unver-
heirateten gern braune und bei Eheleuten gern schwarze Farbe wihlte. An
Schriftzeichen finden wir auf den Tafeln oft Name, Alter und Todesdatum. Was
praktisch auf keiner Tafel fehlen durfte, waren ein oder mehrere Kreuzeszeichen.
Als Ornamente kommen vor der Totenkopf, zwei gekreuzte Gebeine, das Auge
Gottes, Sterne und die Tulpe, die Blume der Vergénglichkeit. Das so hergerichte-
te Brett wurde sodann an gut sichtbarer Stelle am Sterbehaus angenagelt, womit
der Verstorbene symbolisch wieder in sein Heim zuriickkehrte. Da der in Bayern
verbreitete — oben erwéhnte — Volksglaube von Verrottung der Tafel und ewiger
Ruhe des Toten in Appenzell nicht bekannt war, wihlte man als Standort der
Tafeln gern eine wettersichere, schutzbietende Ortlichkeit, etwa die Siidseite des
Hauses oder regensichere Dachvorspriinge. So diirften sich diese, oft in ganzen
Gruppen vorkommenden Totengedenken gelegentlich Jahrzehnte gehalten ha-
ben, bis sie schliesslich, weil unansehnlich, entfernt wurden. Dass irgendeine
Regel bestanden hitte, die Tafeln nur auf Zeit anzubringen, konnte mir niemand
bestitigen. Gelegentlich mag etwa ein Handwechsel der Liegenschaft Veran-
lassung geboten haben, die Tafeln zu entfernen.

Die historische Entwicklung des Totenbretterbrauchtums im allgemeinen

Nach der neueren Forschung hat sich das Totenbretterbrauchtum grundsitzlich in
zwel Phasen entwickelt, wobel man die iltere Phase als Aberglaubenstufe und
die jiingere Phase als Gedenkbrettstufe bezeichnen kann. Bei der élteren Stufe

144



muss man davon ausgehen, dass nach
der damaligen Gemeinschaftsvorstel-
lung der Tod nichts anderes ist als der
Ubergang von einer Lebensform in die
andere, von der Gemeinschaft der
menschlich Lebenden in die der dimo-
nisch Lebenden. Bei diesem Vorgang
spielt das Totenbrett eine ganz be-
stimmte Rolle, es ist die «Briicke»,
iiber welche die Toten leichter in die
andere Gemeinschaft kommen sollten.
Mit der Umbettung vom Sterbebett auf
das Totenbrett wurde der Tote gewis-
sermassen von der diesseitigen Welt in
jene der Damonen verabschiedet. Aus
Furcht vor einer moglichen Riickkehr
des Toten unternahm der damalige
Mensch alles, um bestehende Bindun-
gen zum Dahingegangenen zu l&sen.
Von der Unzahl der noch im tiefen
Aberglauben wurzelnden Massnahmen
seien nur einige herausgegriffen. Der
Tote wurde mit den Fiissen gegen die
Haustiire und mit nur einem Schuh auf-
gebahrt, was ihm die Riickkehr verun-
moglichen sollte. Das Totenbrett wurde
—um es zum Verschwinden zu bringen
— dem Toten mit ins Grab gegeben,
oder es wurde verbrannt. Das gleiche
geschah mit Gegenstinden, die dem
Toten besonders nahe gestanden hatten
oder mit dem Kopfstroh, das man ithm
untergelegt hatte. Gelegentlich wurden
die Totenbretter aber auch — ihrem ur-
spriinglichen Sinn entsprechend — als
Bach- und Wegstege verwendet in der
Meinung, der Tote werde dariiber-
schreitend fiir immer verschwinden.

Zwei Totenbretter aus Briilisau, meistens mit einem
markanten Kreuzzeichen versehen.

Im Laufe der Zeit wandelte sich diese Furcht vor dem Toten langsam, aber stetig,
in Liebe und Fiirsorge um. Der Einfluss der Kirche war hier massgebend betei-
ligt. Dabei konnte die Kirche ihren Einfluss am besten dergestalt zur Geltung
bringen, indem sie den alten Totenkult, das alte Brauchtum nicht ablehnte, son-
dern ihm eine neue, christliche Form gab. Besonders deutlich zeigt sich das am
Totenbrett, das nun — seiner alten Zauberkraft beraubt — zum Gedenkbrett fiir den

145



Verstorbenen wurde. Jetzt wurden die Bretter nicht mehr verbrannt oder ins Grab
gelegt, sondern — im Gedenken an den Toten — gut sichtbar aufgestellt oder auf-
gehiingt. Neben der Kirche trug auch die Aufkldrung ihren Teil an diesem
Sinneswandel bei. Dieser ging aber nur langsam und z6gernd vor sich. Das zeigt
sich deutlich auch am Appenzeller Totenbrett. Glaubt man dem Handworterbuch
des deutschen Aberglaubens von 1936/37, so wire unser frither Totenbrauch
noch ganz der Aberglaubenphase verpflichtet gewesen. Heisst es doch dort wort-
lich: «Im Appenzell glaubte man, das Brett am Haus halte den Toten ab; er sehe
dann eigentlich selbst, dass er tot sei und nicht mehr wiederzukehren habe.»
Diese Ansicht wird — zumindest fiir die letzte Phase unseres Brauchtums — nur
noch von wenigen vertreten. All die Tatsachen, dass man das am Haus ange-
brachte Brett festlich ausmalte, es mit christlichen Zeichen versah, dass man vor
der Tafel oft fiir ein Memento stillhielt, konnen wohl nicht anders gedeutet wer-
den, als dass unser spites Brauchtum der christlichen, der Gedenktafelphase, zu-
zuordnen ist.

Totenbretterinventar fiir Appenzell Innerrhoden: Status 1998

1. Objekte, an denen heute noch Totentafeln angeschlagen sind

Bommeli, Schlatt-Gehrenberg (Familie Lopfe)

zwei Tafeln, vermutlich Mutter mit Kind, grau/braun, das grosse mit Kreuz.
Wihrend friiher der Brauch herrschte, in einem solchen Fall die Kindestafel auf
die Tafel der Mutter zu nageln, sind sie hier getrennt montiert.

Lauften, Appenzell (Haus Wild)

eine stark angefaulte, unbemalte Tafel, vermutlich fiir einen Mann. Die
Schriftzeichen lassen sich nicht mehr entziffern. Eine weitere Tafel im Sterbe-
haus.

2. Objekte, an denen noch in diesem Jahrhundert Tafeln angeschlagen wa-
ren mit mutmasslichem Entfernungsdatum

Kalch, Briilisau, um 1920 — Strubenbdéhl, Briilisau, um 1930 — Schuelerehus,
Gehrenberg, um 1950 — Au, Briilisau, um 1955

3. Orte, an denen Tafeln aufbewahrt werden

Museum Appenzell, Historisches Museum St. Gallen, Schweizerisches Landes-
museum Ziirich, Lauften, Haus Wild, Ebni, Haslen (ein Rebrett fiir ein Kind)

Literatur und Quellen

Baumberger Georg, Juhu-Juhuu! Appenzeller Land und Appenzeller-Leut, Einsiedeln
1903

146



Befragung von Historikern und &lteren, mit dem Brauchtum noch vertrauten Gewihrs-
leuten in Briilisau, u.a. Albert Inauen

Fischer Rainald, Die Kunstdenkmiiler des Kantons Appenzell Innerrhoden, Basel 1984
Geiger Paul, Lichbretter, in: Schweizer Volkskunde 19 (1929), 12f.

Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Berlin und Leipzig 1936/37

Hartinger Walter, Das Totenbrett. Uberlegungen zur Nomenklatur und Genese des
Brauches, in: Jahrbuch fiir Volkskunde 5 (1982), 127-148

Huber Josef, Das Brauchtum der Totenbretter, Miinchen 1956 (Wohl die beste Quel]e da
der Autor weniger aus Biichern abschrieb, sondern von Ort zu Ort zog und Befragungen
durchfiihrte.)

Keller Iso, Das Appenzellerland, Bern 1954

Koller Walter, Leben und Brauchtum in Appenzell Innerrhoden, Herisau 1983

Kriinitz Johann Georg, Okonomisch-technologische Encyklopidie, Berlin 1798

Metken Sigfrid, Die letzte Reise, Miinchen 1984

Neue Ziircher Zeitung 1897, Nr. 288

Schweizerisches Idiotikon

Vierling Albert, Aus Ruhpolding — Totenbretter, in: Volkskunst und Volkskunde 4 (1906)

«Wir Briickenbauer» 26 (1967), 14 vom 7. April, 10

Schlusswort

Abschliessend danke ich den vielen Informanten, vorab Hermann Bischofberger,
Appenzell, Roland Inauen, Appenzell, und Hans Hiirlemann, Urnésch, die mir
dank ihrer Sachkenntnis bei der Abfassung dieser Arbeit ratend zur Seite stan-
den. Als dusserst wertvoll erachte ich es, dass ich in Briilisau noch Leute traf, die
den Kult in jungen Jahren miterlebten oder wenigstens iiber ihre Eltern direkte
Informationen iiber das Brauchtum erhielten. So hoffe ich, meine Arbeit komme
der Wahrheit moglichst nahe, wiewohl ich weiss, dass gelegentlich auch andere
Ansichten vertreten werden.

147



	Das Totenbretter- (Rebretter) Brauchtum in Appenzell Innerrhoden

