Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 39 (1998)

Artikel: Bischof Augustinus Egger von St. Gallen 1833-1906, mit einigen
Ausblicken nach Appenzell

Autor: Dora, Cornel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bischof Augustinus Egger von St. Gallen 1833-1906,
mit einigen Ausblicken nach Appenzell

(nach einem Vortrag im Historischen Verein Appenzell,
Dienstag, 3. Februar 1998, 20.00 Uhr)

Cornel Dora

Bischof Augustin Egger war um die Jahrhundertwende der angesehenste Kir-
chenvertreter unseres Landes, ein Mann von Klugheit, Bescheidenheit und reli-
givsem Ernst. In die Geschichte eingegangen ist er vor allem als Bischof von
St.Gallen von 1882 bis 1906. In dieser Zeit war er auch Apostolischer Admi-
nistrator von Appenzell. Diesem Umstand soll hier in Form von Ausblicken nach
Appenzell soweit moglich Beachtung geschenkt werden.

Zunichst miissen wir uns der Personlichkeit Augustin Eggers etwas nihern.

Er wurde am 5. August 1833, im Zeichen des Lowen also, im Weiler Unter-
schonau bei Kirchberg geboren. Seine Eltern gehdrten dem Bauernstand an. Sie
waren vergleichsweise wohlhabend. Es wird erzihlt, sein Grossvater, der offen-
bar gewerblich im frithindustriellen Umfeld titig war und oft in Herisau zu tun
hatte, sei der erste Kirchberger gewesen, der Kaffee trank. Man hort gelegentlich
das Wort von der «guten alten Zeit». Nun — nicht minder als heute gab es auch im
19. Jahrhundert vieles an Ungerechtigkeit, Ungliick und anderen menschen-
feindlichen Erscheinungen. Besser als heute war die Welt damals keineswegs,
auch nicht fiir die vergleichsweise gut situierte Familie Egger, denen es zweifel-
los besser ging als manchen anderen. Der junge Augustin erlebte, wie am Anfang
der 1840er Jahre die Kartoffeln krank wurden und eine Hungersnot drohte. Auch
wurde er, wie die meisten, friih mit dem Tod konfrontiert. Von vier Kindern aus
der ersten Ehe des Vaters erreichten nur Augustin und seine Schwester Theresia,
die ihm spiter den Haushalt fiihrte, das erwachsene Alter. Zwei Schwesterlein
verlor er nach 28 Tagen bzw. viereinhalb Jahren. Vor allem aber starb 1838 seine
Mutter, Maria Theresia Stadler, als er knapp fiinf Jahre alt war. Der Vater heira-
tete darauf Maria Zizilia Leutenegger. Diese starb 1851, withrend Augustins
Kantonsschulzeit. Der Tod war wegen der hohen Kinder- und Frauensterblich-
keit in den Hiusern ein hiufiger Gast, eine Ehe dauerte oft genug weniger als
zehn Jahre.

Der ldndliche Katholizismus in den ehemals fiirstibtischen Gebieten zeigte bis
zur Mitte des 19. Jahrhunderts noch Spuren der Reformen des Konstanzer
Generalvikars Wessenberg, der die Frommigkeit nicht nur spirituell, sondern
auch auf die praktische Tiétigkeit auszurichten versucht hatte. Eggers Familie war
zudem wirtschaftlich anpassungsfihig. Hier diirften die Wurzeln fiir die geistige
Unabhingigkeit liegen, welche wir bei Augustin Egger bis zum Lebensende fest-
stellen. Ultramontane Geistliche sahen das aus threm oft engen Blickwinkel ne-
gativ und schimpften spiter tiber ihn, er sei liberal.

D



In diesem Zusammenhang gilt es allerdings auf eine Wende hinzuweisen, die
Egger etwa mit 25 Jahren durchmachte. Er hatte in Tiibingen studiert, wo damals
eine Anzahl bedeutender Lehrer unterrichteten, darunter der Kirchenhistoriker
und spitere Bischof von Rottenburg, Karl Josef von Hefele, und der 1868 von
Rom gemassregelte, bedeutende Theologe Johannes von Kuhn. So herrschte an
der katholisch-theologischen Fakultét in der reformierten Stadt ein vergleichs-
weise freies Klima fiir die theologische Ausbildung, die der junge Egger nutzte.
Er war in jener Zeit fasziniert vom Wiener Philosophen Anton Giinther. Dieser
wurde jedoch am 8. Januar 1857 von Rom indiziert und seine Lehren damit ver-
urteilt. Unter dem Eindruck dieses Ereignisses, welches ihn innerlich stark er-
schiitterte, distanzierte sich Egger von der eher liberalen deutschen Theologie. Er
wandelte sich zu einem gemdéssigten Vertreter der ultramontanen, nach Rom ori-
entierten Richtung.

Eggers Wechsel in der Grundeinstellung weg von der eher offener eingestellten
deutschen zur strengen und durch die Jesuiten dominierten romischen Theologie
entspricht der allgemeinen Entwicklung des Klerus um die Mitte des 19.
Jahrhunderts, der sich nach und nach von der nationalkirchlichen Konzeption der
Aufklérung ab- und einem auf den romischen Primat ausgerichteten Weltbild zu-
wandte. Dieser romische Primat setzte sich nun in der Kirche immer mehr durch
und erreichte seine absolute Anerkennung mit dem Unfehlbarkeitsdogma, be-
schlossen durch das Erste Vatikanische Konzil im Jahr 1870. Besonders die deut-
sche Theologie wehrte sich vehement gegen diese definitive Festlegung des ro-
mischen Primats. Bedeutende Gegner waren etwa Ignaz von Dé&llinger und
Eggers Tiibinger Lehrer Karl Josef von Hefele.

Auch der mit beiden befreundete St. Galler Bischof Carl Johann Greith sprach
auf dem Konzil gegen das Dogma, welches er vor allem aus Angst vor kirchen-
politischen Auseinandersetzungen ablehnte. In zwei Reden kritisierte er in der
Konzilsaula sowohl die Notwendigkeit der Dogmatisierung als auch das Konzept
einer von den Bischofen losgeldsten Unfehlbarkeit. Vor allem bei der ersten Rede
muss er ausserordentlich erregt gewesen sein. Ein englischer Bischofskollege
schrieb dazu in sein Tagebuch: «Der Bischof von St.Gallen war in seiner Rede so
heftig dagegen, dass er durch das Sprechen einen falschen Zahn verlor. Er musste
ithn vom Boden aufheben und wieder einsetzen, bevor er weiterfahren konnte.»
Hier in St. Gallen war iibrigens die politische Fiihrungsschicht der katholischen
Laien iiberwiegend gegen das Dogma eingestellt, Regierungsrat Johann Ziind
sammelte Unterschriften dagegen, Administrationsratspréasident Leonhard Gmiir
dusserte sich in Zeitungsartikeln dagegen, von Nationalrat Johann Josef Keel,
wissen wir, dass er Gewissenszweifel hatte, ebenso vom spiteren Nationalrat
Gebhard Lutz. Aufgrund dieser Fakten ist die gelegentlich in der Kirchenge-
schichtsschreibung vertretene Meinung, dass Papst Pius IX. vom Kirchenvolk
gewissermassen zur Unfehlbarkeit geschoben wurde, zuriickzuweisen. Das trifft
jedenfalls fiir die Schweiz und Deutschland in keiner Weise zu. Vielmehr ist zur
Genlige erwiesen — unter anderem durch den Wittenbacher Priester August
Bernhard Hasler — dass auf dem Ersten Vatikanum von oben kriftig manipuliert
wurde und von Konzilsfreiheit nur begrenzt die Rede sein konnte.

76



Augustin Egger war inzwischen Domkatechet und Mitglied des Domkapitels ge-
worden. Er begleitete Bischof Greith nach Rom und erlebte die Diskussion um
die Unfehlbarkeit vor Ort mit. Er selbst war anders als Greith ein gemaissigter
Befiirworter.

1872 wurde Bischof Egger aus einem Dreiervorschlag Bischof Greiths durch den
Administrationsrat zum Domdekan und damit zum wichtigsten Mitarbeiter des
Bischofs gewihlt. Es ist mit sein Verdienst, dass der Kulturkampf der 1870er
Jahre in St. Gallen nicht gleich eskalierte wie etwa im Bistum Basel, wo Bischof
Lachat von den liberalen Ditzesankantonen abgesetzt wurde, oder in Genf, wo
Gaspard Mermillod, der ohne Riicksprache mit den weltlichen Gewalten ein apo-
stolisches Vikariat in der Calvinstadt eingerichtet hatte, vom Bundesrat des
Landes verwiesen wurde. Dennoch — auch im Bistum bzw. im Kanton St.Gallen
gab es teils harte Auseinandersetzungen. Die heftigste betraf das sogenannten
Bischofliche Knabenseminar in St.Georgen, ein bischofliches Privatgymnasium,
in welchem Egger nach seiner Priesterweihe einige Jahre als Prifekt und
Professor gewirkt hatte. Am 3. Juni 1874 wurde diese kirchliche Privatschule
durch Beschluss des st.gallischen Grossen Rats aufgehoben.

Zwel weitere Konflikte des Kulturkampfs zeigen Beriihrungspunkte mit
Appenzell. Ich mochte sie hier als weitere Beispiele anfiihren: Appenzell gehor-
te wie die fiirstdbtischen Gebiete (Norden des Kantons SG) urspriinglich zum
Bistum Konstanz und wurde 1814 der sogenannten Schweizer Quart zugeteilt.
Im Unterschied zu den st.gallischen Gebieten gelangte es von 1819-1866 unter
die Verwaltung des Bischofs von Chur (wie auch die andern Gebiete, welche
nicht definitiv geregelt wurden, z.B. Ziirich, Ob- und Nidwalden, Glarus, Uri).
Diese Losung war unbefriedigend. So wurden beispielsweise die im Ausser-
rhodischen entstehenden Missionsstationen, die Vorldufer der dortigen Pfarreien,
von den rundherum gelegenen sanktgallischen Pfarreien und keineswegs vom
weit entfernt liegenden Chur, aber auch nicht von Innerrhoden aus betreut.
Aufgrund dieser unbefriedigenden Situation gelang es Bischof Greith 1866, bei-
de Appenzell unter die provisorische Administration des jeweiligen Bischofs von
St.Gallen zu bringen. Dieser provisorische Status ist bis heute in Kraft. Sie hat
fiir Appenzell Vor- und Nachteile. So gibt es eine gewisse Unabhingigkeit. Ich
konnte mir zudem vorstellen, dass das auch finanziell die billigere Losung ist.
Andrerseits aber hat Appenzell dadurch nur geringe Moglichkeit einer direkten
Einflussnahme im Bistum St.Gallen. Ein Appenzeller kann nicht Bischof von
St.Gallen werden.

Bischof Greith hatte diese Umteilung Appenzells zu St.Gallen — sein personli-
cher Erfolg — nicht an die grosse Glocke gehéngt. Er hatte den Administrationsrat
iiber den romischen Entscheid informiert und dieser hatte ihn seinerseits iiber
den Amtsbericht bekanntgemacht. Erst 1873, sieben Jahre spiter, als das Klima
zwischen Kirche und Staat durch den Kulturkampf vergiftet war, griff die st.gal-
lische Regierung das Thema auf. Zunéchst hatten die liberalen Zeitungen darauf
hingewiesen. Im Oktober 1873 erhob die St.Galler Regierung unter Matthias
Hungerbiihler Protest gegen das «eigenmiichtige konkordatsbriichige Verfahren»

77



des Bischofs. Da gerade in dieser Zeit in Bern iiber die Bundesverfassungs-
revision debattiert wurde, ist anzunehmen, dass Hungerbiihler auch bundespoli-
tische Ziele im Auge hatte. Greith verwahrte sich gegen den Angriff. Er schrieb
in diesen Tagen einen Brief an den fiihrenden konservativen Staatsmann Philipp
Anton von Segesser in Luzern. Darin schrieb er unter anderem: «Wahrscheinlich
haben Sie unsere St.Galler in Bern unter den Reihen der Rabiatesten gefunden;
Hungerbiihler fiihrt als bodenloser Schwiitzer und politischer Schauspieler wiir-
dig ihren Reigen an; in der Appenzeller Kirchenfrage, die ihnen zum Sturmbock
hiitte dienen sollen, habe ich sie in meiner Rechtfertigungsschrift mit der Hand
der Thatsachen und Akten verdienterweise heimgeschikt.» Ganz heimgeschickt
hat er sie allerdings nicht. Als Reaktion untersagte die Regierung nidmlich min-
destens zwei appenzellischen Priestern die Tétigkeit im Kanton St.Gallen. Sie
begriindete das Verbot mit dem Hinweis, dass die Unterstellung Appenzells un-
ter die Gewalt des Bischofs von St.Gallen nicht anerkannt sei.

Kurz sei hier am Rand eine weitere Begebenheit erwihnt. Noch vor dieser Epi-
sode hatte nimlich die Regierung der st.gallischen Geistlichkeit die Beteiligung
an Exerzitien in Mehrerau untersagt. Egger hatte dabei die kirchlichen Argu-
mente in der Presse vorgetragen, freilich ohne Erfolg. So nahmen denn an den
durch den Jesuitenpater Loffler geleiteten Exerzitien nur gerade einige appenzel-
lische Geistliche teil. Diese unterstanden zwar dem Bischof aber nicht der
Regierung von St.Gallen. Was in St.Gallen galt, musste in Appenzell nicht unbe-
dingt gelten, und das konnte sich gelegentlich
durchaus zum Vorteil der Bistumsleitung aus-
wirken.

Kommen wir zur Affare Falk. Zu den dringend-
sten Vorhaben Hungerbiihlers gehorte die Diszi-
plinierung unbotmissiger Geistlicher, welche
gegen den modernen Staat Propaganda machten.
Hauptziel waren Priester, welche dem rémi-
schen Integralismus huldigten und den moder-
nen Staat grundsitzlich ablehnten. 1873 und
1874 ergriff die Regierung verschiedene Mass-
nahmen, ndmlich die Verschirfung des staatli-
chen Plazetrechts, den Erlass eines Kanzel-
paragraphen im Strafgesetzbuch sowie die
Berechtigung der Regierung zur Deplazetierung,
d.h. Absetzung von Geistlichen. Letztere Be-
stimmung wurde nur einmal angewandt und
zwar gegen den Montlinger Pfarrer Karl August
Falk (1839-1903).

Falk gehorte zu den profiliertesten Vertretern ei-
ner streng romischen Ausrichtung unter den
Klerikern. Dieser Richtung, gelegentlich als
Falk inkognito als Lebemann auf der Flucht «Junge Schule» bezeichnet, gehorte vielleicht

78



ein Viertel des st.gallischen Klerus an. Seit 1869 war Falk in Montlingen tétig
und kiimmerte sich tatkriiftig um das Wohl seiner Pfarrkinder. «Er regte
Arbeitsfleiss und Sparsamkeit an, bekiimpfte den Alkoholmissbrauch, steuerte
mit namhaften Opfern der grossen Not infolge der Rheiniiberschwemmung im
Jahre 1871, griindete in seiner Pfarrei den ersten Piusverein im Rheintal, restau-
rierte die Pfarrkirche.» Bald geriet er jedoch auch in Konflikte mit der Gemeinde.
1871 wurde er wegen Amtsehrverletzung zu einer Busse von 60 Franken verur-
teilt, nachdem ein Artikel im St.Galler Volksblatt gedussert hatte, dass «alljdhr-
lich mehrere Zoglinge der Kantonsschule verriickt werden» und ausserdem «un-
eheliche Kinder von St.Gallischen Kantonsschiilern bald keine Seltenheit mehr»
seien. Akten im Nachlass Falks beweisen, dass nicht er der Verfasser war, son-
dern sich als Strohmann durch den eigentlichen Urheber missbrauchen liess.
Dieser war Pfarrer Idtensohn von Oberriet, der spiter Stiftsbibliothekar in
St.Gallen wurde.

Falk blieb im Kreuzfeuer der Kritik. Es war absehbar, dass die Regierung gegen
ihn vorgehen konnte. Sie tat dies im Mirz 1875. Hungerbiihler leitete eine
Untersuchung ein. Es ging um Kanzelmissbrauch. Am 30. April 1875 wurde Falk
das Plazet entzogen. Er wurde angewiesen, seine pfarramtlichen Funktionen von
Ende Mai an niederzulegen. Die Pfriinde sollte zur Wiederbesetzung ausge-
schrieben werden.

Der Montlinger Pfarrer und Heisssporn war keineswegs gewillt, der staatlichen
Gewalt zu weichen. Er verweigerte den Untersuchungsbehérden die Einsicht in
seine Predigtmanuskripte, pastorierte munter weiter, wie wenn nichts geschehen
wiire, und veranlasste den vom Bischoflichen Ordinariat gesandten Vikar wieder
zur Abreise. Die Kirchgemeinde rekurrierte beim Bundesrat gegen die Mass-
nahme, allerdings erfolglos. Da fiihrten ihn am 1. Juli zwei Landjiger vor den
Augen der versammelten Menge aus dem Pfarrhaus. Auch dadurch liess er sich
jedoch nicht beirren. Vom vorarlbergischen Dérfchen Koblach aus, in Sichtweite
ennet der Grenze gelegen, fiihrte er seine Pastoration fort, wofiir er eine hohe
Busse bezahlen musste. Unter dubiosen Umstidnden wurde er ausserdem wegen
Betrugs zu drei Monaten Haft verurteilt. Endlich zog er im November 1876 ins
Appenzellische, wo es ruhiger war. Zunichst weilte er im Kloster Leiden Christi
in Jakobsbad, dann iiberredete ihn der Bischéfliche Kommissar Knill in
Appenzell zur vikariatsweisen Ubernahme der Pfarrei Briilisau. Hier hatte die
st.gallische Absetzung keine Wirkung.

Das Problem verlagerte sich jetzt auf die kirchenrechtliche Ebene und bereitete
dem Bischof und Domdekan Egger viel Kopfzerbrechen. Falk hielt namlich de-
monstrativ an seinem Status als Pfarrer von Montlingen fest, obwohl er ja jetzt in
Appenzell war. Damit wollte er die Regierung zwingen, die Massnahme riick-
giangig zu machen. Dazu war jedoch diese wiederum nicht bereit. So schwelte
der Konflikt weiter. Der Bischof, dem an der Organisation der Seelsorge viel lag,
versuchte ihn zum Riicktritt zu bewegen, jedoch vergeblich. Falk, der einmal ins
Tagebuch schrieb, er sei in erster Linie romisch-katholischer und nicht st.galli-
scher Priester, erhielt unter dem Einfluss romischer Gesinnungsgenossen sogar

79



die Riickendeckung des Staatssekretariats. Diese Ereignisse kridnkten Bischof
Greith aufs tiefste. Er musste hinnehmen, dass das Problem bis zu seinem Tod
nicht gelost werden konnte.

Egger war es dann, der als Nachfolger Greiths Ende 1883 die Gelegenheit nutz-
te, die Sache zu bereinigen. Er war in einem anderen Zusammenhang mit Domi-
nique Ferrata, einem einflussreichen Vertreter der Kurie bekannt geworden. Uber
diesen intervenierte er beim Staatssekretariat, welches ihm umgehend die Bewil-
ligung gab, Falk zum Riicktritt anzuweisen. Mitte Februar 1884 konnte die
Angelegenheit endgiiltig bereinigt werden. Wenig spiter wurde Falk zum Pfarrer
von Briilisau gewihlt.

Im Appenzellischen war Falk ausserordentlich beliebt. Das zeigt etwa Ida
Liitholds Buch iiber die Baschemeedel von Briilisau, wo der «unvergessliche»
Pfarrer Falk mehrmals auftaucht. Hermann Bischofberger hat mich zudem mit
Akten dokumentiert, die zeigen, dass er am 27. April 1879 das appenzellische
Landrecht erhielt. Diese Einbiirgerung ist fiir Appenzell eine Besonderheit. Falk
war ndmlich bereits St.Galler Biirger und Schweizer. Bis heute hat sich die
Innerrhoder Praxis geweigert, nicht-appenzellischen Schweizer Biirgern (mit
Ausnahme der angeheirateten Frauen) das Landrecht zu geben. Ausserdem ist es
offenbar das einzige Gesuch um Landrecht, zu dem es eine oOffentliche
Aussprache gab. Die Landsgemeinde erliess ihm tibrigens die Einkaufssumme
von 500 Fr., die zu iibernehmen die Pfarrei Briilisau bereit gewesen war.

Zuriick nach St.Gallen und zur Laufbahn Augustin Eggers. Bischof Greith alter-
te nach der Mitte der 1870er-Jahre zusehends, sodass wichtige Aufgaben im
Bistum immer mehr von Egger tibernommen wurden. Der Kulturkampf hatte die
Angst geweckt, dass der Bestand des Bistums gefidhrdet sein konnte. Aus diesem
Grund richtete Greith am 24. August 1881 ein bis vor einigen Jahren unbekann-
tes, vertrauliches Gesuch nach Rom. Der von Greith in zittriger Handschrift ab-
gefasste Brief liegt im Archiv der Kongregation fiir ausserordentliche kirchliche
Angelegenheiten. Er beginnt mit den Worten: «Des raisons éxtremement graves
m’engagent a demander au St.Siege Apostolique un Coadjuteur.» Der alte Bi-
schof wiinscht von Rom die Ernennung eines Koadjutors — eines Koadjutors oh-
ne Recht auf Nachfolge tibrigens — und schlégt fiir die Position Augustin Egger
vor, der alle Qualitédten eines wiirdigen Bischofs vereinige wie Doktrin, Wissen-
schaft, Tugend, Frommigkeit, Klugheit, Sanftmut, Standhaftigkeit, Eifer, Wohl-
tiatigkeit und Anhénglichkeit gegeniiber Rom. Die Tragweite eines solchen Vor-
stosses war Greith wohl nicht ganz bewusst. Egger selbst intervenierte in aller
Eile in Rom und vereitelte das Projekt, welches vermutlich mehr Schaden als
Nutzen gebracht hitte.

Greith starb am 17. Mai 1882. Wie existentiell gefihrdet damals das Bistum vie-
len erschien, wird darin deutlich, dass Egger und andere in Rom wiederholt um
eine moglichst schnelle Abwicklung der Wahlformalitiiten ersuchte, damit der
Grosse Rat keine Gelegenheit erhalte, die Aufhebung des Bistums zu diskutieren.
Ausserdem befiirchtete man, die Regierung werde die Beisetzung Greiths in der
Kathedrale verbieten, und hatte fiir diesen Fall bereits Fiihler nach Mehrerau aus-
gestreckt.

80



Im Vergleich zu heute ging Eggers Wahl zum Bischof in atemberaubendem
Tempo, nimlich innert acht Tagen, vonstatten. Am 17. Mai war Greith gestorben,
nach dessen Beisetzung am 20. Mai wihlte das Domkapitel Egger zum
Kapitelsvikar (heute Didzesanadministrator), welcher die Diézese wihrend der
Sedisvakanz verwalten sollte. Bereits am 24. Mai trat das Domkapitel zusammen
und erstellte die Bischofswahlliste mit sechs Kandidaten. Darauf befanden sich
neben Egger der Dompfarrer (damals Pfarrektor genannt), der Pfarrer von Mels,
der Regens in St. Georgen, der Pfarrer von Gossau und der Pfarrer von Morsch-
wil. Am folgenden Morgen, dem 25. Mai, wurde die Liste dem Katholischen
Kollegium unterbreitet, das mit 86 von 91 Stimmen vom Streichungsrecht nicht
Gebrauch machte. Um 14 Uhr schritt dann das Domkapitel zur Wahl, aus wel-
cher Egger auf Anhieb mit Einstimmigkeit hervorging. Er erklirte Annahme,
worauf Pfarrektor Linden den in der Kathedrale zum Gebet versammelten
Glidubigen von der Kanzel den Namen des Gewihlten verkiindete. Anschliessend
wurde traditionsgemaiss das Te Deum angestimmit.

Umgekehrt als heute wurde damals die Einwilligung Rom erst nach der Wahl
eingeholt. (Heute wird ja zuerst die Wahlliste erstellt, die dann nach Rom gesandt
wird und erst nachher erfolgt die Wahl.) So war jetzt noch der sogenannte
Informativprozess Roms zu durchlaufen, in dem die Eignung Eggers fiirs
Bischofsamt abgekldrt wurde. Zu diesem Zweck reiste Egger am 21. Juni mit
Pfarrektor Linden und Regens Riiegg nach Luzern. Dort wurden sie von Bischof
Lachat befragt. Bereits am 3. Juli, also etwas mehr als einen Monat nach der
Wahl, erteilte Leo XIII. seine Bestéitigung.

Ebenfalls anders als heute behielt sich damals neben dem Konfessionsteil auch
der Kanton St.Gallen ein Mitspracherecht vor. Dieses umfasste zwei Elemente:
1. musste dem neugewiihlten Bischof das regierungsritliche Plazet erteilt wer-
den. Dieses wurde am 27. Mai, also 2 Tage nach der Wahl gegeben.

2. hatte der Bischof gegeniiber der Regierung den sogenannten Sikulareid zu lei-
sten, das heisst «Treue und Gehorsam der Verfassung und den Gesetzen des
Kantons» zu schworen. Dieser Sikulareid war im Bistumskonkordat 1845 fest-
gelegt, das von Rom jedoch nie ratifiziert worden war. Egger leistet ihn nach ei-
nem Schriftwechsel mit dem Kardinal-Staatssekretédr am 25. Juli im Sitzungs-
zimmer des Regierungsrats. Das regierungsritliche Plazet wurde 1931, der Siku-
lareid 1959 abgeschafft. Heute hat die Regierung keine Mitsprache hinsichtlich
der Bischofswahl mehr.

Am 6. August 1882, einen Tag nach Eggers 49. Geburtstag, fand die Bischofs-
weihe in der Kathedrale statt. Man holte ithn «in festlicher, nicht tibertrieben
pomposer Prozession» aus der Bischoflichen Wohnung und fiihrte ihn in die
Kathedrale, wo er von Bischof Lachat geweiht wurde. Das Volk nahm grossen
Anteil an der Feier. Die Staatstreue, ein zentraler Punkt in Eggers Programm als
Bischof, wurde durch eine riesige Schweizerfahne in der Kathedrale verdeutlicht.
Der Domchor sang eine achtstimmige Messe seines Dirigenten Stehle. Nach der
Weihe fand im Barocksaal der Stiftsbibliothek ein Festbankett statt. Es scheint
ziemlich ausgelassen gewesen zu sein. Ferdinand Riiegg, Eggers Nachfolger als

81



Bischof, berichtet in seinem Tagebuch von 90
Flaschen Champagner, welche von den 116
Gisten getrunken worden seien...
Es besteht nicht geniigend Zeit, hier auf die
Leistungen Bischof Eggers im kirchenpoliti-
schen Bereich einzugehen. Lassen Sie uns noch
einen Blick werfen auf Eggers Titigkeit im so-
zialen Bereich: Die soziale Frage, erzeugt durch
die wirtschaftliche und gesellschaftliche Ent-
wicklung nach der Franzosischen Revolution,
war wohl die wichtigste Herausforderung des
19. Jahrhunderts. Wie konnte der Verelendung
breiter Volksmassen, wie unmenschlichen Ar-
beitsbedingungen und Missstinden wie der Kin-
derarbeit die Stirn geboten werden. Es mag hart
tonen, doch ist festzuhalten, dass der Katholizis-
mus die soziale Frage verschlafen hat. Man
hinkte sowohl in der Theorie als auch in der
praktischen Hilfe hinterher. Immerhin hat gera-
de Bischof Egger in dieser Hinsicht viel unter-
nommen. Als Beispiel sei etwa genannt, dass er
Variante s/w: Bischof Egger, Portriitfotogra- 1588 erstmals eine theoretische Auseinander-
fie von Johannes Biichi setzung mit der sozialen Frage in der Schwei-
Variante farbig: Bischof Egger, Olgemillde  zerischen Bischofskonferenz anregte. Allerdings
von Bugen Zardetti im Saal der Bischoflichen  vertrat er einen eher konservativen Standpunkt
Wohnung in St.Gallen und lehnte anfinglich spezielle Arbeitervereini-
gungen ab. Diese Meinung édnderte er erst gegen
Ende der 1890er Jahre. Mit seiner Erlaubnis griindete Johann Baptist Jung 1899
in der Dompfarrei die ersten christlichsozialen Organisationen der Schweiz. Die
Bewegung fasste mit Unterstiitzung Eggers bald in der ganzen Deutschschweiz
Fuss und setzte sich gegen konkurrenzierende Vereinigungen durch.
In diesem Zusammenhang ist fiir mich eine Frage offen geblieben: Weshalb ent-
standen die ersten christlichsozialen Arbeitervereine in der Schweiz erst acht
Jahre nach Erscheinen der Enzyklika «Rerum novarum» Leo XIII.? Diese ist als
Magna Charta der katholischen Arbeiterbewegung anzusehen. Wurde die
Rezeption der Enzyklika in der Schweiz absichtlich gechemmt, oder wollte man
die vorerst noch etwas chaotische Entwicklung in Deutschland abwarten? Hat
Egger die offentliche Diskussion der Enzyklika verhindert, weil der eigene
Arbeiterorganisationen nicht wollte? Es gibt einige Indizien dafiir, jedoch keine
Beweise.
Wenn man von Eggers Beitrag zur Milderung der sozialen Frage spricht, darf
man die Seelsorge und die praktische Arbeit nicht vergessen. Er ermunterte die
Priester zum Armen- und Krankenbesuch. Aussergewohnlich ist aber vor allem
sein Einsatz gegen den Alkoholismus, damals wohl noch mehr als heute und ge-

82



rade in der Arbeiterschaft ein grosses gesellschaftliches Problem. Egger wurde
selbst um die Mitte der 1880er Jahre abstinent und baute seit Beginn der 1890er
Jahre kontinuierlich eine gesamtschweizerische, katholische Antialkoholbewe-
gung auf, deren Kernstiick die schweizerische katholische Abstinentenliga war.
Er verfasste rund 20 Broschiiren und hielt viele Referate zur Thematik. Der un-
abldssige, manchmal fast iibereifrige Einsatz gegen den Alkoholismus ging so-
weit, dass er Widerstinde im Klerus wachrief und seine bischofliche Autoritit
belastete.

Diese Widerstinde wurden auch geniihrt durch den ehrgeizigen, aber erfolglosen
Versuch, das katholische Vereinswesen als Bruderschaft umzugestalten und da-
durch stirker religids zu prigen, im weiteren auch durch Eggers gegeniiber
Andersdenkenden offene Haltung in politischen Fragen. Der Zwist mit ultrakon-
servativen Kreisen im Klerus fiihrte 1894/95 zu mehreren internen Memoranden
des Bischofs, in denen er sich gegen Angriffe auf ihn verteidigte. Er trug sich in
dieser Zeit mit Ricktrittsgedanken. Am St.Gallischen Katholikentag in
Biitschwil 1895 rief er die konservative Partei wohl auch mit Blick auf den
Klerus und seine eigene Stellung zur Einheit auf. Georg Baumberger schrieb in
der Ostschweiz, er habe den Bischof «noch selten auch dusserlich mit mehr
Nachdruck und Eindringlichkeit sprechen horen».

Die Meinungsverschiedenheiten mit dem ultrakonservativen Klerus diirften den
tieferen Grund fiir seinen fiir die Offentlichkeit dusserst iiberraschenden Demis-
sionsversuch von 1898 gebildet haben. Bischof Deruaz von Lausanne schrieb,
um seine Meinung gefragt, an Kardinal-Staatssekretar Rampolla:»Mgr. Egger
croit que son clergé n’a plus pour lui ni la méme affection, ni la méme confian-
ce.» Sowohl Zuneigung als auch Vertrauen des Klerus, so Deruaz, seien in den
Augen Eggers geschwunden. Gegeniiber Rom argumentierte Egger vor allem
mit gesundheitlichen Griinden. Wir lesen im Demissionsschreiben: «En consi-
dérant cet €tat de ma santé et quelque circonstance exterieurs, devenu vraiment
insupportable, je me prosterne humblement aux pieds de Votre Sainteté, en priant
bien instamment d’accepter ma démission comme Evéque de St Gall.» Er wolle
sich in ein Kloster zurtickziehen, um dort fiir den Papst zu beten. Vor hundert
Jahren war ein Riicktrittsgesuch eines Bischofs nicht nur dusserst selten, sondern
dessen Annahme praktisch ausgeschlossen. Dies geschah auch in diesem Fall.
Egger blieb in der Folge noch 8 Jahre Bischof von St. Gallen. Mit nicht weniger
als 24 Jahren ist er sogar der amtsilteste aller st. gallischen Bischofe geworden.
Er zog sich durchaus nicht ins Schneckenhaus zuriick, sondern nahm auch wei-
terhin Stellung zu dringenden Fragen der Zeit. So setzte er sich 1900 vehement,
aber vergeblich, fiir die Annahme des ersten Kranken- und Unfallversicherungs-
gesetzes ein. Wir sehen hier das Titelblatt der franzosischen Ausgabe der von ihm
verfassten Broschiire. Beachtenswert ist etwa auch eine Stellungnahme zur Frage
des Frauenstimmrechts von 1904, die trotz grundsitzlicher Ablehnung ver-
gleichsweise versohnlich ausfiel.

Egger starb am 12. Miirz 1906. Nicht zu unrecht hatte man in St. Gallen das Ge-
fiihl, einen «grossen Bischof» verloren zu haben. Ich mochte schliessen mit ei-

83



nem Abschnitt aus seinem geistlichen Testament fiir die Diozesangeistlichkeit,
welches bei seiner Beisetzung in der Kathedrale von der Kanzel verlesen wurde:
«Und nun auf Wiedersehen beim Gerichte! O dass dort der Herr an uns alle die
beseligende Einladung richten moge: Kommet ihr Gesegneten meines Vaters!
Unterdessen gedenket meiner in briiderlicher Liebe, und wenn ich zur
Anschauung Gottes gelangen werde, wo will ich mit dem hl. Gallus, mit den
tibrigen Landespatronen und unseren seligen Vorfahren, vereint mit der
Himmelskonigin Maria und der ganzen Gemeinschaft der Heiligen beten fiir die
Kirche und ihre Priester, das Land und Volk des hl. Gallus. Moget Thr auf Erden
gliickliche Tage verleben und nach einem seligen Hinschied dorthin gelangen,
wohin ich Euch durch Gottes Barmherzigkeit voranzugehen hoffe.

T Augustinus, Bischof.»

Literatur:

Cornel Dora. Augustinus Egger von St.Gallen 1833-1906: Ein Bischof zwischen
Kulturkampf, sozialer Frage und Modernismusstreit. (St.Galler Kultur und Geschichte;
23). St.Gallen 1994.

Franz Xaver Bischof und Cornel Dora. Ortskirche unterwegs: Das Bistum St.Gallen 1847-
1997: Festschrift zum hundertfiinfzigsten Jahr seines Bestehens. St.Gallen 1997.

84



	Bischof Augustinus Egger von St. Gallen 1833-1906, mit einigen Ausblicken nach Appenzell

