Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 38 (1997)

Artikel: Das Votivbild von 1798 aus Gonten, die Taufe totgeborener Kinder
betreffend

Autor: Rusch-Halg, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405301

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Votivbild von 1798 aus Gonten,
die Taufe totgeborener Kinder betreffend
Dr. Carl Rusch-Hilg, St.Gallen
Das Totenbuch von Gonten berichtet uns, dass am 5. November 1705 und am 23.

Brachmonat 1707 je ein totes Kniblein auf dem Altar der Mutter Gottes zu neu-
em Leben erwacht sei. Diese Tatsache und der Umstand, dass der Verfasser die-

Votivbild von 1798 aus Gonten. Die Pilgerfamilie bittet das Heiligtum, dass ihre auf dem
Altar liegenden totgeborenen Zwillinge nach deren Wiederbelebung getauft werden mogen

71



ses Artikels vor lingerer Zeit ein angeblich aus Gonten stammendes Votivbild er-
werben konnte, das den Eintrag im Totenbuch erhirtet, rechtfertigt es, dem
Thema «die Taufe totgeborener Kinder» etwas nachzugehen.

Gonten war lange Jahre ein viel besuchter Pilgerort. Die Wallfahrt zum
Gnadenbild «Maria Trost» auf dem Rosenkranzaltar diirfte auf die wohl um 1635
geschnitzte Madonnenstatue und auf die 1651 gegriindete Bruderschaft «unser
lieben Frauen» zuriickgehen. Thren Hohepunkt erzielte die Verehrung im 18.
Jahrhundert.

Nicht nur aus Innerrhoden, auch aus dem Toggenburg und aus dem Rheintal pil-
gerte man zu «Maria Trost» in Gonten. Besonders bei Totgeburten erflehten die
Waller die Hilfe Mariens. Die Kindersterblichkeit war zu jener Zeit erschrek-
kend hoch. So starben — um nur ein Beispiel zu nennen — aus der Ehe des Blei-
chemeisters Carl Anton Manser-Streule (1716-1769) von den 16 Kindern deren
10 vor oder bei der Geburt. Als Antwort des Volkes auf die ibersteigerte Strenge
theologischer Meinung iiber das Schicksal der Ungetauften — ewige Verdamm-
nis — entwickelte sich vorab in katholischen Gegenden — aber europaweit — ein
kirchlicher Brauch, der auch in Gonten einen bescheidenen Ableger fand, nim-
lich «die im Zusammenhang mit einer Wallfahrt erfolgende, voriibergehende,
wundertitige Wiedererweckung toter Kinder zum Leben, zwecks Erlangung der
Taufe mit nachheriger kirchlicher Bestattung». Gonten scheint sich aber nicht in
grossem Masse auf diese Wallfahrtsart spezialisiert zu haben.

Es wird nur von Einzelfillen berichtet. Demgegeniiber gab es aber Wallfahrts-
orte, wo der Brauch ein enormes Ausmass annahm. In Ursbach in Schwaben sol-
len zwischen 1686 bis 1720 iiber 24’000 Kinder zur Taufe gebracht worden sein.
Die hohe Zahl lasst allerdings daran zweifeln, ob es sich nur um totgeborene
Kinder handelte, wiewohl die Wallfahrt in Ursbach mit einem getauften totgebo-
renen Kind ihren Anfang nahm.

Immer wieder hat sich auch die Kirche mit dem Thema befasst und meist ableh-
nend reagiert. Aber die Sorge der Eltern um das Seelenheil ihrer Kinder und, weil
der Brauch fiir Kloster und Wallfahrtsorte gelegentlich wohl auch recht lukrativ
gewesen sein mag, brachte ihn nicht zum Erliegen. Auch die Reformation konn-
te thm nicht viel antun.

Es ist nicht iiberliefert, wie sich der Wiedererweckungsvorgang in Gonten ab-
spielte. Hingegen besteht eine reichhaltige Literatur dariiber, wie man andernorts
vorzugehen pflegte. In der Sakristei waren der Mesmer und meist auch die
Hebamme mit Zeugen dafiir besorgt, dass der kalte, steife Kindeskorper unter
der Wirkung feuriger Kohlen und der ausgestrahlten Wirme brennender Kerzen
und Lichter weich wurde. Der Leib nahm dann eine Zeitlang eine rotliche Farbe
an. Es trat ein Bluterguss aus der Nase ein. Manche Kinder begannen zu schwit-
zen, oder man sah ihre Adern an Schlife und Stirn und um den Hals herum ein
wenig sich bewegen. Auch 6ffneten und schlossen sie das eine Auge. Sie stiessen
durch die Nase einen warmen Atem aus, so dass die Federn, die man ihnen unter
die Nase legte, weggeblasen wurden. Hierauf wurden sie vom herbeigerufenen
Ptfarrer sofort getauft und den Eltern, die meist in der Kirche warteten, gebracht.

12



Die Zeugen bestitigten Wiederbelebung und Taufe. Oft wurden sie dann noch
einmal auf den Altar gelegt, was die Wunderwirkung des Heiligtums beweisen
sollte. Dann erfolgte die kirchliche Beisetzung, oft unter Glockengeliute, so, wie
das auch bei {iblichen Bestattungen der Fall ist.

Niemand wird die ungewohnlichen Schwierigkeiten bei der Unterscheidung der
wirklichen Lebenszeichen (Scheintote!) leugnen, aber ebenso wenig wird je-
mand bezweifeln kénnen, dass die missbriuchliche Taufe totgeborener Kinder
auffallend stark verbreitet war. Die Anfidnge der entsprechenden Wallfahrten las-
sen sich fiir die Schweiz nicht nachweisen. Es ist aber wahrscheinlich, dass sie
sich ganz besonders in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts entwickelten. Wie
unser ex voto zeigt, existierte das Brauchtum noch im 18. Jahrhundert. Es scheint
erst mit der Aufklidrung sein Ende gefunden zu haben.

Wer eine Wallfahrt unternimmt, triigt gewohnlich einen Wunsch, ein Anliegen
mit sich herum, wobei er sich vom Heiligtum Hilfe verspricht. In concreto pilger-
te die auf dem ex voto abgebildete sechskopfige Familie mit den beiden totge-
borenen Zwillingen nach Gonten, um fiir die letzteren die Taufe und die kirchli-
che Bestattung zu erwirken. Die Tatsache, dass sie ein ex voto stifteten, beweist,
dass ihr Wunsch in Erfiillung ging. Ex votos waren iiblicherweise die Dankes-
gabe an das Heiligtum fiir erlangte Hilfe. Sehr oft finden wir auf ihnen die Worte:
votum feci, gratiam accepi (ich habe ein Geliibde getan und Gnade gefunden).
Gnadenorte iiberquillen gelegentlich von solchen Geliibdegaben. Sie tragen bei
zur Verschonerung des Heiligtums und steigern dessen «Erhorungswert».
Beweismiissig lisst sich unser ex voto nicht eindeutig dem Wallfahrtsort Gonten
zuordnen. Es wurde lediglich als appenzellisch «gehandelt» und im Umkreis von
Gonten gekauft. Fiir Gonten spricht eindeutig die dargestellte Madonnenfigur,
«unsere liebe Frau vom Trost», die Wallfahrtsheilige von Gonten. Die Zuord-
nung nach Gonten scheint uns daher durchaus gerechtfertigt. Aber wie dem auch
sei. Das Bild verriit uns einen zwar etwas problematischen, jahrhundertelang
auch in Appenzell geiibten kirchlichen Brauch, zeigt aber auch die damals herr-
schende, tiefverwurzelte Volksfrommigkeit. Es beweist die Not von Eltern totge-
borener Kinder, die, verunsichert durch eine harte, iibersteigerte theologische
Lehrmeinung dem Glauben huldigten, dass nur durch die Taufe das ewige Heil
threr Nachkommen zu erlangen sei.

Schruns im Montafon war ein Wallfahrtsort, wo die Taufe Totgeborener in be-
sonderer Weise gepflegt wurde. Es verwundert daher nicht, dass sich sogar die
lokale Mythologie des Themas angenommen hat. Wir setzen an den Schluss un-
serer Arbeit die bekannte Sage vom Bauersmann aus Lech auf dem Tannberg, die
uns — wenn auch frei erfunden — in drastischer Weise Einblick in das auch hier-
orts lange Zeit gelibte Totenbrauchtum gewihrt:

«Vor vielen Jahren lebte in Lech auf dem Tannberg ein biederer Bauersmann.
Dem wurde eines Tages ein Kniblein geboren. Dieses war aber tot zur Welt ge-
kommen und konnte nicht mehr getauft werden. Da schickte der Bauer seinen
Knecht mit dem toten Kind nach Schruns, er solle es dort auf den Altar des HI.
Jodok legen, und, wenn nach andichtigem Gebet voriibergehend das Leben in

13



die entseelte Hiille zuriickkehren wiirde, durch den dortigen Pfarrherrn taufen
lassen. Dem Knecht wurde der Weg zu weit. Vielleicht sah er die ganze Sache als
Aberglauben an. Er begrub jedenfalls das Kind im Dalaaser Wald in der Nihe des
Kristbergsattels. Hierauf kehrte er nach Lech zuriick und meldete seinem Herrn,
das Kind se1 getauft. Nach Jahresfrist gebar die Frau des Bauern wieder einen to-
ten Knaben. Diesmal machte sich der Bauer selber mit dem toten Kind auf den
Weg nach Schruns. In der Nihe des Kristbergsattels rastete er und «marendete»
etwas. Als er wieder aufbrechen wollte, horte er auf einmal ein klédgliches
Stimmlein rufen: «Atti, nimm mi o mit!» (Vater, nimm mich auch mit!). Die
Stimme schien aus der Erde zu kommen. Der Bauer grub nach und fand voll
Entsetzen die unversehrte Leiche eines Kindes. An einem Muttermal erkannte er
das Kind als sein eigenes. Er machte sich nun mit beiden Leichen auf nach
Schruns. Dort ging sein heisser Wunsch in Erfiillung. Er konnte beide Kinder
taufen lassen und sie dann der geweihten Erde {ibergeben.»

Mancher mag nun vielleicht tiber den — zweifelsohne weltfremden — kirchlichen
Taufbrauch ldacheln. Weltfremdheit gab es aber auch beim Staat, wenn er un-
schuldige Frauen folterte und sie als Hexen verbrannte. Dort wurde Leben zer-
stort, hier — man konnte es fast so sagen — wurde Leben erzeugt. Und niemand
kam dabei zu Schaden!

Verwendetes Quellmaterial:

Fischer Rainald, Die Kunstdenkmiiler des Kantons Appenzell Innerrhoden, Basel 1984,
Seite 407

Signer Jakob, Appenzellische Geschichtsblitter, Appenzell 1939 ff Band Gonten 20. Jahr-
gang Nr. 11 (19358)

Vasella Oskar, Uber die Taufe totgeborener Kinder in der Schweiz, in: Zeitschrift fiir
schweizerische Kirchengeschichte, 60. Jahrgang (1966) 1-75

Zudrell Adolf, Kristberg-Silbertal Montafon, Rankweil 1977, Seite 11

Totenbuch von Gonten

74



	Das Votivbild von 1798 aus Gonten, die Taufe totgeborener Kinder betreffend

