Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 33 (1990)

Artikel: Der Girtanner-Altar der Pfarrkirche Wangs (von 1595)
Autor: Vogler, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Girtanner-Altar
der Pfarrkirche Wangs (von 1595)

Von Werner Vogler, St.Gallen

Im Jahre 1880 wurde die Kapelle St.Luzius in Wangs, die ins 15. Jahrhundert
(ca. 1480 neu erbaut) zuriickging, abgerissen. Sie stand etwas westlicher, un-
terhalb der heutigen Pfarrkirche St.Antonius der Einsiedler, der sie weichen
musste. Erfreulicherweise ist von der fritheren Wangser Kapelle noch eine ge-
naue Beschreibung, durch den Ziircher Kunsthistoriker J.R. Rahn angefertigt,
erhalten geblieben. Rahn nennt auch die Masse jener Kapelle, die dusserlich in
manchem der St.Leonhardskapelle auf Baschar bei Bad Ragaz glich. Es han-
delte sich um einen geschlossenen Raum, der Chor und das einschiffige Lang-
haus umfasste. Er hatte eine Lange von 13,79 m (bzw. 4,63; Chor). Das Chor
war durch eine Stufe vom Schiff getrennt. Die Breite des Schiffes betrug
4,65 m. Erweitert war das Chor durch eine rundbogige Quertonne, die 3,55 m
hoch war. Gegen oben war der Raum durch eine abgewalmte Holzdecke abge-
schlossen. Die Hohe vom Boden des Schiffes bis zur Holzdecke betrug 5,88 m
(vgl. Anzeiger fiir schweizerische Altertumskunde 17, 1887, S. 414f. und 440).
Die Diele der Decke reichte bis 4,58 m iiber den Boden des Schiffes. Die unge-
gliederten Latten wurden durch zwei bemalte Querbdnder aus Holz unterbro-
chen. Die Kirche hatte einen Turm, der sehr stark dem von St.Leonhard glich,
besass doch auch er einen massiven Aufbau und einen schlanken Spitzhelm.
Im Gegensatz zu in Wangs etwa herumgebotenen Meinungen befanden sich
im Schiff und im Chor nur Spuren roher Wandmalereien.

Hochaltar der St.Luziuskapelle

Die Kirche war ausgeschmiickt durch den gemalten Altar, der jetzt in der
Pfarrkirche an der linken Chorwand steht, den nach dem Maler genannten
Girtanner-Altar, sowie den Altarschrein des hl. Antonius, heute auf dem rech-
ten Seitenaltar. Ehemals bildete der erstere von 1595 den Hauptaltar (Masse:
Mittelbild: 153 x 120 c¢m; Fliigel: 153 x 60 cm). Dieser Altar wurde beim Ab-
bruch der Luziuskapelle von der Wangser Kirchenverwaltung an das Histori-
sche Museum in Appenzell geschenkt; 1951 kam er wieder gegen einen Kauf-
preis von 4000 Franken nach Wangs zuriick und wurde hier auf dem linken
Seitenaltar aufgestellt. 1880 wies der Altar noch eine Staffel, einen Fuss mit
dem Guli-Good-Wappen und eine Bekronung auf, die jedoch unterdessen ab-
handen gekommen sind. Nach der Beschreibung Rahns trug der Girtanner-
Altar auf der Staffel folgende Inschrift in Fraktur: «Die Ersamen fiirnemen
vnd Wisen H. Jacob God der Zit Landamen in Sarganserland. H. Johanes
God der Zit Bannehemeister (sic) In Sarganser Land: Und H. Ciprianus God

24



Hand Got zu Lob vnd Siner lieben Muter Maria zu Ehren Dise Tafelen lassen
machen und Malen. Als man zalt 1595 Jar.» Diese Inschrift fithrt uns auf die
Geschichte des Altars.

Es handelt sich also beim Altar um eine Stiftung der Gebriider Jakob Good
des Jiingeren, Landammann des Sarganserlandes (gest. vor 10. Mai 1612),
und Johannes Good, Pannermeister (gest. 19. April 1607), sowie eines ihrer
Verwandten, des Zyprian Good. Er war fiir die Pfarrkirche in Mels, zu der
auch Wangs gehorte, bestimmt. Dort stand er seit der Stiftung bis in die erste
Halfte des Jahres 1712 (nicht bis 1754), als er dem heutigen barocken, seit 1754
Reliquien der heiligen Amantia verwahrenden Good-Altar weichen musste.
Damals kam er nach Wangs. Die Wangser verwendeten ihn als Hochaltar ihrer
Kapelle; ohne Zweifel zogen sie ihn dem Antonius-Altar deshalb vor, weil er
hoher als jener war.

Der Maler
Zum Leben von Jakob Girtanner

Jakob Girtanner hat in Appenzell die Nachfolge von Meister Caspar Hagen-
buch, der als Stadtgeborener aus dem bilderfeindlichen St.Gallen sich zum
«Hofmaler» im lédndlichen Appenzell entwickelte, angetreten. Er 16ste als
Einheimischer diesen in den 80er Jahren ab. Nach Aussage des besten Kenners
der Innerrhoder Kunstgeschichte, des Kapuzinerpaters Dr. Rainald Fischer,
steht Girtanner qualitdtsmaéssig eine Stufe tiefer als Hagenbuch und ist ein
paar Grade provinzieller als der Stadt-St.Galler Hagenbuch. Er wird in den
Kirchenrechnungen erstmals 1585 erwahnt. Der Qualitdtsunterschied zeigt
sich etwa in der Darstellung der versuchten, aber missgliickten Perspektive im
Wiirfelboden der Verkiindigungsszene auf dem Wangser Altar. Girtanner hat
sich sowohl als Tafel- wie auch als Buchmaler betétigt. Er zeigt einen bunten,
reinfldchigen Manierismus, erinnernd an Stickereien auf Paramenten. Der
Buchmaler Jakob Girtanner hat u.a. das silberne Landbuch von Appenzell
1585 kiinstlerisch ausgeschmiickt. Darin befinden sich u.a. Darstellungen von
appenzellischen Landschaften und Orten.

Dem Kunsthistoriker Rahn gefiel der Wangser Altar nicht besonders, er hielt
ihn fiir eine «recht geistlose, baurische Malerei». Unterdessen haben wir unse-
re Urteile tiber die Malerei des 16. Jahrhunderts modifiziert und differenziert.
Gewiss stellt der Altar, der in seinem Stil Ankldnge an die Donauschule zeigt,
qualitativ nicht ein ganz hohes Kunstwerk dar. Es gemahnt vielmehr in der Art
der Darstellung der Heiligen und ihrer Gewinder teilweise an Paramenten-
stickerei. Nach heutiger Erkenntnis hat Jakob Girtanner, der sich mit vollem
Namen am Fusse des Altares, zu den Fiissen des Apostels Jakobus, nennt
(«Jacobus Girtanner Appenzellensis pin[xit] 1595»), doch eine gewisse Be-
deutung in der Appenzeller Malerei des 16. Jahrhunderts. Auch sein Sohn

25



Moritz (1575-1629), tat sich iibrigens als Maler verschiedentlich hervor. Jakob
selber muss etwa um 1610 gestorben sein.

Es ist davon auszugehen, dass der Wangser Altar als Atelierarbeit in Appen-
zell selber entstanden ist, natiirlich auf Bestellung der Melser Stifter. Man
kann wohl kaum annehmen, dass Jakob Girtanner in Mels selber gemalt hat.
Der Wangser Altar ist die bekannteste grossere Arbeit Jakob Girtanners. Seine
Malweise zeigen auch ein Altar aus der Martinskapelle in Appenzell, der eine
Kreuzigung, St.Bartholomdius, St.Elisabeth sowie auf dem &dusseren Fliigel
die Heilung der zehn Aussédtzigen darstellt, und in der St.Verenakapelle in der
Lank bei Appenzell zwei Fliigel mit St.Katharina und St.Johannes Baptista.

Die dusseren Tafeln

Der Englische Gruss

Der Wangser Altar zeigt, wenn er geschlossen ist , die Verkiindigung Mariens.
Wir sehen Maria in demiitiger Haltung («ecce ancilla Domini» - siehe ich bin
eine Magd des Herrn) im Gebet versunken, wie sie vom Erzengel Gabriel iiber-
rascht wird, im Hintergrund nicht realistisch die Landschaft Galildas. Gabriel
verkiindet ihr die Botschaft ihrer Empfangnis durch den Heiligen Geist. Im
Hintergrund der linken Tafel ist auch oben die heiligste Dreifaltigkeit — Gott
Vater, Sohn und Heiliger Geist - versinnbildlicht. Gott Sohn ist - wie seit dem
14. Jahrhundert belegt - als Kind mit Kreuz gemalt, ein Hinweis auf den Kreu-
zestod, der in der volkstiimlichen Darstellung des Barocks eine wichtige Rolle
spielte. Gabriel - als majestatischer imponierender Engelsfiirst, nicht als siiss-
kitschiges Engelchen, tragt den Heroldstab (dhnlich wie der antike Gotterbote
Hermes) mit einem Band, das die Worte des Englischen Grusses auf lateinisch
zeigt: «Ave Maria, gratia plena. Dominus tecum, benedicta tu in mulieribus,
et benedictus fructus ventris tui, Jesus».

Der geoffnete Altar

Fiinf Heilige

Wenn wir das Triptychon (den dreiteiligen Altar) 6ffnen, treten uns fiinf Heili-
geentgegen. Es sind Heilige, die die Namen der Stifter des Triptychons tragen:
von links nach rechts der Bischof Zyprian, der Apostel Jakob der Altere, Ma-
ria mit dem Kind, der Apostel Johannes Evangelista und schliesslich die Mar-
tyrin und Jungfrau Katharina. Die Heiligen sind am Fusse auch bezeichnet,
namlich «S. Ciprianus Mertirer» «S. Jacobus der Mehrer» (der Altere), «S.
Maria Matter Dei» (Mutter Gottes), «S. Johannes der Evangeli[st] und
schliesslich «Katharina Edle Junckfrow vnn Mal]rtirer]». Ahnlich wie beim
Antoniusaltar hatte der Girtanner-Altar, wie erwédhnt, nicht nur ein Konsolge-

26



simse, sondern auch ein Kruzifix tiber dem Triptychon, das von den hl. Maria
und Johannes flankiert war. Nun zu den heiligen Figuren, die, wie gesagt, die
Namen der Stifter tragen. Die hl. Katharina bezieht sich iibrigens auf Kathari-
na Good, geb. Siindli, die Gemahlin des Pannermeisters Johannes Good.

Auf den Aussenseiten der Altarfliigel ist die Verkiindigung Mariens dargestellt.

27



Der gedffnete Girtanner-Altar.

28



St.Zyprian

tritt zumeist zusammen mit der hl. Justina auf. Ihr Fest wird am 26. Septem-
ber gefeiert. Es handelt sich bel Zyprian um einen weniger bekannten Heili-
gen. Die Vita berichtet: Die schone Jungfrau Justina aus Antiochia - die Stadt
ist auf dem Altar durch stddtische Gebdude angedeutet — wies alle Antrige
eines Verehrers ab, da sie sich Christus anverlobt hatte. Der Abgewiesene war
Zyprian. Er versuchte mit allen Mitteln, unter anderem mit Zauberei und Ver-
bindung zu teuflischen Méchten, die Jungfrau fiir sich zu gewinnen. Justina
widerstand jedoch den Versuchungen. Schliesslich ging Zyprian in sich, be-
kehrte sich, wurde getauft, Diakon und schliesslich Bischof von Antiochia. In
der diokletianischen Verfolgung wurde er etwa um 280 n.Chr. nach Nikome-
dia gebracht. Die beiden wurden in einen mit geschmolzenem Pech gefiillten
Kessel geworfen. Das tat ihnen allerdings nichts an; im Gegenteil, der heidni-
sche Priester, der dies bewerkstelligte, verbrannte selber durch das heraus-
schlagende Feuer. Schliesslich liess man sie enthaupten. Auf unserer Tafel ist
St.Zyprian in vollem bischdflichem Ornat mit rotem Pluviale, mit Stab, Mitra
und einem Buch, wohl dem Evangelium, dargestellt.

Jakobus der Altere

Dessen Fest wird am 25. Juli gefeiert. Er ist im Sarganserland ein volkstiimli-
cher Heiliger; ich erinnere nur an den Jakobisonntag und das Jakobifest in
St.Martin im Calfeisental. Er war ein Sohn des Zebeddus und der Maria Salo-
me, die der sog. heiligen Sippe angehoren. Als Apostel war er bei allen wichti-
gen Ereignissen des Christuslebens dabei. Laut der Legende soll er nach Chri-
sti Himmelfahrt in Spanien gepredigt und Jiinger geworben haben. Im Jahre
44 wurde er, wie es in der Apostelgeschichte steht, von Herodes Agrippa ent-
hauptet. Sein Grab soll angeblich um 820 in Spanien gefunden worden sein
und hat sich seit dem 11. Jahrhundert zu der im Mittelalter hochberiihmten
Wallfahrtsstéitte in Santiago de Compostela (Galizien) entwickelt. Es gab
wohl keine Wallfahrt des Mittelalters und auch noch der spateren Jahrhunder-
te, ausser der nach Rom und Jerusalem, die so populédr war wie die an das Grab
des hl. Jakobus. Es fiihrten verschiedene Pilgerwege nach Compostela, die
immer wieder benutzt wurden. St.Jakob wurde haufig dargestellt. Ein scho-
nes Beispiel einer Jakobusdarstellung bringt unser Altar, sie zeigt ndmlich den
bartigen Apostel als mittelalterlichen bzw. frithneuzeitlichen Pilger mit dem
typischen Pilgerrock, dem Rosenkranz, Sack und Flasche, den Jakobsmu-
scheln um den Hals, dem charakteristischen Pilgerhut sowie dem eigentiimli-
chen Pilgerstab. Es handelt sich dabei um eine Art «Idealtracht» eines Pilgers.
St.Jakob gilt als ausgesprochener Schutzherr der Pilger und Wallfahrer.

Johannes Evangelista

Der Evangelist Johannes ist einer der bedeutendsten Apostel und war be-
kanntlich der Lieblingsjiinger Jesu. Seine Attribute sind der Adler und das

29



Buch, die ihn als Evangelisten kennzeichnen, dariiber hinaus aber auch die
Schlange und Kelch, wie sie unsere Darstellung zeigt. Sein Fest wird am 27.
Dezember gefeiert. Bis heute ist es {iblich, an diesem Tag den Messebesuchern
Wein auszuteilen. Johannes fehlt selten bei den wichtigen Ereignissen des Le-
bens Jesu. Das Attribut des Kelches mit der Schlange teilt er mit dem Ordens-
griinder St.Benedikt. Es bezieht sich auf folgende Episode: Nach der Uberlie-
ferung wollte Aristodemus, der Oberpriester des Artemistempels in Ephesus
nach Unruhen, die sich daraus ergeben hatten, dass die Goldschmiede nach
des Apostels Predigt um die Verkaufschancen ihrer Diana-Amulette fiirchte-
ten, den Apostel veranlassen, zu opfern und das Gift zu trinken, durch das be-
reits zuvor zwei Verbrecher vor Augen des Johannes tot umgefallen waren. Jo-
hannes schlug aber das Kreuz tiber den Kelch. Das Gift entwich in Form einer
Schlange. Johannes trank ohne zu sterben das Gift und warf den Mantel auf
die Verbrecher, die zu neuem Leben erwachten. Der Priester Aristodemus be-
kehrte sich. Das Attribut des Kelches mit der Schlange kennen wir iibrigens
seit dem 14. Jahrhundert.

St.Katharina

war in Wangs eine beliebte Heilige. Ich erwdhne nur etwa die vielen Frauenna-
men Katharina und den Bildstock der Katharina mit dem Rad, mit dem sie ge-
martert wurde, auf dem Wege nach Barguffa. Es handelt sich bei ihr nicht um
die hl. Katharina von Siena, sondern um die hl. Katharina von Alexandrien,
deren Fest am 25. November gefeiert wird. Sie war eine gelehrte Konigstochter
aus Zypern, um die der Kaisersohn warb. Dabei begriff Katharina, dass der
Bewerber ihr nicht entsprach an Adel, Schonheit, Reichtum und Weisheit. Ein
Einsiedler wies sie auf Christus als den Besten und riet ihr, sich an die Mutter-
gottes zu wenden, was sie allerdings zundchst nicht wollte. Schliesslich liess sie
sich taufen. Da erlebte sie im Traum, dass das Jesuskind ihr einen Verlobungs-
ring an den Finger steckte. In Alexandria - die Stadt ist am Wangser Altar im
Hintergrund angedeutet - sollte sie am Opferfest des Kaisers Maxentius teil-
nehmen. Sie weigerte sich jedoch und dusserte, dass die Gotter Abgotter ge-
worden seien. 50 Philosophen versuchten nun im Auftrag des Kaisers, Katha-
rina zu belehren, doch die Heilige widerlegte sie ihrerseits und iiberzeugte alle,
so dass sie sich schiesslich zu Christus bekannten. Alle wurden dann vom Kai-
ser dem Feuertod tibergeben. Katharina selber wurde gegeisselt, jedoch im
Kerker von einer weissen Taube mit Nahrung versorgt und von einem Engel ge-
trostet. Die Kaiserin selber plagte das schlechte Gewissen und deshalb bat sie
den Kerkermeister um Einlass ins Gefangnis von Katharina. Die Herrscherin
bekehrte sich schliesslich, von Katharina iiberzeugt, zusammen mit 200 Rit-
tern zu Christus. Der Kaiser indes liess alle enthaupten und befahl sodann,
dass ein Rad mit spitzen Messern und Négeln aufgerichtet werde, um daran
Katharina zu martern. Blitz und Donner zerstérten das Rad und erschlugen
die Henker. Maxentius liess Katharina schliesslich enthaupten. Engel trugen
ihren Leib auf den Berg Sinai, und die Mértyrin fand dort ihr Grab, wo es be-

30



kanntlich noch heute das Katharinenkloster gibt. Natiirlich sind all diese Ta-
ten nicht ganz wortlich zu nehmen, sondern ohne Zweifel in vielem Legende
oder, vielleicht besser, hohere Deutung. Man muss in solchen detaillierten
Wundergeschichten den Sinn und die Bedeutung des Geschehens suchen, um
sie zu verstehen.

Dass Katharina von vornehmer Herkunft war, zeigt sich auch auf unserer Ta-
fel, tragt sie doch ausser der Krone fiirstliche Kleider. Das Marterinstrument,
das iibergrosse Schwert, hélt sie mit ihrer Rechten, wie auch ein Buch, das so-
wohl das Evangelium als auch ihre Weisheit symbolisieren kann. Sie wurde im
Mittelalter zu einem der Vierzehn Nothelfer und speziell gegen Leiden und
Gehemmtheit der Zunge angerufen. Sie tritt unter den Vierzehn Nothelfern
zusammen mit Barbara und Margareta hdufig als «Virgo Capitalis» besonders
hervor. Nicht nur Patronin der Universitdten war sie, sondern auch der Wag-
ner und Miiller (Rad). Girtanner hat die Heilige nochmals, bei anderer Gele-
genheit, in der Lankkapelle bei Appenzell gemalt.

Und schliesslich zum Zentrum, zur Darstellung der Muttergottes in der Mitte
der Heiligen, die erhoht auf einer Mondsichel steht. In der einen Hand tragt
sie, mit kostbaren Gewédndern angetan, als Himmelskonigin das Zepter, in der
andern das Jesuskind und die Weltkugel. Ihr Haupt ist bedeckt mit einer Kro-
ne. Sie kann, im Zeitalter der Gegenreformation, auch als Personifikation der
triumphierenden Kirche («ecclesia triumphans») gedeutet werden. So vermag
eine Betrachtung eines Altars des 16. Jahrhunderts eine Menge christlicher
Lehren zu zeigen und zu verdeutlichen. Natiirlich miissen die Bilder erklirt
werden, sie sind nicht aus sich selbst zu verstehen. Die mittelalterlichen Glau-
bigen liebten die Heiligengeschichten, sie kannten die Legenda aurea, zwar
héaufig nicht aus eigener Lektiire, sondern aus der Erklarung der Prediger und
auch aus der «Biblia Pauperum», der Armenbibel, der bildlichen, auch fiir
Analphabeten lesbaren Darstellungen in den Kirchen. Der Gldubige konnte
sichnachdenkend und meditierend in die Figuren vertiefen, konnte sie als Vor-
bilder nehmen, konnte ihnen nacheifern. Es handelte sich in manchem um
- eine Verehrung von Heiligen und Heroen, dhnlich wie sie heute sidkularisiert
der Sportler- und der Starkult bieten. Und doch war der Sinn der Heiligenve-
rehrung die Hinfiithrung zu Gott, der Heilige galt als der vorbildliche Christ.
Die Heiligen sollten die Glaubigen auf den Weg wahrer Gottes- und Nichsten-
liebe sowie des Zeugnisses fiir den Glauben fiihren.

Literatur

Schweizerisches Kiinstler-Lexikon, 4. Band, von Carl Brun, Frauenfeld 1917,
S. 526 (T. Schiess).

Kunstdenkmiler des Kantons St.Gallen, Band I: Der Bezirk Sargans, bearb.
von Erwin Rothenhdusler, Basel 1951, S. 377{f.

Good Franz Anton, Wangser Kunstdenkmaéler. Ein Riickblick, in Sarganser-
lander, Beilage Nr. 13, 21. Januar 1954.

31



Fischer Rainald, Die Malerei des 17. Jahrhunderts in Appenzell Innerrhoden,
in ZAK 34, 1977, S. 21-43.

Fischer Rainald / Schlipfer Walter / Stark Franz, Appenzeller Geschichte,
1. Band, Herisau/Appenzell 1964, S. 456f.

Keller H. L., Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestalten,
Stuttgart 1975.

Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, Band 3, S. 529.

Kiing Josef, 100 Jahre Historischer Verein Appenzell 1879 - 1979, Appenzell
1982 (bes. S. 42f1.).

Vogler Werner, Wangs. Dorf - Nachbarschaft - Gemeinde, Wangs 1985.

NB. Die Fotos wurden uns von Herrn Kirchenprisident Maurus Castelberg,
7323 Wangs, in verdankenswerter Weise zur Verfiigung gestellt

(Die Redaktion).

32



	Der Girtanner-Altar der Pfarrkirche Wangs (von 1595)

