
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 30 (1986-1987)

Artikel: Bedeutende Innerrhoder Kapuziner

Autor: Bischofberger, Hermann / Gubler, Bertram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bedeutende Innerrhoder Kapuziner

In den folgenden Kurzbiographien werden von zwei Autoren einzelne
bedeutende Innerrhoder Kapuziner vorgestellt, deren Lebensbilder
raumhalber zum Teil stark gekürzt werden mussten. Zum besseren
Verständnis der Verhältnisse im 17. und 18. Jahrhundert sei hier darauf

hingewiesen, dass sich die Schweizer Kapuzinerprovinz anfänglich
über die heutigen Landesgrenzen hinaus erstreckte. 1668 wurden die
vorderösterreichischen (inkl. süddeutschen) Gebiete und 1729 das
Elsass abgetrennt. Umgekehrt gingen die Klöster Sitten und Saint-Maurice

erst 1767 von der savoyischen zur Schweizer Provinz über.

I. P. Philipp Tanner (1578-1656)

P. Philipp Tanner ist der Sohn des Landammanns Konrad Tanner, Ritter

von Tau und Bollenstein, der als Konvertit in der Zeit der katholi¬
schen Reform in Innerrhoden
eine entscheidende Rolle spielte.
Sein Bruder Hans, der spätere
P. Thesaurus (1576-1614), trat
1607 in den Kapuzinerorden ein
und starb in Altdorf im Alter von
gut 37 Jahren. Der dritte Bruder
Franz wollte auch Kapuziner werden

und trat ins Noviziat ein,
doch sah er ein, dass für ihn ein
anderer Weg bestimmt war. P.

Philipps Schwester, die spätere Sr.
Petronilla Tanner (1580 bis 1629)
trat ins Frauenkloster St. Maria
der Engel in Appenzell ein und
wurde dessen Frau Mutter (1613
bis 1628).
Leo Tanner wurde am 13. Februar
1578 in Appenzell getauft. Er

begann seine Studien am 5. Oktober 1588 in Dillingen. Chorherr Fuchs
von Freiburg - ein Zeitgenosse - weiss von Studien im Helvetischen
Kolleg in Mailand zu berichten. Vor 1596 besuchte er mit seinem Vater
die heiligen Stätten in Jerusalem.
Im Jahre 1595 wurde Leo Tanner als Kapuzinernovize eingekleidet
und erhielt den Ordensnamen Philipp. Am 1. September 1596 feierte
er die ewige Profess. Wo Fr. Philipp anschliessend studierte, ist unbe-

¦*

¦Ä

78



kannt, sicher hat er sich f602 in Schwyz im ehemaligen Klösterlein im
Loo zu Studienzwecken aufgehalten. Am 1. Juni 1599 verlieh ihm der
Basler Fürstbischof Wilhelm Rinck von Baldenstein in Pruntrut die
niederen Weihen. Zum Priester geweiht wurde Fr. Philipp zwischen
1602 und 1604.
Ab 1605 war er in Altdorf tätig. 1613 wurde er zum ersten Mal nach
Freiburg versetzt. Dieses Kloster war noch im Bau, weshalb wohl
manche Entbehrung in Kauf zu nehmen war. Hier wirkte P. Philipp
alles in allem 24 Jahre lang, allerdings unterteilt in drei verschiedene
Perioden. Er wird hier Apostel Freiburgs genannt werden. Sofort wurde
er Prediger in der Liebfrauenkirche, ein Jahr später sogar in der Kolle-
giatskirche St.Nikolaus. Von 1617 bis 1618 stand er dem Kloster in
Freiburg vor. Von 1618 bis 1621 weilte P. Philipp im elsässischen En-
sisheim. Hier war ein Noviziat untergebracht. Seine Tätigkeit in Ensis-
heim könnte damit in Zusammenhang gebracht werden, denn P. Philipp

war schon damals ein bekannter Prediger. 1621 durfte er nach
Appenzell zurückreisen, das erste Mal seit zwanzig Jahren. Hier weilte er
als Prediger und Aushilfsseelsorger, allerdings nicht als Guardian, wie
eine Notiz von Pfarrer Dr. Paulus Ulmann anzudeuten scheint. Als
Ordinarius predigte er in der Pfarrkirche von Appenzell. Während des
Sommers zog er in die Berge, wo er den Sennen die Messe las. Besonders

gut gefiel ihm das Wildkirchli, wo er sich gerne als Einsiedler
niedergelassen hätte. Der Bischof von Konstanz bewilligte ihm 1621, dort
einen Tragaltar und damit eine Kapelle zu errichten. Den Sennen zeigte

er den Standort für das Kreuz. Nachdem die Stelle geräumt worden
war, fand sich im Fels ein Loch, das genau den Ausmassen des Kreuzes
entsprach. Die Kapelle verwaiste mit P. Philipps Wegzug. Die Wild-
kirchlistiftung gründete dann Pfarrer Dr. Paulus Ulmann am 29. Juni
1679, der die Kapelle wieder herrichtete und die Einsiedelei auch
selbst bewohnte. 1624 wurde P. Philipp Tanner Prediger in der St.Ur¬
senkirche in Solothurn, ein Jahr später in Sursee. Wo P. Philipp von
1628 bis 1630 weilte, ist ungewiss, jedenfalls wird er im Jahre 1630 in
Luzern erwähnt. 1630 oder 1632 wurde er als Vikar nach Schwyz ins
neue Kloster an der Herrengasse versetzt. 1635 kehrte er nach Freiburg

zurück, um hier bis 1644 zu verbleiben. Von 1644 bis 1646 weilte
P. Philipp Tanner in Konstanz. 1646 kehrte er nach Freiburg zurück,
diesmal nun endgültig bis zu seinem Tode im Rufe der Heiligkeit am
31. März 1656.
Besonders bekannt war P. Philipp als Prediger, hielt er doch über 7 300
Predigten. Mehrere Predigten pro Tag waren keine Seltenheit. Deshalb

wurden ihm besonders wichtige Kanzeln anvertraut, nämlich
diejenige der Pfarrkirche St.Mauritius von Appenzell sowie jene der
Liebfrauenkirche und der Kollegiatskirche St.Nikiaus in Freiburg. Ob
er weitere feste Predigerposten versehen hat, ist ungewiss. In Altdorf

79



war der Erfolg vorerst nicht besonders gross. So entschloss er sich, den
wenigen Zuhörern zu versprechen, er werde in einer seiner nächsten
Predigten den Teufel selbst erscheinen lassen. Die folgenden Gottesdienste

wurden von immer mehr Zuhörern besucht. Beim dritten Mal
hielt P. Philipp den verblüfften Zuschauern vor, welche Ereignisse sie
wirklich interessierten, dass eben diese Sensationslust das Teuflische
sei. Nun blieb der Predigtbesuch weiterhin gut. Wenn nötig, nahm P.

Philipp kein Blatt vor den Mund. Den Spiegel hielt er seinen Zuschauern

immer in einem anständigen, nicht verletzenden, aber dennoch
bestimmten Ton vor. In Altdorf kritisierte er den Stimmenkauf, das

sogenannte Praktizieren. Das brachte ihm Klagen ein. Möglicherweiseso
vermutet P. Candide Clerc zu Recht - war dies ein Grund für seine

baldige Versetzung. In Appenzell war er allerdings so beliebt, dass die
Obrigkeit den P. Provinzial bat, P. Philipp trotz bevorstehender Mutation

in Appenzell zu belassen.
Wenn er die Messe frühmorgens gelesen hatte, zog er aufs Land, wo er
Religionsunterricht erteilte und zahlreiche Besuche machte. Er fand
sich meist bei den Kranken, Armen, Witwen und Waisen ein, so dass
der Freiburger Rat ihn als <Vater der Waisen, Arzt der Kranken und
grossen Freund des freiburgischen Volkes> bezeichnete.
P. Philipp pflegte die Aszese. Die körperlichen Begierden sollten
zurückgedrängt werden. Ganze Nächte betete er vor dem Altar. Um
nicht frömmlerisch hervorzutreten, verliess er die Klosterkirche
jeweils nach dem Abendgebet mit seinen Mitbrüdern und kehrte heimlich

zurück. Vor dem Morgengebet schlich er in seine Zelle, um mit
den Mitbrüdern in den Chorraum zurückzukehren. Nur durch Zufall
wurde er schliesslich doch einmal entdeckt.
«P. Philipp war auch ein unermüdlicher und ausgezeichneter Beichtvater,

und verwaltete sein Amt wahrhaft als Arzt, Lehrer und Richter;
er rührte und besserte die Sünder und führte sie wieder dem Herrn
zu.» (Burgener) Mit dem Schuldbekenntnis verband er längere und
wiederholte Seelsorgegespräche. Wohl nicht umsonst übertrug ihm
der Nuntius besondere Vollmachten, wie sie namentlich Geistlichen
gewährt wurden, die Konvertiten zu betreuen hatten.
Gerne verehrte er die Engel, insbesondere den Erzengel Michael, der
noch heute Patron des Wildkirchli ist. Chorherr Fuchs bezeichnet ihn
als «Verehrer Gottes von ausserordentlicher Kraft, angenommener
Sohn Mariens und Vertrauter des Schutzengels».
Die Gottesmutter verehrte er ebenfalls. P. Philipp konnte einem seiner

Mitbrüder bekennen: «Ich vertraue auf die Gottesmutter derart,
dass sie mir all das geben wird, worum ich sie bitten werde.» Dem
Dominikanerorden oblag die Betreuung der Rosenkranzbruderschaften.
Über dieses Privileg wachten sie aufmerksam. Da aber die Dominikaner

seit der Reformation in der Schweiz keine Niederlassungen mehr

80



besassen, waren sie am f 9. Mai 1617 bereit, das Recht,
Rosenkranzbruderschaften zu errichten, an P. Philipp und die kirchlichen Oberen
abzutreten. Damit konnte das Rosenkranzgebet vertieft, der öftere
Kommuniongang und die Prozessionen gefördert werden. Am 1.

April 1618 bewilligte ihm dies auch der Bischof von Lausanne und am
8. April 1619 derjenige von Konstanz für ihr jeweiliges Diözesange-
biet. Bereits am 2. Juli 1617 durfte P. Philipp die Erzbruderschaft an
der Liebfrauenkirche in Freiburg errichten, im gleichen Jahre eine
Konfraternität in Romont. Am Mauritiustag, den 22. September 1622,

folgte eine gleiche Körperschaft in Appenzell, am 30. November 1624
in Solothurn und am 28. Februar 1631 in Muotathal. Die letzte
urkundlich gesicherte Gründung treffen wir in Wünnewil FR (30. Juni
1644). Doch müssen es weit mehr gewesen sein, denn bei P. Philipps
Tod wurde angeführt, in den meisten Pfarreien der Diözese Lausanne
bestünden nun Rosenkranzbruderschaften.
Jesus Christus begegnete er vielfach in seinem Leiden und Sterben.
Auch P. Philipp litt gegen Ende seines Lebens stark. Die Quellen
berichten von Auszehrung, wohl Krebs. Ein Gehleiden erlaubte ihm
nicht mehr, das Kloster zu verlassen. Nun kamen die Besucher zu ihm,
statt P. Philipp zu ihnen. So verwundert es denn auch nicht, dass P.

Philipp bald Apostel Freiburgs genannt wurde.
Wunder geschahen durch sein Gebet vor und während seines Todes.
Auch nachher sind noch Erhörungen bekannt, die auf die Fürbitte P.

Philipps zurückgeführt werden. Kurz nach seinem Tod wurden einige
- nicht alle - Geschehnisse, die man als Wunder empfand, aufgezeichnet

und die Zeugen vereidigt. Als einziges Beispiel sei hier erwähnt,
dass zwei Stunden vor Beginn des Beerdigungsgottesdienstes drei Sonnen

zu leuchten begannen. Die mittlere, wirkliche Sonne, war rechts
und links von zwei weiteren Sonnen begleitet. Diese lagen auf einem
Kreis. Die ganze Erscheinung leuchtete in den Regenbogenfarben. Sofort
nach dem Gottesdienst bestätigten Zeugen unter Eid, dass die Sonne
vorerst auf die Liebfrauenkirche, dann auf die Klosterkirche, in welcher
der Leichnam P. Philipps aufgebahrt war, geleuchtet hatte. Hier
verblieb der Lichtschein, bis die Beerdigung abgeschlossen war.
Für die Freiburger war P. Philipp ein Heiliger. Es fehlte daher nicht an
Stimmen, die die Seligsprechung in die Wege leiten wollten. Dazu ist
es allerdings nie gekommen, denn Petrus Canisius schien den
Verantwortlichen vordringlicher zu sein. Deshalb konzentrierten sich die
Kräfte auf dieses Verfahren. Landammann Johann Baptist Emil
Rusch war der letzte, der eine Seligsprechung anregte.

II. P. Basilius Tanner (Donner) (1585-1648)
P. Basilius Tanner bzw. Donner bzw. Thoner (wie er entgegen der bis
jetzt üblichen Schreibweise im Taufbuch und Wochen- und Landrats-

81



Protokoll genannt wird) wurde am 3. September 1585 auf den Namen
Bartle getauft. Seine Eltern waren Bartle Tanner (Thoner) und Anna
Decker (Deckrer), die Schwester von Statthalter Moritz Decker.
Damit ist P. Basilius nicht der Bruder der beiden Kapuzinerpatres Philipp

und Thesaurus Tanner, wie seit 1853 immer wieder behauptet
wurde. Um ihn besser von seinem Vater zu unterscheiden, wurde er
Jungbartli genannt.
Am 3. April 1602 trat er in Luzern ins Noviziat ein. Am 3. April 1603

legte er die feierliche Profess ab.
Weitere Angaben zu seiner Biographie finden wir erst wieder im Jahre
1621. Am 25. Juni wurde P. Basil Guardian des Klosters Ensisheim im
Elsass, von 1627 bis 1628 war er als solcher in Überlingen und nachher
wieder in Konstanz; in einem Brief vom 30. Januar 1630 wird er als
Guardian des Klosters Freiburg genannt. Daraus ist zu schliessen, dass

er diesen Auftrag spätestens im Herbst 1629 übernommen haben muss.
Hier wirkte er bis 1631. Am5. September wurde er wiederum als Guardian

nach Ensisheim bestimmt. Dieses Städtchen hatte während des

Dreissigjährigen Krieges viel zu leiden. Am Fest der hl. Katharina
(25.11.) des Jahres 1632 streiften Schweden um das teilweise verlassene

und militärisch kaum gesicherte Ensisheim. Es blieb nichts anderes
übrig, als mit den Schweden zu verhandeln. Mit dieser heiklen Mission
wurde P. Basil betraut, was beweist, dass er Führungs- und Verhand-
lungsqualitäten besessen haben muss.
1629 wurde P. Basil Custos und Definitor, d.h. Miglied der Leitung
der Schweizer Kapuzinerprovinz. Diese war bis 1970 in Kustodien, also

in vier Abteilungen gegliedert. P. Basil stand daher einer
«Unterprovinz» vor. 1633 wurde er wiederum Definitor, zusätzlich noch Fa-
bricerius, also Verantwortlicher für die Bauten oder anders gesagt
Provinzbaumeister. Als Custos verschiedener Kustodien blieb er bis
1637 Mitglied des Definitoriums.
Am 7. September 1635 wurde P. Basil zum Guardian des Klosters
Rapperswil ernannt, am 18. September 1637 desjenigen von Altdorf.
1638 wurde ihm die Aufgabe eines Vikars des Klosters Rottenburg
übertragen, und 1643 folgte er einem Ruf als Superior des Hospizes
nach Biberach.
Am 5. Mai 1645 kehrte P. Basilius nach Appenzell zurück, wo er als

Vikar und auch als Prediger in der Pfarrkirche Appenzell tätig war.
In Innerrhoden wirkte P. Basilius vorwiegend im Zeichen der katholischen

Reform. In der spätmittelalterlichen Zeit bestanden einzig
Grosspfarreien in regionalen Zentren. Die Kirchwege waren lang und
gefährlich, gelegentlich überhaupt unterbrochen. In dringlichen Fällen

war der Kontakt mit den Seelsorgern gar nicht möglich. Das Konzil
von Trient forderte daher, dass die Grosspfarreien ausgebaut, d.h.
neue Seelsorgekreise geschaffen werden sollten, damit ständig Prie-

82



ster in Dörfern und Weilern anwesend waren und Gottesdienste gefeiert

werden konnten. Damit wurde die Seelsorge wesentlich intensiviert.

Dagegen sprachen die Bedenken der Grosspfarreien, die um
den Verlust von Einkünften bangten. Nebst finanziellen Überlegungen

ist dem Argument Beachtung zu schenken, dass auch weiterhin die
schon bestehenden Bauten wie Kirchen und Pfrundhäuser unterhalten
werden mussten. P. Basil drängte darauf, dass in den von Appenzell
entfernten Dörfern Brülisau, Haslen, Gonten und Oberegg eigene
Kirchkreise geschaffen werden sollten. Diesen Vorschlägen folgte die
weltliche Obrigkeit nicht.
Am 19. Juli 1647 sprach der Generalvikar der Diözese Konstanz, Martin

Vogler, vor dem Landrate. In Gonten sollte eine Pfarrei und in
Brülisau eine Filialkuratie entstehen, u.a. «für die alte lüth, welche
nit so wit zur Kirche kommen in so ungestümmem Wetter, auch
wegen der Kinder Tauffung». P. Basil wird in diesen Zusammenhängen

nicht erwähnt. Aus Angaben in den bisher nicht veröffentlichten
Pfarr- und Taufbüchern von Haslen ist zu entnehmen, dass P. Basil der
Promotor war. Die Pfarrei Gonten wurde am 10. September 1647
kanonisch errichtet. Tags darauf weihte P. Basil den Friedhof. Auch am
10. September 1647 wurde die Filialkuratie Brülisau geschaffen.
Die Bestrebungen, in Haslen eine eigene Kirche und Pfarrei zu errichten,

reichen ins f6. Jahrhundert zurück. Hier kam das Argument dazu,
dass ein ständiger Seelsorger hart an der Grenze zu einer protestantischen

Bevölkerung wichtig sei. Die Initiative ergriff P. Basil zusammen

mit weiteren Geistlichen, die für einen Kirchenbau in Haslen
Geld in Aussicht stellten. In Haslen war die Opposition allerdings sehr

gross, «disses alles ungesehen hat der Mehrentheil, wenig ausgenommen,

darwider gewüthet und täubet und den für geworfene Bauw
untauglich gescherzt. Und ob es gleich vilmahlen für klein und gross Rath
fürgetragen worden, nichts desto weniger hat man nie mahlen mögen
zue dem anfang des Bauwes kommen.» Dennoch ging das Werk
vorwärts. Da P. Basilius am 4. Juni 1648 verstarb, konnte er das Gelingen
seines Planes nicht mehr erleben. Kurz vor seinem Tod bat er Pfarrer
Paulus Ulmann, die Sache weiter zu verfolgen, was diesem trotz grösster

Anfeindungen dennoch gelang.
Auch die Oberegger dürfen P. Basil für sich beanspruchen. Seit dem
16. Jahrhundert wünschten sie sich eine eigene Kirche. Die Rhodsge-
nossen von Oberegg und Hirschberg waren damals nämlich nach
Altstätten, Marbach, Berneck, St.Johann-Höchst, St.Margrethen und
Thal pfarrgenössig. Papst Leo X. bewilligte ihnen daher bereits am 6.
Juni 1511 eine eigene Kirche. P. Basil nahm die Angelegenheit an die
Hand. Am 7. September 1646 beschloss der Zweifache Landrat, Pater
Basil mit einer Abordnung des Rates nach Oberegg zur Abklärung
verschiedener Fragen zu entsenden und nachher Bericht zu erstatten.

83



Die Notwendigkeit, eine Pfarrei zu gründen, wurde allgemein bejaht.
Die Kirchwege waren wirklich sehr weit. Streit entstand über den
Standort der Pfarrkirche. Die Rhoden Hirschberg und Oberegg waren
geteilter Meinung. Deshalb blieb P. Basils Plan vorerst liegen. Nach
seinem Tode schritt Pfarrer Paulus Ulmann ein und konnte die Sache
vorantreiben.
Auch für Oberegg gilt, was Pfarrer Anton Wild über P. Basils Aktivitäten

zum Bau der Hasler Kirche bemerkte: «Wir sehen hier beim
Kirchenbau in Haslen den weitsichtigen und tätigen Kapuzinerpater Basil
Tanner als grossen Förderer des wahrhaft notwendigen und heilsamen
Werkes. Und hier wie dort trat nach seinem Tode Paulus Ulmann in
die Lücke und war die Seele des Unternehmens.»
Zusammenfassend können wir festhalten, dass P. Basil sicher, wie das

Protocollum maius sagt, ein vir insignis, also ein ausgezeichneter oder
besonders bedeutender Mann war. Diese Worte werden in ihrer
Bedeutung noch unterstrichen, weil solche Auszeichnungen im
Protocollum maius eine ganz seltene Ausnahme darstellen.

III. P. Clemens Geiger (1668-1726)

Das Schaffen und Wirken von P. Clemens Geiger ist in einem einzigen
Punkte sehr gut dokumentiert. Für seine eigentliche Biographie
stehen allerdings nur wenige Quellen zur Verfügung.
Die Schwierigkeiten setzen bereits bei den Personalien ein. Nach den
Angaben im Protocollum maius und Appenzeller Materialien, die
Jakob Signer untersucht hat, wurde er am 30. November 1668 auf den
Namen Karl Marian getauft. Nach diesen Quellen war er der Sohn von
Karl Franz Geiger (1635 — 1672), Schützenmeister und fürstäbtisch
sanktgallischer Kämmerling, und der Anna Maria Koch.
Wahrscheinlich hat Karl Marian Geiger die Lateinschule Appenzell
besucht. Den Protokollen von Land-, Geheim- und Wochenrat nach
zu schliessen, hat er nie einen Freiplatz in Mailand oder Paris belegt.
Sicherem Boden betreten wir erst wieder am 13. März 1689, als Karl
Marian Geiger in Zug ins Noviziat eintrat und drei Tage später, am 16.

März, eingekleidet wurde. Bei dieser Gelegenheit nahm er den
Ordensnamen Clemens an. Ein Jahr später, am 13. März 1690, legte er
die einfache Profess ab. Noch 1689 war er nach Schwyz zu Novizenmeister

P. Johannes Hektor von Rickenbach (1696 — 1777) übersiedelt.

1690 setzte er seine Studien in Stans, 1692 in Breisach und 1694 in
Luzern fort. Die Daten der feierlichen Profess und der Priesterweihe
sind unbekannt geblieben.
Seit 1700 war P. Clemens in Solothurn als Aushilfe in allen
Seelsorgeverpflichtungen tätig. 1705 wurde er nach Chur versetzt. In Trimmis

84



sollte er nämlich im Auftrage des Bischofs als Pfarrverweser tätig sein.
fn diese ursprünglich ganz katholisch verbliebene Pfarrei zogen zwei
oder drei Protestanten, so dass die Gemeinde 1611 zur paritätischen
erklärt wurde. Bevor er dort eingetroffen war, erhoben die protestantischen

Bewohner Protest. Am 31. Mai 1705 kam er dort an. Sofort
wurde ihm das Leben schwer gemacht. Die Bundeshäupter Graubün-
dens mahnten P. Clemens zum Wegzug, obwohl die Diözesanleitung
den Appenzeller Kapuziner unterstützte. Sicher traf P. Clemens kein
Verschulden, denn schon sein Vorgänger stand in Trimmis auf keinem
leichten Posten.
Von 1710 bis 1711 war P. Clemens Guardian in Landser im Elsass, im
Zeitraum von 1711 bis 1713 in Näfels, auch wieder als Guardian. Nachher

zog P. Clemens erneut ins Elsass, als Vikar nach Thann
(1713 — 1716), anschliessend in gleicher Funktion nach Ober-Ensis-
heim. Ab 1718 wirkte er als Vikar im Kloster Frauenfeld. Ein Jahr später

kehrte P. Clemens nach Appenzell zurück. Seinen letzten Aufgaben

kam er wiederum in Frauenfeld, wo er am 2. Januar 1726 verstarb,
nach. Hier war er nicht Guardian.
Bekannt ist P. Clemens aber als Naturforscher geworden und geblieben.

Seinen Bericht übernahm nämlich Johann Jakob Scheuchzer im
Jahre 1716 in seine <Helvetiae historia naturalis. Stoicheigraphia, Oro-
graphia et Oreographia. Oder Beschreibung der Elemente, Grenzen
und Bergen des Schweitzerlandes. Oder Natur-Histori des Schweitzer-
landes> (Bd. 1) auf. In die weiteren Bände übernahm Scheuchzer diesen

Bericht und teilte ihn nach der Themenreihenfolge in die einzelnen
Kapitel auf. Ob der Bericht von P. Clemens vorher gedruckt und dann
von Scheuchzer übernommen wurde, wie die gängige Literatur zu
vermuten scheint, ist fraglich, da keine separate Veröffentlichung
aufgefunden werden konnte.
Besonders bekannt ist seine Beschreibung des Wildkirchli geworden.
P. Clemens ist ein guter Beobachter. Er sucht nach Erklärungen und
versucht daher naturwissenschaftliche Deutungen. So weiss er vom
Schnittlauch zu berichten: «Vieh und Geissen, wann sie davon essen,
gibt ihr Milch noch lang danach Geruch.» Auch Ortsbezeichnungen
will er erklären: Die Zigeralp heisse so, weil in «einer Hole wachse
eine gewisse Materi, ganz weiss und in Form des Karviols», habe also
eine dem Ziger ähnliche Form. Trotz dieser forschenden Methode
kennen P. Clemens wie auch Johann Jakob Scheuchzer noch abergläubische

Vorstellungen: Wer auf dem Kamor einen Stein in ein Wetterloch

hineinwerfe, bewirke, dass sich im Innern Nebel bilde, «aus
welchem ein erschröckliches Wetter von Donnern, Haglen und Blitzen
entsteht, so das man meint der Berg samt dem was drauf müsse under
sich gehen». Auch der Seealpsee sei, meinte er, unergründlich tief.
Dies meinten auch noch spätere Generationen.

85



P. Clemens setzt die Beschäftigung mit der Natur fort, wie wir sie aus
der mittelalterlichen Klosterliteratur kennen. Zweifellos gehört er zu
den ersten naturwissenschaftlichen Erforschern der Schweizer Bergwelt.

Damit ist P. Clemens zu denjenigen ersten katholischen Geistlichen

zu zählen, die im 18. Jahrhundert mit Protestanten in
freundschaftliche Kontakte traten. Durch ihr Interesse an der Natur, der
Geschichte und der Philosophie Hessen sie die konfessionellen Spannungen

zurücktreten.

IV. P. Pirmin Knechtle (1844-1906)

Auch über P. Pirmin Knechtle sind wir nur schlecht dokumentiert,
denn allzuviele Unterlagen scheinen gar nicht aufbewahrt oder dann
vernichtet worden zu sein.
Johann Baptist Knechtle-so hiess P. Pirmin vordem Ordenseintritt-
wurde am 5. September 1844 geboren. Seine Eltern waren Johann

Baptist Knechtle, Friedlisbueb,
und Anna Maria Koller, die in
Gonten aufgewachsen war. In
Enggenhütten verbrachte Johann
Baptist Knechtle seine Jugendjahre.

Schon damals äusserte er
immer wieder seinen Wunsch,
Kapuziner werden zu dürfen. Deshalb

wollte er die Schulen
möglichst bald abschliessen. Bereits
mit 16 Jahren absolvierte er die
Lateinschule in Stans. Am 16.
Oktober 1860 trat er in Luzern ins
Noviziat ein. Hier erhielt er den
Ordensnamen Pirmin. Am 16.
Oktober 1861 legte er die einfache
Profess ab.
Fr. Pirmin lernte bereits während
seiner Ausbildung die meisten

katholischen Gegenden der Schweiz kennen, denn 1861 setzte er seine
Studien in Sitten fort; im Herbst 1862 übersiedelte er nach Solothurn,
1864 zog er nach Schwyz, wo er im gleichen Jahr die feierliche Profess
ablegen durfte. Obwohl Fr. Pirmin seine Ausbildung 1865 abgeschlossen

hatte, durfte er noch nicht zum Priester geweiht werden. Er war
nämlich noch zwei Jahre zu jung. Unterdessen waren seine Vorgesetzten

auf sein Sprachentalent aufmerksam geworden. Seine Wartezeit
verbrachte P. Pirmin daher in St-Maurice, um sein Französisch zu ver-

86



vollkommnen. Am 2. Juni 1867 wurde er zum Priester geweiht; neun
Tage später, am 11. Juni, feierte er sein erstes heiliges Messopfer.
Französisch beherrschte P. Pirmin ganz und gar. Dies bestätigt P.
Antoine Marie Gachet von Greyerz (1822 — f 890), der ihn «le petit
parisien» nannte. P. Pirmin beherrschte auch noch weitere Sprachen. Als
Kuriosität sei hier angeführt, dass er die Weltsprache «Volapük»
erlernte, die eine Vorgängerin des Esperanto ist, sich allerdings auch
nicht durchsetzen konnte.
Seit September 1867 wirkte er in Freiburg als Prediger und Beichtvater.

1869 stieg er nach Andermatt hinauf, wo er als Lehrer seine
Sprachkenntnisse den Schülern weitervermitteln konnte. Im Herbst
1870 stieg er nach Stans hinunter, wiederum als Lehrer. 1871 zog er
nach Sursee als Aushilfspater für alle Seelsorgebelange. 1874 hatte
er nach Bulle und 1878 einmal mehr nach Freiburg zu übersiedeln. Seit
1881 ist er in Appenzell zu finden, wo er auch wieder für alle Seelsorgeaufgaben

eingesetzt werden konnte. Auf dem Lande war er sehr
beliebt. Dies wissen wir deshalb, weil er immer wieder als Pfarrvikar
eingesetzt wurde: Vom September 1881 bis zum 16. Dezember 1881 wirkte

er als Filialkurat in Schwende, bis die Pfründe wieder durch einen
Weltgeistlichen besetzt werden konnte. Vom Juli 1884 bis Dezember
1884 betreute er als Pfarrvikar die Hasler und während einiger Monate
bis zum 4. August 1886 die Angehörigen der Filialkuratie Eggerstanden.

Von 1885 bis zu seinem Wegzug war P. Pirmin in der Lankkapelle
tätig, einer prächtigen frühbarocken Kapelle, die leider 1911
verbrannte. Hier besuchten die Enggenhüttner Schüler bei ihrem Landsmann

die Christenlehre.
1889 zog P. Pirmin nach Sitten, 1891 nach Dornach, 1896 nach Arth
und 1897 nach Luzern. Überall half er in allen Sparten der Seelsorge
mit.
Als P. Pirmin die Beschwerden des Alters zu spüren begann, trat
zudem noch die älteste Innerrhoder Krankheit - das Heimweh - auf. Die
Ordensobern stimmten gerne einer Versetzung nach Appenzell zu.
Auch jetzt half er gerne in der Seelsorge mit. In nahezu allen Klöstern,
in denen P. Pirmin wirkte, war er Bibliothekar. Er interessierte sich
auch für die Geschichte: Am 20. August 1884 hielt er im Hotel Hecht
in Appenzell den ersten Vortrag, der im Historischen Verein Appenzell

überhaupt gehört worden ist. Er beschrieb die Geschichte des

Kapuzinerklosters Appenzell, die er anhand von Originalquellen neu
erarbeitet hatte.
Im Herbst 1905 bedrückten P. Pirmin Herzbeschwerden. Zunehmend

liess ihn sein Gehör im Stich. Weitere Krankheitssymptome
folgten: 65jährig verstarb P. Pirmin am 9. Juni in Appenzell. Dem
Protocollum maius fügte der Kapuzinerchronist in Anlehnung an Lk 2, 29
und Mt 25, 21 bei: «Qui loquebatur in varus unguis magnalia Dei, au-

87



diät verbum: Euge serve bone, intra in gaudium Domini.» «Der die
Grosstaten Gottes in verschiedenen Sprachen verkündete, höre das
Wort: Du guter Knecht, tritt ein in die Freude des Herrn.»
Die Nekrologe berichten übereinstimmend, P. Pirmin sei ein «Begabter

und fleissiger Prediger» und «ein überall beliebter Ordensmann»
gewesen. Ein anderer Bericht charakterisiert ihn so: Er war «eine echte

Nathanaelsseele, gerade und offen, von goldlauterem Charakter
und goldlauterer Gesinnung, vor allem aber - Ordensmann. Seine
Bescheidenheit, seine Demut und Anspruchslosigkeit, sein musterhafter
Gehorsam - alles verriet in ihm den Geist des im katholischen Ordensleben

geschulten Ordensmannes.»

V. P. Alphons Maria Broger (1878-1968)

Josef Anton Ludwig Broger, so hiess P. Alphons vor seinem Ordenseintritt,

wurde am f6. September f878 am Landsgemeindeplatz im
Hause «Landammann Heim»
geboren. Sein Vater war Josef Anton

Broger (1847-1905), der
Ratsherr, Bezirkshauptmann und
schliesslich Bauherr war. Seine
Mutter war eine Tochter von
Landammann Franz Josef Heim
(1793-1859).
Am 13. September 1897 wurde er
in Luzern eingekleidet und erhielt
den Ordensnamen Alphons Maria,

den bisher auch ein
Innerrhoder, P. Alphons Maria Steuble

(1853-1896), getragen hatte.
Am 13. September 1898 legte er
die einfache Profess ab. Das
theologische Studium war noch auf
verschiedene Klöster verteilt:
Deshalb zog Fr. Alphons Maria

im September 1898 nach Sitten, 1899 nach Freiburg, 1900 nach
Solothurn und 1901 nach Zug. Im September 1902 zog er ins Kloster
Schwyz und absolvierte sein Pastoraljahr. Er hatte prominente Lektoren:

Drei seiner fünf Professoren wurden später Bischöfe: P. Gabriel
Zeiger, P. Dr. Hilarin Felder und P. Justin Gumy. Am 13. September
1901 legte P. Alphons Maria die ewige Profess ab. Am 24. Juni 1902

weihte ihn Bischof Leonhard Haas zum Priester; am 2. Juni feierte er
Primiz.



Erster Wirkungsort sollte Näfels werden. Hier unterrichtete er, wie
auch später in Appenzell, sozusagen alle Fächer: Religion, Deutsch,
Latein, Geschichte, Geographie, Buchhaltung, Freihand- und
Linearzeichnen, Gesang, Arithmetik und Stenographie. Auf den Herbst des
Jahres 1908 wurde P. Alphons Maria nach Appenzell versetzt und zum
Leiter der neuen Schule bestimmt. Er war effektiv Rektor, obwohl er
nur den Titel «Präfekt» trug. Richtig wären seine Aufgaben mit der
Umschreibung «Rektorpräfektökonom» festgehalten. P. Alphons
Maria hatte die Leitung allerdings nur bis 1912 inne.
In Appenzell unterrichte P. Alphons Maria Religion, Algebra,
Arithmetik, Biblische Geschichte, Buchhaltung, Deutsch, Freihandzeichen,

Geometrie, Geschichte, Gesang, Geschäftsbriefe, Italienisch,
Latein und Technisches Zeichnen. 1908 gründete er den Kirchenchor
und war dessen erster Direktor. Im gleichen Jahr liess er die Marianische

Studentensodalität errichten. 1909 entstand dank seiner Initiative
die Harmoniemusik des Kollegiums, die er selbst dirigierte und in der

er, wenn nötig, auch selbst die erste Trompete blies.
1912 berief ihn der Provinzial P. Fridolin Bochsler als Provinzsekretär
nach Luzern - an einen Posten, der erst 1908 geschaffen worden war.
Die Schaffung dieses Amtes und die Aufgaben, die P. Alphons nach
und nach übernehmen musste, zeigen einen strukturellen Wandel in
der Schweizer Kapuzinerprovinz. Nach Revolution und Kulturkampf
blühte der Kapuzinerorden wieder auf - dies nicht zuletzt dank der
neuen Ordenssatzungen, deren Revision der Ordensgeneral P. Bernhard

Christen von Andermatt an die Hand genommen hatte.
Nach dem Kulturkampf (1879) bestand die Schweizer Kapuzinerprovinz

noch aus 266 Mitbrüdem. 1903 waren es bereits 330. Als P.

Alphons 1912 Sekretär wurde, waren 344 Kapuziner im Verzeichnis.
1921 werden es 405, 1930 535 und beim Rücktritt vom Sekretariat im
Jahre 1936 623 Kapuziner sein. Mehr Mitbrüder, mehr Arbeit, wird
das für P. Alphons Maria bedeutet haben. Mehr Mitglieder brauchen
mehr Platz: In seiner Amtszeit wurden nahezu alle Klöster erweitert
oder in einzelnen Fällen sogar neu gebaut. Mehr Mitbrüder, neue
Aufgaben: Spezialseelsorge, Missionen in Dar-es-Salaam seit 1920 und auf
den Seychellen-Inseln ab 1922. Die Schulen in Stans, Appenzell und
Näfels wurden vergrössert. Für Appenzell wurden die Vorbereitungen
für den Ausbau zur Matura noch unter P. Alphons Marias Amtszeit an
die Hand genommen. All diese Massnahmen mussten geplant und
organisiert sowie Verträge abgeschlossen und verwirklicht werden.
Doch damit nicht genug.
1918 wurde P. Alphons Maria zusätzlich Provinzökonom. Das neu in
Kraft getretene Kirchenrecht erforderte einen notarius ecclesiasticus
im Amt, das er mit Erfolg versah. Als dann der Ordensgeneral P. Eli-
gius Jensen von Fenne als Feldkaplan für die deutsche Armee aufge-

89



ä



10

3
14 16

11

12
15

Personen verzeichnis für Primizphoto vom 22. Juli 1908 in Solothurn

Primizphoto von Pater Gerard Fässler vom 22. Juli 1908 in Solothurn.

1. Pfarrer und Prälat Jos. Anton Huber, Morschwil (1851-1933)
2. P. Alphons Maria Broger, Appenzell (1878-1968)
3. Frau Maria Juliana Signer-Fässler (1858-1914)
4. Frl. Marie Fässler, verh. Fischli (1885-1964)
5. Herr Wilhelm Fässler-Zwicker (1886-1956) (Bruder des Primizianten)
6. P. Nazarius Linggi, Katechet in Steinegg, von Schwyz (1839-1910)
7. Frau Franziska Fässler-Fässler, Mutter des Primizianten (1857-1933)
8. PrimiziantP. Gerard Fässler (1885-1966)

9. Herr Johann Baptist Fässler-Fässler (1857-1935), Sattler
10. Frl. Amalia Fässler, geistl. Braut (1889-1975)
11. Frl. Margrit Fuchs, Telephonistin (1880-1965)
12. Frau Anna Magdalena Signer-Ebneter (1847-1910), geistl. Mutter
13. Frau Anna Magdalena Haas-Fässler (1863-1934)
14. Frl. Emilia Rusch, verh. Sutter (1880-1959)
15. Frau Anna Maria Fässler (1857-1938), Sattlers
16. Pfarrkommissar Bonifatius Räss, Appenzell (1848-1928)



boten wurde, konnten die Kapuziner in Gebieten, die mit dem Deutschen

Reiche im Kriegszustand waren, nicht mehr mit ihm in Kontakt
treten. Ein neutraler Kapuziner musste die Vermittlerdienste
übernehmen. Ja natürlich: Noch eine Aufgabe mehr für P. Alphons Maria.
Das Provinzsekretariat war allerdings, so erstaunlich dies klingen
mag, kein Vollamt. Parallel dazu war P. Alphons Maria noch Redaktor

des «Seraphischen Kinderfreund», zeitweise auch Kinderheimdirektor.

Im «Kinderfreund» wurden religiöse und pädagogische Fragen behandelt

Als Redaktor ging P. Alphons Maria auf alle möglichen Anliegen
der Leser ein und steuerte auch regelmässig Appenzeller Witze bei.
Freude gehört ja auch zur Erziehung. Dann musste er immer wieder
betteln. Mit diesem Geld waren arme Familien zu unterstützen. Er
unterschrieb jeweils mit «Bettel-Alphons». Ein Witzbold schenkte ihm
daher einen Stempel: Um sein Monogramm stand geschrieben: «Froh
und heiter. Bettelt weiter.» In verschiedenen Arbeiten und Vorträgen
setzte er sich mit Erziehungsfragen auseinander. Jetzt kam ihm die
Schulerfahrung sehr zustatten. So beteuerte er immer wieder, wie
wichtig ein frohes Elternhaus ist. Elternlose Kinder sollten, wenn
möglich, in Pflegefamilien aufwachsen können. Diese Lösung sei Heimen

vorzuziehen.
Leider wurde ein Kinderheim doch notwendig, denn für die zahlreichen

Waisenkinder konnten nicht genügend geeignete Pflegeplätze
gefunden werden, fm Jahre f919 war es möglich, ein grösseres Haus in
der Nähe des Klosters Wesemlin zu kaufen und umzubauen. Im Juni
1920 wurde es eröffnet. Ein Erweiterungsbau konnte 1922 bezogen
werden. Das Kinderheim hatte einen doppelten Zweck: Waisenkinder
sollten hier leben und erzogen werden. Es wurde versucht, das Elternhaus,

soweit eben möglich, zu ersetzen. Als Wohnheim bot es Lehrlingen

und Dienstboten Unterkunft. Das Heim wurde seit seiner Gründung

durch P. Alphons durch einen Kapuzinerpater geleitet und durch
Schwestern aus Baldegg betreut.
Als Erzieher wurde P. Alphons Maria auch angefeindet. Die Basler
Zeitung «Vorwärts» vom 1. September 1930 bezeichnete ihn als unfähig

und charakterlich nicht einwandfrei. So wurde das Strafgericht Basel

angerufen. Es verurteilte den Redaktor zu zwei Monaten Gefängnis.

Über P. Alphons hielt es im Urteil vom 30. Januar 1931 fest: «Das
Gericht erachtet es als durch die Beweisaufnahme erwiesen, dass es
sich beim Kläger um eine durchaus integre Persönlichkeit handelt, die
sich weder als Priester, noch als Mensch etwas zuschulden kommen

liess.»

Infolge Überlastung durfte er im November 1922 Redaktion und
Heimleitung abtreten, um sie im Herbst 1926 wieder zu erhalten. Weil
sich gesundheitliche Störungen einstellten, gab er 1928 die Heimlei-

92



tung ab. 1931 verzichtete er auch auf die Schriftleitung. Nachdem er
aber 1936 das Provinzsekretariat abgetreten hatte, erhielt er beide
Ämter wieder zurück. Er besorgte sie bis 1942, als ihn die Last des
Alters zur Rücksichtnahme auf seine Gesundheit mahnte.
Nun wünschte der 64jährige Entlastung. Er kehrte nach Appenzell
zurück, wo er von Ostern 1942 bis Juli 1948 wieder an «seinem» Kollegium

unterrichtete, dann zog er sich als 70j ähriger vom Schuldienst
zurück. Dennoch erteilte er weiterhin noch Nachhilfestunden.
Schon 1947 musste er sich einer Operation unterziehen; 1958 folgte eine

zweite. So weit seine Kräfte dies zuHessen, arbeitete er noch immer.
Doch «Zum Stöckspalte reicht's noch lange nicht,» berichtete er dem
P. Provinzial. Dennoch übernahm er 1948 Aufgaben in der Verbreitung

der Missionsidee im Einzugsbereich des Kapuzinerklosters
Appenzell. Von 1951 bis zu seinem Tode leitete er diese Aufgaben
selbständig; seit 1960 half ihm Bruder Cornel Schai (1894-1973). Am 15.
Mai 1968 verstarb P. Alphons Maria Broger. Der Bearbeiter des
Protocollum maius setzte zu Recht die folgenden Worte: «Permultis offici-
is praefuit et profuit.» Das Wortspiel lässt sich nicht wörtlich übertragen

und bedeutet : Überaus vielen Ämtern ist er vorgestanden, und
überaus viel hat er dadurch genützt.

VI. P. Gerard Fässler (1885-1966)
P. Gerard Fässler hat sich vor
allem als Schulmann und Missionar

hohe Verdienste erworben.
Josef Anton Fässler - so hiess
P. Gerard vor seinem Ordenseintritt

- wurde am 9. April 1885
geboren und gleichentags getauft.
Sein Vater war Bäckermeister
Josef Anton Fässler 1860 -1907),
der leider vor der Primiz seines
Sohnes verstarb. Die Mutter P.
Gerards war Franziska Josepha
Fässler, «Sattlerlis Zischge». Damit

verbanden sich zwei Familien
Fässler, diejenige in der Gerbe
mit den Sattlerlis. Beide Familien
schätzen Fleiss und Arbeit, aber
auch Musik und Dichtung. Von den Sattlerlis erbte P. Gerard auch den
Humor, wohl auch etwas von dem in dieser Familie verbreiteten
Schalk.

93



Die Gymnasialstudien absolvierte er in Stans, wo er als tüchtiger Boxer

und Ringer bekannt war. Gerne unternahm er Bergtouren und
Wanderfahrten.
Am 13. September 1903 wurde er in Luzern eingekleidet und verblieb
dort ein Jahr. Im September 1904 kam er nach Sitten, wo er am 14. die
einfache Profess ablegte. 1905/06 folgte das erste theologische Jahr in
Freiburg. Im Herbst 1906 übersiedelte er nach Zug, im September
1907 nach Solothurn. Hier feierte er am 19. September die ewige Profess.

Am 19. Juni 1908 wurde er zum Priester geweiht und feierte am
22. Juni ebenfalls in Solothurn sein erstes heiliges Messopfer. Sein
Freund, P. Alphons Maria Broger, hielt die Primizpredigt, ausgehend
von Psalm 117. 1908 folgte das letzte Jahr der theologischen Ausbildung

in Schwyz.
1909 trat P. Gerard seinen ersten Posten als Aushilfsseelsorger im Kloster

Wesemlin an. Dort wurden die Vorgesetzten auf sein Sprachentalent

aufmerksam. Als am Kollegium St.Fidelis im April 1910 eine
Vakanz eintrat, wurde er dorthin versetzt. Durch den Ausbau dieser
Bildungsstätte wurden zudem weitere Lehrkräfte benötigt.
Hier unterrichtete P. Gerard Fässler Religion, Apologetik, Deutsch,
Englisch, Französisch, Griechisch, Italienisch, Latein und Stenographie.

Er beherrschte auch Spanisch und Portugiesisch in Wort und
Schrift, sprach holländisch und lernte Esperanto. Für die Missionen
eignete er sich Kishuaheli mit seinen Dialekten an, im hohen Alter
noch Russisch. Insgesamt sprach er mehr als zehn Sprachen. Zu seiner
Weiterbildung unternahm er während der Sommerferien Studienreisen,

so 1911 nach England, 1913 und 1921 nach Italien.
1912 wurde P. Gerard Vizepräfekt, 1927 Präfekt. Nach der Neuorganisation

des Kollegiums übernahm er im Herbst 1929 die Präfektur des

Gymnasiums, während P. Leutfrid Signer diejenige des Lyzeums
übertragen wurde.
P. Gerard war ein überaus fleissiger Schulmann. Er arbeitete abends
bis 23 und 24 Uhr und stand morgens um drei oder vier Uhr wieder auf.
Schulhefte und Prüfungen waren daher anderntags immer korrigiert.
Diesen Arbeitsrhythmus behielt er bis zu seinem Tode bei. Nebenbei
verfasste P. Gerard zahlreiche Studien, die in katholischen Zeitschriften

und Kalendern erschienen. Als Theaterleiter übersetzte er auch

ganze Dramen und Schwanke. Er hat auch eine Unmenge von Gedichten

verfasst oder übersetzt. Sein Bruder Hess P. Gerards Hefte abschreiben.

Die Sammlung, die in zwei Exemplaren vorliegt, umfasst 1025
Gedichte, oder 651 eigene Schöpfungen und 374 Übersetzungen.
So glaubte man, P. Gerard gehöre zum Stanser Inventar. Doch änderte

sich dies bald. 1925 hatte sich sein ehemaliger Schüler, P. Edgar
Maranta (1897—1975) in die Afrikamission begeben und die Leitung
der Central School von Kwiro übernommen. 1930 wurde ihm die Wür-

94



de eines apostolischen Vikars, also eines Quasibischofs, angetragen.
Deshalb benötigte er einen neuen Schulleiter. Der angefragte P.
Gerard sagte sofort zu.
Zu seiner Vorbereitung begab er sich ein halbes Jahr nach London, um
sich englische Lehrerpatente und Kenntnisse in Swaheli anzueignen.
Am 28. April 1931 wurde P. Gerard in Stans verabschiedet und am 30.

war Aussendung in Luzern. Er reiste via Gotthard, Mailand, Genua,
Port Said, Zanzibar, Dar-es-Salaam nach Kwiro im Mehengegebirge
(Tanganjika). Bereits jetzt stand für ihn fest, dass er Appenzell nie
mehr wiedersehen werde. Auf Bitten seiner Angehörigen verfasste er
einen Reisebericht «Vom Alpstein zum Muhulu», der dank deren
Spenden gedruckt werden konnte. Der Erlös wurde P. Gerard
geschickt. Am 11. Juli traf er an seinem neuen Wirkungsorte ein. Am 1.

Juni 1931 schrieb er seiner Nichte Klara Fässler: «Ich bin nun, wie Du
wohl schon erfahren hast, im Lande meiner Sehnsucht und es ist mir,
als wäre ich immer hier gewesen und gehörte nirgends anderswohin.»
Nun hatte er die Schulleitung zu übernehmen. Die Zentralschule von
Kwiro war eine Institution mit Primär- und Sekundärschule sowie
Gymnasium. Weiterbestand eine Haushaltungsschule, die Baldegger
Schwestern leiteten. 1940 fügte P. Gerard noch Handwerkskurse wie
Ziegeln, Schreinern, Mauern und Schmieden an. Ein Landwirtschaftskurs

folgte. P. Gerard Hess sich von allem Anfang an vom Gedanken
der Hilfe zur Selbsthilfe leiten. Er erbat sich daher möglichst einfache,
aber zweckmässige Werkzeuge, wenn Wohltäter ihm solche anboten.
Schon damals war er überzeugt, dass die Seelsorge schliesslich an
einheimische Priester übergehen müsse. Die Europäer sollten die
Schwarzen dazu ausbilden. P. Gerard leistete also grosse Pionierarbeit.

Dass er die Schule ständig erweitern konnte, verdankte er seinen
zahlreichen Wohltätern.
Bereits 1931 bestand eine interne Gruppierung, welche die
Priesteramtskandidaten umfasste. Vorerst erreichte P. Gerard noch keine
organisatorische und räumliche Trennung. Dennoch konnten die
römischen Vorschriften weitgehend eingehalten werden, immerhin unter
Einbezug einheimischer Sprache und Kultur. Zwei seiner Seminaristen

wurden später Bischöfe: Elias Mchonde und Nicas Kipengele.
f 940 brach Krieg zwischen Grossbritannien und Italien aus. Deshalb
musste Bischof Maranta die Leitung der Mission Iringa der italienischen

Consolata-Missionare übernehmen. Als Stellvertreter setzte er
P. Gerard ein. Hier war er wiederum Lehrer und Sekretär, d.h. vor
allem Vermittler zwischen den englischen Behörden und den italienischen

Missionaren. 1948 kehrte er nach Kwiro zurück.
Unterdessen hatte er einen neuen Plan ins Auge gefasst, «denn
einheimischen Priesterberufe zu wecken, betrachtete er als vornehmste
Aufgabe und Herzensangelegenheit eines Glaubensboten» (Engelberger).

95



Deshalb wollte P. Gerard ein eigenes Priesterseminar schaffen.
Interessenten sollten hier das Gymnasium absolvieren und sowohl aszetisch
als auch wissenschaftlich gefördert werden, nun aber von den übrigen
Studenten getrennt. Das konnten viele seiner Mitbrüder nicht
verstehen. Sogar Bischof Maranta war skeptisch: Woher das Geld
nehmen? Woher die Lehrer, die nun nicht mehr staatlich subventioniert
würden? P. Gerard vertraute auf Gott und seine Woltäter. Es gelang
der Mission, das Gut Kasita zu erwerben, auf dem er seinen Plan
verwirklichen konnte. 1950 wurde er dessen Direktor oder Regens.
Etappenweise wurde das Seminar ausgebaut. Vorerst waren es nur vereinzelte

Schüler; 1960 lebten schon 160 Seminaristen dort. Schliesslich
mussten P. Gerard ein Ükonom und ein Präfekt beigegeben werden,
was er nicht gerne sah. Er glaubte, genügend Kraft zu haben, um alle
diese Arbeiten selbst zu bewältigen.
1953 wurde die Seelsorge in P. Gerards Missionsgebiet reorganisiert.
Bischof Maranta wurde nun Erzbischof und P. Gerard dessen
Generalvikar. Die Aufgaben wuchsen weiter an, als Erzbischof Maranta
noch Präsident der Bischofskonferenz seiner Kirchenprovinz wurde.
Man kann das Wirken P. Gerards in kurzen Zügen kaum schildern.
Wir mussten noch von seiner Liebe zur Natur, zu Kunst und Wissenschaft,

zu Musik und Theater, die er den Krausköpfen gerne
weitervermittelte, berichten. Grosse Freude bereiteten ihm neue Bücher,
die er in den langen Nachtstunden verarbeitete.
Das Riesenpensum bewältigte P. Gerard noch bis in die sechziger Jahre

durch Tag- und Nachtarbeit, wie schon bemerkt wurde. Anfangs der
sechziger Jahre begannen seine Hände zu zittern. Schwindelzustände
folgten. 1965 musste er operiert werden. Anfangs März 1966 erlitt P.

Gerard einen Schlaganfall und blieb bewusstlos, bis er am 21. März
1966 verstarb. Der Chronist trug ins Protocollum maius ein: Apostel
eines gewaltigen Bauwerkes («Apostolus magni moliminis»).

VII. P. Crispin Moser (1895-1956)

P. Crispins Leben war ein Kreuzweg, denn seit seiner Kindheit hatte er
mit einer schweren Krankheit, die ihn selten sich entfalten liess, zu
kämpfen.
Otto Josef Moser wurde am 28. März 1895 geboren und tags darauf
getauft. Seine Eltern waren Johann Josef Moser und Josephine Speck;
sie waren sehr arm und lebten in Mettlen. Der Vater war Buchhalter
und Frau Moser musste als Glätterin arbeiten, um die Familie ernähren

zu können. Die Grosseltem mütterlicherseis ersetzten ihm die
Eltern. Bereits in seiner Jugendzeit wünschte er, Priester und Kapuziner
zu werden. Die wirtschaftlichen Verhältnisse seiner Eltern einerseits,
seine Gesundheit andererseits schienen das Studium nicht zu erlau-

96



¦SS

,;,,sm

,y

ben. Pfarrer Bonifaz Räss, der als Kollegiumsgründer bekannt ist,
zerstreute die Bedenken, indem er an die Studienkosten beitrug. Besonders

beeindruckt hatte Otto Josef Moser die Volksmission, die
Kapuzinerpatres in Appenzell geleitet
hatten. «Dem Gedächtnis eines
Appenzellem blieben auch die
Feste unvergesslich, wie sie
zahlreich in meine Jugend fielen: Das
Zentenarium der Appenzeller
Freiheitskriege, Trachten- und
Schwingerfeste etc.; doch ging
mein Streben mehr von diesen
Dingen weg zum Heiligen, so
dass Kommunion, Firmtag und
der Ministrantendienst einen
nachhaltigeren Eindruck in der
Seele zurückliessen, welchem
mein am Kollegium geholter Beruf

als Auswirkung folgte.»
Von 1909 bis 1913 studierte er im
Kollegium St.Antonius in
Appenzell, anschliessend zwei Jahre
lang in demjenigen von Stans. Am 10. November 1915 wurde er
eingekleidet und erhielt den Ordensnamen Crispin. Seit 1916 studierte er in
Stans Philosophie. 1918 übersiedelte er ans Ordensstudium nach
Freiburg, wo er wiederum Philosophie und nachher Theologie belegte.
1920 zog er nach Zug und 1921 nach Solothurn, um seine theologische
Ausbildung abzuschliessen. Die feierliche Profess folgte am 7. Januar
1920. Die niederen Weihen erhielt er 1920 von Abtbischof Josef Tobie
Mariétan (1874-1943) von St-Maurice. Bischof Jakob Stammler
(1840-1925) weihte Fr. Crispin am 30. April 1922 zum Priester.
Darauf wurde P. Crispin nach Freiburg versetzt, um an der Universität
weiter zu studieren. Am 12. Juni 1924 absolvierte er das Baccalauréat,
am 27. November 1924 das Lizentiat. Nach zwei weiteren Jahren, am
20. Mai 1926, legte er das Doktoratsexamen ab. Am 12. Juni 1926 wurde

er zum Dr. theol. promoviert.
Bereits während seines Studiums wurde P. Crispin mit wissenschaftlichen

Aufträgen betraut: Am 26. Januar 1924 bat ihn Bischof Marius
Besson (1876 — 1945) um einen Kommentar zur Bulle Papst Klemens
XL an Bischof Duding von Lausanne, die zur Reorganisation der Diözese

Lausanne—Genf in Freiburg benötigt wurde. 1928 erschien in der
durch P. Magnus Künzle herausgegebenen Festschrift zum 400j ährigen

Bestehen des Kapuzinerordens ein Beitrag von P. Crispin über die
Anfänge der Schweizer Provinz. 1930 publizierte er eine Studie über

97



den Hl. Bonaventura. Für P. Hilarin Felder erledigte er Assistentendienste,

namentlich für dessen Christusbuch.
P. Crispins Doktorthese befasste sich mit dem Franziskanerpater
Berthold von Regensburg, der im ersten Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts

geboren wurde und im Dezember 1272 verstarb. Zu Recht darf
dieser als «der grösste Volksprediger des deutschen Mittelalters»
bezeichnet werden. Die Doktorthese war als Einleitungskapitel zu einer
Gesamtausgabe seiner Werke, die P. Crispin besorgen sollte, gedacht.
Deshalb scheint die Dissertation nicht gedruckt worden zu sein. P.
Crispin hat drei Bände bearbeitet, und zwar soweit, dass sie hätten
gedruckt werden können. Leider ist dies bis heute unterblieben.
Kurz nach der Promotion zum Doktor der Theologie wurde P. Crispin
Hilfslektor, im Herbst 1926 Lektor. Er unterrichtete Patristik
(Kirchenväter). Zusätzlich hatte er auch etwa aushilfsweise Homiletik
(Lehre von der Predigt und Seelenführung durch die Wortverkündigung)

zu dozieren, was er nicht besonders gerne tat, immerhin doch
lieber als Apologetik (wiss. theologische Rechtfertigung des
Glaubens). Seit 1932 fiel die Homiletik weg, währenddem die Apologetik
weiterhin sein Aufgabenbereich blieb. Diese Lehraufträge führte er
bis 1938 aus.
P. Crispin würde Unrecht geschehen, wenn einzig auf seine
wissenschaftlichen Leistungen hingewiesen würde, ohne sein seelsorgerisches

Werk zu erwähnen: In Freiburg leitete er von 1927 bis 1930 die
Drittordensgemeinde. Seine Seelsorge bestand in zahlreichen Aushilfen.

Selbst krank wusste er um die Not der Leidenden, die er immer
wieder besuchte. Zahlreiche Protestanten konvertierten nach
mehrmaligen Seelsorgegesprächen mit P. Crispin.
1938 wurde das Ordensstudium nach Solothurn verlegt. Hierhin wäre
P. Crispin gerne gefolgt. Doch die Ordensleitung verfügte anders, «es
verblieb ein unerfüllter Wunsch, ein Verzicht mit Schmerzen»
(Petermann). Für P. Crispin warteten andere Aufgaben. P. Hilarin Felder
wurde am 12. April 1938 durch Papst Pius XL zum Titularbischof von
Gera ernannt. Er sollte u.a. Visitationen vornehmen. Dazu benötigte
er einen Sekretär, der die verschiedenen Relationen (Berichte)
ausarbeiten musste. Da meist auch die Ausbildung der Theologen zu
überprüfen war, fand die Ordensleitung in P. Crispin sicher den richtigen
Mann. Bis September 1945 begleitete er den Kapuzinerbischof auf
seinen Visitationsreisen.
Bei dieser Gelegenheit konnte er auch zahlreiche Kontakte mit Archivaren

schliessen, die ihm Material für verschiedene Forschungsaufträge
vermitteln konnten. So hatte P. Crispin Bischof Hilarin Felder zu

den Deutschordensrittern nach Böhmen und Österreich, sowie zu den
Augustinern nach Klosterneuburg bei Wien zu begleiten, ebenso nach
Rom zu zahlreichen Besprechungen mit den Instanzen der Kurie. Für

98



P. Hilarin trug er Material für dessen Buch über den Ordensgeneral P.

Bernhard Christen von Andermatt zusammen.
Ordensbrüder aus der Provinz Venedig bereiteten eine wissenschaftliche

Ausgabe der Werke des hl. Laurentius von Brindisi (1559 — 1619)
vor. Dazu brauchte es einen Spezialisten, der die Herausgeber beraten
konnte und die Arbeiten überwachte. Ein erster Band war 1930
erschienen. Schon dazu zog der Ordensgeneral, Fr. Melchior, P. Crispin
für die erwähnten Bereinigungs- und Kontrollfunktionen bei. Bis f942
erschienen die Bände 2 bis 9, mehrere in Teilbänden. Damit hat P.

Crispin insgesamt 13 Bücher zu je 500—700 Seiten, also 7 500 bis 8000
Druckseiten begutachtet.
1945 wurde P. Crispin wiederum in den Schuldienst zurückberufen. Er
wurde Lektor in Luzern. Aus wohl falscher Bescheidenheit glaubte er,
dazu nicht mehr fähig zu sein. Die Ordensleitung bestärkte ihn aber,
das Lektorenamt zu übernehmen.
Doch wartete eine neue Aufgabe auf ihn. Am 30. Dezember 1945 war
P. Adelhelm Jann (1876 — 1945) gestorben. Dessen Aufgabe hatte darin

bestanden, die causa des Schweizer Kapuziners und Apostolischen
Vikars Anastasius Hartmann (1803 — 1866) zur Seligsprechung vorzubereiten.

Deshalb mussten die erforderlichen Dokumente gesammelt
werden. P. Adelhelm Jann hatte vier dickleibige Bände veröffentlicht.
P. Crispin musste das Werk in Stans weiterführen. Die Arbeiten gingen

wegen seiner sprichwörtlichen Gründlichkeit nicht so rasch voran,
wie die Ordensleitung dies wünschte. Dazu kam eine gewisse
Ängstlichkeit. Seine Briefe an die Provinziale enthalten mehr Entschuldigungen

als Wünsche und Vorschläge. Auch seine Krankheit behinderte
ihn ständig.

P. Crispin wollte aber auch jetzt nicht nur Theoretiker, sondern auch
Seelsorger sein. Wie schon mehrmals erwähnt, schränkte ihn sein
Gesundheitszustand auch hier ein. Als er wöchentlich die Studenten im
Missionsseminar Schöneck betreute, schrieb er an P. Provinzial: «Die
Ordinariusstelle in Schöneck betrachte ich als eine Möglichkeit, pastoreil

tätig zu sein, was mir ja im übrigen fast ganz verwehrt ist.» Darunter

litt er ständig. Die zunehmende Schwerhörigkeit schränkte ihn weiter

ein. Sein Mitbruder P. Honorius Petermann schrieb treffend: «Es
war eines seiner inneren Leiden, nicht mehr tun zu können.» Besonders

gern besuchte er die Kranken. Er hatte ein «tiefes Verständnis für
Leiden und Weh Anderer. Er war ein guter Tröster am Krankenbett,
wenn er dorthin gerufen wurde, bereit zum Grössten, was er zu leisten
vermochte.» Vielen seiner Mitbrüder widmete er seine Zeit, wenn
theologische oder persönliche Probleme zu lösen waren.
An Mariae Geburt des Jahres 1956 musste sich P. Crispin einer
Kropfoperation unterziehen. Dies war wohl zu viel, denn die körperliche
Konstitution des 60jährigen glich derjenigen eines Siebzigers. Die

99



Kräfte nahmen zusehends ab. Am 6. Juni 1956 verstarb P. Crispin an
den Folgen eines Schlaganfalles.
Nun wurden die trauernden Mitbrüder überrascht. Von überall her
trafen Beileidsbriefe ein. Es waren Dankesbezeugungen von
Menschen, denen der Verstorbene in aller Stille geholfen hatte. Man hatte
dies nicht bemerkt und hinter dem kränklichen Manne auch nicht
vermutet.

Quellen und Literatur

(Aus Platzgründen musste auf die Aufzählung der einzelnen Publikationen
der vorstehend erwähnten Persönlichkeiten sowie auf die detaillierten
Angaben von Hinweisen verzichtet werden. Sie sind bei den Autoren zu erfragen.

In Privatbesitz sich befindliche Manuskripte wurden nicht aufgeführt!)
Acta Apostolicae Sedis. Typ. Polygr. Vaticanis 1953 (Romae).
Acta Tropica. Basel 1962.
Analecta ordinis fratrum minorimi Sancti Francisci Capuccinorum. Romae

1909, 1921 ff.
Annuaire de la Soc. d'histoire sundgovienne I Jahrbuch des Sundgauer

Geschichtsvereins. Mulhouse 25.
Antonius. Appenzell 1948/49 ff.
Appenzeller Geschichte. Bearb. von Rainald Fischer, Walter Schläpfer und

Franz Stark. Bd. I. Herisau und Appenzell 1964. Darin R. Fischer, Von der
Reformation

Appenzeller Urkundenbuch. Bearb. von Traugott Schiess. II. Band. Trogen
Appenzeller Volksfreund. Appenzell 1948 ff.

1984.
Appenzellische Geschichtsblätter, hrsg. von J. Signer. Beilage zum Appenzeller

Volksfreund. Appenzell 1939 ff.
Bächler Emil, Das Wildkirchli. St.Gallen 1936 (mit weiterer Literatur).
Bättig Joseph, 400 Jahre Kapuzinerkloster Schwyz 1585 — 1985. Schwyz 1985.
Bischofberger Hermann, 100 Jahre Cäcilienverein und Kirchenchor St.Mau¬

ritius Appenzell 1881-1981. Appenzell 1981.

- Die Geschichte der katholischen Gymnasien. Siehe Disentis, 1978.

- Die Real- und Sekundärschulen im Kanton Appenzell I.Rh. Appenzell
1983 (mit weiterer Literatur).

Boesch Gottfried, Festschrift zum 65. Geburtstag. Schwyz 1980 (mit Beiträgen

anderer Autoren).
Bomberger P. Bruno, Das Kapuzinerkloster Ensisheim 1602 — 1774, Siehe:

Annuaire de la Soc. d'histoire sundgovienne
Brülisauer P. Emanuel, Die Pfarrei Haslen (zur 300 Jahrfeier). Appenzell

1966 (mit weiterer Literatur).
Brugger J.J., Geschichte und Beschreibung des Wildkirchleins und der Ebenalp.

Teufen 1853.
Büchi Albert, Die deutsche Seelsorge in der Stadt Freiburg. Freiburg 1893.

(Darin: Schneuwli Jos., Regesten
Bürgisser P. Dionys, P. Philipp Tanner 1578 — 1656. Freiburg 1948.

(Überarbeitete Übersetzung der handschriftlichen Biographie P'Ph'T von P.
Candide Clerc.

100



Burgener P. Laurenz, Helvetia sancta oder Leben und Wirken der Heiligen
Bd. 2. Einsiedeln 1860.

Caritas. Luzern 1927.
Carlen Louis, Forschungen zur Rechtsarchäologie und rechtlichen

Volkskunde. Band 6. Zürich 1984.
Catalogus fratrum ordinis fratrum minorum S.P. Francisci Capucinorum

prov. Helvetiae. Lucernae 1885 ff.
Clerc P. Candide. Siehe Bürgisser P. Dionys
Collectanea helvetico-franciscana l B. Luzern 1937 — 1942. Später: Helvetia

Franciscana
Concilium tridentinum. Sess. XXI, cap. 4. (auch: DenzingerH., Enchiridion

Symbolorum Friburgi Brisgoviae.
Disentis. Disentis 1978. (Darin Bischofberger H., Die Geschichte der kath.

Gymnasien
Duft Johannes, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St.Gallen im 17. und

18. Jahrhundert. Luzern 1944.

Ebenalp-Wildkirchli. Jubiläumsschrift 20 J.LWE. Texte von Fischer Rainald,
Heierli Hans und Grosser Hermann. Appenzell 1974, bes. R. Fischer

Egli P. Elmar, Muotathaler Chronik. Schwyz 1945.
Etrennes fribourgeoises. Fribourg 1809. Darin: Le couvent des Capucins
Etude Historique. Fribourg 1912. Darin: Brasey G., Le chapitre
Felder P. Hilarin, General und Erzbischof P. Bernhard Christen von Andermatt

1837-1909. Schwyz 1943.
Fidelis. Luzern 1909 ff. vorher: St.Fidelis Glöcklein, dann Sanct Fidelis.
Fischer P. Rainald, Die Gründung der schweizerischen Kapuzinerprovinz

1581 — 1589. Beih. 14 z. Zschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte. Freiburg
Schw. 1955.

- Die Kunstdenkmäler des Kantons Appenzell Innerrhoden. Basel 1984

(mit weiterer Literatur).
- Siehe auch div. Artikel im Innerrhoder Geschichtsfreund, ferner

Ebenalp-Wildkirchli, Unsere Kunstdenkmäler.
Franziskus Kalender. Ölten 1920. (später: Schwyz. Solothurn) Darin: Bürgler

P. Anastasius P'Ph'T'.
Fuchs H.IRaemy H., Chronique fribourgeoise du 17ième siècle. Fribourg

1852/1854.
Gatz Erwin, Die Bischöfe der deutschsprachigen Länder 1785/1803 bis 1945.

Ein biogr. Lexikon. Berlin 1983.
Good Johann, Geschichtliches von der Kirchgemeinde Haslen (1647 bis

1923). SA aus Appenzeller Volksfreund 1923.
Grosser Hermann, Das Schulwesen von Appenzell Innerrhoden. Frauenfeld

1962. SA.
Handbuch der Schweizer Geschichte. Band 2. Zürich 1977. (Darin: Im Hof

Ulrich, Ancien Régime).
Hangartner Norbert, Landammann Joh. Bapt. Emil Rusch 1844—1890.

Appenzell 1980 (mit weiterer Literatur).
Hegner Benedikt, Hundert Jahre Pfarrkirche Galgenen 1825 — 1925. Lachen

1925.
Heimat und Kirche. Beilage zum Appenzeller Volksfreund. NF. 1 ff. 1951 bis

1960. Siehe F. Stark, div. Beiträge.
Helvetia Franciscana. Luzern 1968/70. Darin bes. Mayer P. Beda, Die alte

elsässische Kapuzinerprovinz.

101



Helvetia sacra. Bde V/2, Abt. 1/2. Bern 1974. Darin mehrere Artikel von
P. Beda Mayer.

Henggeler P. Rudolf, Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der
Innerschweiz. Einsiedeln 1955.

Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz. Neuenburg. Bde. I—VII
+ Suppl. 1921-1934. Bes. Bände II. undVbenutzt.

Hochwacht, Winterthur 1958, v. 16. Juli.
Imhof P. Adrian, Biographische Skizzen sämtl. V.V. Kapuziner aus dem

Kanton Schwyz. Schwyz 1904.
Innerrhoder Geschichtsfreund. Appenzell 1953 ff. Darin verschiedene

Beiträge von Fischer R., Gisler Joh., Grosser H., Gutzwiller H. und Steuble R.
Jahresbericht der Klosterschule Näfels 1907.
Jahresbericht. Kollegium St.Antonius Appenzell. Appenzell 1908/09 ff. Darin:

Ebcrlc Erich
Jahresberichte. Kollegium St.Fidelis Stans. Stans 1912 ff.
Keel P. Anselm, P. Justinian Selz, Mystiker. Freiburg 1986.
Koller E.H. und Signer Jakob, Appenzellisches Wappen- und Gechlechter-

buch. Bern und Aarau 1926.
Kuenlin Fr. Nie. Bonavent., Dictionnaire géographieque, statistique et historique

du Canton de Fribourg. t. 2. Fribourg 1832.
Künzle P. Magnus, Die schweizerische Kapuzinerprovinz. Zur 4.

Jahrhundert-Feier. Einsiedeln 1928.

Lang Caspar, Historisch-theologischer Grund-Riss. Bd. 2. Einsiedeln 1692.

Lampert Ulrich, Kirche und Staat in der Schweiz. 3 Bde. Basel-Freiburg
Schw. Leipzig 1929-1939.

Laurentii (Sancti) a Brundisio opera omnia I. Batavia 1944.
Lexicon Capuccinorum 1525 — 1950. Romae 1951.
Lexikon für Theologie und Kirche. Freiburg i. Br. 21931 ff.
Luzerner Neueste Nachrichten. Luzern 1956.

Mayer Johann Georg, Das Konzil von Trient und die Gegenreformation in
der Schweiz. Bd. 2. Stans 1903.

- Geschichte des Bistums Chur. Bd. 2. Stans 1914.

Mayer P. Beda, Diverse Klostergeschichten, Siehe Helvetia sacra Bde V/2
(mit weiterer Literatur).

Meier P. Pius, Chronica provinciae helveticae Soloduri 1884—1887.
Meile Josephus, Die Ritterschaft vom heiligen Grab in der Geschichte. Au

1951.

- Hrsg. Hundert Jahre Diözese St.Gallen. Uznach 1947.
Monumenta anastasiana, Messager de St-François 1958. Bd. 5. Luzcrn-Im-

mensee 1958 (mit weiterer Literatur).
Mitteilungen des Historischen Vereins des Kantons Schwyz. Schwyz 1946,

Darin: Kälin Paul, Die Aufklärung in Uri, Schwyz und Unterwaiden im
18. Jahrhundert.

Nidwaldner Volksblatt. Stans 1950, Nr. 73/74.
Ostschweiz (Die). St.Gallen 1968, v. 20. Mai.
Osservatore Romano. Roma 1960. Darin: Colombi P. G., La capella e la

Confraternità
Protocollum maius. Handschrift, 2 Bde. Provinz Archiv Luzern.
Rast John, La Chapelle du S. Rosaire dans l'Eglise de Notre-Dame de

Fribourg. Fribourg 1932.

102



Revue de la Suisse catholique. 1877/78. Darin: Hauser G., Revue des maisons
religieuses 1761.

Rusch-Hälg Carl, Geschichte und Herkommen der appenzell-innerrhodi-
schen Familie Rusch. Au 1971.

Rusch Joh. Bapt. Emil, Alpines Stilleben. Lindau 1881.

- Wanderspiegel. Leipzig 1873.
Sanct Fidelis. Luzern. 1913 und zahlreiche weitere Jahrgänge. Vorher St.Fi¬

delis Glöcklein, später Fidelis.
Sankt Fidelis Glöcklein. Luzern 1909/1912. Siehe auch: Fidelis. Darin: Falk

P. Rufinus, Unsere ältesten Provinzannalen
Scheuchzer Johann Jakob, Helvetiae stoicheiographia, orographia et oreo-

graphia. Bd. 1. Zürich 1716.
Schwyter P. Polykarp, Das Kapuzinerkloster Näfels 1675-1975. Näfels 1975.
Semaine Catholique de la Suisse romande (La). Fribourg 1909. Darin: Le

couvent.
Seraphischer Kinderfreund. Luzern. Ab 1903 verschiedene Artikel, auch

Stettler P. Richard, P'Ph'T'.
Sonderegger Stefan, Der Alpstein im Lichte der Bergnamengebung. Hft. 6/7

in: Das Land Appenzell. Herisau 1967.

Sprecher Johann Andreas, Geschichte der Drei Bünde (Graubünden) im
18. Jahrhundert. Chur 2 Bde. 1873/84.

Stanser Student. Stans. Artikel verschiedener Autoren ab 1945 ff.
Stark Franz, 900 Jahre Kirche und Pfarrei St.Mauritius Appenzell. Appenzell

1971.

- Siehe auch: Heimat und Kirche, diverse Beiträge.
Strub Marcel. Monuments d'art et d'histoire du Canton de Fribourg. t. III.

Bàie 1959.
Studer Bernhard, Geschichte der Physischen Geographie der Schweiz bis

1815. Bern-Zürich 1863.
Suter Joh. Baptist, Beiträge zur Geschichte Innerrhodens (1600 — 1720). SA.

Appenzeller Volksfreund 1915.
Unsere Kunstdenkmäler. Bern 1972.
Vaterland (Das). Luzern 1906, 1930 ff.
Wartmann Bernhard, Bemerkungen aus dem Wildkirchli. St.Gallen 1786.
Wild Anton. Das Kollaturrecht des Grossen Rates von Appenzell I.Rh.

Appenzell 1945 (mit Literatur).
Wind P. Sigfried. Zur Geschichte des Kapuzinerklosters Solothurn.

Solothurn 1938.
Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte. Luzern 1942 ff.
Ferner wurden verschiedene Akten im Klosterarchiv und im Provinzarchiv

Luzern benutzt. Hermann B.schofberger

Vili. P. Leutfrid Signer (1897-1963)

Der Taufname dieser grossen Gestalt war Emil Jakob Anton. Sein Vater

war als Zeugherr von Appenzell Innerrhoden Militärdirektor.
Emil besuchte in Appenzell die Primarschule und trat dann für die
ersten vier Klassen ins Kollegium St.Antonius als externer Schüler ein.
fm Jahre 1914 kam er zum Weiterstudium nach Stans ins Kollegium
St.Fidelis, wo er in seiner Klasse den späteren Mitbruder und Erzbi-

103



>

schof von Dar-es-Salaam, Mgr. Edgar Maranta, kennen lernte. Beide
spornten sich gegenseitig an zu treuer und gewissenhafter Arbeit, die
ihnen das Maximum der Maturitätsnoten brachte.

1917 trat der viel versprechende
junge Mann bei den Kapuzinern
ins Noviziat ein und empfing den
Ordensnamen Leutfrid. 1918 legte

er seine erste Profess ab. Dann
folgten Philosophie- und
Theologiestudium in den Klöstern Stans,
Sitten, Freiburg und Solothurn.
Nach der Priesterweihe ist P.

Leutfrid nicht mit seinen Mitbrüdern

für ein Jahr pastoraler
Weiterbildung verpflichtet worden,
sondern wurde unmittelbar an die
Universität nach Freiburg
gesandt, um als künftiger Deutschlehrer

eine akademische Ausbildung

zu erhalten. Er hatte das

Glück, bedeutende Professoren
jener Zeit zu erleben. 1927

schloss er sein Studium mit dem Doktorat «summa cum laude» ab und
begann seine neue Tätigkeit als Lehrer am Kollegium St.Fidelis in
Stans. Seine akademischen Lehrer hätten ihn gerne als Mitarbeiter
und vielleicht als späteren Nachfolger an der Universität gewünscht,
aber die Ordensobern konnten dies im Hinblick auf ihr Gymnasium in
Stans nicht gestatten. Da übernahm er nicht nur den Unterricht am
Lyzeum, sondern auch in der ersten Gymnasialklasse, um das Leben und
die Situation der Studenten auf allen Stufen besser kennen zu lernen.
Denn jede Zeit hat ihren Einfluss, und was vor f0 oder 20 Jahren noch
aktuell war, konnte vielleicht später nicht mehr vertreten werden.
Doch bald lehrte er nur noch in den drei obersten Klassen ; so führte er
viele Hunderte von jungen Menschen nicht nur zur Matura, sondern
begleitete sie ins Leben.
Im Sommer 1935 war P. Alfred Benz, der Rektor des Kollegiums,
gezwungen, aus gesundheitlichen Gründen von der Leitung der Schule
zurückzutreten. Die Ordensobern sahen P. Leutfrid als Nachfolger.
Aber er konnte diesen Entscheid nicht annehmen. Fühlte er sich
vielleicht noch zu jung, oder sah er sich durch das Rektorat zu sehr
beansprucht, um wissenschaftliche und didaktische Pläne, mit denen ersieh
trug, zu verwirklichen? P. Ewald Holenstein, der damalige Lehrer für
Philosophie und Englisch, musste dieses Amt übernehmen. Doch
schon nach fünf Jahren trat er zurück, und P. Edwin Strässle, der grosse

104



Mathematiker, übernahm diese Aufgabe, fm Jahre f943 verwaiste das

Rektorat im Kollegium in Appenzell. Zwei Jahre zuvor war dort die
eidgenössisch anerkannte Maturität eingeführt worden, und ein
ausgewiesener und tüchtiger Lehrer sollte das Rektorat übernehmen. P. Edwin

wechselte das Rektorat von Stans mit dem von Appenzell. Und
wieder kam die Bitte an P. Leutfrid zur Übernahme des Rektorats in
Stans. Er war bereit.
Der Zweite Weltkrieg trieb damals seinem Höhepunkt zu. General
Guisan hatte es als notwendig erachtet, die Hauptreserve in die Alpen
zurückzuziehen. Dadurch wurde in der Ebene von Stans und Buochs
ein grosser Flughafen mit den notwendigsten Wartungsgebäuden
erstellt. Diese Verlegung in das Réduit brachte eine grosse Zahl von
tüchtigen und verantwortungsvollen Männern aus dem Gebiet des

Kantons Zürich nach Nidwaiden. Die meisten waren protestantisch.
P. Leutfrid stellte sich der ganzen Entwicklung sehr offen gegenüber.
Auf Anregung aus militärischen Kreisen begann er Volkshochschulkurse

am Kollegium einzuführen: Im Advent und in der Fastenzeit
wurden Vortragsreihen für die Bevölkerung aus dem Militär gehalten
über kulturelle, geschichtliche und weltanschauliche Themen.
Zugleich wurden Sprachkurse für Erwachsene aus diesem Kreis, aber
auch aus dem ganzen Kanton, eingeführt. Das war eine sehr willkommene

Bildungs-, Informations- und Horizonterweiterungsmöglichkeit,
die bis auf den heutigen Tag besteht und sehr zahlreich benutzt

wird.
P. Leutfrid hat sich im weiteren dafür eingesetzt, dass künstlerische
Fähigkeiten unter den Schülern entdeckt und gefördert wurden. Nicht
nur der Sinn für das Wahre und Gute, sondern auch für das Schöne
sollte geweckt und gepflegt werden. So lud er j edes Jahr tüchtige
Akademiker ein: Priester, Politiker, Mediziner, Zahnärzte, Tierärzte,
Juristen, Architekten und Naturwissenschafter. Sie sollten die Schüler
der oberen Klassen in die verschiedenen akademischen Berufe einführen

und ihnen zeigen, was für sie gut, was weniger empfehlenswert sei
und welche Schwergewichte bereits am Gymnasium für ein akademisches

Studium zu legen seien. P. Leutfrid war als Lehrer und Rektor
eine hervorragende Gestalt, die von allen Schülern anerkannt und
geehrt wurde. Sein Unterricht in Deutsch und Aesthetik bot seinen
Schülern nicht nur Grundlagen für die Schulstunde, sondern für das

ganze Leben.
Neben der grossen Aufgabe für das Kollegium und dessen Schüler
sorgte er sich um gediegene Lehr- und Lernbücher auf den verschiedenen

Stufen des Deutschunterrichts. Bekannt sind die verschiedenen
Ausgaben der Lesebücher für Sekundär- und Mittelschulen geworden.

Bedeutsamer aber wurde die Literaturgeschichte für die obersten
Klassen des Gymnasiums, die P. Leutfrid unter Mitarbeit von P. Bal-

105



duin Würth veröffentlichte. «Der Signer-Würth» war ein gerafftes,
eigenwilliges, Mitarbeit forderndes Werk, worin man alles Wichtige,
aber nichts Unbedeutendes finden konnte.
Seine Tätigkeit und Anerkennung waren sicher ebenfalls Grund, dass

der Ordensmann Leutfrid zum Mitglied der Eidgenössischen Maturi-
tätskommission und der Kommission der Schweizerischen Schillerstiftung

ernannt wurde. Er erhielt auch einen Ruf in den Hochschulrat der
Universität Freiburg, ein Rat, der die Regierung des Kantons Freiburg
bei der Anstellung von Fachleuten in den einzelnen Fakultäten der
Universität zu beraten hat. Als Mitglied des Komitees des Hochschulvereins

der Universität Freiburg war er unermüdlich tätig, das Interesse

und die Sorge für Freiburg im Volk zu wecken.
Dass P. Leutfrid nicht nur als Lehrer, sondern auch als Priester Grosses

leistete, zeigt seine Übersetzung des Buches des damaligen
Bischofs von Freiburg, Mgr. Marius Besson: «Nach vierhundert
Jahren», ein Buch, das zur Jahrhundertfeier der Reformation einen Weg
zur Einheit der christlichen Kirchen aufzeigte und zu ökumenischer
Haltung ermunterte. Als Vorsteher des Kollegiums öffnete er bereitwillig

die Räume für die ersten Versammlungen der ökumenischen
Bewegung der Schweiz unter der Leitung von Otto Karrer.
Schon vor der Übernahme des Rektorats hat P. Leutfrid jährlich eine

grosse Reihe von Besprechungen über Bücher geschrieben, die in der
deutschen Schweiz erschienen. Er war ein träfer und gerechter Kritiker.

Er wollte niemanden verletzen, hat aber pflichtbewusst nicht
einfach gerühmt, sondern auch getadelt, was er weniger wertvoll erachtete.

So setzte er sich mit seinem Urteil und Rat für gute Lektüre und
wertvolle Neuerscheinungen ein.
Im ersten Jahr seines Rektorats hat er im April 1944 die erste Nummer
der Hauszeitschrift «Stanser Student» herausgegeben, die ihm tüchtige

ehemalige Studenten empfohlen. Und er hat trotz seiner Riesenarbeit

deren Redaktion bis zu seinem Tod geführt. Darin erschienen
nicht nur Nachrichten aus dem Kollegium, sondern auch bedeutende
Referate und Artikel von P. Leutfrid selber oder von anerkannten
Ehemaligen. Es ist nur zu wünschen, dass diese Zeitschrift auch
weitergeführt wird, wenn das Stanser Kollegium an den Kanton Nidwal-
den übergeht.
P. Leutfrid wirkte auch im franziskanischen Bereich. Er war neun Jahre

Mitglied des Provinzrates, der über die Kapuzinerprovinz der
Schweiz die Beschlüsse zu fassen hat. Und er hatte keine Angst, auch
dort seine Verantwortung klar darzulegen. Selbst für die Gestaltung
und die Mitarbeit am volkstümlichen Franziskuskalender schenkte er
viele Jahre seine Zeit. P. Leutfrid war ein tiefglaubender und ganz aus
dem Glauben lebender Kapuziner. Er pflegte ebenso sehr wie den
Geist und den Verstand auch das Herz. Er besass viel frohen Sinn und

106



Humor und strahlte sie in der Umgebung aus: in der Schule, im
Umgang mit allen Menschen, mit Lehrern und Schülern, mit Eltern, mit
Weisen und Armen. Seine Urteilsfähigkeit war so hoch geschätzt, dass

man sich ganz auf sie verlassen konnte.
Die hohe Einschätzung von P. Leutfrid konnte erst bei seiner Beerdigung

ermessen werden. Da im Jahre 1963 nicht nur das Internat voll
besetzt war, sondern auch die Zahl der externen Schüler stark zu steigen

begann, entschied man sich, den Beerdigungsgottesdienst von P.

Leutfrid in der Pfarrkirche in Stans abzuhalten. Diese grosse Pfarrkirche

war bis zum letzten Platz und weit darüber hinaus angefüllt. Nicht
nur die verschiedenen Gemeinschaften und Kommissionen, deren
Mitglied der Verstorbene war, waren hier vertreten, sondern auch
Hunderte von ehemaligen Studenten, die ihrem Lehrer und Erzieher
und ihrem Rektor auf diese Weise ihren Dank und ihre Anerkennung
ausdrücken wollten.
Wir danken Gott, dass Er uns diesen lieben Mitbruder und hochbegabten

Lehrer und Erzieher geschenkt hat. Für seine Heimat, den
Kanton Appenzell I.Rh., ist diese Gestalt ein bleibender Ruhm.

Benutzte Literatur

- Stanser Student. (Gedenkschrift, Dr. P. Leutfrid Signer 1897 — 1963. Dem
Rektor des Kollegiums in treuem Gedenken) 20. Jg. Nr. 4, September
1963.

- Wyrsch Jakob, Freunde aus der Urschweiz. Weggefährten und ihre Welt.
Stans 1971.

P. Bertram Gubler

107


	Bedeutende Innerrhoder Kapuziner

