
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 28 (1984)

Artikel: Der ägyptische Sarg im Heimatmuseum Appenzell

Autor: Hornung, Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der ägyptische Sarg
im Heimatmuseum Appenzell

von Erik Hornung, Basel

In der ersten Hälfte des 10. Jahrhunderts v. Chr. Hessen die
Hohenpriester des Gottes Amun, die damals auch die politische Herrschaft
über ganz Oberägypten ausübten, die eingesargten Mumien ihrer
Familienangehörigen zum besseren Schutz in mehreren grossen Verstekken

auf dem Westufer von Theben zusammentragen. Einige kamen in
die berühmte «Cachette» von Deir el-Bahari, hoch im Felsen über
dem Terrassentempel der Königin Hatschepsut, wohin bereits die
Mehrzahl der Königsmumien aus dem Tal der Könige umgebettet worden

war. Hier entdeckten viel später Einheimische die reichen Beigaben

und konnten über Jahre hinweg manches Stück in den Handel
bringen, bis sie 1881 ihr Geheimnis preisgeben mussten; in feierlichem
Zug wurden die Königsmumien nach Kairo überführt, wo der Besucher

des Ägyptischen Museums sie heute gegen ein separates Eintrittsgeld

besichtigen kann.
Ein zweites grosses Versteck entdeckte Georges Daressy am 4.2.1891
im Vorgelände des Hatschepsut-Tempels. Hier lagen keine
Königsmumien, dafür aber 153 Särge mit den Mumienhüllen von hohen
Amunspriestern und ihren Angehörigen, dazu Eingeweidekrüge,
Kästen mit Totenfigürchen und andere Beigaben. Es war eine solche
Menge von Objekten, dass der neuernannte Generaldirektor der
ägyptischen Altertümer, der Franzose Jacques de Morgan, dem
ägyptischen Vicekönig vorschlug, man solle davon einige Geschenksendungen

für Museen in Europa und Amerika zusammenstellen, um sich
so einigen befreundeten Regierungen erkenntlich zu zeigen.
Von Mexiko und USA bis zu den skandinavischen Ländern und dem
damals noch vom Zaren regierten Russland profitierten zahlreiche
Länder von der Spenderlaune des Vicekönigs, unter ihnen auch die
Schweiz. Es traf sich, dass ein Assistent de Morgans der junge
schweizerische Ägyptologe Gustave Jéquier war, dem das Ethnographische
Museum in Neuenburg seine ägyptischen Schätze verdankt. Er half
dabei mit, eine Geschenksendung von vier Särgen und 46 Totenfigürchen

(Uschebti genannt) für die Eidgenossenschaft zusammenzustellen,

deren Wert in den Gutachten der Professoren J. J. Hess (Fribourg)
und E. Naville (Genf) auf 2 000 Franken beziffert wurde.
In seiner Sitzung vom 1.8.1893 beschloss der Bundesrat die Annahme
des Geschenkes und sandte ein Dankschreiben an den ägyptischen
Minister Tigrane Pascha. Nun ging es ans Verpacken, und am 22.1.1894

31



y
'/-¦ fM

mem

jw

_.*_,.m
_s Jii

.-._

Blick in das Innere und auf den Deckel des Sarges. Auf dem Boden verkörpert

die grosse Gestalt der «Westgöttin» das westliche Totenreich, in das der
Körper gebettet wird, während die Seele zum Himmel fliegt, den die geflügelte

Himmelsgöttin in der Mitte des Deckels vertritt.

32



HBmb
Die rechte Seitenwand des Sarges mit insgesamt sechs Bildfeldern, die durch
Schriftzeilen getrennt sind. Am Fussende (links) die Szene der Baumgöttin
mit der Dattelpalme.

trafen «7 Kisten Alterthümer» im Gewicht von 770 kg beim Zoll in
Chiasso ein. Inzwischen hatte Professor Hess eine Studienreise in das

Land am Nil benutzt, um im Auftrag des Bundesrates dem Khediven
(Vicekönig) ein Gegengeschenk der Eidgenossenschaft zu überreichen,

«bestehend aus zwei Ordonnanzgewehren nebst 1000 Patronen
und einem gebundenen Exemplar des topographischen Atlas der
Schweiz von G.H. Dufour». Die Information der Öffentlichkeit durch
die Presse nahm zum Teil recht amüsante Formen an; so berichtete der
Londoner «Observer» am 18.2.1894, der Khedive habe zur Erinnerung

an seinen Jugendaufenthalt in Lancy bei Genf dem schweizerischen

Bundesrat sieben Mumien gesandt, so dass auf jeden der sieben
Bundesräte eine Mumie entfalle

* ».

•CII8 Q "£. n<;:-¦-. t^^j&fS™"**yv *¦*¦•»_/ u IIC"*i_-0
T <w ir © ____c__. in

_» <_

.__*-»! V__!___. „ -.-*. Jß

t*xJLAI JrstnfV-__D>1 1

m.__- vmm
* mM7«2n91A« 7-. 7 ¦ ' W, _ m _

Ausschnitt aus der linken Seitenwand: Links das Boot der Sonne mit den
Schakalen, die es durch die Unterwelt ziehen. Rechts verkörpert der liegende
Schakal den Totengott Anubis, über ihm die vogelgestaltige Seele des Toten
und der Grabbau im Wüstengebirge ; davor führen zwei Frauen (gemeint sind
Isis und Nephthys) die Totenklage aus.

33



Unter den schweizerischen Institutionen, die sich damals um einen
Anteil an diesem Geschenk beworben haben, befand sich auch der
Historisch-Antiquarische Verein Appenzell. Er erhielt durch
Bundesratsbeschluss vom 6.7.1894 einen der Särge zugesprochen; die übrigen
Särge gingen nach Bern (Historisches Museum), Genf (Musée d'Art et
d'Histoire) und Neuenburg (Ethnographisches Museum), in die
C/.c/zeori-Totenfigürchen teilten sich Basel und St.Gallen. Auf diese
Weise gelangte der Sarg in das Heimatmuseum Appenzell und steht
jetzt, etwas unmotiviert, inmitten der Stickereisammlung im ehemaligen

Gefängnisraum des Rathauses, Zeugnis für eine Blütezeit ägyptischer

Sargmalerei vor dreitausend Jahren.
Die Ägypter haben schon seit dem Beginn ihrer geschichtlichen Zeit
(um 3000 v. Chr.) Särge aus verschiedenen Materialien, vorwiegend
aber aus Holz verwendet. Sarkophage aus Stein, etwa dem gemusterten

Rosengranit von Assuan oder dem dunklen Basalt, waren den
Königen und ihren Angehörigen vorbehalten, oder ein Zeichen besonderer

königlicher Gunst für hohe Beamte, denn die Steinbrüche waren
Königsbesitz. Auch einen Holzsarg konnte sich nicht jeder leisten, gute

Holzqualität war zu allen Zeiten im Niltal selten und kostbar, weshalb

das Holz der Zedern und anderer Nadelbäume des Libanon ein
begehrter Importartikel war. Aus dem 12. Jahrhundert v. Chr. besitzen

wir eine Kaufurkunde, wonach für einen Holzsarg in Zahlung
gegeben wurde: ein Schwein, zwei Ziegen, zwei Stücke Sykomorenholz
und über 1200 Gramm Kupfer, insgesamt eine beträchtliche «Summe»

in der damaligen Naturalwirtschaft. Für das Begräbnis von
Kindern hat man daher billigere Tonkrüge verwendet, und auch für
Erwachsene wurden öfter Tonsärge verwendet; in den ärmeren
Volksschichten hat man die Toten, wie in vorgeschichtlicher Zeit, einfach in
Matten eingehüllt.
Der reichverzierte Appenzeller Sarg muss also einstmals einem
wohlhabenden, gutgestellten Beamten (oder seiner Frau) gehört haben,
dessen Name und genaue Herkunft wir nicht kennen. Nach den
Fundumständen war er ein Mitglied der höheren Priesterschaft des Gottes
Amun von Theben, der vor allem im grossen Tempel von Karnak
verehrt wurde, und amtierte in der Zeit kurz nach 1000 v. Chr. Er ist
zweifellos auch einbalsamiert (mumifiziert) worden, doch hat sich seine
Mumie nicht erhalten.
In der älteren Zeit hat man die Särge nur sparsam bemalt, mit kurzen
religiösen Formeln und mit den Figuren von Schutzgottheiten. Erst
mit dem Ende des Neuen Reiches (um 1070 v. Chr.) beginnt die Blütezeit

der ägyptischen Sargmalerei. Da jetzt keine ausgemalten
Grabräume mehr angelegt werden, überträgt man die Fülle der Motive von
den Grabwänden auf die Särge und nutzt dabei den vorhandenen Platz
fast vollständig aus. Bis auf die Unterseite von Deckel und Kasten wer-

34



den die Särge jetzt rundum bemalt, mit dichtgedrängten Figuren,
Ornamenten und Schriftzeilen. Gemalt wird nicht direkt auf das Holz,
sondern auf eine Stuckschicht, mit der es zuvorüberzogen wird; beim
Appenzeller Sarg ist diese besonders dick und deutlich mit Stroh
vermischt. Nach dem Vorbild Tutanch-amuns und anderer Könige des
Neuen Reiches begnügt man sich nicht mehr mit einem einzelnen
Sarg, sondern schachtelt einen inneren und einen äusseren Sarg
ineinander, die beide in ihrer Form die Gestalt der eingewickelten Mumie
nachahmen und deshalb anthropoid, «menschengestaltig», genannt
werden; zusätzlich kommt direkt über die Mumie noch ein flaches,
ebenfalls bemaltes Holzbrett zu liegen. Der Appenzeller Sarg
entspricht in seinen Massen (191,5 cm lang, zwischen 27 und 49,5 cm
breit) einem inneren Sarg, ist aber wahrscheinlich ein Einzelsarg
gewesen, ohne zusätzliche äussere Hülle.
Der Deckel war schon bei der Ankunft in der Schweiz beschädigt, das
hoch aufragende Fussende fehlte. Der Kopf des Verstorbenen, auf
dem Deckel plastisch ausgearbeitet, doch ohne porträthafte Züge,
wird bei Männern wie bei Frauen von einer lang herabfallenden
Perücke eingerahmt. Darunter sind die Arme gekreuzt, wie es für
Darstellungen des Totengottes Osiris üblich war; die Hände sind aus
separaten Holzstücken gearbeitet und waren, wie das Gesicht, mit Dübeln
auf den flachen Deckel aufgesetzt. Den restlichen Oberkörper
bedeckt ein weit herabgezogener und bunt gemusterter Halskragen, der
in eine dichte Reihe von Lotosblüten ausläuft. Darunter folgt,
zwischen zwei thronenden Gestalten des Osiris, ein Skarabäus-Käfer mit
der Sonnenscheibe über sich. Lotos, Skarabäus und Sonne gehören alle

drei zu den beliebtesten Symbolen der Regeneration, des ständigen
Wiederauflebens im Totenreich, und begegnen daher unzählig oft in
der Dekoration der Särge. Der Ägypter glaubte, dass der Tote sich in
seinem Sarg immer wieder verjüngt, wie der Käfer sich scheinbar in
seiner Mistkugel erneuert, und wie die Sonne jeden Morgen aus der
Tiefe der Welt wieder zum Himmel emporsteigt.
Die Göttin mit ausgebreiteten Flügeln, welche die Mitte des Deckels
beherrscht, ist eigentlich die alte Himmelsgöttin Nut, die den Toten
schützend aufnimmt und unter die «unvergänglichen» Sterne an ihrem
Leib versetzt. Sie verkörpert die himmlische Sphäre des Jenseits, in
die der Tote als Seele (Ba) eingeht, während sein Leib in die Erde
gebettet wird. Daher entspricht der Himmelsgöttin auf dem Boden des
Sarges, also direkt unter der Mumie, die grosse Figur der «Westgöttin»,

eine Erscheinungsform der Hathor, mit dem Schriftzeichen für
«Westen» auf dem Scheitel. Sie steht für das Totenreich der westlichen
Wüste, in das die Sonne jeden Abend eingeht, und nimmt den Leib des
Toten in ihren Schutz, umgeben von weiteren hilfreichen Geistern.
Nach der Vorstellung des Ägypters wird die starre Mumienhülle, die in

35



^f SS

©*-. — 3

iTiTii ùi».

S * M ' _)__ !»Jli-JL*. .11_'' iH-LiF. UiJtiJ» .-. «....-¦ -:.- » _ - » B • __»: :
LuJLJ-^Lif sE"-_ • « B

r-ï^ï. .SÜ rf«CK__
•zrj%

m •%.
h, n;j9-.U* -_=

ë-«Ì8»'_3 BB.rs /L.
¦i. 7^ "W*

Y

Ausschnitt aus der rechten Seitenwand. Die Sonne erscheint hier in ihrem
Boot als Falke, beschützt von geflügelten Schlangen; darunter wieder die
ziehenden Schakale. Auf dem Deckel erkennt man die Lotosblüten, die den
Halskragen abschliessen.

der Tiefe von Grab und Unterwelt ruht, jede Nacht vom Sonnengott
Re, der dorthin hinabsteigt, wieder zum Leben erweckt und vereinigt
sich mit dem Ba, der als freibewegliche Seele Vogelgestalt hat und aus
der Höhe auf die Mumie herabschwebt. Deshalb wird am Kopfende
der Särge in dieser Zeit meist der Ba-Vogel mit ausgebreiteten Flügeln
dargestellt, um diese Vereinigung und damit das Wiederaufleben des
Toten herbeizuführen. Der Appenzeller Sarg wandelt das Motiv ab
und ersetzt den Ba-Vogel durch ein geflügeltes «Isisblut»-ein Knoten-
Amulett, das dem Fortleben im Jenseits dient.
Während die Aussenseite des Sargkastens den üblichen gelben Untergrund

trägt (weil Gelb als Farbe dem beständigen, unwandelbaren
Gold am nächsten kommt), ist das Innere mit einem schönen und
kräftigen roten Farbton ausgemalt, wie ihn auch andere Särge dieser Zeit
aufweisen. Auf beiden Seiten wird der Tote von Schutzgöttern
bewacht, von denen einige Tierköpfe haben und einer sogar das Zeichen
für «Feuer» anstelle des Kopfes trägt, um feindliche Gewalten
abzuschrecken.

36



' «N*
—

...,^:„S^,,.,\

Oben: Drei von den Schutzgöttern,

die innen auf den
Seitenwänden den Toten beschützen.
Der vordere hat den Kopf
eines Schakals, der mittlere das
Zeichen für «Feuer» als Kopf,
um feindliche Mächte fernzuhalten.

Die Hintergrundsfarbe
ist hier ein dunkles Rot.

Rechts: Das Kopfende des Sarges

zeigt die rot bemalte
Sonnenscheibe im Horizont über
der vielfach gewundenen Apo-
phis-Schlange, die immer wieder

vom Sonnengott überwunden

wird.

5-i

s*.

_LtYL-U-ir-«

fr-M/.t • A?
SsBS-

•»»

mr 41
net

-^rt.

Die interessantesten Motive begegnen auf den Aussenseiten des
Kastens, die in einzelne Bildfelder aufgeteilt sind. Ringsum läuft als obere

Bekrönung ein Fries, in dem sich Straussenfeder und Uräusschlange
fortlaufend abwechseln; die Feder ist das Zeichen für Maat, die
«Richtigkeit» im Totengericht, die Schlange soll mit ihrem «Gluthauch»
wiederum feindliche Gewalten abwehren. Die Bildfelder sind jeweils
durch zwei senkrechte Schriftzeilen voneinander getrennt, in denen
der Tote als «versorgt» durch eine der dargestellten Gottheiten be-

37



zeichnet und damit ihrer Hilfe empfohlen wird. Die einzelnen Motive
sind dem Bildvorrat der vorangehenden Grabmalerei entnommen,
schöpfen zum Teil aber auch direkt aus dem Totenbuch oder aus den
königlichen «Unterweltsbüchern» des Neuen Reiches. So erinnert
schon die Zahl von zwölf Bildfeldern (auf jeder Seite sechs) an die
Einteilung der älteren Unterweltsbücher in zwölf Abschnitte, die den
zwölf Stunden der nächtlichen Sonnenfahrt durch die Unterwelt
entsprechen.

Aus der Fülle der Bildmotive können wir hier nur auf wenige Einzelheiten

hinweisen. Die schönste, leider etwas fleckig gewordene Szene
findet sich am Fussende auf der rechten Seite. Unverkennbar ist hier
eine Dattelpalme mit reifen Früchten dargestellt; in ihrem Schatten
trinken zwei Ba-Vögel das erfrischende Wasser, das ihnen die Baumgöttin

aus einem Gefäss spendet. Die Göttin wächst hier nicht aus dem
Baum heraus, wie es meist gezeigt wird, sondern steht neben ihm, und
vor ihr deutet ein kleiner Opfertisch mit Broten und anderen
Nahrungsmitteln auf die erhoffte materielle Versorgung des Toten im
Jenseits hin, auf die auch seine Seele (der Ba) angewiesen ist.
Das Bildfeld davor zeigt die Hathorkuh, die im Neuen Reich als eine
der wichtigsten Schutzgottheiten des Toten verehrt wird. Das thebani-
sche Wüstengebirge, aus dem sie in anderen Szenen hervortritt,
erblickt man hier, schematisch durch schräge Linien angedeutet, am
Fussende der linken Seite - mit dem Grabbau, der von einer kleinen
Pyramide bekrönt ist, und mit der aufgerichteten Mumie, vor der die
Totenklage verrichtet wird. In etwas verkürzter Form ist dies eine
Darstellung der Bestattung, die so oft in thebanischen Gräbern und in
Illustrationen zum ersten Spruch des Totenbuches abgebildet wird.
In der Mitte der linken Seite ist das Schiff der Sonne dargestellt, mit
den drei Schakalen, die es in anderen Bildern an einem Seil dahinziehen.

In diesem Fahrzeug überquert das Gestirn das Himmelsgewässer
und nachts die Unterwelt, und der Verstorbene wünscht sich, den
Sonnengott auf seiner Fahrt zu begleiten. Auch auf der rechten Sargwand,
etwas abgewandelt, erblickt man dieses Schiff und die Schakale, aber
hier fährt die Sonne als Falke zwischen flügelbreitenden, schützenden
Uräusschlangen dahin. Gleich anschliessend, am Kopfende, wird die
Sonne zwischen den Horizontbergen über einer vielfach gewundenen
Schlange gezeigt; damit ist der Apophis gemeint, der schlangengestal-
tige Sonnenfeind, der ständig versucht, mit der Sonne den ganzen
Weltlauf zum Stillstand zu bringen.
Wie die Sonne immer wieder aus Gefahren gerettet und aus der
bedrohlichen Tiefe emporgehoben wird, so hofft auch der Tote die
Schrecken des Jenseits zu bestehen und Anteil an neuem, verjüngtem
Leben zu erhalten. Auf dieses Ziel ist die Dekoration des Appenzeller
Sarges ausgerichtet, stets geht es um Schutz oder Wiederaufleben. Die

38



Bildwelt dieser Särge gibt uns tiefe Einblicke in den Glauben der
Ägypter am Ende des Neuen Reiches, vor dreitausend Jahren. Deshalb

bemüht sich das Ägyptologische Seminar der Universität Basel
mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung
der wissenschaftlichen Forschung, im Rahmen seiner Bearbeitung
ägyptischer Denkmäler in der Schweiz vordringlich die rund dreissig
bemalten Särge aufzunehmen und zu bearbeiten. Dankbar können dabei

Vorarbeiten benutzt werden, die Henri Wild bereits vor Jahrzehnten

geleistet hat, darunter eine erste, 1944 angefertigte Beschreibung
des Appenzeller Sarges, der zweifellos zu den schönsten gehört, die
sich in der Schweiz befinden.*

Für umfangreiche Auskünfte über die Schenkung ägyptischer Gräberfunde
von 1893/94 danken wir dem Eidgenössischen Amt für kulturelle
Angelegenheiten (Direktor Dr. Max Altdorfer). Die beigefügten Photographien
fertigte Herr Andreas Brodbeck (Forch) an. Inzwischen ist durch Herrn
Restaurator Remigius Sep (Rudolfstetten) eine Festigung und Reinigung
des Deckels erfolgt. Das Holz konnte als Holz des Maulbeerfeigenbaumes
(Ficus Morus L.) bestimmt werden.

39


	Der ägyptische Sarg im Heimatmuseum Appenzell

