Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 28 (1984)

Artikel: Der agyptische Sarg im Heimatmuseum Appenzell
Autor: Hornung, Erik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405241

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der agyptische Sarg
im Heimatmuseum Appenzell

von Erik Hornung, Basel

In der ersten Halfte des 10. Jahrhunderts v. Chr. liessen die Hohen-
priester des Gottes Amun, die damals auch die politische Herrschaft
tiber ganz Oberigypten ausiibten, die eingesargten Mumien ihrer Fa-
milienangehorigen zum besseren Schutz in mehreren grossen Verstek-
ken auf dem Westufer von Theben zusammentragen. Einige kamen in
die beriihmte «Cachette» von Deir el-Bahari, hoch im Felsen liber
dem Terrassentempel der Konigin Hatschepsut, wohin bereits die
Mehrzahl der Kénigsmumien aus dem Tal der Koénige umgebettet wor-
den war. Hier entdeckten viel spéater Einheimische die reichen Beiga-
ben und konnten tiber Jahre hinweg manches Stiick in den Handel
bringen, bis sie 1881 ihr Geheimnis preisgeben mussten; in feierlichem
Zug wurden die Konigsmumien nach Kairo tiberfiihrt, wo der Besu-
cher des Agyptischen Museums sie heute gegen ein separates Eintritts-
geld besichtigen kann.

Ein zweites grosses Versteck entdeckte Georges Daressy am 4.2.1891
im Vorgelinde des Hatschepsut-Tempels. Hier lagen keine Konigs-
mumien, dafiir aber 153 Sarge mit den Mumienhiillen von hohen
Amunspriestern und ihren Angehorigen, dazu Eingeweidekriige, Ka-
sten mit Totenfiglirchen und andere Beigaben. Es war eine solche
Menge von Objekten, dass der neuernannte Generaldirektor der
agyptischen Altertiimer, der Franzose Jacques de Morgan, dem dgyp-
tischen VicekoOnig vorschlug, man solle davon einige Geschenksen-
dungen fiir Museen in Europa und Amerika zusammenstellen, um sich
so einigen befreundeten Regierungen erkenntlich zu zeigen.

Von Mexiko und USA bis zu den skandinavischen Lindern und dem
damals noch vom Zaren regierten Russland profitierten zahlreiche
Lander von der Spenderlaune des Vicekonigs, unter ihnen auch die
Schweiz. Es traf sich, dass ein Assistent de Morgans der junge schwei-
zerische Agyptologe Gustave Jéquier war, dem das Ethnographische
Museum in Neuenburg seine dgyptischen Schétze verdankt. Er half
dabei mit, eine Geschenksendung von vier Sdrgen und 46 Totenfigiir-
chen (Uschebti genannt) fiir die Eidgenossenschaft zusammenzustel-
len, deren Wert in den Gutachten der Professoren J.J. Hess (Fribourg)
und E. Naville (Genf) auf 2000 Franken beziffert wurde.

In seiner Sitzung vom 1.8.1893 beschloss der Bundesrat die Annahme
des Geschenkes und sandte ein Dankschreiben an den dgyptischen Mi-
nister Tigrane Pascha. Nun ging es ans Verpacken, und am 22.1.1894

31



Blick in das Innere und auf den Deckel des Sarges. Auf dem Boden verkér-
pert die grosse Gestalt der «Westgottin» das westliche Totenreich, in das der
Korper gebettet wird, wihrend die Seele zum Himmel fliegt, den die gefliigel-
te Himmelsgottin in der Mitte des Deckels vertritt.

32



@ =2 o ] - 3 k
_|. O iR Ll

.\ 1-' '(". b g £ : " !
‘ 73 i 5" F;:j. &

Die rechte Seitenwand des Sarges mit insgesamt sechs Bildfeldern, die durch
Schriftzeilen getrennt sind. Am Fussende (links) die Szene der Baumgobttin
mit der Dattelpalme.

trafen «7 Kisten Alterthtimer» im Gewicht von 770 kg beim Zoll in
Chiasso ein. Inzwischen hatte Professor Hess eine Studienreise in das
Land am Nil benutzt, um im Auftrag des Bundesrates dem Khediven
(Vicekonig) ein Gegengeschenk der Eidgenossenschaft zu iiberrei-
chen, «bestehend aus zwei Ordonnanzgewehren nebst 1000 Patronen
und einem gebundenen Exemplar des topographischen Atlas der
Schweiz von G.H. Dufour». Die Information der Offentlichkeit durch
die Presse nahm zum Teil recht amiisante Formen an; so berichtete der
Londoner «Observer» am 18.2.1894, der Khedive habe zur Erinne-
rung an seinen Jugendaufenthalt in Lancy bei Genf dem schweizeri-
schen Bundesrat sieben Mumien gesandt, so dass auf jeden der sieben
Bundesriite eine Mumie entfalle . . .

L i i £ 2 L= g i

Ausschnitt aus der linken Seitenwand: Links das Boot der Sonne mit den
Schakalen, die es durch die Unterwelt ziehen. Rechts verkorpert der liegende
Schakal den Totengott Anubis, tiber ihm die vogelgestaltige Seele des Toten
und der Grabbauim Wiistengebirge; davor fithren zwei Frauen (gemeint sind
Isis und Nephthys) die Totenklage aus.

33




Unter den schweizerischen Institutionen, die sich damals um einen
Anteil an diesem Geschenk beworben haben, befand sich auch der Hi-
storisch-Antiquarische Verein Appenzell. Er erhielt durch Bundes-
ratsbeschluss vom 6.7.1894 einen der Sérge zugesprochen; die tibrigen
Sérge gingen nach Bern (Historisches Museum), Genf (Musée d’Art et
d’Histoire) und Neuenburg (Ethnographisches Museum), in die
Uschebti-Totenfigiirchen teilten sich Basel und St.Gallen. Auf diese
Weise gelangte der Sarg in das Heimatmuseum Appenzell und steht
jetzt, etwas unmotiviert, inmitten der Stickereisammlung im ehemali-
gen Gefingnisraum des Rathauses, Zeugnis fiir eine Bliitezeit dgypti-
scher Sargmalerei vor dreitausend Jahren.

Die Agypter haben schon seit dem Beginn ihrer geschichtlichen Zeit
(um 3000 v. Chr.) Sérge aus verschiedenen Materialien, vorwiegend
aber aus Holz verwendet. Sarkophage aus Stein, etwa dem gemuster-
ten Rosengranit von Assuan oder dem dunklen Basalt, waren den Ko-
nigen und ihren Angehodrigen vorbehalten, oder ein Zeichen besonde-
rer koniglicher Gunst fiir hohe Beamte, denn die Steinbriiche waren
Konigsbesitz. Auch einen Holzsarg konnte sich nicht jeder leisten, gu-
te Holzqualitdt war zu allen Zeiten im Niltal selten und kostbar, wes-
halb das Holz der Zedern und anderer Nadelbdume des Libanon ein
begehrter Importartikel war. Aus dem 12. Jahrhundert v. Chr. besit-
zen wir eine Kaufurkunde, wonach fiir einen Holzsarg in Zahlung ge-
geben wurde: ein Schwein, zwei Ziegen, zwei Stiicke Sykomorenholz
und tber 1200 Gramm Kupfer, insgesamt eine betréchtliche «Sum-
me» in der damaligen Naturalwirtschaft. Fiir das Begrébnis von Kin-
dern hat man daher billigere Tonkriige verwendet, und auch fiir Er-
wachsene wurden ofter Tonsdrge verwendet; in den drmeren Volks-
schichten hat man die Toten, wie in vorgeschichtlicher Zeit, einfach in
Matten eingehiillt.

Der reichverzierte Appenzeller Sarg muss also einstmals einem wohl-
habenden, gutgestellten Beamten (oder seiner Frau) gehort haben,
dessen Name und genaue Herkunft wir nicht kennen. Nach den Fund-
umstinden war er ein Mitglied der hoheren Priesterschaft des Gottes
Amun von Theben, der vor allem im grossen Tempel von Karnak ver-
ehrt wurde, und amtierte in der Zeit kurz nach 1000 v. Chr. Erist zwei-
fellos auch einbalsamiert (mumifiziert) worden, doch hat sich seine
Mumie nicht erhalten.

In der dlteren Zeit hat man die Sirge nur sparsam bemalt, mit kurzen
religiosen Formeln und mit den Figuren von Schutzgottheiten. Erst
mit dem Ende des Neuen Reiches (um 1070 v. Chr.) beginnt die Bliite-
zeit der dgyptischen Sargmalerei. Da jetzt keine ausgemalten Grab-
rdume mehr angelegt werden, iibertriagt man die Fiille der Motive von
den Grabwinden auf die Sdrge und nutzt dabei den vorhandenen Platz
fast vollstindig aus. Bis auf die Unterseite von Deckel und Kasten wer-

34



den die Sérge jetzt rundum bemalt, mit dichtgedrangten Figuren, Or-
namenten und Schriftzeilen. Gemalt wird nicht direkt auf das Holz,
sondern auf eine Stuckschicht, mit der es zuvor tiberzogen wird; beim
Appenzeller Sarg ist diese besonders dick und deutlich mit Stroh ver-
mischt. Nach dem Vorbild Tutanch-amuns und anderer Konige des
Neuen Reiches begniigt man sich nicht mehr mit einem einzelnen
Sarg, sondern schachtelt einen inneren und einen dusseren Sarg inein-
ander, die beide in ihrer Form die Gestalt der eingewickelten Mumie
nachahmen und deshalb anthropoid, «menschengestaltig», genannt
werden; zuséitzlich kommt direkt {iber die Mumie noch ein flaches,
ebenfalls bemaltes Holzbrett zu liegen. Der Appenzeller Sarg ent-
spricht in seinen Massen (191,5 cm lang, zwischen 27 und 49,5 cm
breit) einem inneren Sarg, ist aber wahrscheinlich ein Einzelsarg ge-
wesen, ohne zusétzliche dussere Hiille.

Der Deckel war schon bei der Ankunft in der Schweiz beschédigt, das
hoch aufragende Fussende fehlte. Der Kopf des Verstorbenen, auf
dem Deckel plastisch ausgearbeitet, doch ohne portrathafte Ziige,
wird bei Minnern wie bei Frauen von einer lang herabfallenden Pe-
rliicke eingerahmt. Darunter sind die Arme gekreuzt, wie es fir Dar-
stellungen des Totengottes Osiris tiblich war; die Hande sind aus sepa-
raten Holzstlicken gearbeitet und waren, wie das Gesicht, mit Diibeln
auf den flachen Deckel aufgesetzt. Den restlichen Oberkorper be-
deckt ein weit herabgezogener und bunt gemusterter Halskragen, der
in eine dichte Reihe von Lotosbliiten auslduft. Darunter folgt, zwi-
schen zwei thronenden Gestalten des Osiris, ein Skarabius-Kéfer mit
der Sonnenscheibe tiber sich. Lotos, Skarabdus und Sonne gehoren al-
le drei zu den beliebtesten Symbolen der Regeneration, des stindigen
Wiederauflebens im Totenreich, und begegnen daher unzéhlig oft in
der Dekoration der Siarge. Der Agypter glaubte, dass der Tote sich in
seinem Sarg immer wieder verjingt, wie der Kéfer sich scheinbar in
seiner Mistkugel erneuert, und wie die Sonne jeden Morgen aus der
Tiefe der Welt wieder zum Himmel emporsteigt.

Die G6ttin mit ausgebreiteten Fliigeln, welche die Mitte des Deckels
beherrscht, ist eigentlich die alte Himmelsgottin Nut, die den Toten
schiitzend aufnimmt und unter die «unvergianglichen» Sterne an ihrem
Leib versetzt. Sie verkorpert die himmlische Sphéire des Jenseits, in
die der Tote als Seele (Ba) eingeht, wihrend sein Leib in die Erde ge-
bettet wird. Daher entspricht der Himmelsgottin auf dem Boden des
Sarges, also direkt unter der Mumie, die grosse Figur der «Westgot-
tin», eine Erscheinungsform der Hathor, mit dem Schriftzeichen fiir
«Westen» auf dem Scheitel. Sie steht fiir das Totenreich der westlichen
Waiiste, in das die Sonne jeden Abend eingeht, und nimmt den Leib des
Toten in ihren Schutz, umgeben von weiteren hilfreichen Geistern.
Nach der Vorstellung des Agypters wird die starre Mumienbhiille, die in

25



Ausschnitt aus der rechten Seitenwand. Die Sonne erscheint hier in ithrem
Boot als Falke, beschiitzt von gefliigelten Schlangen; darunter wieder die zie-
henden Schakale. Auf dem Deckel erkennt man die Lotosbliiten, die den
Halskragen abschliessen.

der Tiefe von Grab und Unterwelt ruht, jede Nacht vom Sonnengott
Re, der dorthin hinabsteigt, wieder zum Leben erweckt und vereinigt
sich mit dem Ba, der als freibewegliche Seele Vogelgestalt hat und aus
der Hohe auf die Mumie herabschwebt. Deshalb wird am Kopfende
der Sarge in dieser Zeit meist der Ba-Vogel mit ausgebreiteten Fltigeln
dargestellt, um diese Vereinigung und damit das Wiederaufleben des
Toten herbeizufiihren. Der Appenzeller Sarg wandelt das Motiv ab
und ersetzt den Ba-Vogel durch ein gefliigeltes «Isisblut» —ein Knoten-
Amulett, das dem Fortleben im Jenseits dient.

Wihrend die Aussenseite des Sargkastens den tiblichen gelben Unter-
grund tragt (weil Gelb als Farbe dem bestdndigen, unwandelbaren
Gold am niachsten kommt), ist das Innere mit einem schonen und kraf-
tigen roten Farbton ausgemalt, wie ithn auch andere Sarge dieser Zeit
aufweisen. Auf beiden Seiten wird der Tote von Schutzgdttern be-
wacht, von denen einige Tierkopfe haben und einer sogar das Zeichen
fliir «Feuer» anstelle des Kopfes triagt, um feindliche Gewalten abzu-
schrecken.

36



Oben: Drei von den Schutzgot-
tern, die innen auf den Seiten-
wianden den Toten beschiitzen.
Der vordere hat den Kopf ei-
nes Schakals, der mittlere das
Zeichen fiir «Feuer» als Kopf,
um feindliche Michte fernzu-
halten. Die Hintergrundsfarbe
ist hier ein dunkles Rot.

Rechts: Das Kopfende des Sar-
ges zeigt die rot bemalte Son-
nenscheibe im Horizont tber
der vielfach gewundenen Apo-
phis-Schlange, die immer wie-
der vom Sonnengott iberwun-
den wird.

Die interessantesten Motive begegnen auf den Aussenseiten des Ka-
stens, die in einzelne Bildfelder aufgeteilt sind. Ringsum lauft als obe-
re Bekronung ein Fries, in dem sich Straussenfeder und Urdusschlange
fortlaufend abwechseln; die Feder ist das Zeichen fiir Maat, die «Rich-
tigkeit» im Totengericht, die Schlange soll mit ihrem «Gluthauch» wie-
derum feindliche Gewalten abwehren. Die Bildfelder sind jeweils
durch zwei senkrechte Schriftzeilen voneinander getrennt, in denen
der Tote als «versorgt» durch eine der dargestellten Gottheiten be-

o



zeichnet und damit ihrer Hilfe empfohlen wird. Die einzelnen Motive
sind dem Bildvorrat der vorangehenden Grabmalerei entnommen,
schopfen zum Teil aber auch direkt aus dem Totenbuch oder aus den
koniglichen «Unterweltsblichern» des Neuen Reiches. So erinnert
schon die Zahl von zwolf Bildfeldern (auf jeder Seite sechs) an die Ein-
teilung der dlteren Unterweltsbiicher in zwolf Abschnitte, die den
zwoOlf Stunden der néchtlichen Sonnenfahrt durch die Unterwelt ent-
sprechen.

Aus der Fiille der Bildmotive konnen wir hier nur auf wenige Einzel-
heiten hinweisen. Die schonste, leider etwas fleckig gewordene Szene
findet sich am Fussende auf der rechten Seite. Unverkennbar ist hier
eine Dattelpalme mit reifen Friichten dargestellt; in ihrem Schatten
trinken zwei Ba-Vogel das erfrischende Wasser, das ihnen die Baum-
gottin aus einem Geféss spendet. Die Gottin wichst hier nicht aus dem
Baum heraus, wie es meist gezeigt wird, sondern steht neben ihm, und
vor ithr deutet ein kleiner Opfertisch mit Broten und anderen Nah-
rungsmitteln auf die erhoffte materielle Versorgung des Toten im Jen-
seits hin, auf die auch seine Seele (der Ba) angewiesen ist.

Das Bildfeld davor zeigt die Hathorkuh, die im Neuen Reich als eine
der wichtigsten Schutzgottheiten des Toten verehrt wird. Das thebani-
sche Wiistengebirge, aus dem sie in anderen Szenen hervortritt, er-
blickt man hier, schematisch durch schrige Linien angedeutet, am
Fussende der linken Seite — mit dem Grabbau, der von einer kleinen
Pyramide bekront ist, und mit der aufgerichteten Mumie, vor der die
Totenklage verrichtet wird. In etwas verkiirzter Formist dies eine Dar-
stellung der Bestattung, die so oft in thebanischen Gribern und in Illu-
strationen zum ersten Spruch des Totenbuches abgebildet wird.

In der Mitte der linken Seite ist das Schiff der Sonne dargestellt, mit
den drei Schakalen, die es in anderen Bildern an einem Seil dahinzie-
hen. In diesem Fahrzeug tiberquert das Gestirn das Himmelsgewasser
und nachts die Unterwelt, und der Verstorbene wiinscht sich, den Son-
nengott auf seiner Fahrt zu begleiten. Auch auf der rechten Sargwand,
etwas abgewandelt, erblickt man dieses Schiff und die Schakale, aber
hier fahrt die Sonne als Falke zwischen fliigelbreitenden, schiitzenden
Uréusschlangen dahin. Gleich anschliessend, am Kopfende, wird die
Sonne zwischen den Horizontbergen tiber einer vielfach gewundenen
Schlange gezeigt; damit ist der Apophis gemeint, der schlangengestal-
tige Sonnenfeind, der stindig versucht, mit der Sonne den ganzen
Weltlauf zum Stillstand zu bringen.

Wie die Sonne immer wieder aus Gefahren gerettet und aus der be-
drohlichen Tiefe emporgehoben wird, so hofft auch der Tote die
Schrecken des Jenseits zu bestehen und Anteil an neuem, verjlingtem
Leben zu erhalten. Auf dieses Ziel ist die Dekoration des Appenzeller
Sarges ausgerichtet, stets geht es um Schutz oder Wiederaufleben. Die

38



Bildwelt dieser Sarge gibt uns tiefe Einblicke in den Glauben der
Agypter am Ende des Neuen Reiches, vor dreitausend Jahren. Des-
halb bemiiht sich das Agyptologische Seminar der Universitit Basel
mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung
der wissenschaftlichen Forschung, im Rahmen seiner Bearbeitung
agyptischer Denkmadler in der Schweiz vordringlich die rund dreissig
bemalten Sirge aufzunehmen und zu bearbeiten. Dankbar kénnen da-
bei Vorarbeiten benutzt werden, die Henri Wild bereits vor Jahrzehn-
ten geleistet hat, darunter eine erste, 1944 angefertigte Beschreibung
des Appenzeller Sarges, der zweifellos zu den schonsten gehort, die
sich in der Schweiz befinden.*

* Fir umfangreiche Auskiinfte iiber die Schenkung dgyptischer Griaberfunde
von 1893/94 danken wir dem Eidgendssischen Amt fiir kulturelle Angele-
genheiten (Direktor Dr. Max Altdorfer). Die beigefiigten Photographien
fertigte Herr Andreas Brodbeck (Forch) an. Inzwischen ist durch Herrn
Restaurator Remigius Sep (Rudolfstetten) eine Festigung und Reinigung
des Deckels erfolgt. Das Holz konnte als Holz des Maulbeerfeigenbaumes
(Ficus Morus L.) bestimmt werden.

39



	Der ägyptische Sarg im Heimatmuseum Appenzell

