
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 26 (1982)

Artikel: St. Mauritius und St. Ulrich in Appenzell

Autor: Kocher, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St.Mauritius und St.Ulrich in Appenzell
von Alois Kocher

Der bekannte Anführer der Thebaischen Legion, der gegen Ende des
3. Jahrhunderts im Unterwallis mit seinen Untergebenen den Märtyrertod

erlitten hat, ist einer der volkstümlichsten Heiligen der Schweiz
und gehört zu den berühmtesten der ganzen Welt. Seine Worte an den
Kaiser Maximinian haben überzeitliche Bedeutung: «Wir sind, o Kaiser,

deine Soldaten, aber auch, wie wir freimütig bekennen, Diener
Gottes. Dir schulden wir den Kriegsdienst, ihm die Lauterkeit des

Herzens; von dir haben wir den Sold, von ihm das Leben empfangen.
So weit können wir dir nie ergeben sein, dass wir Gott verleugnen, der
unser - du magst es annehmen oder leugnen - auch dein Urheber und
Herr ist ...»
Der älteste Zeuge für das Martyrium ist der hl.Martin von Tours,
welcher um das Jahr 388 Reliquien erhalten, die er Reliquien der Agau-
nensischen Märtyrer (reliquias M.M. Agaunensium) nannte. Das älteste

historische Denkmal ist die an der Stelle des Martyriums schon
ungefähr 50 Jahre nach dem Ereignis erbaute Kirche, an welche sich später

ein Kloster anschloss, das der Burgunderkönig Sigmund zur Sühne
des von ihm ermordeten Sohnes Siegreich im Jahre 515 aus dem Schutte

wieder erhob. Aus verschiedenen Akten geht hervor, dass zu
Beginn des sechsten Jahrhunderts die Verehrung des hl.Mauritius und
seiner Legion in Agaunum, dem heutigen St.Maurice, längst
feststand.

Ein anderer Zeuge ist der hl.Avitus, Bischof von Vienne (490-524),
der uns bezeugt, dass zu seiner Zeit in einigen Kirchen Galliens die
Leidensgeschichte (passio) dieser hl. Märtyrer gelesen wurde. Ein
weiterer Zeuge ist der Abt Romanus im Jura zu nennen, gestorben um
das Jahr 469. Schon damals war Agaunum das Ziel vieler Wallfahrer.
Der hl.Gregor von Tours erzählt, dass er in der St.Martinskirche zu
Tours Reliquien der Blutzeugen von Agaunum in einer Kapsel gefunden

habe.
Der Leib des hl.Mauritius soll zuerst vom Bischof Theodor von Octo-
durum, (dem heutigen Martigny) zugleich mit den Resten einiger
seiner Gefährten aufgefunden worden sein.
Zur Verbreitung der St.Mauritius-Verehrung trug vor allem der
hl. Martinus von Tours bei ; er weihte um das Jahr 390 dem hl. Mauritius
zwei Basiliken in Tours und in Anjou und bereicherte sie mit den
Reliquien der Heiligen. Die Kathedrale von Tours behielt den Namen des
hl.Mauritius bis zum Jahre 1096. Der hl.Germanus von Auxerre er-

74



baute zu Ehren des hl.Mauritius eine Kirche zu Nanterre um das Jahr
419. Auch Savoyen erwies ihm seit alter Zeit die Ehre. Als Herzog
Amadeus VIII. seine Würde niederlegte und sich nach Ripaille am
Genfersee zurückzog, gründete er mit andern Adeligen die Ritterschaft

des hl.Mauritius.
Über der Begräbnisstätte des hl.Mauritius und Gefährten erhebt sich
das königliche Stift der regulierten Chorherren von St.Maurice. Hier
hatten sich zuerst Einsiedler befunden. St.Theodurus (oder Theodu-
lus), Bischof von Octodurum, dem nach der Erzählung des Eucherius
die Grabstätte der hl.Märtyrer geoffenbart worden sei, übernahm
zwischen 349 und 360 die Leitung dieser Einsiedler. Nachdem die Wohnung

dieser Eremiten zerfallen war, errichtete im Jahre 515 der hl.Si-
gismund einen Neubau.
Von grösster Bedeutung für die Verbreitung der Verehrung des
hl.Mauritius wurde der hl.Bischof Ulrich von Augsburg. Als um das

Jahr 940 dieser Bischof die berühmte Wallfahrtsstätte in Agaunum
besuchte fand er das Kloster zerstört (Sarazeneneinfälle) ; er feierte dort
zwei hl.Messen im Beisein einer grossen Volksmenge und erhielt zu
seiner Freude sehr viele Reliquien, die er über Konstanz, wo sein
Freund, Bischof Konrad residierte, nach Augsburg überbrachte. Als
Freund der Kaiser Heinrich II. und Otto I. förderte er das kirchliche
Leben, gründete Schulen, besuchte die kirchlichen Institutionen,
förderte die feierliche Liturgie, baute und reformierte Klöster und
Kirchen und trug am Sieg des Königs (später Kaiser) Ottos über die
Ungarn auf dem Lechfelde im Jahre 955 wesentlich bei. In der Kirchengeschichte

ist der Umstand bedeutsam, dass Bischof Ulrich der erste von
Rom kanonisierte Heilige ist. Die Kanonisationsbulle vom Jahre 993

(zwanzig Jahre nach seinem Tod) bildet einen Markstein in der
Geschichte der Heiligenverehrung.
Es gibt wohl kaum einen Heiligen aus unserer Gegend, der auf das
Landvolk einen grösseren Einfluss ausgeübt hat als dieser Bischof
Ulrich von Augsburg (890-973). Als Kind einer schwäbischen adeligen
Familie, die seit dem Jahre 1111 unter dem Namen der Grafen von Di-
lingen bekannt ist, wurde er nach damaliger Sitte der berühmt gewordenen

Klosterschule St.Gallen anvertraut. Spätestens im Jahre 908
wird er als Achtzehnjähriger die Bildungsstätte verlassen haben, und
seine Eltern unterstellten ihn zur weiteren Ausbildung dem Bischof
Adalbero von Augsburg. Dort wurde er am 28. Dezember 923 zum
Bischof geweiht. Sein Wirken in späterer Zeit ist unzertrennlich mit der
Geschichte des Deutschen Reiches, dem auch unser Land angehörte,
verbunden. Kaiser Otto I., der sich wegen der Sonderbestrebungen der
Dynastengeschlechter auf die Bischöfe stützte, fand in ihm einen treuen

Bundesgenossen, der nicht bloss für das seelische, sondern auch für
das leibliche Wohl seiner Gläubigen und Untertanen besorgt war.

75



Das Leben dieses hl.Bischofs ist umwoben von Sagen; historisch ist
sein soziales Wirken, vor allem in der Sorge um die Unterdrückten und
Armen. Obschon adeliger Abstammung, wie die meisten der damaligen

Bischöfe, vermied er es, zu Pferde zu reisen, sondern begnügte
sich mit einem von Ochsen gezogenen Wagen, der ihm und seinem
Kaplan Platz bot. Sein übriges Gefolge bestand meist aus Bettlern und
Kranken, die er stets reichlich bewirten liess. Beim Klerus drang er
stets auf grossmütige Ausübung der Gastfreundschaft.
Von seinem Sitz in Augsburg aus besuchte er öfters seine einstige
Schule in St. Gallen und benützte die Gelegenheit zu einem Besuche in
der St.Meinradskapelle in Einsiedeln. Er wird dabei den kürzesten
Weg über Herisau - St.Peterzell - Wattwil genommen und auch Ap-
penzellergebiet, damals dem Abte von St.Gallen gehörend, betreten
haben. Wie beim hl.Karl Borromäus, dem ein halbes Jahrtausend später

bei seinem Besuche in der Urschweiz der Ruf eines Heiligen
vorausging, fasste das Landvolk zum freigebigen, leutseligen und arm
lebenden Bischof lebhaftes Vertrauen und Zuneigung.
Die Verehrung Ulrichs setzte unmittelbar nach dem Tode ein. In Scharen

zogen Wallfahrer aus allen Gegenden zu seinem Grabe in Augsburg.

Die Verehrung im Lande Appenzell ist uralt und gibt sich kund in der
Namengebung. Ein Waffenrodel aus der Zeit des Abtes Kuno von
St.Gallen um das Jahr 1400 gibt Aufschluss darüber. Unter den 413
vorkommenden waffenfähigen Männern findet sich der Name Ulrich
(Uli, Uoli) 73, Hans (63), Jakob (Jeckli) 42, und Hermann 29 mal.*)
Der männliche Vorname Ulrich ist zwar nicht christlichen Ursprunges,

sondern urgermanisch. Man kann mit Recht annehmen, dass dieser

Name wegen des aussergewöhnlichen Vorbildes im Bischof von
Augsburg so viele Verehrer beim Landvolk gefunden hat, dass sie ihn
mit Vorliebe den Nachkommen übergaben. Selbst altchristliche
Namen wie «Hans», eine Kurzform für Johannes (meistens Johannes der
Täufer, dem viele frühchristliche Kirchen geweiht waren) und Jakob
(viele alte Kirchen waren einem Apostel geweiht) mussten vor dem
neuen Heiligen in den Hintergrund treten.
Ein weiterer Hinweis für die Verehrung des hl.Ulrich in Appenzell bildet

die Altarweihe eines Nebenaltars (auf der linken Seite bei der Tü-

*) Der Name Ulrich, zusammengezogen aus Uodal-rich, bedeutet Gutsherr,
Lehensherr und kommt in den Kurzformen wie «Ule, Uhle, Uz, Uhli,
Uhde, Uoli» etc. vor. Er besagt nichts Geringeres als «Herr, König».
Noch heute findet man bei uns gelegentlich das Wort «Udel», gleichbedeutend

mit «Stammgut». Das Wort ist mit dem lateinischen «rex» (regis)
urverwandt und besagt «Herr vieler Güter».

76



re) im Jahre 1590. Die Weihe erfolgte zu Ehren der hl. Anna und
Joachim, der hl.Laurentius, Pelagius, Valentin, Ulrich, Dominikus und
Klara.
Es wurde bereits erwähnt, dass Bischof Ulrich im Jahre 940 viele
Reliquien der Thebaischen Legion nach Augsburg gebracht hat. Von dort
aus fanden sie weitere Verbreitung. Nachdem Kaiser Otto L, Freund
und Gönner des Bischofs Ulrich, bereits im Jahre 937 eine St.Mauriz-
Kirche zu Magdeburg erbaut hatte, die bald hernach die Kathedrale
des neu gegründeten Erzbistums wurde, kamen im Jahre 960 durch
den gleichen Kaiser die Leiber der hl.Mauritius und anderer Thebäer
dorthin.
Das Kloster St.Gallen war bereits im Jahre 613 im Besitze von St.Mau¬
ritius-Reliquien, die wahrscheinlich der hl.Gallus dorthin gebracht
hatte, aber jene im Kloster Einsiedeln, erwähnt um 952, sind jedenfalls

durch Bischof Ulrich, anlässlich eines Besuches, geschenkt worden.

Die selbständige Pfarrei Appenzell, errichtet um das Jahr 1070 (die
Stiftungsurkunde der Pfarrei ist aus dem Jahre 1071) lässt mit ziemlicher

Sicherheit darauf schliessen, (gestützt auf die Errichtung anderer
Pfarreien), dass vorgängig ein einfacheres Gotteshaus bestanden hat,
wo das Landvolk wenigstens seine Sonntagspflichten erfüllen konnte.
Solche Kirchen mit einigen, aber nicht sämtlichen Pfarreirechten fanden

sich früher sehr häufig.*) Die Pfarreigründung Appenzell ist, wie
an vielen Orten nachgewiesen werden kann, der Ausgangspunkt für
die politische Unabhängigkeit der Landschaft.
War das Gotteshaus vom Jahre 1071 bereits dem hl.Mauritius
geweiht? Wir müssen es annehmen, obschon die Erwähnung dieses Pa-
troziniums erst 1453 urkundlich vorkommt, denn bei der Neukonse-
krierung im Jahre 1590 (nach dem Brand von 1560), wird der Hochaltar

durch den Bischof mit Angabe der im Altare eingeschlossenen
Reliquien der hl. Mauritius und seiner Gefährten an erster Stelle genannt.
Bis 1971 stand der hl.Mauritius, mit seiner Lanze bewaffnet, auf dem
Hochaltar der Pfarrkirche. Andernorts erscheint er zu Pferde, oft zu

') Für die Errichtung einer eigentlichen, mit sämtlichen Rechten ausgestatteten

Pfarrkirche war verlangt:
— ein deutlich abgegrenztes Gebiet,
— Entrichtung des Zehnten in diesem Gebiete,
— dass die Leute in dieser Kirche die Sakramente empfangen und die

Begräbnisstätte erhalten.
— dass ein vom Bischof (oder Abt) genehmigter Geistlicher angestellt

würde, der vom Ertrag der Pfarreipfründc lebe,
— dass die Kirche ihr Vermögen selber verwalten könne (unter Auf¬

sicht des zuständigen geistlichen Herrn).

77



Fuss. Meist trägt er ein Schwert, häufig eine Fahne und wird, wegen
seiner afrikanischen Herkunft, auch als Mohr dargestellt. Auf seiner
Rüstung, seinem Schild und seinem Panner erscheint das Kreuz (in
verschiedenen Formen) manchmal umwinkelt von schwarzen Adlern
(als Symbol des siegreichen Christentums).
Von seiner Lanze ist schon früh die Rede: der kinderlose Rudolf III.
von Burgund gab im Jahre 1032 dem Kaiser Konrad II. sein Reich,
«dans ei lanceam S. Mauricii quod erat insigne Burgundiae» (er übergab

ihm die Lanze des hl.Mauritius, das Abzeichen des burgundischen
Reiches) ; die Lanze soll sich heute in Krakau befinden, mitsamt einem
Beil.
Würde Abt Norbert von St.Gallen (1034-1072) bei der Kirchengründung

in Appenzell die kriegerische Auseinandersetzung mit den frei-
heitsdürstenden Untertanen im 15. Jahrhundert vorausgeahnt haben,
dann hätte er ihnen sicherlich nicht einen Kriegsmann mit Waffe und
Rüstung zur Verehrung und Nachahmung vor Augen gestellt, der im
Schluss-Stein des Chores sogar noch mit einer Hellebarde erscheint,
sondern hätte ihnen wohl einen friedliebenden Heiligen, wie etwa den
bekannten heiligen Ulrich von Augsburg als Patron gegeben.
Als Kirchen- und Landesheiliger fand St.Mauritius erst spät eine
Verehrung, die sich in der Namengebung kundgibt und vermochte den
Heiligennamen Ulrich nicht zu verdrängen. Mauritius erscheint in der
verdeutschten Form «Moritz» urkundlich erst im Jahre 1465 (Hess
Moritz, Landschreiber), um 1500 (Witzig Moritz, Kirchenpfleger) und
dann in einigen Familien wie bei den Zidler, Büchler, Tecker, Gartenhauser

etc.

Literatur

Appenzeller Urkundenbuch Bd I und II, Trogen 1913 und 1934
Die deutschen Personennamen v. Kleinpaul & Naumann, Berlin 1921

Herder, Kirchenlexikon, Bd 7, Freiburg 1890

Stalder, Heiligenlexikon, Bd 4,1858
Stark Franz, 900 Jahre Kirche und Pfarrei S.Mauritius Appenzell,
Appenzell 1971

Stückelberg E.A., Geschichte der Reliquien der Schweiz, Zürich 1902

78


	St. Mauritius und St. Ulrich in Appenzell

