Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 22 (1977-1978)

Artikel: Das religidse Brauchtum in Innerrhoden
Autor: Fuchs, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405219

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das religiose Brauchtum in Innerrhoden

Von P. Ferdinand Fuchs

1. Einleitung

Wenn wir Innerrhoder heute noch ein lebendiges und vielfiltiges Brauchtum
haben, verdanken wir es zu einem schonen Teil unserem katholischen Glauben
und dem kirchlich-liturgischen Geschehen. Selbstverstindlich ist die Brauch-
tumsentwicklung schon durch die verschiedenen Phasen der Besiedelung des
Appenzellerlandes zum vorneherein uneinheitlich. Doch seit der Landteilung
von 1597 ist die je eigene Art der Brauchformen in Inner- und Auflerrhoden
deutlich vom religiosen Bekenntnis gepragt. Wahrend die niichtern-puritani-
sche Religiositit der reformierten Auflerrhoder einer Entwicklung festlich-
farbenfroher Briuche den Boden entzogen hat, konnte sich in Innerrhoden
rund um die formenreiche katholische Liturgie im Verlaufe der Jahrhunderte
eine Vielzahl festlich-frommer Brauche entwickeln. Zum Teil sind sie eng
verbunden mit dem liturgischen Kirchenjahr, zum Teil bereichern sie die sa-
kramental geprigten Wendepunkte personlichen und familiiren Lebens, und
zum Teil haben sich auflerhalb der offiziellen Liturgie fromme Gebriuche ge-
bildet, die aber von kirchlichen Frommigkeitsformen beeinfluflt sind und auf
das kirchliche Geschehen einwirken.

Viele Briuche, von denen ich hier berichte, sind auch aus anderen katholischen
Gegenden bestens bekannt. Diese Brauchformen sind nur insofern innerrho-
disch, als sie hier erhalten geblieben oder ganz eigenartig gestaltet sind.

2. Das Brauchtum im Kirchenjahr

a) Advent bis Aschermittwoch

Vier Wochen vor Weihnachten, dem Hauptfest des Kirchenjahres im Denken
und Fiihlen des Volkes, beginnt die adventliche Vorbereitung auf das Kom-
men des Herrn. Trotz des geschiftigen Treibens eines von der Reklame auf-
gepeitschten Weihnachtsrummels, empfinden unsere Leute Advent noch als
Zeit frommer Besinnung und froher Erwartung. Ausdruck dieser Stimmung
sind: Rorate, Adventskranz, Adventskalender und Adventsfeiern.

Rorate heiflen die Frithmessen der Adventszeit, die ihren Namen vom Ein-
gangsgebet »Rorate coeli desuper et nubes pluant iustum« haben, womit das
Volkslied im »Tauet Himmel den Gerechten, Wolken regnet ihn herab« noch
heute die Adventssehnsucht ausdriickt. Bis vor wenigen Jahren wurden die

139



Rorate-Gottesdienste die Wochen hindurch tiglich um 6 Uhr in der Friihe
gefeiert, wobei besonders die Kinder darum wetteiferten, ja keine Rorate zu
verschlafen. Heute werden die Roratemessen zum Teil als Abendgottesdienste
gefeiert. Man mag das bedauern, aber der verinderte Lebensthythmus und
die liturgische Neuform dieser Gottesdienste rechtfertigen diese Anderung. Es
ist dankbarer Anerkennung wert, dafl im Dorf die Patres Kapuziner, der
Kirchenchor, eine Bladsergruppe der Musikgesellschaft Harmonie und der
Jungkirchenchor zur feierlichen Gestaltung der Rorate mithelfen. Dadurch
werden diese Gottesdienste wieder vermehrt besucht, und der Advent behilt
seinen religiosen Charakter.

Neueren Datums ist der Adventskranz. Ein grofler Kranz aus Tannenreisern
mit vier Kerzen und roten oder violetten Bandern hingt in Kirchen und Stu-
ben oder wird an einem giinstigen Ort hingelegt. Am ersten Adventssonntag
wird eine Kerze angeziindet, am folgenden Sonntag die zweite dazu und so
fort, bis am vierten Adventssonntag alle vier Kerzen brennen, um so die
Lichtfillle des kommenden Herrn immer deutlicher anzuzeigen. An Stelle
eines Kranzes deuten oft Tanneniste und Arrangements mit Kerzen auf das
bevorstehende Fest hin. In Familien mit Kindern ist das Entziinden der Ad-
ventskerzen eine schone Gelegenheit zu abendlichen Adventsbesinnungen mit
Musik, Liedern und Gebet.

Die Weihnachtssehnsucht der Kinder wird auch geweckt und gesteigert mit
Adventskalendern, die in der Stube oder im Schlafzimmer aufgehingt wer-
den. Auf einem Kartonbild sind hinter verschlossenen Tiirchen kleine Bild-
tiberaschungen versteckt, die tiglich eine kleine Adventsfreude schenken, bis
dann eine Darstellung der Geburt Jesu durch Offnung des letzten Tiirchens
alle Adventssehnsucht erfiillt.

St. Nikolaus (6. Dezember): Um das Andenken an den wohltitigen Kinder-
freund und Bischof von Myra wachzuhalten, besucht sde Chlaus< im Bischofs-
gewand oder in einfacher Aufmachung mit Pelerine und Bart an den Abenden
um St. Nikolaus herum die Kinder im Dorf und auf dem Land. Er priift,
mahnt, lobt und beschenkt die Kinder, wihrend sein Begleiter, »de Schmutzlis,
fiir die Bestrafung der unfolgsamen Kinder zustindig ist. — Der Klaus gilt
auch als weihnachtlicher Geschenkebringer, und wer Weihnachtsgeschenke ein-
kaufen geht, >goot gi chliusele«. Es werden in Appenzell zwei Klausmirkte,
am Mittwoch vor St. Nikolaus >de Chlédsler< und am Mittwoch vor dem Hei-
ligen Abend >de chlii Chlosler<, abgehalten.

Der Heilige Abend ist bereits vom Weihnachtsgeheimnis erfiillt. In den Stu-
ben werden Krippe, Christbaum und >de Chlauseziiiig'< aufgestellt. Obwohl der
Christbaum erst Ende des 19. Jahrhunderts in unserer Gegend bekannt wur-
de, gehort er heute ganz selbstverstindlich zur Weihnachtsfeier. Er schmiickt
Kirchen, Stuben, Plitze und Geschiftshiuser. Und selbst die Toten bekom-
men ein kleines Christbiumchen oder Tannengriin mit Kerzen aufs Grab.
Auch Krippen, z. T. sehr grofie mit wertvollen Krippenfiguren, finden wir in
diesen Tagen in Kirchen und vielen Stuben. Hingegen >de Chlanseziiiige ist
selten geworden. Er ist ein pyramidenférmiges Gebilde aus Efwaren, die bis

140



zu einer Hohe von einem Meter in einem Milchnapf aufgebaut und mit
>Chlausebicklic< geschmiickt werden. Die Pyramide besteht aus Filebrot und Bi-
berfladen oder aus einem fiinf- oder sechseckigen Holzgestell. Die »Chlause-
bickli< sind Klausbiber von verschiedener Grofle, die mit farbigen Sujets auf
Zuckerglasur verziert sind und von Allerheiligen bis Weihnachten den Kindern
geschenkt werden. Rotbackige >Chlausenepfelc, geddrrte Birnen, Niisse, >De-
vislic und ein kleines, kiinstliches Christbiumchen mit Kugeln und Silberfi-
den vollenden den >Ziitig¢, der in der weihnachtlichen Stube einen ganz eige-
nen Duft verbreitet.

Nicht nur die Stube, sondern das ganze Haus ist an diesem Abend von Weih-
rauchduft erfillt. Denn am spdten Nachmittag wird in den Hausern >g’rduch-
led«. Im Dorf gehen die Ministranten mit Rauchfafl und »Schiffli« von Haus
zu Haus, und auf dem Land geht der Hausvater mit der qualmenden >Riuch-
lipfanne« durch alle Rdume des Hauses, durch den Stall und um Haus und
Gaden herum, wahrend die Familie — wenigstens frither! — in der Stube um

Schutz vor allem >Oebel ond Oofall< betet. Die urspriinglich wohl heidnische

Der >Chlauseziiiigs,
die Lebkuchen-
pyramide aus
Eierringen,
Chlauseipfeln,
Biberfladen und
>Chlausebicklic

141



Sitte der Riucherung, um damit die Dimonen zu vertreiben, ist heute Aus-
druck christlicher Weihe. Der Brauch ist im Volk noch fest verwurzelt, obwohl
in der kirchlichen Liturgie der Gebrauch von Weihrauch recht selten gewor-
den ist.

Nach den familiaren Weihnachtsfeiern mit den tblichen Bescherungen, wobei
den Kindern die Geschenke unter den Christbaum gelegt werden, geht das
Volk sehr zahlreich zur Mitternachtsmesse, die heute zum Teil schon um
23.00 Uhr gefeiert wird. Sie vermittelt in ihrem Geheimnis, das sie erneuert,
im Zauber des Lichtglanzes und mit der Innigkeit alter Weihnachtsmelodien
ein Erlebnis von seltener Gemiitstiefe.

Der Weihnachtstag und alle Hochfeste »d Hiligtddg« des Kirchenjahres er-
halten im Dorf dadurch eine besondere Note, dafl eine Blasergruppe am Mor-
gen ein Turmkonzert veranstaltet und dafl der Kirchenchor unter Mithilfe
von Musikern aus dem nahen Vorarlberg im Hauptgottesdienst eine Orche-
stermesse auffiihrt.

Am Fest des hl. Jobannes (27.Dez.) wird in den Landpfarreien Wein gesegnet.
Am Altjabrabend wird wieder g’rduchledc. In den Familien wird ein hei-
meliger Abend gestaltet wie am Heiligen Abend. In den letzten Jahren sind
Silvesterbille und lirmigheiteres Treiben auf Tanzbdden anziehender gewor-
den. Um 23.45 Uhr lduten die Kirchenglocken dem alten Jahr den Abschied.
Dann lauscht man den zwolf Schlagen der Turmuhr, und nachher lauten die
Glocken zum Beginn des neuen Jahres. Die einen erleben dabei den Jahres-

Der >Chlausebicklimaler< an der Arbeit

142



Filebrot, Eierzopfe
und Vogel, eine
weihnachtliche
Leibspeise der
Innerrhoder sind

wichtiger Teil des
>Zuug<

wechsel in dankbarer und besinnlicher Stille, wihrend die andern in feucht-
frohlicher Stimmung Gliickwiinsche entbieten und empfangen.

Am Neujahrstag und in den folgenden Tagen wiinschen sich Verwandte und
Bekannte alliiberall miindlich und schriftlich »e glocksiligs neus Joor, e guets
Neus«. Die Kinder besuchen ihre >Gotti ond Gotte« und werden fiir ihre
Gliickwiinsche zu Tisch geladen und mit einer Geldspende, sem Guetjoor-
franke<, belohnt. Wer im Verlauf des neuen Jahres der Schulpflicht ledig wird
und ins Leben hinauszieht, erhilt ein grofieres Geschenk >d Letzi< und er-
scheint dafiir dann nicht mehr zu diesem Neujahrsbesuch.

Zwei Geschenkbriauche eigener und lobenswerter Art sind die Kollektiv-Gra-
tulation zugunsten des Freibettenfonds Appenzell durch die Einwohner im
Innern Land und der Gottifranken der Kirchganger im Dorf fiir die Kinder
auf der Steig.

143



Der Familienvater mit der sRauchlipfanne« auf seinem Gang um Haus und Stall

Auch das Neujahrsingen in diesen Tagen gibt Gelegenheit zu einer guten Tat,
wenn Schiilergruppen und Gruppen junger Leute fiir einen guten Zweck »Da
mitten in der Nacht« zum besten geben und nachher mit dem altbekannten
»e guets neus Joor gabi Gott!« eine Geldspende herauszuholen suchen. Friiher
zogen Gruppen von 3 bis 5 erwachsener armer Leute von Haus zu Haus, um
mit ihren gesanglichen Darb1etungen ein paar Rappen zu bekommen. Es ist
sehr zu begriiflen, wenn junge Leute dem uralten Brauch im Wohlstandszeit-
alter einen neuen Sinn geben und ihn so berechtigterweise erhalten.

Am Dreikionigsabend wird vielerorts nochmals >g’riuchled«. Auch kaufen
viele zum drittenmal >Brootisc (Filebrot, Eierbrot, Biberfladen und Birn-
weggen) ein. Nachmittags um 1 Uhr oder an einem andern fiir den Bauern
giinstigen Nachmittag wird Dreikonigswasser und -salz gesegnet.

Das Fest Dreikonig oder Epiphanie ist als Abschlufl des Weihnachtsfestkreises
auf dem Lande noch tief im Empfinden des Volkes verwurzelt, obwohl es

144



schon seit sehr langer Zeit kein kirchlicher Feiertag mehr ist. Frither zogen
Sternsinger von Haus zu Haus, und in den letzten Jahren wurde versucht, mit
einem Dreikonigsaufzug zum Kinderheim Steig den alten Brauch der Stern-
sanger wieder neu aufleben zu lassen. Erstmals geschah dies 1958. Aber ob-
wohl Theatergesellschaft, GFI, KJBA und der kantonale Bickermeisterver-
band sich dafiir einsetzten, war es doch eher eine mediengerechte Schau als ein
lebendiger Brauch. Dafiir darf die Kuchenaktion der Bickermeister als neuer
Dreikonigsbrauch angesprochen werden. Seit iiber zwanzig Jahren werden

Stechlaub und Reckholderzweige dienen zum >Riuchle«

.,




auf den Dreikdnigstag besondere Kuchen gebacken. In einem Teil des Kuchens
ist eine kleine Konigsfigur eingebacken, und wer in seinem Kuchenstiick die
Figur entdeckt, wird fiir diesen Tag mit einer papiernen Krone zum Konig
oder zur Konigin der Familie erkoren. Heute gibt es wohl wenige Hiuser, in
denen Kinder daheim sind, wo nicht an diesem Morgen ein kleinerer oder
groflerer Dreikonigskuchen auf den Tisch kommt.

Der Tag des bl. Sebastian (20. Januar) wird in Briilisau als Patrozinium ge-
feiert. »De Baschtiaa« gilt als Helfer gegen ansteckende Krankheiten von
Mensch und Tier und wird besonders von den Bauern als Helfer bei Vieh-
seuchen angerufen. Aber auch aus dem Dorf gehen an diesem Tag viele Leute
»is Obedoof¢, wo am Vormittag ein Festamt mit Predigt und am Nachmittag
Festpredigt mit Andacht und feierlichem Segen abgehalten werden. — Die
Feldschiitzen von Appenzell verehren den von Pfeilen durchbohrten Mirty-
rer als Patron und fithren sein Bild in ihrem Wappen. Sie halten jedes Jahr
an seinem Tag ein Jahresgedichtnis in der Pfarrkirche.

Am Fest Maria Lichtmefl (2. Februar) werden in allen Kirchen Kerzen ge-
weiht und in den Landpfarreien z. T. Lichterprozessionen veranstaltet.

Am Blasiustag (3. Februar) wird den Gliubigen nach den Gottesdiensten der
begehrte Blasiussegen erteilt. Der um 316 verstorbene Mirtyrerbischof Blasius
gilt als Helfer gegen Halskrankheiten, weil er nach der Legende den Sohn
einer Witwe, der an einer im Halse steckenden Grite zu ersticken drohte,
durch seine Fiirbitte gerettet hat.

Zwei Tage spiter feiert die Kirche nochmals eine sehr volkstiimliche Heiligen-
gestalt. Es ist die jugendliche Mirtyrin St. Agatha (5. Februar), zu deren Eh-
ren das Agathabrot gesegnet wird, das als Hilfs- und Abwehrmittel gegen
Feuersbrunst und Heimweh gilt.

b) Fasten bis Fronleichnam

Nach der fasnichtlichen Ausgelassenheit, die sich zwar in den letzten Jahren
in eher bescheidenem Rahmen hielt, da keine Fasnachtszeitung in der spritzi-
gen Art friiherer Jahre erscheint und kein Fasnachtsumzug grofleren Stiles
mehr moglich werden will, treten die Gliubigen am Aschermittwoch in die
Zeit der groflen vordsterlichen Bufle ein. Dabei wird ihnen nach jeder Messe,
— nach neuer Liturgieform auch zum Meflbeginn, — gesegnete Asche aufs
Haupt gestreut. In der Zeit bis Ostern sind Hochzeitsfeiern und andere Fest-
lichkeiten und Tanzveranstaltungen verpont, z. T. sogar gesetzlich verboten.
Die alte Vorstellung von einer stillen Zeit entspricht aber nicht den Interessen
eines modernen Skitourismus und ist aus volkswirtschaftlichen Griinden be-
reits weitgehend verschwunden.

Am folgenden Mittwoch ist Fronfasten. Die kirchlichen Quatembertage, die
einmal als Weihetage wichtig waren, gelten beim Volk als Lostage fiir Wachs-
tum und Witterung. Die vierteljihrlichen Termine merkt man sich mit dem
Spriichlein: »Aschen (Aschermittwoch), Pfingsten, Kreuz (Kreuz Erhhung,
14. Sept.), Luzei (HI. Luzia, 13. Dez.), Mittwoch drauf Fronfasten seil« Fiir

146



die Voraussage der Witterung sind die Wetterverhiltnisse am Freitag und am
Samstag der entsprechenden Woche besonders wichtig.

Am Sonntag vor oder nach dem Fest des bl. Josef (19. Mirz) wird in Egger-
standen und Schlatt Patrozinium gefeiert. Bis vor wenigen Jahren war der
Josefstag ein gebotener Feiertag. Aber noch heute wallfahren viele Glaubige
von Dorf und Land zu den feierlichen Nachmittagsgottesdiensten nach Egger-
standen oder Schlatt.

Der vierte Sonntag in der Fastenzeit bringt als Funkensonntag etwas Ab-
wechslung in die Stille dieser Wochen. Er ist kein christlicher Brauch, und doch
gehort er in diesen Rahmen religiosen Brauchtums, weil er mit den Mittfasten-
und Litarefeuern anderer Gegenden der Schweiz zusammenhingt und seine
Wurzeln wohl im magisch-naturhaften Glauben hat, mit Feuern die Winter-
geister vertreiben zu konnen. Was die Schulkinder wihrend Wochen an
brennbaren Materialien gesammelt haben, wird zu groflen Haufen aufge-
schichtet und beim Einnachten entziindet. Gewthnlich sind rund um das Dorf
drei bis vier grofle Feuer zu sehen, wobei die Bewohner des Ried auf ihrem
Galgenring traditionsgemif} alles daran setzen, den Hehrfunken zu haben.
Sie entziinden ihn seit einigen Jahren erst nach einem langen Fackelzug mit
dem lauten und wilden Ruf: »Ried lebere hoch!«

Der Palmsonntag gilt dem Gedenken an den feierlichen Einzug Christi in die
Stadt Jerusalem vor seinem Leiden und Sterben. Nachdem zu Beginn des 19.
Jahrhunderts eine volkstiimliche Prozession mit Palmesel einer aufklireri-
schen Gottesdienstreform weichen mufite, versuchte die neue Liturgieform
nach dem II. Vatikanischen Konzil wieder eine Palmprozession einzufiihren.
Doch diese Neuform fand beim Volk keinen Gefallen, so dafl sich in der
Pfarrkirche der Gottesdienst dieses Tages nur mehr durch die Segnung der
Palmzweige, der Buchsbaum- und Stechlaubpalmen und durch die feierliche
Lesung der Passionsgeschichte von andern Sonntagsgottesdiensten unterschei-
det. In den Landpfarreien finden z. T. neben der Palmweihe noch einfache
Prozessionen statt.

Wie das Volk in der Karwoche Christi Leiden, Sterben und Auferstehen er-
lebt, ist von der Liturgie der Kirche bestimmt. Es hat aber diese Tage immer
mit eigener Erlebniskraft mitgepragt. Der Name Kar (gotisch kara = Sorge,
Kummer) gilt vorerst dem Freitag. Seine Grundstimmung, Kummer und
Sorge um das Leiden des Herrn, erfiillt aber die ganze Woche, und deshalb
spricht man von Kartagen und von der Karwoche. Am Mittwoch werden in
allen Pfarrkirchen die sog. >Mocellen< (Brétchen mit wiirfelartiger Ober-
fliche) gesegnet.

Am Hoben Donnerstag, auch Griindonnerstag genannt, gedenkt die kirch-
liche Liturgie des letzten Abendmahles, der Einsetzung des heiligen Altar-
sakramentes. Das Volk aber denkt am Abend dieses Tages besonders an die
letzte Angst, Not und schwere Verlassenheit Jesu am Olberg. Das ganze Jahr
hindurch ist am Donnerstagabend nach dem Ave-Liuten das sog. Angstliuten
zu horen, wenn der Klang der Mauritiusglocke an den Vorabend des Todes
Christi erinnert. Nach dem festlichen Geldute zum Gloria der Eucharistiefeier

147



Heiliggrab in der Pfarrkirche Appenzell

dieses Abends verstummt die Orgel und schweigen die Glodken bis zur Auf-
erstehung. Nun sind vom Turm die >Ritschen< zu héren, und die Ministranten
bedienen sich holzerner Klappern statt der Schellen. Nach dem feierlichen
Gottesdienst werden in der Stefanskapelle der Pfarrkirche und in den Land-
pfarreien Anbetungsstunden gehalten bis Mitternacht.

Der Karfreitag war immer ein Tag der Stille und Einkehr. Bis zum Jahre
1970 wurde in der Pfarrkirche das hl. Grab aufgestellt, und die Leute bete-
ten den ganzen Tag abwechslungsweise vor dem Allerheiligsten in der Mon-
stranz. Diese fromme Einrichtung war fiir viele Gliubige eine eindriickliche
Mahnung zu Gebet und Umkehr. Anderseits war der Karfreitag aber auch
belastet durch torichte und abergliubische Verrichtungen. So glaubten z. B.
viele Bauern, sie miiflten an diesem Tag Jauche aufs Feld bringen, damit viel

1438



Gras wachse. Wenn auch der Volksfrommigkeit das hl. Grab mit den vielen
bunten Kugeln fehlt, ist dieser Tag dafiir nun offizieller Feiertag, der an den
Nachmittagsgottesdiensten sehr viele Andichtige zum Gedenken an das Lei-
den und Sterben Christi in den Kirchen versammelt.

Der Karsamstag dagegen hat durch den Wegfall der Anbetungsstunden und
der ergreifenden Auferstehungsfeier sein Eigengeprige unter den Samstagen
des Jahres weitgehend verloren. Am Abend ist feierlicher Ostergottesdienst
mit liturgischer Auferstehungszeremonie. So theologisch begriindet und litur-
gisch einwandfrei dieser Gottesdienst auch sein mag, im Denken und Fiihlen
des Volkes konnte er bis jetzt die Liicke, die durch den Wegfall der fritheren
Auferstehungsfeier am hl. Grab entstanden ist, nicht fiillen.

Ostern ist >en Hiligtaag< (vgl. Weihnachten!) mit Nachheiligtag. Brauchtiim-
lich kennzeichnen ihn Geschenke mit Ostereiern und Osterhasen und festliche
Mittagessen mit >Gitzibraten«. In Briilisau gehen die Ministranten als sog.
>Qoschterebuebe« von Haus zu Haus, um ihren Lohn zu heischen mit dem
Spruch: »Was gend er is zo Ooschtere is halig Graab, mer wend for Eu bete
em hilege Taag!«

Am Weiffen Sonntag empfangen die Kinder zum erstenmal die hl. Kommu-
nion. Sie werden vormittags und nachmittags in feierlicher Prozession unter
den Klingen der Dorfmusik zur Kirche geleitet. Im Dorf erscheinen die Mid-
chen dabei in einfachen und sehr hiibschen Einheitskleidern, damit der Sinn

Angefithrt durch die Musikgesellschaft, begeben sich die Erstkommunikanten
am Weiflen Sonntag zur Pfarrkirche St. Mauritius




Die Teilnehmer an der Stossfahrt ziehen betend tiber die Mdser nach dem Stoss

des Tages nicht durch eine »Modeschau« verdeckt wird. Familidre Feiern mit
einer wachsenden Zahl von Geschenken zu diesem Tag machen es den Kin-
dern schon schwer genug, sich auf die Begegnung mit dem eucharistischen Herrn
zu konzentrieren.

An den Bittagen in der Woche von Christi Himmelfahrt zieht das Volk be-
tend mit dem Kreuz und wehenden Fahnen durch die Wiesen und Felder. Auf
dem Land werden noch verschiedene Bittginge abgehalten. Im Dorf ist diese
Form der Bitte um gutes Gedeihen der Friichte und um Abwehr von Blitz und
Ungewitter den Tiicken des modernen Straflenverkehrs zum Opfer gefallen.
Dafiir veranstaltet die Pfarrei Appenzell seit vier Jahren in dieser Zeit einen
Wallfahrtstag nach Maria im Ahorn, an dem sich sehr viele Leute beteiligen.
Vielleicht ist das ein Musterbeispiel dafiir, wie ein alter Brauch sinnvoll in
neuer Form erhalten bleiben kann.

An Christi Himmelfabrt versammelt sich die Bauernsame in Briilisau zur
Sennenprozession zum Kreuz im »Berg«, wo im Freien gepredigt wird.

Die Tage des 12., 13. und 14. Mai haften im Gedichtnis des Volkes wegen der
sog. Eisheiligen Pankraz, Servaz und Bonifaz, weil in dieser Zeit nicht un-
gern ein allgemeiner Kilteriickfall oder reifgefdhrliche Nichte einfallen.
Nachher sollten nach dem Volksglauben Frost und Kilte endgiiltig der War-
me des kommenden Sommers weichen. Allerdings mifitraut man auch der
heiligen Frau, die im Kalender den Eisheiligen folgt, der hl. Sophie, was die
Namen >d Siichsoffic und »di chaalt Soffic zeigen.

150



Nach der ruhmreichen Schlacht am Stoss gelobten unsere Vorfahren, alljihr-
lich am 14.Mai, am >Bonifazi«, nach dem Schlachtfeld zu wallfahren. Bis zum
Jahre 1862 ging diese Wallfahrt ins Rheintal hinunter bis nach Marbach.
Heute wird die Stossfabrt am Sonntag vor oder nach dem Bonifatiustag ab-
gehalten. Nach dem Aufruf der hohen Standeskommission (Regierungsrat)
soll dabei aus jedem Haus ein achtbarer Mann teilnehmen. Um halb vier Uhr
weckt das sog. Schreckliuten die Leute aus dem Schlaf, damit die Minner,
Jungmianner und Knaben rechtzeitig um fiinf Uhr von der Pfarrkirche zur
zweieinhalb Stunden entfernten Kapelle am Stoss aufbrechen. Die Mitglieder
der Standeskommission, des Kantonsgerichtes und die Hauptleute des Innern
Landes tragen dabei Mantel und Degen. Auf dem Sammelplatz verliest der
Ratschreiber den Fahrtbrief, und dann werden fiir die gefallenen Helden
fiinf »Vater unser« gebetet. Nachher zieht die Prozession betend iiber die
Moser nach dem Stoss. Dort versammelt sich die fromme Schar zu einer
Eucharistiefeier mit Festpredigt. Nach einer kurzen Stirkung im Gasthaus
werden die Teilnehmer seit dem Jahre 1970 mit zwei Extraziigen der SGA
(St. Gallen-Gais-Appenzell-Bahn) auf Staatskosten heimgefahren. Die ganze
Stossfahrt wird festlich gestaltet durch musikalische Vortrige der Dorfmusik
Harmonie und durch den Gesang der Minnerabteilung des Cicilienvereins
und der Singer des Miannerchors Appenzell.

Am >6se Hergottstaage, wie der Fronleichnam bei uns heifit, kommt die Freu-

Fronleichnamsgottesdienst auf dem Platz vor dem Gymnasium in Appenzell

151



de an Farbenpracht und Feierlichkeit in einer Form zum Vorschein, die ihres-
gleichen nicht so bald findet. Was Kirche und Volk aufbringen kénnen, wird
an diesem Tage geleistet. Wie der Name Fronleichnam (fronlichnam = Her-
renleib) sagt, ist dieses Fest der Einsetzung des heiligen Altarsakramentes ge-
weiht und ersetzt eine grofie Feier am Griindonnerstag, die in der Karwoche
nicht passend ist. Seit dem Mittelalter bildete die feierliche Prozession mit
dem Allerheiligsten in der Monstranz den Hohepunkt des Festes. Heute steht
im Mittelpunkt die gemeinsame Eucharistiefeier im Freien. Diese Gewichts-
verlagerung im theologischen Verstindnis der Eucharistie hat nicht wenige
Probleme geschaffen. Im Dorf und in den Landpfarreien sind verschiedene
Versuche zur Neugestaltung der Fronleichnamsfeier gemacht worden. Die
Prozessionen sind geblieben, und es wird im Dorf auch heute nichts gespart,
um sie feierlich und farbenprichtig zu gestalten. Straflen und Plitze, die fiir
die Prozession bestimmt sind, werden mit frischem Buchenlaub, mit Blumen
und mit Bildern und Statuen geschmiickt. Neben Fahnen, weiflgeschmiickten
Maidchen, einem Groflaufmarsch der Schulkinder, Vereine und religiosen Ge-
meinschaften fallen besonders die weiblichen Mitglieder des St. Johannsver-
eins, die Geheimnistrigerinnen oder >Tédfelimeedles, auf. Schon seit 300 Jah-
ren tragen bei Prozessionen 15 Jungfrauen — neuerdings Sekundarschiilerin-
nen! — bemalte Holztifelchen mit den Geheimnissen des freudenreichen,
schmerzhaften und glorreichen Rosenkranzes, wobei sie in der sehr schmucken
Jungferntracht erscheinen und mit den andern Festtagstrachten der Prozession
in Appenzell das bekannt festliche Geprige geben. Auch die Pfarrei Gonten
hat mit einem erheblichen Aufwand Trachtenschmuck zusammengekauft, um
auch wieder bestgekleidete >T4felimeedle« zu haben. Im Dorf stehen an Fron-
leichnam aber auch die Midnner nicht zuriick. Sie erscheinen als Mitglieder
oder Bannertrager kirchlicher oder anderer Vereine, als Rhodsfiahnriche, als
alte Gardisten, als Angehorige einer militirischen Einheit oder der Musik-
gesellschaft. Und endlich kommen' eine grofle Schar von Ministranten in
blauen Récken und weiflen Hemden, die Kirchenrdte mit Mantel und Kerzen
und eine Reihe von Geistlichen in kostbarstem Ornat hinzu. All das hinter-
Jiflt auf die Fremden, die von weither an diesem Tag nach Appenzell reisen,
einen tiefen Findruck. Viele Einheimische sind leider nur Zaungiste bei der
Prozession. Es kommt nicht von ungefihr, wenn junge Menschen kein unge-
brochenes Verhiltnis zu dieser barocken Gestaltung der Fronleichnamsfeier
haben. Auch eine lange und ehrwiirdige Tradition kann nicht als museale
Schau weiterleben, sondern nur, wenn die Gliubigen sie mitfeiern und mitge-
stalten aus der Uberzeugung heraus, daff sie das ist, was sie bei ihrer Entste-
hung war: Ausdruck des Glaubens an den Herrn und an die Kraft rechten
Betens.

¢) Sommer bis Advent

Mit dem Fronleichnamsfest schlieft der Kranz der Herrenfeste. Dafiir kom-
men wihrend des Sommers und des Herbstes einige Heiligenfeste mehr zur
Geltung.

152



Berggottesdienst zu St. Jakob auf dem Kronberg

Beliebt sind besonders die Bergkapellfeste von Plattenbddeli (Sonntag nach
Maria Heimsuchung, 2. Juli), Wildkirchli (Schutzengelfest am 2. Sonntag im
Juli), Kronberg (Sonntag nach St. Jakob, 25. Juli), Megglisalp (Maria zum
Schnee, 5. August), Ahorn (Maria Geburt, 8. Sept.) und Seealp (Bruder Klaus,
25. Sept.), sowie die Zweitpatrozinien auf dem Kronberg (Sonntag nach St.
Bartholomius, 24. August) und im Wildkirchli (Sonntag nach St. Michael,
29. Sept.). Nach dem feierlichen Gottesdienst finden sich die Sennen und die
Gliaubigen aus dem Tal in einer naheliegenden Bergwirtschaft zu einem Trunk
oder Imbifl zusammen, wo die Festfreude nicht selten noch in Gesang, Musik
und Tanz einen passenden Ausdruck findet.

Wahrend das Fest Maria Himmelfabrt auch in katholischen Gegenden heute
am folgenden Sonntag nachgefeiert wird, hingt der Innerrhoder mit einer
besonderen Liebe an diesem Festtag, den er >6se Liebfrauetag< nennt. In den
Landpfarreien werden Blumen und Kriuter gesegnet. Im Dorf findet nach
dem feierlichen Hauptgottesdienst die Marienprozession statt, bei der neben
den >T4felimeedle« noch eine schone Zahl Jungfrauen und Frauen in der Fest-
tagstracht teilnehmen. — Seit einigen Jahren veranstaltet der Lourdesverein
am frithen Nachmittag bei der Lourdeskapelle einen Krankengottesdienst und
abends eine Lichterprozession. Beide Gottesdienste haben beim Volk sehr
rasch Anklang gefunden und werden gut besucht.

DasFestder sehr bekannten schweizerischen Heiligen, der hl. Verena (1.Sept.),
wird in Gonten als Patrozinium gefeiert. Ein feierlicher Nachmittagsgottes-
dienst, wie er sonst an Patrozinien in den Landpfarreien iiblich ist, findet in
Gonten nicht statt, weil seit Menschengedenken an diesem Tag die Gontner
>Chilbi« die Leute vollig in ihren Bann zieht.

153



Der >Moritzetaag,« das Fest des hl. Mauritius (22. Sept.), gilt im Innern Land
als staatlicher Feiertag. Der Patron der Pfarr- und Mutterkirche des Landes
Appenzell ist einer der berithmtesten Heiligen der Schweiz, dem viele Kir-
chen und Kapellen geweiht sind. Ihm singt das Volk ein eigenes Kirchenlied,
das der verdiente Lehrer und Organist Arnold Koller komponiert hat. Da-
mit wurde ein alter Brauch neu gestaltet; denn schon ein alter Kriegsgesang
der Appenzeller hat St. Moritz und seine Leidensgenossen gefeiert und dabei
Gotteslohn als Kampfespreis verheiflen:

»Unter Sankt Mauritzen Gsellen
Wird euch Gott als Martir stellen,
Setzt euch auf die Martirkron’,
Die da ist der ewig Lohn.«

Ganz tief empfindet das Volk die Feiertage Allerbeiligen und Allerseelen. Sie
entsprechen so recht dem Verlangen der Innerrhoder, ihrer Toten zu gedenken
und ihnen nahe zu sein. Schon Tage vorher — und selbst an Allerheiligen mit
seinem eigenen Festgehalt — sind alle Gedanken auf den Friedhof gerichtet.
Die Kirche wiinscht an diesen Tagen reiches Gebet fiir die Leidenden im Feg-
feuer, frommes Gedenken und ernste Besinnung. Und das Volk kommt die-
sem Wunsch gerne nach, weil es sich auch das Jahr hindurch sehr eng mit den
Armen Seelen und allen lieben Verstorbenen verbunden weifl. Die Griber
werden auf diese Tage hin mit besonderem Blumen- und Lichterschmuck ver-
sehen. Und der Totengedichtnisgottesdienst mit Predigt und Griberbesuch
am Nachmittag von Allerheiligen ist seit jeher neben der Mitternachtsmesse
an Weihnachten der bestbesuchte Gottesdienst des Jahres. Selbst Leute, die
sonst nicht zur Kirche gehen, schlieflen sich an diesem Tag dem Zug der Kirch-
ganger an. Auch die Ubung, auf dem Herd ein Armenseelenlicht, »en Aaliecht-
- li¢, zu unterhalten, ist Ausdruck der lebendigen Beziehung zu den Verstorbe-
nen. Zehn Tage spiter wird in Schwende das Patrozinium gefeiert mit dem
beliebten Reitersmann, dem hl. Martin (11. Nov.), der nach der Legende an
einem kalten Wintertag seinen Reitermantel mit dem Schwert getrennt und
mit einem frierenden Bettler geteilt hat. Feierliche Gottesdienste am Vor- und
Nachmittag locken viel Volk von Dorf und Land ins Schwendetal. Friiher
war der >Martiini< gefiirchtet als boser Zinstag, und heute wird eine letzte Pe-
riode schoner und milder Witterung >Martiinis6omerli< genannt. — Dann
bricht meistens endgiiltig der kalte Winter ein, das Kirchenjahr geht zu Ende,
und die ersten >Chlausebicklic wecken schon wieder Weihnachtserwartung.

3. Prozessionen und Wallfahrten aufierhalb des Festkalenders

Aufler den streng termingebundenen Prozessionen findet im Dorf an jedem
ersten Sonntag des Monats von Mai bis Oktober bei schonem Wetter nach dem
Hauptgottesdienst die Muttergottesprozession statt, wie sie bei Maria Him-
melfahrt erwihnt worden ist.

154



Bis vor wenigen Jahren war an jedem Dienstag vom 3. Mai bis 14. Sept. nach
der morgendlichen Werktagsmesse Prozession nach St. Anton im Rinkenbach.
Heute wird dort an diesen Tagen um 8 Uhr eine hl. Messe gefeiert, zu der
viele Leute zusammenkommen.

Eine offizielle Landeswallfabrt mit Behordenvertretung geht jedes zweite
Jahr nach Maria Einsiedeln, wo unser Land schon seit dem Mittelalter mit
einer Standeskerze vertreten ist.

Privates Wallfabren ist im Volk verwurzelt wie kaum eine Frommigkeitsart.
Aufler den Hag wallfahren die Leute besonders nach Lourdes, nach Fatima,
nach Rom, nach Assisi, nach Rankweil und nach den schweizerischen Wall-
fahrtsorten Finsiedeln, Sachseln, Maria Bildstein und zum hl. Valentin nach
Riithi im Rheintal. — Innerhalb des Kantons pilgern sie sehr oft nach Maria
im Ahorn, nach Maria Hilf in Haslen, zur Schmerzensmutter im Frauen-
kloster Jakobsbad und zu verschiedenen Kapellen und Bildstdcklein. Wohl
kaum in einer anderen Gegend der Schweiz begegnet der Wanderer auf Stra-
fen und Flurwegen so oft frommen Wallfahrern, die mit dem Rosenkranz in
“der Hand (laut oder still betend) zu einer beliebten Gnadenstitte ziehen.

4, Marksteine im Leben

Die Dachuntersicht an der Stidfront des Hauses Konkordia Bischofberger an
der Engelgasse ist mit einer altmodischen Bilderreihe geschmiickt, welche die
Alters- und Lebensstufen des Menschen darstellt, der vom Kind zum Manne
aufsteigt und wieder ins Greisenalter hinabsinkt. So fafit das Volk das Le-
ben auf: in festbegrenzten Abschnitten. Und dort, wo eine Grenze von einer
Lebensstufe zur anderen iiberschritten wird, ist das nicht nur ein Markstein
im Leben des einzelnen und seiner Familie, sondern auch ein wichtiges Ereig-
nis fiir die Dorf- und Pfarrgemeinschaft. Brauchtiimliche Formen sind sicht-
barer Ausdruck dieser Tatsache und waren teilweise ein Versuch, den Men-
schen bei solch gefdhrlichen Ubergingen durch iiberlieferte Mafinahmen gegen
schddliche Einfliisse von Menschen und Geistern abzuschirmen. Die Kirche
bietet den Glaubigen bei jedem Markstein des Lebens ein hilfreiches Sakra-
ment und verschiedene Segnungen an, so dafl diese Brauchformen weitgehend
religiosen Charakter haben.

a) Geburt und Tanfe

Frauen, die in der Hoffnung sind, vertrauen besonders auf die Hilfe des hl.
Ignatius von Lakoni. Sie holen sich auch den Segen im Kapuzinerkloster oder
lassen an einer Gnadenstitte eine Kerze brennen, damit sie eines gesunden
Kindes entbunden werden. Wenn auch die Mafinahmen gegen eine mogliche
Fehlgeburt und dhnliche Ubel oft mehr magischen Praktiken gleichen als reli-
gios-christlichen Glaubensformen, steckt hinter allem doch das Wissen darum,
daf hier ein Hoherer am Werk ist, der allein Leben und Gesundheit zu schen-
ken vermag.

155



Frither wurde das Neugeborene moglichst bald getauft, damit es der Kind-
schaft Gottes nicht verlustig gehe. Heute, wo die Kindersterblichkeit auf ein
Minimum reduziert ist, wird der Tauftag zu einem Familienfest, an dem auch
die Mutter teilnehmen kann. Im Dorf wird anstelle der Einzeltaufe, zu der
auf dem Land die »Gotte« noch hie und da im Schmuck der Festtagstracht er-
scheint, jeden Monat eine Tauffeier gehalten, bei der 6-12 Kinder aus der
Taufe gehoben werden. Dabei kommt der Gemeinschaftscharakter dieses Sa-
kramentes, durch das der junge Christ Glied der Pfarrfamilie und der Ge-
samtkirche wird, wunderschon zum Ausdruck.

b) Erstkommunion und Beichte

Uber die Erstkommunionfeier war beim Weiflen Sonntag schon die Rede. Die
Beichte ist fiir den Innerrhoder, der mit dem Alterwerden fiir Fehler emp-
findsamer wird, eine Gnade, die er trotz Hemmungen vor dem Bekenntnis
hochschitzt. Es war immer ein geradezu feierlicher Moment, wenn Vater und
Mutter vor Hochfesten sich geriistet haben, um die »Andacht< zu machen.
Heute erleichtern gemeinsame Bufifeiern der Pfarrgemeinden manchem den
Zugang zum Sakrament der Versshnung. Zugleich ist diese Neuform der
Bufle und Vergebung eine Mdglichkeit zur Gewissensbildung, die vielen den
Weg zur ehrlichen Beicht erst wieder dffnet.

c) Verlobung und Hochzeit

Die Verlobung ist meines Wissens brauchtiimlich nicht religios gepragt, aufler
dafl sie gewohnlich an einem kirchlichen Hochfest, besonders an Weihnachten
und Ostern, stattfindet.

Vor der Hochzeit haben sich die jungen Leute beim Pfarrer vorzustellen und
Sponsalien mit Brautexamen zu machen. Anstelle des Eheunterrichtes besu-
chen die Brautleute heute die Eheeinkehrtage, die regional organisiert wer-
den. Auch die dreimalige Verkiindung von der Kanzel beim sonntiglichen
Hauptgottesdienst ist nicht mehr {iberall gebrauchlich. Bei der kirchlichen und
weltlichen Hochzeitsfeier fallt Auswirtigen immer wieder die grofle Hoch-
zeitsgesellschaft auf, was wohl mit den vielen Verwandten hiesiger Paare zu-
sammenhangt. Auch das herzerfrischende »Wo66sch Glock!« der Kinder, die
der >Zockebolle« wegen keine Gefahr sehen, ist wohl nirgends so verbreitet wie
bei uns.

d) Primizfeier

Primizen sind heute so selten geworden, dafl jiingere Leute kaum mehr wis-
sen, dafl es so etwas in unserm Land tatsichlich noch gibt. Friiher sagte man,
es lohne sich, ein Paar Schuhe durchzulaufen, um des Segens einer Primiz
teilhaftig zu werden. Wenn auch heute kaum mehr jemand daran glaubt,
nimmt das Volk doch sehr regen Anteil an einer Primiz. Im Dorf wird der

156



Primiziant in feierlicher Prozession unter den Klingen der Dorfmusik zur
Kirche geleitet. Weifigeschmiickte Mddchen, geistliche Brautchen, Fahnendele-
gationen kirchlicher Vereine, eine Delegation der Standeskommission mit
Weibel, die hohe Geistlichkeit und Verwandte und Freunde begleiten den
Primizianten auf dem Weg zum feierlichen Erstlingsopfer, wobei der Cici-
lienverein alles einsetzt, um diesen Gottesdienst mit Musik und Gesang zu
einem einmaligen Erlebnis werden zu lassen. Auch ein frohes Festmahl der
geladenen Giste und eine festliche Dankfeier in der Kirche sind Ausdruck der
Freude dariiber, dafl ein junger Mann unseres Volkes sich zum Dienst an der
Frohbotschaft entschlossen hat.

e) Firmung

Zeichen allgemeinen Priestertums, d. h. Ausdruck dafiir, daf} jeder Christ aus
der Freude am Glauben leben soll, ist die feierliche Spendung des Firmsakra-
mentes durch den Bischof. Diese findet im Dorf alle Jahre, in den Landpfar-
reien jedes vierte Jahr statt. Am Vorabend priift der Bischof nach seinem
Einzug in die Pfarrei in einem persdnlichen Gesprich mit den Firmlingen die
Bereitschaft und Offenheit der Kinder fiir den Empfang dieses wichtigen Sa-
kramentes. Am Firmtag versammeln sich die Firmlinge, ihre >Gotten< und
»Gotti¢, ihre Verwandten und viel Pfarrvolk zum feierlichen Firmgottesdienst.
Nach altem Brauch erhalten die Kinder von ihren Paten ein Firmgeschenk,
das aufleres Zeichen der Gaben sein sollte, die sie durch dieses Sakrament er-
halten. Auch ein Firmessen und ein kleiner Ausflug sollten Ausdruck der in-
neren Freude sein, welche die Firmung den jungen Christen schenkt. Der Bi-
schof beniitzt seine Anwesenheit in der Pfarrei, um mit Vertretern der Stan-
deskommission, des Kirchenrates und des Pfarreirates sowie mit seinen geist-
lichen Mitbriidern ins Gesprich zu kommen.

f) Tod und Begribnis

Nach dem Grundsatz »Lustig leben und fromm sterben« will der Innerrhoder
nicht ohne geistlichen Beistand von hinnen scheiden .Frither wurden die Priester
oft nachts zu Sterbenden gerufen, weil man die Krankensalbung nicht empfan-
gen wollte, bevor wirklich Matthdi am letzten war. Heute wird das Sakra-
ment der Krankensalbung nicht mehr als Letzte Olung, sondern wieder eher
im biblischen Sinn als Kraft und Hilfe fiir die Probleme des kranken und al-
ten Menschen verstanden. Und daher wird dieses Sakrament in gemeinschaft-
lichen Feiern geboten und von den Glaubigen dankbar angenommen.

Das Totenbrauchtum ist heute weitgehend auf Beerdigung und Totenmahl
>Liichenesse, das iibrigens erst in den letzten 20 Jahren Mode geworden ist,
beschrinkt, weil die meisten Leute im Spital sterben. Was zu tun ist bis zur
Beerdigung, iibernimmt das Bestattungsgeschift, und die Verwandten kon-
nen froh sein, wenn sie den lieben Verstorbenen, der in ein Meer von Blumen
versenkt und mit Krinzen iiberhiuft wird, noch einmal fiir einen kurzen
Abschied zu Gesicht bekommen.

Gelegentlich kann man es noch erleben, dafl die ganze Familie das Bett des

157



Sterbenden umsteht und betend von ihm Abschied nimmt. Dann wird der
Sargmacher ins Haus bestellt, der Tote in der Stube den Fenstern entlang
aufgebahrt, die Totenwache organisiert, gentigend Getrank und Fladen be-
reitgemacht. Wihrend die Leiche im Haus ist, wird in der Stube fast ununter-
brochen Rosenkranz gebetet und im >Stobli< oder in der Kiiche werden die
Kondolenzbesucher bewirtet. Doch heifdt es heute in den Todesanzeigen mei-
stens: »Es wird in der Kirche gebetet« und oft sogar: »Kondolenzbesuche
sind nicht erwiinscht!« Durch die Todesanzeigen in der Zeitung ist die >Om-
mesigeri< brotlos geworden, und weil die hiusliche Totenfeier nicht mehr er-
wiinscht wird, kommt man ohne >Voorbeter< und ohne so vieles aus, was
Brauch war und Familien und Nachbarschaften in Leid und Freud zusammen-
gehalten hat.

Meistens gehen heute noch die nichsten Verwandten ins Trauerhaus zur Kon-
dolenz und bei dem Toten werden noch still fiinf »Vater unser« und »Gegriifit
seist du Maria« gebetet. Mit »de Liich goos, d.h. an der Beerdigung teilnehmen,
ist noch allgemeiner Brauch. Nur tragen die Minner den Mantel nicht mehr,
und die Leidtracht der Frauen ist auch sehr selten geworden. Nach der Be-
erdigung wird in der Kirche vor der Totenmesse eine Abdankung gehalten.
Die Verwandten stiften meistens eine Gedachtnismesse auf 25 Jahre und be-
stellen z. T. die sog. Gregorianischen Messen. Auch nehmen sie, sofern sie
nicht auswirts wohnen, eine Zeitlang am tiglichen Seelenrosenkranz in der
Kirche teil. Der Griberbesuch nach allen Gottesdiensten wird heute noch sehr
eifrig gepflegt. Hingegen ist es weitgehend aufler Brauch gekommen, zum An-
denken eines nahestehenden Verstorbenen zu >fiire¢, d. h. Trauerkleidung zu
tragen und nicht zu tanzen. Frither war man fiir Eltern ein ganzes Jahr, fiir
Grofleltern und Geschwister ein halbes Jahr, fiir >Gottic und >Gotte« ein Vier-
teljahr und fiir >Bdsene« und >Vetter« acht Wochen dazu verpflichtet. Heute
»fiired« einer, der es ganz genau nimmt, hochstens noch ein halbes Jahr.

5. Ubriges religioses Brauchtum

a) Wihrend des Sommers werden in den Bergkapellen mehr oder weniger re-
gelmaflig sonntiagliche Eucharistiefeiern abgehalten. Thr urspriinglicher Sinn
war, den Sennen und Bergwirten, die nicht ins Tal kommen kénnen, und den
Bergwanderern, die schon am Samstag oder sonntags in der Friithe in die
Berge ziehen, den Besuch einer Sonntagsmesse zu ermoglichen. Heute haben
die Glaubigen mit den Vorabendgottesdiensten und mit den Abendmessen am
Sonntag so viele Moglichkeiten, ihrer Sonntagspflicht nachzukommen, dafl
die Notwendigkeit der Berggottesdienste etwas umstritten ist. Sie sind aber
fiir viele Christen eine Moglichkeit, die Feier des Meflopfers mit neuer Freude
zu erleben, und sie werden darum weiterhin gehalten, solange es bei der ab-
nehmenden Zahl der Geistlichen noch méoglich ist.

Seit wenigen Jahren wird auf Seealp einmal im Sommer ein 6kumenischer
Gottesdienst abgehalten, der Katholiken und Protestanten zu einer gemein-

158



samen Stunde der Besinnung versammelt. Dabei finden sich neben vielen ein-
zelnen Bergwanderern und ganzen Familien auch die Bliser der Musikgesell-
schaft Harmonie ein, um beim Gottesdienst das Singen und Beten zu unter-
stiitzen und nachher beim gemiitlichen Zusammensein ein paar >Lopfegic auf-
zuspielen. Vielleicht hilft dieses friedlich-frohe Zusammensein in den Bergen
mit, dafl die vereinzelten Versuche 6kumenischer Gottesdienste in unseren
Kirchen mit der Zeit selbstverstindlicher Brauch werden.

Auf verschiedenen Alpen wird jeden Abend der Alpsegen, >de Betruef<, ge-
sungen, um Menschen und Vieh dem Machtschutz des Hochsten zu empfeh-
len. Obwohl diese fromme Ubung erst vor einigen Jahren in unserer Gegend
wieder aufgelebt ist, gehort sie heute schon als fester Brauch zu unserer Sen-
nenkultur.

Auch das Segnen der Stille und Alpen durch den Ortsgeistlichen ist eine
fromme Gewohnheit, welche die Sennen nicht missen méchten. Daneben wer-
den auch im Tal bei Neubauten Haus und Stall und Wohnungen durch
einen Geistlichen eingesegnet. Auch das Segnen von Autos und anderen Mo-
torfahrzeugen im privaten Rahmen oder in 6ffentlicher Segensfeier ist beim
Volk sehr beliebt.

Die Maiandachten haben in den letzten Jahren an Anzugskraft verloren und
sind z. T. den Abendmessen zum Opfer gefallen.

Das Liuten der Kirchenglocken zum Beginn festlicher Tage und Feiern ist ein
sehr alter Brauch. Es wiirde den Rahmen dieses Artikels sprengen, wollte ich
all die Liutegewohnheiten und Liuteordnungen im Land herum aufzihlen
und erdrtern. Brauchtiimlich interessant ist vor allem die Tatsache, daf} bei
der Beerdigung von Minnern, von Frauen und Jungfrauen und von Kindern
jeweils eine andere Glocke geldutet wird, ohne daf je eine soziale Diskrimi-
nierung dahinter vermutet worden wire.

Entscheidend fiir unser religioses Brauchtum, ob es echt gestaltet und sinnvoll
weitergetragen werden kann, ist die Gestaltung des Familienlebens. Wenn
hier in jedem Haus eine gliubige Haltung und eine frohe christliche Atmo-
sphire gepflegt wird, dann wird auch im ganzen Volk der Sinn fiir religiose
Brauchformen wach bleiben. Es wire eine eigene Untersuchung wert, einmal
anhand des religiosen Hausschmuckes den Geschmack und anhand der Gebets-
und privaten Frommigkeitsformen die Uberzeugung unseres Volkes zu stu-
dieren. Jedenfalls sollten fromme Bilder und fromme Ubungen nicht beden-
kenlos iiber Bord geworfen werden, wenn auch manche Geschmacklosigkeit
und manche Frommelei verschwinden diirften, ohne dafl unser religioses
Brauchtum an Substanz verlére. Das Abendgebet ist gliicklicherweise noch
allgemein in Ubung in unseren Familien, auch Rosenkranz und Bibellesung
sind nicht selten. Etwas schwieriger scheint die Pflege des Tischgebets zu
sein. Wenn es auch nicht notwendig ist, dafl neben dem >Engel des Herrn«
noch eine Reihe >Vater unser« fiir »nichts und wieder nichts« gebetet werden,
wire es doch bedenklich, wenn eine Wirtschaftskrise oder ein Landesungliick
hereinbrechen miifiten, um uns bewuflt zu machen, daf} das tigliche Brot letzt-
lich aus der Hand Gottes kommt.

159



6. Schluigedanken

Wenn wir Brauch und Sitte pflegen, so verbinden wir damit ein Bekenntnis zu
Heimat und Volk, einen Protest gegen alle modische Gleichmacherei, die von
tiberall in der Welt, aber nur nicht aus uns selber kommen mag. Bei aller
Weltoffenheit und Fortschrittlichkeit, die notwendig sind, sollten wir unserem
religiosen Brauchtum Verantwortung und Liebe entgegenbringen, wie man
sie einem heiligen Erbe immer entgegengebracht hat. Denn unser religioses
Fiihlen und Glauben und Tun ist mit den letzten Tiefen unseres Wesens ver-
bunden. Wenn wir diese Werte aufgeben, geben wir uns selbst auf.

BENUTZTE LITERATUR:

Hanns Koren, Volksbrauch im Kirchenjahr. Salzburg-Leipzig 1934.
EpuarD HorrmMANN-KRAYER, Feste und Briuche des Schweizervolkes. Ziirich 1940.

P. Notker Curti, Volksbrauch und Volksfrommigkeit im katholischen Kirchenjahr.
Basel 1947.

160



	Das religiöse Brauchtum in Innerrhoden

