
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 22 (1977-1978)

Artikel: Das religiöse Brauchtum in Innerrhoden

Autor: Fuchs, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das religiöse Brauchtum in Innerrhoden

Von P. Ferdinand Fuchs

1. Einleitung

Wenn wir Innerrhoder heute noch ein lebendiges und vielfältiges Brauchtum
haben, verdanken wir es zu einem schönen Teil unserem katholischen Glauben
und dem kirchlich-liturgischen Geschehen. Selbstverständlich ist die
Brauchtumsentwicklung schon durch die verschiedenen Phasen der Besiedelung des

Appenzellerlandes zum vorneherein uneinheitlich. Doch seit der Landteilung
von 1597 ist die je eigene Art der Brauchformen in Inner- und Außerrhoden
deutlich vom religiösen Bekenntnis geprägt. Während die nüchtern-puritanische

Religiosität der reformierten Außerrhoder einer Entwicklung
festlichfarbenfroher Bräuche den Boden entzogen hat, konnte sich in Innerrhoden
rund um die formenreiche katholische Liturgie im Verlaufe der Jahrhunderte
eine Vielzahl festlich-frommer Bräuche entwickeln. Zum Teil sind sie eng
verbunden mit dem liturgischen Kirchenjahr, zum Teil bereichern sie die
sakramental geprägten Wendepunkte persönlichen und familiären Lebens, und
zum Teil haben sich außerhalb der offiziellen Liturgie fromme Gebräuche
gebildet, die aber von kirchlichen Frömmigkeitsformen beeinflußt sind und auf
das kirchliche Geschehen einwirken.
Viele Bräuche, von denen ich hier berichte, sind auch aus anderen katholischen
Gegenden bestens bekannt. Diese Brauchformen sind nur insofern innerrhodisch,

als sie hier erhalten geblieben oder ganz eigenartig gestaltet sind.

2. Das Brauchtum im Kirchenjahr

a) Advent bis Aschermittwoch

Vier Wochen vor Weihnachten, dem Hauptfest des Kirchenjahres im Denken
und Fühlen des Volkes, beginnt die adventliche Vorbereitung auf das Kommen

des Herrn. Trotz des geschäftigen Treibens eines von der Reklame
aufgepeitschten Weihnachtsrummels, empfinden unsere Leute Advent noch als
Zeit frommer Besinnung und froher Erwartung. Ausdruck dieser Stimmung
sind: Rorate, Adventskranz, Adventskalender und Adventsfeiern.
Rorate heißen die Frühmessen der Adventszeit, die ihren Namen vom
Eingangsgebet »Rorate coeli desuper et nubes pluant iustum« haben, womit das

Volkslied im »Tauet Himmel den Gerechten, Wolken regnet ihn herab« noch
heute die Adventssehnsucht ausdrückt. Bis vor wenigen Jahren wurden die

139



Rorate-Gottesdienste die Wochen hindurch täglich um 6 Uhr in der Frühe
gefeiert, wobei besonders die Kinder darum wetteiferten, ja keine Rorate zu
verschlafen. Heute werden die Roratemessen zum Teil als Abendgottesdienste
gefeiert. Man mag das bedauern, aber der veränderte Lebensrhythmus und
die liturgische Neuform dieser Gottesdienste rechtfertigen diese Änderung. Es

ist dankbarer Anerkennung wert, daß im Dorf die Patres Kapuziner, der
Kirchenchor, eine Bläsergruppe der Musikgesellschaft Harmonie und der
Jungkirchenchor zur feierlichen Gestaltung der Rorate mithelfen. Dadurch
werden diese Gottesdienste wieder vermehrt besucht, und der Advent behält
seinen religiösen Charakter.
Neueren Datums ist der Adventskranz. Ein großer Kranz aus Tannenreisern
mit vier Kerzen und roten oder violetten Bändern hängt in Kirchen und Stuben

oder wird an einem günstigen Ort hingelegt. Am ersten Adventssonntag
wird eine Kerze angezündet, am folgenden Sonntag die zweite dazu und so

fort, bis am vierten Adventssonntag alle vier Kerzen brennen, um so die
Lichtfülle des kommenden Herrn immer deutlicher anzuzeigen. An Stelle
eines Kranzes deuten oft Tannenäste und Arrangements mit Kerzen auf das
bevorstehende Fest hin. In Familien mit Kindern ist das Entzünden der
Adventskerzen eine schöne Gelegenheit zu abendlichen Adventsbesinnungen mit
Musik, Liedern und Gebet.
Die Weihnachtssehnsucht der Kinder wird auch geweckt und gesteigert mit
Adventskalendern, die in der Stube oder im Schlafzimmer aufgehängt werden.

Auf einem Kartonbild sind hinter verschlossenen Türchen kleine Bild-
überaschungen versteckt, die täglich eine kleine Adventsfreude schenken, bis
dann eine Darstellung der Geburt Jesu durch Öffnung des letzten Türchens
alle Adventssehnsucht erfüllt.
St. Nikolaus (6. Dezember): Um das Andenken an den wohltätigen Kinderfreund

und Bischof von Myra wachzuhalten, besucht >de Chlaus< im Bischofsgewand

oder in einfacher Aufmachung mit Pelerine und Bart an den Abenden
um St. Nikolaus herum die Kinder im Dorf und auf dem Land. Er prüft,
mahnt, lobt und beschenkt die Kinder, während sein Begleiter, >de Schmutzli<,
für die Bestrafung der unfolgsamen Kinder zuständig ist. - Der Klaus gilt
auch als weihnachtlicher Geschenkebringer, und wer Weihnachtsgeschenke
einkaufen geht, >goot gi chläusele<. Es werden in Appenzell zwei Klausmärkte,
am Mittwoch vor St. Nikolaus >de Chlöösler< und am Mittwoch vor dem
Heiligen Abend >de chlii Chlöösler<, abgehalten.
Der Heilige Abend ist bereits vom Weihnachtsgeheimnis erfüllt. In den Stuben

werden Krippe, Christbaum und >de Chlausezüüg'< aufgestellt. Obwohl der
Christbaum erst Ende des 19. Jahrhunderts in unserer Gegend bekannt wurde,

gehört er heute ganz selbstverständlich zur Weihnachtsfeier. Er schmückt
Kirchen, Stuben, Plätze und Geschäftshäuser. Und selbst die Toten bekommen

ein kleines Christbäumchen oder Tannengrün mit Kerzen aufs Grab.
Auch Krippen, z. T. sehr große mit wertvollen Krippenfiguren, finden wir in
diesen Tagen in Kirchen und vielen Stuben. Hingegen >de Chlausezüügs ist
selten geworden. Er ist ein pyramidenförmiges Gebilde aus Eßwaren, die bis

140



zu einer Höhe von einem Meter in einem Milchnapf aufgebaut und mit
>Chlausebickli< geschmückt werden. Die Pyramide besteht aus Filebrot und
Biberfladen oder aus einem fünf- oder sechseckigen Holzgestell. Die >Chlause-
bickli< sind Klausbiber von verschiedener Größe, die mit farbigen Sujets auf
Zuckerglasur verziert sind und von Allerheiligen bis Weihnachten den Kindern
geschenkt werden. Rotbackige >Chlausenepfel<, gedörrte Birnen, Nüsse, >De-
visli< und ein kleines, künstliches Christbäumchen mit Kugeln und Silberfäden

vollenden den >Züüg<, der in der weihnachtlichen Stube einen ganz eigenen

Duft verbreitet.
Nicht nur die Stube, sondern das ganze Haus ist an diesem Abend von
Weihrauchduft erfüllt. Denn am späten Nachmittag wird in den Häusern >g'räuch-
led<. Im Dorf gehen die Ministranten mit Rauchfaß und >Schiffli< von Haus
zu Haus, und auf dem Land geht der Hausvater mit der qualmenden >Räuch-

lipfanne< durch alle Räume des Hauses, durch den Stall und um Haus und
Gaden herum, während die Familie - wenigstens früher! - in der Stube um
Schutz vor allem >Oebel ond Oofalh betet. Die ursprünglich wohl heidnische

Der >Chlausezüüg<
die Lebkuchenpyramide

aus

Eierringen,
Chlauseäpfeln,
Biberfladen und
>Chlausebickli<

"'•'

!m7«

«

¦* :.

u - - I

e«ü>

7N77"'--7||

141



Sitte der Räucherung, um damit die Dämonen zu vertreiben, ist heute
Ausdruck christlicher Weihe. Der Brauch ist im Volk noch fest verwurzelt, obwohl
in der kirchlichen Liturgie der Gebrauch von Weihrauch recht selten geworden

ist.
Nach den familiären Weihnachtsfeiern mit den üblichen Bescherungen, wobei
den Kindern die Geschenke unter den Christbaum gelegt werden, geht das

Volk sehr zahlreich zur Mitternachtsmesse, die heute zum Teil schon um
23.00 Uhr gefeiert wird. Sie vermittelt in ihrem Geheimnis, das sie erneuert,
im Zauber des Lichtglanzes und mit der Innigkeit alter Weihnachtsmelodien
ein Erlebnis von seltener Gemütstiefe.
Der Weihnachtstag und alle Hochfeste >d Häligtääg< des Kirchenjahres
erhalten im Dorf dadurch eine besondere Note, daß eine Bläsergruppe am Morgen

ein Turmkonzert veranstaltet und daß der Kirchenchor unter Mithilfe
von Musikern aus dem nahen Vorarlberg im Hauptgottesdienst eine
Orchestermesse aufführt.
Am Fest des hl. Johannes (27. Dez.) wird in den Landpfarreien Wein gesegnet.
Am Altjahrabend wird wieder >g'räuchled<. In den Familien wird ein
heimeliger Abend gestaltet wie am Heiligen Abend. In den letzten Jahren sind
Silvesterbälle und lärmigheiteres Treiben auf Tanzböden anziehender geworden.

Um 23.45 Uhr läuten die Kirchenglocken dem alten Jahr den Abschied.
Dann lauscht man den zwölf Schlägen der Turmuhr, und nachher läuten die
Glocken zum Beginn des neuen Jahres. Die einen erleben dabei den Jahres-

Der >Chlausebicklimaler< an der Arbeit

•4gÊr -*r '

-' JR. «si*'.

142



Filebrot, Eierzöpfe
und Vögel, eine
weihnachtliche
Leibspeise der
Innerrhoder sind
wichtiger Teil des

>Züüg<

ViWfA

&_>
NmS

71

-#
*SÄ*

_
^m

^v.

¦é^aT^ì* o»-

^_ 4Ü9b
!Sü&.

« te5^
^""", ^p _¦». jm fy__3Pf___fll
_^Sp _*_*™ ^ Yä5^_ äAtP»'«SsPfiS

^

Wechsel in dankbarer und besinnlicher Stille, während die andern in
feuchtfröhlicher Stimmung Glückwünsche entbieten und empfangen.
Am Neujahrstag und in den folgenden Tagen wünschen sich Verwandte und
Bekannte allüberall mündlich und schriftlich >e glöcksäligs neus Joor, e guets
Neus<. Die Kinder besuchen ihre >Götti ond Gotte< und werden für ihre
Glückwünsche zu Tisch geladen und mit einer Geldspende, >em Guetjoor-
franke<, belohnt. Wer im Verlauf des neuen Jahres der Schulpflicht ledig wird
und ins Leben hinauszieht, erhält ein größeres Geschenk >d Letzi< und
erscheint dafür dann nicht mehr zu diesem Neujahrsbesuch.
Zwei Geschenkbräuche eigener und lobenswerter Art sind die Kollektiv-Gratulation

zugunsten des Freibettenfonds Appenzell durch die Einwohner im
Innern Land und der Göttifranken der Kirchgänger im Dorf für die Kinder
auf der Steig.

143



~m

!*..-.

,*-,.

¦ •

fil
¦*^

¦Vo A,

Der Familienvater mit der >Räuchlipfanne< auf seinem Gang um Haus und Stall

Auch das Neujahrsingen in diesen Tagen gibt Gelegenheit zu einer guten Tat,
wenn Schülergruppen und Gruppen junger Leute für einen guten Zweck »Da
mitten in der Nacht« zum besten geben und nachher mit dem altbekannten
»e guets neus Joor gäbi Gott!« eine Geldspende herauszuholen suchen. Früher
zogen Gruppen von 3 bis 5 erwachsener armer Leute von Haus zu Haus, um
mit ihren gesanglichen Darbietungen ein paar Rappen zu bekommen. Es ist
sehr zu begrüßen, wenn junge Leute dem uralten Brauch im Wohlstandszeitalter

einen neuen Sinn geben und ihn so berechtigterweise erhalten.
Am Dreikönigsabend -wird vielerorts nochmals >g'räuchled<. Auch kaufen
viele zum drittenmal >Bröötis< (Filebrot, Eierbrot, Biberfladen und Birn-
weggen) ein. Nachmittags um 1 Uhr oder an einem andern für den Bauern
günstigen Nachmittag wird Dreikönigswasser und -salz gesegnet.
Das Fest Dreikönig oder Epiphanie ist als Abschluß des Weihnachtsfestkreises
auf dem Lande noch tief im Empfinden des Volkes verwurzelt, obwohl es

144



schon seit sehr langer Zeit kein kirchlicher Feiertag mehr ist. Früher zogen
Sternsänger von Haus zu Haus, und in den letzten Jahren wurde versucht, mit
einem Dreikönigsaufzug zum Kinderheim Steig den alten Brauch der
Sternsänger wieder neu aufleben zu lassen. Erstmals geschah dies 1958. Aber
obwohl Theatergesellschaft, GFI, KJBA und der kantonale Bäckermeisterverband

sich dafür einsetzten, war es doch eher eine mediengerechte Schau als ein
lebendiger Brauch. Dafür darf die Kuchenaktion der Bäckermeister als neuer
Dreikönigsbrauch angesprochen werden. Seit über zwanzig Jahren werden

Stechlaub und Reckholderzweige dienen zum >Räuchle<

i
: '

,.-*

mm».

K*m
_? .Ur¦/ ,.',¦¦-.;'- <

.:•

:/¦¦*

__>.
:¦,¦:¦-- '-\'•¦¦'- - ¦¦ .-'- \ .' "•

7.7 ••¦ --..¦.¦¦• -V-77-- ~-?fcK

145



auf den Dreikönigstag besondere Kuchen gebacken. In einem Teil des Kuchens
ist eine kleine Königsfigur eingebacken, und wer in seinem Kuchenstück die
Figur entdeckt, wird für diesen Tag mit einer papiernen Krone zum König
oder zur Königin der Familie erkoren. Heute gibt es wohl wenige Häuser, in
denen Kinder daheim sind, wo nicht an diesem Morgen ein kleinerer oder
größerer Dreikönigskuchen auf den Tisch kommt.
Der Tag des hl. Sebastian (20. Januar) wird in Brülisau als Patrozinium
gefeiert. >De Baschtiaa< gilt als Helfer gegen ansteckende Krankheiten von
Mensch und Tier und wird besonders von den Bauern als Helfer bei
Viehseuchen angerufen. Aber auch aus dem Dorf gehen an diesem Tag viele Leute
>is Obedoof<, wo am Vormittag ein Festamt mit Predigt und am Nachmittag
Festpredigt mit Andacht und feierlichem Segen abgehalten werden. - Die
Feldschützen von Appenzell verehren den von Pfeilen durchbohrten Märtyrer

als Patron und führen sein Bild in ihrem Wappen. Sie halten jedes Jahr
an seinem Tag ein Jahresgedächtnis in der Pfarrkirche.
Am Fest Maria Lichtmeß (2. Februar) werden in allen Kirchen Kerzen
geweiht und in den Landpfarreien z. T. Lichterprozessionen veranstaltet.
Am Blasiustag (3. Februar) wird den Gläubigen nach den Gottesdiensten der
begehrte Blasiussegen erteilt. Der um 316 verstorbene Märtyrerbischof Blasius

gilt als Helfer gegen Halskrankheiten, weil er nach der Legende den Sohn
einer Witwe, der an einer im Halse steckenden Gräte zu ersticken drohte,
durch seine Fürbitte gerettet hat.
Zwei Tage später feiert die Kirche nochmals eine sehr volkstümliche Heiligengestalt.

Es ist die jugendliche Märtyrin St. Agatha (5. Februar), zu deren Ehren

das Agathabrot gesegnet wird, das als Hilfs- und Abwehrmittel gegen
Feuersbrunst und Heimweh gilt.

b) Fasten bis Fronleichnam

Nach der fasnächtlichen Ausgelassenheit, die sich zwar in den letzten Jahren
in eher bescheidenem Rahmen hielt, da keine Fasnachtszeitung in der spritzigen

Art früherer Jahre erscheint und kein Fasnachtsumzug größeren Stiles
mehr möglich werden will, treten die Gläubigen am Aschermittwoch in die
Zeit der großen vorösterlichen Buße ein. Dabei wird ihnen nach jeder Messe,

- nach neuer Liturgieform auch zum Meßbeginn, - gesegnete Asche aufs

Haupt gestreut. In der Zeit bis Ostern sind Hochzeitsfeiern und andere
Festlichkeiten und Tanzveranstaltungen verpönt, z. T. sogar gesetzlich verboten.
Die alte Vorstellung von einer stillen Zeit entspricht aber nicht den Interessen
eines modernen Skitourismus und ist aus volkswirtschaftlichen Gründen
bereits weitgehend verschwunden.
Am folgenden Mittwoch ist Fronfasten. Die kirchlichen Quatembertage, die
einmal als Weihetage wichtig waren, gelten beim Volk als Lostage für Wachstum

und Witterung. Die vierteljährlichen Termine merkt man sich mit dem
Sprüchlein: »Aschen (Aschermittwoch), Pfingsten, Kreuz (Kreuz Erhöhung,
14. Sept.), Luzei (Hl. Luzia, 13. Dez.), Mittwoch drauf Fronfasten sei!« Für

146



die Voraussage der Witterung sind die Wetterverhältnisse am Freitag und am
Samstag der entsprechenden Woche besonders wichtig.
Am Sonntag vor oder nach dem Fest des hl. Josef (19. März) wird in
Eggerstanden und Schlatt Patrozinium gefeiert. Bis vor wenigen Jahren war der
Josefstag ein gebotener Feiertag. Aber noch heute wallfahren viele Gläubige
von Dorf und Land zu den feierlichen Nachmittagsgottesdiensten nach
Eggerstanden oder Schlatt.
Der vierte Sonntag in der Fastenzeit bringt als Funkensonntag etwas
Abwechslung in die Stille dieser Wochen. Er ist kein christlicher Brauch, und doch

gehört er in diesen Rahmen religiösen Brauchtums, weil er mit den Mittfasten-
und Lätarefeuern anderer Gegenden der Schweiz zusammenhängt und seine
Wurzeln wohl im magisch-naturhaften Glauben hat, mit Feuern die Wintergeister

vertreiben zu können. Was die Schulkinder während Wochen an
brennbaren Materialien gesammelt haben, wird zu großen Haufen
aufgeschichtet und beim Einnachten entzündet. Gewöhnlich sind rund um das Dorf
drei bis vier große Feuer zu sehen, wobei die Bewohner des Ried auf ihrem
Galgenring traditionsgemäß alles daran setzen, den Hehrfunken zu haben.
Sie entzünden ihn seit einigen Jahren erst nach einem langen Fackelzug mit
dem lauten und wilden Ruf: »Ried lebere hoch!«
Der Palmsonntag gilt dem Gedenken an den feierlichen Einzug Christi in die
Stadt Jerusalem vor seinem Leiden und Sterben. Nachdem zu Beginn des 19.

Jahrhunderts eine volkstümliche Prozession mit Palmesel einer aufklärerischen

Gottesdienstreform weichen mußte, versuchte die neue Liturgieform
nach dem II. Vatikanischen Konzil wieder eine Palmprozession einzuführen.
Doch diese Neuform fand beim Volk keinen Gefallen, so daß sich in der
Pfarrkirche der Gottesdienst dieses Tages nur mehr durch die Segnung der
Palmzweige, der Buchsbaum- und Stechlaubpalmen und durch die feierliche
Lesung der Passionsgeschichte von andern Sonntagsgottesdiensten unterscheidet.

In den Landpfarreien finden z. T. neben der Palmweihe noch einfache
Prozessionen statt.
Wie das Volk in der Karwoche Christi Leiden, Sterben und Auferstehen
erlebt, ist von der Liturgie der Kirche bestimmt. Es hat aber diese Tage immer
mit eigener Erlebniskraft mitgeprägt. Der Name Kar (gotisch kara Sorge,
Kummer) gilt vorerst dem Freitag. Seine Grundstimmung, Kummer und
Sorge um das Leiden des Herrn, erfüllt aber die ganze Woche, und deshalb
spricht man von Kartagen und von der Karwoche. Am Mittwoch werden in
allen Pfarrkirchen die sog. >Mocellen< (Brötchen mit würfelartiger
Oberfläche) gesegnet.
Am Hohen Donnerstag, auch Gründonnerstag genannt, gedenkt die kirchliche

Liturgie des letzten Abendmahles, der Einsetzung des heiligen
Altarsakramentes. Das Volk aber denkt am Abend dieses Tages besonders an die
letzte Angst, Not und schwere Verlassenheit Jesu am ölberg. Das ganze Jahr
hindurch ist am Donnerstagabend nach dem Ave-Läuten das sog. Angstläuten
zu hören, wenn der Klang der Mauritiusglocke an den Vorabend des Todes
Christi erinnert. Nach dem festlichen Geläute zum Gloria der Eucharistiefeier

147



'•'a

v-

a 11 M
-

¦-Ü r-v- u—w V

«M»
PfcWWWNi».

Heihggrab in der Pfarrkirche Appenzell

dieses Abends verstummt die Orgel und schweigen die Glocken bis zur
Auferstehung. Nun sind vom Turm die >Rätschen< zu hören, und die Ministranten
bedienen sich hölzerner Klappern statt der Schellen. Nach dem feierlichen
Gottesdienst werden in der Stefanskapelle der Pfarrkirche und in den
Landpfarreien Anbetungsstunden gehalten bis Mitternacht.
Der Karfreitag war immer ein Tag der Stille und Einkehr. Bis zum Jahre
1970 wurde in der Pfarrkirche das hl. Grab aufgestellt, und die Leute beteten

den ganzen Tag abwechslungsweise vor dem Allerheiligsten in der
Monstranz. Diese fromme Einrichtung war für viele Gläubige eine eindrückliche
Mahnung zu Gebet und Umkehr. Anderseits war der Karfreitag aber auch
belastet durch törichte und abergläubische Verrichtungen. So glaubten z. B.
viele Bauern, sie müßten an diesem Tag Jauche aufs Feld bringen, damit viel

148



Gras wachse. Wenn auch der Volksfrömmigkeit das hl. Grab mit den vielen
bunten Kugeln fehlt, ist dieser Tag dafür nun offizieller Feiertag, der an den

Nachmittagsgottesdiensten sehr viele Andächtige zum Gedenken an das Leiden

und Sterben Christi in den Kirchen versammelt.
Der Karsamstag dagegen hat durch den Wegfall der Anbetungsstunden und
der ergreifenden Auferstehungsfeier sein Eigengepräge unter den Samstagen
des Jahres weitgehend verloren. Am Abend ist feierlicher Ostergottesdierist
mit liturgischer Auferstehungszeremonie. So theologisch begründet und liturgisch

einwandfrei dieser Gottesdienst auch sein mag, im Denken und Fühlen
des Volkes konnte er bis jetzt die Lücke, die durch den Wegfall der früheren
Auferstehungsfeier am hl. Grab entstanden ist, nicht füllen.
Ostern ist >en Häligtaag< (vgl. Weihnachten!) mit Nachheiligtag. Brauchtümlich

kennzeichnen ihn Geschenke mit Ostereiern und Osterhasen und festliche
Mittagessen mit >Gitzibraten<. In Brülisau gehen die Ministranten als sog.
>Ooschterebuebe< von Haus zu Haus, um ihren Lohn zu heischen mit dem

Spruch: »Was gend er is zo Ooschtere is hälig Graab, mer wend för Eu bete

em hälege Taag!«
Am Weißen Sonntag empfangen die Kinder zum erstenmal die hl. Kommunion.

Sie werden vormittags und nachmittags in feierlicher Prozession unter
den Klängen der Dorfmusik zur Kirche geleitet. Im Dorf erscheinen die Mädchen

dabei in einfachen und sehr hübschen Einheitskleidern, damit der Sinn

Angeführt durch die Musikgesellschaft, begeben sich die Erstkommunikanten
am Weißen Sonntag zur Pfarrkirche St. Mauritius

il ;

l_
KJX2AC

*

7:1

149



'

'- ¦*%

«? *MrN P _

S*T

¦TI

Die Teilnehmer an der Stossfahrt ziehen betend über die Moser nach dem Stoss

des Tages nicht durch eine »Modeschau« verdeckt wird. Familiäre Feiern mit
einer wachsenden Zahl von Geschenken zu diesem Tag machen es den Kindern

schon schwer genug, sich auf die Begegnung mit dem eucharistischen Herrn
zu konzentrieren.
An den Bittagen in der Woche von Christi Himmelfahrt zieht das Volk
betend mit dem Kreuz und wehenden Fahnen durch die Wiesen und Felder. Auf
dem Land werden noch verschiedene Bittgänge abgehalten. Im Dorf ist diese

Form der Bitte um gutes Gedeihen der Früchte und um Abwehr von Blitz und

Ungewitter den Tücken des modernen Straßenverkehrs zum Opfer gefallen.
Dafür veranstaltet die Pfarrei Appenzell seit vier Jahren in dieser Zeit einen

Wallfahrtstag nach Maria im Ahorn, an dem sich sehr viele Leute beteiligen.
Vielleicht ist das ein Musterbeispiel dafür, wie ein alter Brauch sinnvoll in

neuer Form erhalten bleiben kann.
An Christi Himmelfahrt versammelt sich die Bauernsame in Brülisau zur
Sennenprozession zum Kreuz im »Berg«, wo im Freien gepredigt wird.
Die Tage des 12., 13. und 14. Mai haften im Gedächtnis des Volkes wegen der

sog. Eisheiligen Pankraz, Servaz und Bonifaz, weil in dieser Zeit nicht

ungern ein allgemeiner Kälterückfall oder reifgefährliche Nächte einfallen.
Nachher sollten nach dem Volksglauben Frost und Kälte endgültig der Wärme

des kommenden Sommers weichen. Allerdings mißtraut man auch der

heiligen Frau, die im Kalender den Eisheiligen folgt, der hl. Sophie, was die

Namen >d Säächsoffi< und >di chaalt Soffi< zeigen.

I5C



Nach der ruhmreichen Schlacht am Stoss gelobten unsere Vorfahren, alljährlich

am 14. Mai, am >Bonifazi<, nach dem Schlachtfeld zu wallfahren. Bis zum
Jahre 1862 ging diese Wallfahrt ins Rheintal hinunter bis nach Marbach.
Heute wird die Stossfahrt am Sonntag vor oder nach dem Bonifatiustag
abgehalten. Nach dem Aufruf der hohen Standeskommission (Regierungsrat)
soll dabei aus jedem Haus ein achtbarer Mann teilnehmen. Um halb vier Uhr
weckt das sog. Schreckläuten die Leute aus dem Schlaf, damit die Männer,
Jungmänner und Knaben rechtzeitig um fünf Uhr von der Pfarrkirche zur
zweieinhalb Stunden entfernten Kapelle am Stoss aufbrechen. Die Mitglieder
der Standeskommission, des Kantonsgerichtes und die Hauptleute des Innern
Landes tragen dabei Mantel und Degen. Auf dem Sammelplatz verliest der
Ratschreiber den Fahrtbrief, und dann werden für die gefallenen Helden
fünf »Vater unser« gebetet. Nachher zieht die Prozession betend über die
Moser nach dem Stoss. Dort versammelt sich die fromme Schar zu einer
Eucharistiefeier mit Festpredigt. Nach einer kurzen Stärkung im Gasthaus
werden die Teilnehmer seit dem Jahre 1970 mit zwei Extrazügen der SGA
(St. Gallen-Gais-Appenzell-Bahn) auf Staatskosten heimgefahren. Die ganze
Stossfahrt wird festlich gestaltet durch musikalische Vorträge der Dorfmusik
Harmonie und durch den Gesang der Männerabteilung des Cäcilienvereins
und der Sänger des Männerchors Appenzell.
Am >öse Hergottstaag<, wie der Fronleichnam bei uns heißt, kommt die Freu-

Fronleichnamsgottesdienst auf dem Platz vor dem Gymnasium in Appenzell

-7

•iL ^b iiiiE ¦ k ¥-

Aii
s I]

^^ ^T*HrmTii^_n¥__i_r^?

m iL'.;.
_lÄlil_r liBÉI

1 1 YL

r±._J

Œil

:J**~ r'--A & y- hgßß *^Wt«9_y5£^

- <*"* -Y Ir, - »•** '

r,

r"*"v. ^:_

F!ll*-li

151



de an Farbenpracht und Feierlichkeit in einer Form zum Vorschein, die
ihresgleichen nicht so bald findet. Was Kirche und Volk aufbringen können, wird
an diesem Tage geleistet. Wie der Name Fronleichnam (fronlîchnam
Herrenleib) sagt, ist dieses Fest der Einsetzung des heiligen Altarsakramentes
geweiht und ersetzt eine große Feier am Gründonnerstag, die in der Karwoche
nicht passend ist. Seit dem Mittelalter bildete die feierliche Prozession mit
dem Allerheiligsten in der Monstranz den Höhepunkt des Festes. Heute steht
im Mittelpunkt die gemeinsame Eucharistiefeier im Freien. Diese
Gewichtsverlagerung im theologischen Verständnis der Eucharistie hat nicht wenige
Probleme geschaffen. Im Dorf und in den Landpfarreien sind verschiedene
Versuche zur Neugestaltung der Fronleichnamsfeier gemacht worden. Die
Prozessionen sind geblieben, und es wird im Dorf auch heute nichts gespart,
um sie feierlich und farbenprächtig zu gestalten. Straßen und Plätze, die für
die Prozession bestimmt sind, werden mit frischem Buchenlaub, mit Blumen
und mit Bildern und Statuen geschmückt. Neben Fahnen, weißgeschmückten
Mädchen, einem Großaufmarsch der Schulkinder, Vereine und religiösen
Gemeinschaften fallen besonders die weiblichen Mitglieder des St. Johannsvereins,

die Geheimnisträgerinnen oder >Täfelimeedle<, auf. Schon seit 300 Jahren

tragen bei Prozessionen 15 Jungfrauen - neuerdings Sekundarschülerin-
nen! - bemalte Holztäfeichen mit den Geheimnissen des freudenreichen,
schmerzhaften und glorreichen Rosenkranzes, wobei sie in der sehr schmucken

Jungferntracht erscheinen und mit den andern Festtagstrachten der Prozession
in Appenzell das bekannt festliche Gepräge geben. Auch die Pfarrei Gonten
hat mit einem erheblichen Aufwand Trachtenschmuck zusammengekauft, um
auch wieder bestgekleidete >Täfelimeedle< zu haben. Im Dorf stehen an
Fronleichnam aber auch die Männer nicht zurück. Sie erscheinen als Mitglieder
oder Bannerträger kirchlicher oder anderer Vereine, als Rhodsfähnriche, als
alte Gardisten, als Angehörige einer militärischen Einheit oder der
Musikgesellschaft. Und endlich kommen eine große Schar von Ministranten in
blauen Röcken und weißen Hemden, die Kirchenräte mit Mantel und Kerzen
und eine Reihe von Geistlichen in kostbarstem Ornat hinzu. All das hinterläßt

auf die Fremden, die von weither an diesem Tag nach Appenzell reisen,
einen tiefen Eindruck. Viele Einheimische sind leider nur Zaungäste bei der
Prozession. Es kommt nicht von ungefähr, wenn junge Menschen kein
ungebrochenes Verhältnis zu dieser barocken Gestaltung der Fronleichnamsfeier
haben. Auch eine lange und ehrwürdige Tradition kann nicht als museale
Schau weiterleben, sondern nur, wenn die Gläubigen sie mitfeiern und
mitgestalten aus der Überzeugung heraus, daß sie das ist, was sie bei ihrer Entstehung

war: Ausdruck des Glaubens an den Herrn und an die Kraft rechten
Betens.

c) Sommer bis Advent

Mit dem Fronleichnamsfest schließt der Kranz der Herrenfeste. Dafür kommen

während des Sommers und des Herbstes einige Heiligenfeste mehr zur
Geltung.

152



_

K'**:
^-t^-YY :ArJ5$'< MM^, A,-

i a ...vT«»

¦

•*'•' »we*
7-

ï*«S7-. .--

Berggottesdienst zu St. Jakob auf dem Kronberg

Beliebt sind besonders t/ie Bergkapellfeste von Plattenbödeli (Sonntag nach
Maria Heimsuchung, 2. Juli), Wildkirchli (Schutzengelfest am 2. Sonntag im
Juli), Kronberg (Sonntag nach St. Jakob, 25. Juli), Megglisalp (Maria zum
Schnee, 5. August), Ahorn (Maria Geburt, 8. Sept.) und Seealp (Bruder Klaus,
25. Sept.), sowie die Zweitpatrozinien auf dem Kronberg (Sonntag nach St.

Bartholomäus, 24. August) und im Wildkirchli (Sonntag nach St. Michael,
29. Sept.). Nach dem feierlichen Gottesdienst finden sich die Sennen und die
Gläubigen aus dem Tal in einer naheliegenden Bergwirtschaft zu einem Trunk
oder Imbiß zusammen, wo die Festfreude nicht selten noch in Gesang, Musik
und Tanz einen passenden Ausdruck findet.
Während das Fest Maria Himmelfahrt auch in katholischen Gegenden heute

am folgenden Sonntag nachgefeiert wird, hängt der Innerrhoder mit einer
besonderen Liebe an diesem Festtag, den er >öse Liebfrauetag< nennt. In den

Landpfarreien werden Blumen und Kräuter gesegnet. Im Dorf findet nach
dem feierlichen Hauptgottesdienst die Marienprozession statt, bei der neben
den >Täfelimeedle< noch eine schöne Zahl Jungfrauen und Frauen in der
Festtagstracht teilnehmen. - Seit einigen Jahren veranstaltet der Lourdesverein
am frühen Nachmittag bei der Lourdeskapelle einen Krankengottesdienst und
abends eine Lichterprozession. Beide Gottesdienste haben beim Volk sehr
rasch Anklang gefunden und werden gut besucht.
Das Fest der sehr bekannten schweizerischen Heiligen, der hl. Verena (1. Sept.),
wird in Gonten als Patrozinium gefeiert. Ein feierlicher Nachmittagsgottesdienst,

wie er sonst an Patrozinien in den Landpfarreien üblich ist, findet in
Gonten nicht statt, weil seit Menschengedenken an diesem Tag die Gontner
>Chilbi< die Leute völlig in ihren Bann zieht.

153



Der >Moritzetaag,< das Fest des hl. Mauritius (22. Sept.), gilt im Innern Land
als staatlicher Feiertag. Der Patron der Pfarr- und Mutterkirche des Landes
Appenzell ist einer der berühmtesten Heiligen der Schweiz, dem viele Kirchen

und Kapellen geweiht sind. Ihm singt das Volk ein eigenes Kirchenlied,
das der verdiente Lehrer und Organist Arnold Koller komponiert hat. Damit

wurde ein alter Brauch neu gestaltet; denn schon ein alter Kriegsgesang
der Appenzeller hat St. Moritz und seine Leidensgenossen gefeiert und dabei
Gotteslohn als Kampfespreis verheißen :

»Unter Sankt Mauritzen Gsellen
Wird euch Gott als Martir stellen,
Setzt euch auf die Martirkron',
Die da ist der ewig Lohn.«

Ganz tief empfindet das Volk die Feiertage Allerheiligen und Allerseelen. Sie

entsprechen so recht dem Verlangen der Innerrhoder, ihrer Toten zu gedenken
und ihnen nahe zu sein. Schon Tage vorher - und selbst an Allerheiligen mit
seinem eigenen Festgehalt - sind alle Gedanken auf den Friedhof gerichtet.
Die Kirche wünscht an diesen Tagen reiches Gebet für die Leidenden im
Fegfeuer, frommes Gedenken und ernste Besinnung. Und das Volk kommt diesem

Wunsch gerne nach, weil es sich auch das Jahr hindurch sehr eng mit den
Armen Seelen und allen lieben Verstorbenen verbunden weiß. Die Gräber
werden auf diese Tage hin mit besonderem Blumen- und Lichterschmuck
versehen. Und der Totengedächtnisgottesdienst mit Predigt und Gräberbesuch
am Nachmittag von Allerheiligen ist seit jeher neben der Mitternachtsmesse
an Weihnachten der bestbesuchte Gottesdienst des Jahres. Selbst Leute, die
sonst nicht zur Kirche gehen, schließen sich an diesem Tag dem Zug der
Kirchgänger an. Auch die Übung, auf dem Herd ein Armenseelenlicht, >en Aaliecht-
li<, zu unterhalten, ist Ausdruck der lebendigen Beziehung zu den Verstorbenen.

Zehn Tage später wird in Schwende das Patrozinium gefeiert mit dem
beliebten Reitersmann, dem hl. Martin (11. Nov.), der nach der Legende an
einem kalten Wintertag seinen Reitermantel mit dem Schwert getrennt und
mit einem frierenden Bettler geteilt hat. Feierliche Gottesdienste am Vor- und
Nachmittag locken viel Volk von Dorf und Land ins Schwendetal. Früher
war der >Martiini< gefürchtet als böser Zinstag, und heute wird eine letzte
Periode schöner und milder Witterung >Martiinisöömerli< genannt. - Dann
bricht meistens endgültig der kalte Winter ein, das Kirchenjahr geht zu Ende,
und die ersten >Chlausebickli< wecken schon wieder Weihnachtserwartung.

3. Prozessionen und Wallfahrten außerhalb des Festkalenders

Außer den streng termingebundenen Prozessionen findet im Dorf an jedem
ersten Sonntag des Monats von Mai bis Oktober bei schönem Wetter nach dem
Hauptgottesdienst die Muttergottesprozession statt, wie sie bei Maria
Himmelfahrt erwähnt worden ist.

154



Bis vor wenigen Jahren war an jedem Dienstag vom 3. Mai bis 14. Sept. nach
der morgendlichen Werktagsmesse Prozession nach St. Anton im Rinkenbach.
Heute wird dort an diesen Tagen um 8 Uhr eine hl. Messe gefeiert, zu der
viele Leute zusammenkommen.
Eine offizielle Landeswallfahrt mit Behördenvertretung geht jedes zweite
Jahr nach Maria Einsiedeln, wo unser Land schon seit dem Mittelalter mit
einer Standeskerze vertreten ist.
Privates Wallfahren ist im Volk verwurzelt wie kaum eine Frömmigkeitsart.
Außer den Hag wallfahren die Leute besonders nach Lourdes, nach Fatima,
nach Rom, nach Assisi, nach Rankweil und nach den schweizerischen
Wallfahrtsorten Einsiedeln, Sachsein, Maria Bildstein und zum hl. Valentin nach
Rüthi im Rheintal. - Innerhalb des Kantons pilgern sie sehr oft nach Maria
im Ahorn, nach Maria Hilf in Haslen, zur Schmerzensmutter im Frauenkloster

Jakobsbad und zu verschiedenen Kapellen und Bildstöcklein. Wohl
kaum in einer anderen Gegend der Schweiz begegnet der Wanderer auf Straßen

und Flurwegen so oft frommen Wallfahrern, die mit dem Rosenkranz in
der Hand (laut oder still betend) zu einer beliebten Gnadenstätte ziehen.

4. Marksteine im Lehen

Die Dachuntersicht an der Südfront des Hauses Konkordia Bischofberger an
der Engelgasse ist mit einer altmodischen Bilderreihe geschmückt, welche die
Alters- und Lebensstufen des Menschen darstellt, der vom Kind zum Manne
aufsteigt und wieder ins Greisenalter hinabsinkt. So faßt das Volk das
Leben auf: in festbegrenzten Abschnitten. Und dort, wo eine Grenze von einer
Lebensstufe zur anderen überschritten wird, ist das nicht nur ein Markstein
im Leben des einzelnen und seiner Familie, sondern auch ein wichtiges Ereignis

für die Dorf- und Pfarrgemeinschaft. Brauchtümliche Formen sind
sichtbarer Ausdruck dieser Tatsache und waren teilweise ein Versuch, den Menschen

bei solch gefährlichen Übergängen durch überlieferte Maßnahmen gegen
schädliche Einflüsse von Menschen und Geistern abzuschirmen. Die Kirche
bietet den Gläubigen bei jedem Markstein des Lebens ein hilfreiches Sakrament

und verschiedene Segnungen an, so daß diese Brauchformen weitgehend
religiösen Charakter haben.

a) Geburt und Taufe

Frauen, die in der Hoffnung sind, vertrauen besonders auf die Hilfe des hl.
Ignatius von Lakoni. Sie holen sich auch den Segen im Kapuzinerkloster oder
lassen an einer Gnadenstätte eine Kerze brennen, damit sie eines gesunden
Kindes entbunden werden. Wenn auch die Maßnahmen gegen eine mögliche
Fehlgeburt und ähnliche Übel oft mehr magischen Praktiken gleichen als
religiös-christlichen Glaubensformen, steckt hinter allem doch das Wissen darum,
daß hier ein Höherer am Werk ist, der allein Leben und Gesundheit zu schenken

vermag.

155



Früher wurde das Neugeborene möglichst bald getauft, damit es der Kindschaft

Gottes nicht verlustig gehe. Heute, wo die Kindersterblichkeit auf ein
Minimum reduziert ist, wird der Tauftag zu einem Familienfest, an dem auch
die Mutter teilnehmen kann. Im Dorf wird anstelle der Einzeltaufe, zu der
auf dem Land die >Gotte< noch hie und da im Schmuck der Festtagstracht
erscheint, jeden Monat eine Tauffeier gehalten, bei der 6-12 Kinder aus der
Taufe gehoben werden. Dabei kommt der Gemeinschaftscharakter dieses

Sakramentes, durch das der junge Christ Glied der Pfarrfamilie und der
Gesamtkirche wird, wunderschön zum Ausdruck.

b) Erstkommunion und Beichte

Über die Erstkommunionfeier war beim Weißen Sonntag schon die Rede. Die
Beichte ist für den Innerrhoder, der mit dem Älterwerden für Fehler
empfindsamer wird, eine Gnade, die er trotz Hemmungen vor dem Bekenntnis
hochschätzt. Es war immer ein geradezu feierlicher Moment, wenn Vater und
Mutter vor Hochfesten sich gerüstet haben, um die >Andacht< zu machen.
Heute erleichtern gemeinsame Bußfeiern der Pfarrgemeinden manchem den

Zugang zum Sakrament der Versöhnung. Zugleich ist diese Neuform der
Buße und Vergebung eine Möglichkeit zur Gewissensbildung, die vielen den

Weg zur ehrlichen Beicht erst wieder öffnet.

c) Verlobung und Hochzeit

Die Verlobung ist meines Wissens brauchtümlich nicht religiös geprägt, außer
daß sie gewöhnlich an einem kirchlichen Hochfest, besonders an Weihnachten
und Ostern, stattfindet.
Vor der Hochzeit haben sich die jungen Leute beim Pfarrer vorzustellen und
Sponsalien mit Brautexamen zu machen. Anstelle des Eheunterrichtes besuchen

die Brautleute heute die Eheeinkehrtage, die regional organisiert werden.

Auch die dreimalige Verkündung von der Kanzel beim sonntäglichen
Hauptgottesdienst ist nicht mehr überall gebräuchlich. Bei der kirchlichen und
weltlichen Hochzeitsfeier fällt Auswärtigen immer wieder die große
Hochzeitsgesellschaft auf, was wohl mit den vielen Verwandten hiesiger Paare
zusammenhängt. Auch das herzerfrischende »Wöösch Glöck!« der Kinder, die
der >Zockebolle< wegen keine Gefahr sehen, ist wohl nirgends so verbreitet wie
bei uns.

d) Primizfeier

Primizen sind heute so selten geworden, daß jüngere Leute kaum mehr wissen,

daß es so etwas in unserm Land tatsächlich noch gibt. Früher sagte man,
es lohne sich, ein Paar Schuhe durchzulaufen, um des Segens einer Primiz
teilhaftig zu werden. Wenn auch heute kaum mehr jemand daran glaubt,
nimmt das Volk doch sehr regen Anteil an einer Primiz. Im Dorf wird der

156



Primiziant in feierlicher Prozession unter den Klängen der Dorfmusik zur
Kirche geleitet. Weißgeschmückte Mädchen, geistliche Bräutchen, Fahnendelegationen

kirchlicher Vereine, eine Delegation der Standeskommission mit
Weibel, die hohe Geistlichkeit und Verwandte und Freunde begleiten den

Primizianten auf dem Weg zum feierlichen Erstlingsopfer, wobei der Cäci-
lienverein alles einsetzt, um diesen Gottesdienst mit Musik und Gesang zu
einem einmaligen Erlebnis werden zu lassen. Auch ein frohes Festmahl der
geladenen Gäste und eine festliche Dankfeier in der Kirche sind Ausdruck der
Freude darüber, daß ein junger Mann unseres Volkes sich zum Dienst an der
Frohbotschaft entschlossen hat.

e) Firmung
Zeichen allgemeinen Priestertums, d. h. Ausdruck dafür, daß jeder Christ aus
der Freude am Glauben leben soll, ist die feierliche Spendung des Firmsakramentes

durch den Bischof. Diese findet im Dorf alle Jahre, in den Landpfarreien

jedes vierte Jahr statt. Am Vorabend prüft der Bischof nach seinem

Einzug in die Pfarrei in einem persönlichen Gespräch mit den Firmlingen die
Bereitschaft und Offenheit der Kinder für den Empfang dieses wichtigen
Sakramentes. Am Firmtag versammeln sich die Firmlinge, ihre >Gotten< und
>Götti<, ihre Verwandten und viel Pfarrvolk zum feierlichen Firmgottesdienst.
Nach altem Brauch erhalten die Kinder von ihren Paten ein Firmgeschenk,
das äußeres Zeichen der Gaben sein sollte, die sie durch dieses Sakrament
erhalten. Auch ein Firmessen und ein kleiner Ausflug sollten Ausdruck der
inneren Freude sein, welche die Firmung den jungen Christen schenkt. Der
Bischof benützt seine Anwesenheit in der Pfarrei, um mit Vertretern der
Standeskommission, des Kirchenrates und des Pfarreirates sowie mit seinen
geistlichen Mitbrüdern ins Gespräch zu kommen.

f) Tod und Begräbnis
Nach dem Grundsatz »Lustig leben und fromm sterben« will der Innerrhoder
nicht ohne geistlichen Beistand von hinnen scheiden .Früher wurden die Priester
oft nachts zu Sterbenden gerufen, weil man die Krankensalbung nicht empfangen

wollte, bevor wirklich Matthäi am letzten war. Heute wird das Sakrament

der Krankensalbung nicht mehr als Letzte Ölung, sondern wieder eher
im biblischen Sinn als Kraft und Hilfe für die Probleme des kranken und
alten Menschen verstanden. Und daher wird dieses Sakrament in gemeinschaftlichen

Feiern geboten und von den Gläubigen dankbar angenommen.
Das Totenbrauchtum ist heute weitgehend auf Beerdigung und Totenmahl
>Liichenesse<, das übrigens erst in den letzten 20 Jahren Mode geworden ist,
beschränkt, weil die meisten Leute im Spital sterben. Was zu tun ist bis zur
Beerdigung, übernimmt das Bestattungsgeschäft, und die Verwandten können

froh sein, wenn sie den lieben Verstorbenen, der in ein Meer von Blumen
versenkt und mit Kränzen überhäuft wird, noch einmal für einen kurzen
Abschied zu Gesicht bekommen.
Gelegentlich kann man es noch erleben, daß die ganze Familie das Bett des

157



Sterbenden umsteht und betend von ihm Abschied nimmt. Dann wird der
Sargmacher ins Haus bestellt, der Tote in der Stube den Fenstern entlang
aufgebahrt, die Totenwache organisiert, genügend Getränk und Fladen
bereitgemacht. Während die Leiche im Haus ist, wird in der Stube fast ununterbrochen

Rosenkranz gebetet und im >Stöbli< oder in der Küche werden die
Kondolenzbesucher bewirtet. Doch heißt es heute in den Todesanzeigen
meistens: »Es wird in der Kirche gebetet« und oft sogar: »Kondolenzbesuche
sind nicht erwünscht!« Durch die Todesanzeigen in der Zeitung ist die >Om-
mesägeri< brotlos geworden, und weil die häusliche Totenfeier nicht mehr
erwünscht wird, kommt man ohne >Voorbeter< und ohne so vieles aus, was
Brauch war und Familien und Nachbarschaften in Leid und Freud zusammengehalten

hat.
Meistens gehen heute noch die nächsten Verwandten ins Trauerhaus zur
Kondolenz und bei dem Toten werden noch still fünf »Vater unser« und »Gegrüßt
seist du Maria« gebetet. Mit >deLiich goo<, d.h. an der Beerdigung teilnehmen,
ist noch allgemeiner Brauch. Nur tragen die Männer den Mantel nicht mehr,
und die Leidtracht der Frauen ist auch sehr selten geworden. Nach der
Beerdigung wird in der Kirche vor der Totenmesse eine Abdankung gehalten.
Die Verwandten stiften meistens eine Gedächtnismesse auf 25 Jahre und
bestellen z. T. die sog. Gregorianischen Messen. Auch nehmen sie, sofern sie

nicht auswärts wohnen, eine Zeitlang am täglichen Seelenrosenkranz in der
Kirche teil. Der Gräberbesuch nach allen Gottesdiensten wird heute noch sehr

eifrig gepflegt. Hingegen ist es weitgehend außer Brauch gekommen, zum
Andenken eines nahestehenden Verstorbenen zu >fiire<, d. h. Trauerkleidung zu
tragen und nicht zu tanzen. Früher war man für Eltern ein ganzes Jahr, für
Großeltern und Geschwister ein halbes Jahr, für >Götti< und >Gotte< ein
Vierteljahr und für >Bäsene< und >Vetter< acht Wochen dazu verpflichtet. Heute
>fiired< einer, der es ganz genau nimmt, höchstens noch ein halbes Jahr.

5. Übriges religiöses Brauchtum

a) Während des Sommers werden in den Bergkapellen mehr oder weniger
regelmäßig sonntägliche Eucharistiefeiern abgehalten. Ihr ursprünglicher Sinn

war, den Sennen und Bergwirten, die nicht ins Tal kommen können, und den

Bergwanderern, die schon am Samstag oder sonntags in der Frühe in die
Berge ziehen, den Besuch einer Sonntagsmesse zu ermöglichen. Heute haben
die Gläubigen mit den Vorabendgottesdiensten und mit den Abendmessen am
Sonntag so viele Möglichkeiten, ihrer Sonntagspflicht nachzukommen, daß
die Notwendigkeit der Berggottesdienste etwas umstritten ist. Sie sind aber
für viele Christen eine Möglichkeit, die Feier des Meßopfers mit neuer Freude
zu erleben, und sie werden darum weiterhin gehalten, solange es bei der
abnehmenden Zahl der Geistlichen noch möglich ist.
Seit wenigen Jahren wird auf Seealp einmal im Sommer ein ökumenischer
Gottesdienst abgehalten, der Katholiken und Protestanten zu einer gemein-

158



samen Stunde der Besinnung versammelt. Dabei finden sich neben vielen
einzelnen Bergwanderern und ganzen Familien auch die Bläser der Musikgesellschaft

Harmonie ein, um beim Gottesdienst das Singen und Beten zu
unterstützen und nachher beim gemütlichen Zusammensein ein paar >Löpfegi<
aufzuspielen. Vielleicht hilft dieses friedlich-frohe Zusammensein in den Bergen
mit, daß die vereinzelten Versuche ökumenischer Gottesdienste in unseren
Kirchen mit der Zeit selbstverständlicher Brauch werden.
Auf verschiedenen Alpen wird jeden Abend der Alpsegen, >de Betruef<,
gesungen, um Menschen und Vieh dem Machtschutz des Höchsten zu empfehlen.

Obwohl diese fromme Übung erst vor einigen Jahren in unserer Gegend
wieder aufgelebt ist, gehört sie heute schon als fester Brauch zu unserer
Sennenkultur.

Auch das Segnen der Ställe und Alpen durch den Ortsgeistlichen ist eine
fromme Gewohnheit, welche die Sennen nicht missen möchten. Daneben werden

auch im Tal bei Neubauten Haus und Stall und Wohnungen durch
einen Geistlichen eingesegnet. Auch das Segnen von Autos und anderen
Motorfahrzeugen im privaten Rahmen oder in öffentlicher Segensfeier ist beim
Volk sehr beliebt.
Die Maiandachten haben in den letzten Jahren an Anzugskraft verloren und
sind z. T. den Abendmessen zum Opfer gefallen.
Das Läuten der Kirchenglocken zum Beginn festlicher Tage und Feiern ist ein
sehr alter Brauch. Es würde den Rahmen dieses Artikels sprengen, wollte ich
all die Läutegewohnheiten und Läuteordnungen im Land herum aufzählen
und erörtern. Brauchtümlich interessant ist vor allem die Tatsache, daß bei
der Beerdigung von Männern, von Frauen und Jungfrauen und von Kindern
jeweils eine andere Glocke geläutet wird, ohne daß je eine soziale Diskriminierung

dahinter vermutet worden wäre.
Entscheidend für unser religiöses Brauchtum, ob es echt gestaltet und sinnvoll
weitergetragen werden kann, ist die Gestaltung des Familienlebens. Wenn
hier in jedem Haus eine gläubige Haltung und eine frohe christliche
Atmosphäre gepflegt wird, dann wird auch im ganzen Volk der Sinn für religiöse
Brauchformen wach bleiben. Es wäre eine eigene Untersuchung wert, einmal
anhand des religiösen Hausschmuckes den Geschmack und anhand der Gebetsund

privaten Frömmigkeitsformen die Überzeugung unseres Volkes zu
studieren. Jedenfalls sollten fromme Bilder und fromme Übungen nicht bedenkenlos

über Bord geworfen werden, wenn auch manche Geschmacklosigkeit
und manche Frömmelei verschwinden dürften, ohne daß unser religiöses
Brauchtum an Substanz verlöre. Das Abendgebet ist glücklicherweise noch
allgemein in Übung in unseren Familien, auch Rosenkranz und Bibellesung
sind nicht selten. Etwas schwieriger scheint die Pflege des Tischgebets zu
sein. Wenn es auch nicht notwendig ist, daß neben dem >Engel des Herrn<
noch eine Reihe >Vater unser< für »nichts und wieder nichts« gebetet werden,
wäre es doch bedenklich, wenn eine Wirtschaftskrise oder ein Landesunglück
hereinbrechen müßten, um uns bewußt zu machen, daß das tägliche Brot letztlich

aus der Hand Gottes kommt.

159



6. Schlußgedanken

Wenn wir Brauch und Sitte pflegen, so verbinden wir damit ein Bekenntnis zu
Heimat und Volk, einen Protest gegen alle modische Gleichmacherei, die von
überall in der Welt, aber nur nicht aus uns selber kommen mag. Bei aller
Weltoffenheit und Fortschrittlichkeit, die notwendig sind, sollten wir unserem
religiösen Brauchtum Verantwortung und Liebe entgegenbringen, wie man
sie einem heiligen Erbe immer entgegengebracht hat. Denn unser religiöses
Fühlen und Glauben und Tun ist mit den letzten Tiefen unseres Wesens
verbunden. Wenn wir diese Werte aufgeben, geben wir uns selbst auf.

Benützte Literatur:

Hanns Koren, Volksbrauch im Kirchenjahr. Salzburg-Leipzig 1934.

Eduard Hoffmann-Krayer, Feste und Bräuche des Schweizervolkes. Zürich 1940.

P. Notker Curti, Volksbrauch und Volksfrömmigkeit im katholischen Kirchenjahr.
Basel 1947.

160


	Das religiöse Brauchtum in Innerrhoden

