Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 22 (1977-1978)

Artikel: Appenzeller Trachten und deren Schmuck
Autor: Rusch, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Appenzeller Trachten und deren Schmuck

Von Carl Rusch

Die appenzell-innerrhodische Tracht, sowohl diejenige der Frau, wie dieje-
nige des Sennen, zeichnet sich durch einen einmalig reichhaltigen Schmuck aus.
Etwas Ahnliches fand ich auf meinen vielen Reisen in andere Kantone und in
die siiddeutsch-osterreichische Nachbarschaft nirgendswo an. Nicht weniger
als 41 Hauptgruppen von Trachtenschmuckstiicken liefen sich im Verlaufe der
mehr als 200jihrigen Entwicklungszeit des appenzell-innerrhodischen Frauen-
und Minnertrachtenwesens zusammenstellen.

Unwillkiirlich fragt man sich, wie dieses Faktum, d. h. diese Schmuckfiille zu
erkliren ist. Bevor wir der Frage nachgehen, miissen wir uns vergegenwirti-
gen, daf} nicht nur das Trachten- und Trachtenschmuckwesen eine besondere
Spezialitat Innerrhodens darstellt. Immer wieder horen wir von wissen-
schaftlichen Kommissionen, die sich mit Sprachforschung, mit Musik, mit
Musikinstrumenten, mit alten Rechtsinstitutionen, mit Genealogie, mit Medi-
zin und vor allem natiirlich mit dem Kunstgewerbe Appenzells befassen. Man
fragt sich spontan, wieso das kleine Innerrhoden im Laufe der Jahrhunderte
so eigenstindige Kulturen entwickeln konnte. Meines Erachtens k&nnen
hauptsichlich drei Griinde angefiihrt werden:

Geographisch wird Innerrhoden gegen Osten, d. h. gegen Osterreich und ge-
gen Siiden, d. h. Richtung Italien, in weitem Bogen — gleich einem schiitzen-
den Arm — vom Sintis- oder Alpsteingebirge umfangen. Vor diesem Ge-
birge liegen gegen Norden und Westen, d. h. Richtung Bodensee und Schwarz-
wald die beiden kleinen Halbkantone Appenzell-Innerrhoden und Appen-
zell-Auflerrhoden. Bis zu Ende des Reformationsjahrhunderts bildeten beide
Kantone nur ein Gemeinwesen. Die Teilung erfolgte im Jahre 1597 nach hef-
tigen Reformationswirren. Man konnte sich konfessionell einfach nicht mehr
finden und entschlof} sich daher zu dieser Losung. Vielleicht besaflen die Ap-
penzeller vor 400 Jahren schon mehr politischen Weitblick als heute die Ir-
linder oder Libanesen, die sich im 20. Jahrhundert noch aus religiésen Moti-
ven die Kopfe blutig schlagen. Mit dem Ubertritt Auflerrhodens zum Prote-
stantismus legte sich nun zusdtzlich vor das im Riicken vom Alpstein umfan-
gene katholische Innerrhoden im Norden und Westen das protestantische
Auflerrhoden. Mit anderen Worten gesagt, das katholische Innerrhoden war
nun wahrend Jahrhunderten rundum von zwei Barrieren umgeben, wobei
man sich fragen kann, welche von beiden, d. h. der Alpstein oder der refor-
mierte Auflerrhoder Giirtel, den undurchdringlicheren Wall darstellte. Nach
St. Gallen waren es mehrere Wegstunden, gab es doch noch zu Ende des 18.
Jahrhunderts nicht eine einzige brauchbare Fahrstrafle. Der Weg fiihrte durch

123



Das klassische Halsnuster um 1850 mit wuchtigem Filigranschlof, 12 Eicheli und
Plittliketten

124 .



ein Gebiet anderer Religion, das man nach Mdglichkeit gemieden hat. Die
Heirat einer katholischen Innerrhoderin mit einem protestantischen Aufler-
rhoder war — natiirlich gegenseitig — praktisch undenkbar. Ja, nur allzu oft
kam es vor, dafl Protestanten in Innerrhoden oder Katholiken in Aufier-
rhoden behelligt wurden, nur deswegen, weil sie anderer Religion waren. All'
das fithrte dazu, dafl man den gegenseitigen Kontakt zwischen Innerrhoden
und Auflerrhoden auf das Allernotwendigste, d. h. auf das absolut Unerldf3-
liche beschrinkte. Die territoriale Abgeschlossenheit Appenzells wihrend
Jahrhunderten méchte ich als Hauptgrund fiir die eigenstindige Entwicklung
Innerrhodens auf den so verschiedenartigen Kulturgebieten bezeichnen.

Nebst der Jahrhunderte dauernden Abgeschlossenheit kam in dem Hochtal
von Appenzell aber noch etwas hinzu, das fiir die Entwicklung einer eigen-
stindigen Kultur absolut unerlafilich ist: eine grofiere Dorgefmeinschaft, ein
Marktflecken, in dem schon frith ein blihendes Gewerbe fiir die eigene und
fiir die Versorgung der verschiedenen Nebentiler mit Giitern aller Art be-
heimatet war. Auch das braucht es nimlich. Denn genausowenig wie eine
Schwalbe schon den Friithling macht, genausowenig machen einige Bauern-
hofe oder Weiler in einem abgelegenen Bergtal schon eine eigene Kultur. Ich
wage zu behaupten, dafl Appenzell-Innerrhoden heute weit herum noch eines
der besten Beispiele fiir ein Bergtal darstellt mit weitgehend eigenstindiger
unverfilschter Kultur, einer Kultur, die durch gleichschalterische Umweltein-
fliisse noch wenig alteriert ist.

Als weiterer und dritter Grund fiir die Erklirung des innerrhodischen Trach-
ten- und Trachtenschmuckphinomens kommt die Nihe Appenzells zum siid-
deutsch-osterreichischen Kulturraum hinzu. Es mufl ehrlicherweise eingestan-
den werden, daf ein schdner Teil der appenzellischen Kunsterzeugnisse von
dort her nicht nur befruchtende Impulse erhielt, sondern dortzulande auch
‘seine urtiimlichen Wurzeln hat.

Unsere Volkstrachten waren vor ungefdhr 200 bis 300 Jahren noch die allge-
mein iibliche biuerliche Kleidung. Die Jackentracht der Frau diirfte hierzu-
lande am weitesten zuriickreichen. Aus vorerst einfachen und zweckmifligen
Gewandformen, die seit dem Mittelalter allem Bauern- und Dorfvolk im ale-
mannischen Sprachgebiet im groflen und ganzen gemein waren, entwickelten
sich mit wachsendem Standesbewufitsein und mit zunehmendem Wohlstand
im 17. und 18. Jahrhundert landschaftlich gebundene, spezifisch ausgestaltete
Dorf- und Bauerntrachten. Die gleiche Mannigfaltigkeit, die z. B. unsere
Bauernhiuser in den verschiedenen Talschaften charakterisiert, zeichnet auch
die Volkstrachten aus: » An ihren Trachten und an ihrer Mundart werdet ihr
sie erkennen«. So, wie die Landschaft und das Herkommen den Charakter
der verschiedenen Volksstimme prigte, so haben ihre Lebensart, ihre Reli-
gion, ihr Schonheitssinn und die Art ihrer Berufstitigkeit auch die Trachten
bestimmt. In protestantischen Gebieten zum Beispiel waren die Trachten —
der puritanischen Lebensauffassung gemafl — viel schlichter und einfacher
als in katholischen Landen, wo der Prunk der Kirche den Kunstsinn des Vol-
kes michtig anregte und wo die hohen Kircherfeste und die feierlichen Pro-

125



126



zessionen immer wieder Anlafl zum Tragen der Tracht boten. Waren die
Trachten urspriinglich aus grobem Zeug fiir harte Arbeit in Feld und Stall,
zu Berg und Tal mit groben Hinden aus eigenem Flachs und eigener Wolle
gesponnen, so kam mit aufbliihendem Handel und Gewerbe und vor allem
mit dem wirtschaftlichen Aufschwung im 18. Jahrhundert je linger je mehr
auch allerlei Schmucdk dazu. Vor allem wurde das Gewebe verfeinert, nament-
lich fiir feiertdgliche Gewinder. Soldnerdienst brachte die Bauernsdhne in
fremde Lander, aus denen sie nicht nur klingende Taler, sondern auch neue
Moden und Lebensanschauungen sowie manchen schonen Kram heimbrach-
ten. Die Putzsucht der Frauen und der Trieb zur Nachahmung der oberen
Stinde, der Burger und Patrizier trug das Weitere dazu bei. So entfalteten
sich vorab im 18. Jahrhundert in ganz Europa die mannigfaltigsten Bauern-
trachten, die aber heute an vielen Orten — weil sie fiir den Alltag zu schon
und unpraktisch waren — nur noch Festtagskleider sind. Uberall ist das Be-
streben festzustellen, wieder eine Alltagstracht zu schaffen, ein Bemiihen, das
aber zunehmend auf grofiere Schwierigkeiten stof3t.

Vom Aufkommen eines spezifischen, als Tracht anzusprechenden Kleides bei
der Frau und beim Sennen, kann in Appenzell erst um die Mitte des 18. Jahr-
hunderts gesprochen werden. Vermutlich reicht die Jackentracht etwas weiter
zuriick. Die ikonographisch feststellbaren, frithesten Trachtenstiicke entstam-
men der Zeit um 1750-1780, also dem spidten Rokoko. Als Vorbilder der In-
nerrhoder Landestracht diirften stadt-st.gallische Kleidungsstiicke des Ro-
koko gedient haben. In der 2. Hilfte des 18. Jahrhunderts besuchten die er-
sten Reiseschriftsteller das Appenzellerland. Der Alpstein wurde erschlossen
und damals schon, speziell von St. Gallen her, stark begangen. Die einfachen,
alltdglichen Trachtenstiicke wurden verschonert, in dem man sie den Kleidern
stadtischer Modedamen nachbildete. Dieser Prozefl wurde vorab durch die
Wirtinnen geférdert, die ihren Gisten die Speisen gerne in der originellen
Appenzeller Tracht auftrugen. Nicht umsonst finden wir auf alten Trachten-
darstellungen immer wieder die Aufschrift: »die Hechtwirtin, die Adlerwir-
tin, die Hirschenwirtin«. Interessant ist, daff dem bekannten Luzerner Trach-
tenmaler Joseph Reinhart schon zu Ende des 18. Jahrhunderts in ganz Inner-
rhoden eine mehr oder weniger einheitliche Tracht begegnete. Der Entwick-
lungsprozefl muf sich also sehr rasch, in kurzen 3-4 Jahrzehnten abgespielt
haben.

Wiahrend die Entfaltung der Frauentracht vorab religids kirchlichen Umstin-
den zuzuschreiben ist, liegen der Entwicklung der Minnertracht ausschlieflich
profane, im béuerlichen Brauchtum wurzelnde Ursachen zugrunde. Die Min-
nertracht hat in Innerrhoden mit religids kirchlichen Zusammenhingen nichts
zu tun. Noch im 18. und 19. Jahrhundert lebte praktisch ganz Innerrhoden
von der Landwirtschaft. Obwohl von den Stidtern gelegentlich belichelt,

Abbildung Seite 126:
Zwei Schiirzenaedler 1850 mit Filigranplittli und Silberherzchen

127



Drei gerade Sennenpfeifen (v. o. n. u.). Drei Buchspfifli von Joachim Grob (1863
bis 1916) in Nesslau. Nr. 3 mit neueren Eicheli (Linge 13,1 — 14,2 — 16,0 cm)

128



war der Appenzeller Bauer mit seinem Schicksal sehr wohl zufrieden und auf
sein Gewerbe nicht wenig stolz. Er liebte es, seine Viehhabe bei jeder sich bie-
tenden Gelegenheit zur Schau zu stellen und dabei nicht nur sein Besitztum,
sondern auch sich selbst entsprechend herauszuputzen. Alp- und Talfahrten,
Viehschauen und >Sennenchilbenen«< boten ihm dabei hinreichend Gelegenheit.
Auch hier mag der im 18. Jahrhundert aufkommende Fremdenverkehr stimu-
lierend gewirkt haben.

Verfolgen wir die Entwicklung von Frauen- und Minnertracht, so stellen wir
bald fest, da sich das Trachtenwesen nicht als etwas Starres, Unwandelba-
res, Verknochertes darstellt. Im Verlaufe der rund 200-250j3hrigen appen-
zellischen Trachtengeschichte stellen wir manchen Wandel, manche Verinde-
rung fest. Es wiirde den Rahmen dieser Arbeit sprengen, auf einzelne Details
einzugehen. Bei der Frauentracht fillt die urspriinglich nach unten gerichtete
Stuchenschlappe auf, die in der Folge einer flachen Haube Platz machte, um
schliefflich im 19. Jahrhundert in ein elegantes hohes Fliigelrad tiberzugehen.
Dann aber waren es vorab immer wertvollere und zartere Stoffe, die das alte
Kleid im Laufe der Jahre veredelten und schlieflich aus der Alltagstracht eine
reine Festtagstracht schufen. Am wenigsten Wandel hat bei der Frauentracht
wohl die sehr frithe Jackentracht mitgemacht.

Vergleichen wir Sennentrachtenbilder aus dem 18. Jahrhundert mit der heuti-
gen Sennentracht, so gilt das, was wir eben fiir die Frauentracht feststellten,
noch in vermehrtem Mafle. Auch sie — die Sennentracht — hat sich gewandelt
und den heutigen Verhiltnissen angepaflt. Was fiir die Tracht gilt, gilt natiir-
lich auch fiir den Trachtenschmuck. Auch dort hat sich manches Stiick wesent-
lich gewandelt oder ist im Verlauf der Zeit gar in Abgang geraten.

Unsere Kenntnis vom innerrhodischen Frauen- und Sennentrachtenschmuck
schopfen wir vorab aus zwei Quellen. Da sind einmal die Bilddokumente von
Malern und Zeichnern zu nennen, die im 18. und 19. Jahrhundert unser Land
bereisten, wobei sie das Gesehene in authentischen Trachtendarstellungen fest-
hielten. Ich nenne als wichtigste Repridsentanten einmal den Luzerner Maler
Joseph Reinhart (1749-1829), der im Jahre 1793 in Appenzell verschiedene
Trachtenbildnisse schuf. Noch fast wichtiger fiir die appenzellische Trachten-
ikonographie ist Georg Ludwig Vogel (1788-1879), der wiederholt — vorab
um 1850 herum — in Appenzell wirkte. Zu erwihnen ist auch Jakob Sutter
(1805-1874), der — wie Vogel — um 1850 herum in Appenzell seine herr-
lichen Aquarelle anfertigte. Daneben wiren noch zu nennen: J. Hildbrand,
Friedrich Wilhelm Moritz (Vater und Sohn), Gabriel Lory (pére und fils),
sowie Markus Dinkel und Franz Niklaus Konig. Man nennt diese Kiinstler
»Kleinmeister«, weil sie damals in grofler Menge kleinformatige Trachten-
und Landschaftsbilder herstellten und an Fremde verkauften.

Als Gegenstiick zum Oeuvre der sogenannten Kleinmeister — die sich vorab
der Darstellung der Frauentracht widmeten — kommen fiir Appenzell als
weiteres Quellmaterial die Bildtafeln der Bauernmaler in Frage. Sie zeigen
uns die Tracht des Sennen und die dazugehdrende Schmuckzier, Dem Hasler
Franz Anton Haim (1830-1890) gebiihrt dabei ein besonderes Lob. Er hat

129



Sennenuhrkette 5:6fach, 2. Hilfte 19. Jahrhundert, sehr seltenes Stiick mit Erbs-
kettchen. Miinzen von Basel (ca. 1790), Ausserrhoden (1809), Bern (1820), Baden
(1842) und Vatikan (1867)

130



uns — ohne es vielleicht zu wollen — Bilder von ausgesprochen dokumentari-
schem Wert hinterlassen.

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts hat die Fotografie ihren Siegeszug
angetreten und gleichzeitig das Schicksal der Kleinmeister besiegelt. Fotogra-
fien sind logischerweise sehr verlafiliche und authentische Dokumente.

Zweite und natiirlich wichtigste Quelle fiir unsere Kenntnis iiber den Trach-
tenschmuck bildet das in Museen und bei Privaten noch reichhaltig vorhan-
dene Schmuckmaterial. Die Tatsache, dafl dieses Schmuckmaterial — im Ge-
gensatz zu anderem innerrhodischen Kunstgut — bis heute immer wieder ge-
braucht wurde, hat es vor der Abwanderung nach auswirts weitgehend be-
wahrt.

Das vorhandene Trachtenschmuckmaterial 143t uns dessen Entstehung und
Entwicklung ziemlich umfassend iiberblicken. Das Gebiet ist griindlich er-
forscht. Ein reichhaltiges Dokumentationsmaterial liegt vor. Die iltesten
Trachtenschmuckstiicke gehen noch weit ins 18. Jahrhundert zuriick. Sicher
waren im genannten Jahrhundert vorhanden: all’ die verschiedenen Haar-
pfeile, Rosenkrinze, Adler, Halsnuster und Plattliketten. Die Jahrhundert-
wende brachte dann eine ungemein starke Bereicherung des Schmucksortimen-
tes, indem das Filigran aufkam. Die stiddeutsche Herkunft der dltesten Fili-
granstiicke (vermutlich aus Schwibisch-Gmiind) scheint mir restlos erwiesen.
Ich fand an alten Filigranstiicken das Silberzeichen von Schwabisch Gmiind.
Ab etwa 1850 wurde dann simtliches Filigran aus Burg im Kanton Aargau
bezogen. Seither beherrscht das Filigran praktisch den innerrhodischen Frauen-
Trachtenschmucdk.

Drei Faktoren — Magie, Religion und Brauchtum — stehen an der Wiege des
Trachtenschmuckes. Dieser erfiillte ganz am Anfang mehr Schutz- als Schmuck-
funktion. Mit allerlei Amuletten und Talismanen suchte man — damals noch
hilflos den Krankheiten ausgeliefert — die Macht des Bdsen zu bannen. Die
Schutzfunktion ist noch deutlich an den frithen appenzellischen Halsnustern
zu erkennen, die mit roten Korallen ausgeriistet sind, denen eine besonders
starke blutreinigende Kraft zugeschrieben wurde. Viele rithmten die Koralle
auch als probates Mittel gegen Hexerei und Zauber. Die am Halsnuster des
18. Jahrhunderts zudem vorkommende Eichel galt als Fruchtbarkeitssymbol.
Das Schmuckstiick wurde gerne als Hochzeitsgeschenk iiberreicht, in der Hoff-
nung, der jungen Frau moge reicher Kindersegen beschieden sein. Die Eichel
finden wir auch ofters an den Trachtenstiicken des Sennen. — Ein sehr friihes
Trachtenschmuckstiick ist sodann die mit Achaten versehene Augentromkette.
Achate wurden als Gebifi- oder Augenamulett angesehen. — Der ebenfalls im
ganzen Alpengebiet vorkommende, nur einseitig getragene und immer aus
Gold bestehende Sennenohrring (Ohreschuefe), sollte den Jahzorn vertreiben
und die Zauberei bannen.

Im Rosenkranz, der entsprechend seinem Material und seiner Verarbeitung
ganz sicher der Trachtenschmuckzier zuzuzihlen ist, klingt die religiése Kom-
ponente mit. Der Gekreuzigte, die Mutter Gottes und andere Heilige, sollten
dem Triger die so notwendige Hilfe von oben vermitteln. Ubrigens ist auch

131



Fiinf friihe Silberschloffhalsketten in ihrer Entwicklung ab 1800 bis 1850. Beachtens-
wert ist das Groflerwerden der Schldsser und das Verschwinden des Vierpafimusters

132



das Halsnuster aus dem um den Hals getragenen Rosenkranz, dem Paterno-
ster, hervorgegangen. Wir besitzen zahlreiche Dokumente aus der Reforma-
tionszeit, wo Frauen den Rosenkranz um den Hals trugen und katholische
Minner ihren reformierten Landsleuten mit dem Rosenkranz in der Hand
gegeniibertraten. Sie taten das, um ihren Altglauben ostentativ zu demon-
strieren. Eine ganz dhnliche Entwicklung hat iibrigens das Halsnuster in Siid-
deutschland mitgemacht. Wihrend man dort von den beiden Worten Pater-
Noster, die fiir den Rosenkranz galten, das Wort Pater beniitzte und daraus
das Hals-Pater oder Hals-Peter schuf, verwendete man bei uns das zweite
Wort Noster und machte daraus das Hals-Noster oder Halsnuster.

Im spiten 18. und frithen 19. Jahrhundert verlor der Schmuck immer mehr
seine Bedeutung als Abwehrmittel gegen unheilvolle Krifte. Auch das reli-
gidse Moment verschwand immer mehr; das echte Schmuckbediirfnis trat in
den Vordergrund. Ende des 18. und zu Anfang des 19. Jahrhunderts brach-
ten innerrhodische Kaufleute von ihren Besuchen in Lindau das dort im
Schwange stehende Filigran mit nach Hause. Daneben durchzogen, der Sitte
der Zeit entsprechend, siiddeutsche Kraxentriger, vorab aus Schwibisch-
Gmiind, als Wanderhausierer auch das Appenzellerland. Die Geburtsstunde
des Filigrans war angebrochen, das immer mehr und heute vollstandig den
Schmuck der innerrhodischen Frauentracht beherrscht.

Der Entstehung der Tracht selber sind wir bereits kurz nachgegangen. Zum
Abschluf wollen wir uns daher noch etwas der Herkunft des Trachtenschmuk-
kes zuwenden. Wie die Trachten selber, so darf man auch die Trachtenzierde
nicht fiir sich allein und isoliert betrachten. Querverbindungen und Verwandt-
schaften ziehen sich iiber ganze Landstriche hin. Ohne Zweifel findet sich im
Sortiment des innerrhodischen Trachtenschmuckes manches Zierstiick, das we-
gen seiner Einmaligkeit und Originalitit als in Appenzell erdacht und hervor-
gegangen angesehen werden mufl. Es scheint mir, dafy zu dieser Gruppe die
- frithen Haarnadeln, die alten Adler, die zierlichen Silberschloflhalskettchen,
dann aber auch die Talerrosenkrdnze gehoren. Alle diese Stiicke finden wir
bereits im 18. Jahrhundert vor. In dieser Form fand ich sie sonst weit und
breit nirgendwo an. Sie datieren alle aus einer Zeit, da der zwischenstaatliche
Giiteraustausch noch nicht funktionierte oder doch wenigstens ohne Bedeu-
tung war. Demgegeniiber sind beim Filigranschmuck, der erst um 1800-1820
herum in Appenzell allgemein aufkam, siiddeutsche, vielleicht auch hollindi-
sche oder italienische Einfliisse unverkennbar. Auch Korallen- und Granaten-
halsketten, allerlei Pfeifen, Sennenuhrketten, Rosenhaarnadeln, sowie Schuh-
und Hemdenschnallen sind mir bei ausgedehnten Besuchen in siiddeutschen
Museen und an auswirtigen Trachtenfesten in dhnlicher Form — zum Teil nur
viel dlter — {iberall und immer wieder begegnet. Daf} das zierliche Appenzel-
ler Pleifchen — Lindauerli genannt — nicht in Appenzell seine Heimat hat,
liegt wohl auf der Hand. Als Stammutter der erst 1850 in Appenzell aufge-
kommenen Sennenuhrkette ist mit Sicherheit die siiddeutsche »Schariwari«
anzusehen. Allzuviele Ahnlichkeiten verbinden die beiden Stiicke miteinan-
der. Im Werdenfelser Museum fand ich Haarpfeile, die sich von unseren ilte-

133



Die verschiedenen Schlieflvorrichtungen an sieben Plittliketten aus dem 18. und

19. Jahrhundert

134



sten Rosenhaarnadeln kaum unterscheiden. Ja, man konnte sie fast aufein-
ander legen. Silberne Schuh- und Hemdenschnallen fand ich in ganz dhnlicher
Ausfithrung in Schwibisch-Gmiind. Sicher wurden von Appenzellern anlafi-
lich von Besuchen oder Wallfahrten in Stiddeutschland solche Stiicke heimge-
bracht oder von siiddeutschen Hindlern in Appenzell feilgeboten. Da man die
Stiicke als schén empfand, wurden sie von geschickten appenzellischen Kunst-
handwerkern nachgemacht. Was nun aber in die Augen springt ist die Tat-
sache, dafl nicht einfach blindlings kopiert wurde. In allen Sparten und bei
jedem einzelnen Schmudckstiick wurde die Urform kriftig und mit viel Fanta-
sie weiterentwickelt und in den meisten Fillen etwas ganz Eigenstindiges
daraus gemacht. Diese Feststellung betrifft insbesondere die heutigen Sennen-
pfeifen, die Sennenuhrketten, die Schuhschnallen, die Hosentriger und den
Ohrenschmuck. Aber auch die Filigrangebilde wurden weiterentwickelt. Die
alten Adler wurden abgelegt und durch zierliche Filigrangebilde ersetzt, die
den Namen Adler weiterfithren, obwohl sie mit einem Adler nichts mehr zu
tun haben. Briiechli- und Schiirzenrosen wuchsen um ein Mehrfaches ihrer
urspriinglichen Grofle und erhielten Jetsteine als Ausschmiickung oder Bekro-
nung. Ab 1850 begann man zum Teil Fertigschmuck zu importieren, der aber
in seinem Aussehen genauen Regeln unterworfen war. In diese Gruppe ge-
hort der Kameeschmuck, der aus Siiditalien kam, dann aber auch allerlei
Doublebroschen und Ohranhinger, wie sie die groflen Schmuckzentren Schwi-
bisch-Gmiind, Pforzheim und Paris lieferten. Einer besonderen Erwihnung
bediirfen die Produkte der appenzellischen Haarflechtkiinstlerin Elisabeth
Signer. Sie hat ihr Gewerbe in London erlernt, in der Folge aber — nach Ap-
penzell zurtickgekehrt — eine solche Virtuositit, Originalitit und Mannig-
faltigkeit entwickelt, daf} jeder Beschauer ihrer Trachtenschmuckstiicke in Er-
staunen versetzt wird. IThre Arbeiten sind als typisch innerrhodisch zu ta-
xieren.
Ein Kapitel fiir sich stellt das am Trachtenschmuck vorkommende Ornament,
d. h. die kunstgewerbliche Verzierung am Trachtenschmuck dar. Die grofle
Zahl von Schmuckmotiven, die sich immer wiederholt, entspringt durchaus
" nicht etwa der Laune irgend eines Goldschmiedes oder Kunsthandwerkers.
Es bestehen feste Jahrzehnte bis Jahrhunderte alte Gesetze und Uberlieferun-
gen, die diesen Ornamentschmuck als typisch innerrhodisch erscheinen lassen.
Das gilt insbesondere auch fiir die Regel, dafl am Frauentrachtenschmuck
simtliche Motive vermieden werden, die mit der Sennerei oder mit der Land-
wirtschaft zu tun haben. Auf der anderen Seite stellen wir fest, daf} der Sen-
nentrachtenschmuck von Einzelsujets und von ganzen Szenerien aus der Welt
des Sennen iiberquillt. Alles was dem Senn lieb und teuer ist, sein Vieh, die
Alp, seine Briuche, sein Werkgeschirr, die Landschaft und die ihn umgebende
Flora, taucht in dieser oder jener Form mit grofiter Mannigfaltigkeit am
Trachtenschmuck auf. Daneben finden wir aber auch uralte abstrakte Motive,
. wie z. B. den Vierpafl oder den Zwyfelstrick, iiber deren Herkunft nur Mut-
maflungen bestehen.

135



Glasbroschen mit dem typischen Randdekor und verschiedenartigen Ausschmiickungen
wie Fotos, Haaren und Aquarellbildchen

136



VERWENDETE LITERATUR

BiscHOFBERGER, BruNO, Volkskunst aus Appenzell und dem Toggenburg, Ziirich
1973.

GiERL, IRMGARD, Trachtenschmuck aus fiinf Jahrhunderten, Rosenheim 1972.
HeierLl, JuLig, Volkstrachten der Ostschweiz, Erlenbach-Ziirich 1924.

RuscH, Cart, Der appenzell-innerrhodische Trachtenschmudk, Appenzell 1974.
SCHNEIDER, JENNY, Schweizer Trachtenschmuck, Bern 1965.

Wrirzic, Louisg, Schweizer Trachtenbuch, St. Gallen 1954.

FoTos

Copyright by CARSTEN SELTRECHT, dipl. Fotograf SWB.
Fotostudio fiir Industrie und Werbung, St. Gallen.

137






	Appenzeller Trachten und deren Schmuck

