
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 22 (1977-1978)

Artikel: Appenzeller Trachten und deren Schmuck

Autor: Rusch, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Appenzeller Trachten und deren Schmuck

Von Carl Rusch

Die appenzell-innerrhodische Tracht, sowohl diejenige der Frau, wie diejenige

des Sennen, zeichnet sich durch einen einmalig reichhaltigen Schmuck aus.
Etwas Ähnliches fand ich auf meinen vielen Reisen in andere Kantone und in
die süddeutsch-österreichische Nachbarschaft nirgendswo an. Nicht weniger
als 41 Hauptgruppen von Trachtenschmuckstücken ließen sich im Verlaufe der
mehr als 200jährigen Entwicklungszeit des appenzell-innerrhodischen Frauen-
und Männertrachtenwesens zusammenstellen.
Unwillkürlich fragt man sich, wie dieses Faktum, d. h. diese Schmuckfülle zu
erklären ist. Bevor wir der Frage nachgehen, müssen wir uns vergegenwärtigen,

daß nicht nur das Trachten- und Trachtenschmuckwesen eine besondere

Spezialität Innerrhodens darstellt. Immer wieder hören wir von
wissenschaftlichen Kommissionen, die sich mit Sprachforschung, mit Musik, mit
Musikinstrumenten, mit alten Rechtsinstitutionen, mit Genealogie, mit Medizin

und vor allem natürlich mit dem Kunstgewerbe Appenzells befassen. Man
fragt sich spontan, wieso das kleine Innerrhoden im Laufe der Jahrhunderte
so eigenständige Kulturen entwickeln konnte. Meines Erachtens können
hauptsächlich drei Gründe angeführt werden :

Geographisch wird Innerrhoden gegen Osten, d. h. gegen Österreich und
gegen Süden, d. h. Richtung Italien, in weitem Bogen - gleich einem schützenden

Arm - vom Säntis- oder Alpsteingebirge umfangen. Vor diesem
Gebirge liegen gegen Norden und Westen, d. h. Richtung Bodensee und Schwarzwald

die beiden kleinen Halbkantone Appenzell-Innerrhoden und Appen-
zell-Außerrhoden. Bis zu Ende des Reformationsjahrhunderts bildeten beide
Kantone nur ein Gemeinwesen. Die Teilung erfolgte im Jahre 1597 nach
heftigen Reformationswirren. Man konnte sich konfessionell einfach nicht mehr
finden und entschloß sich daher zu dieser Lösung. Vielleicht besaßen die
Appenzeller vor 400 Jahren schon mehr politischen Weitblick als heute die Ir-
länder oder Libanesen, die sich im 20. Jahrhundert noch aus religiösen Motiven

die Köpfe blutig schlagen. Mit dem Übertritt Außerrhodens zum
Protestantismus legte sich nun zusätzlich vor das im Rücken vom Alpstein umfangene

katholische Innerrhoden im Norden und Westen das protestantische
Außerrhoden. Mit anderen Worten gesagt, das katholische Innerrhoden war
nun während Jahrhunderten rundum von zwei Barrieren umgeben, wobei
man sich fragen kann, welche von beiden, d. h. der Alpstein oder der
reformierte Außerrhoder Gürtel, den undurchdringlicheren Wall darstellte. Nach
St. Gallen waren es mehrere Wegstunden, gab es doch noch zu Ende des 18.

Jahrhunderts nicht eine einzige brauchbare Fahrstraße. Der Weg führte durch

123



'<ù*5i

-Ar.."
§t

s «*.

V

¦ -S^Bl

?iWR5 .*

Das klassische Halsnuster um 1850 mit wuchtigem Filigranschloß, 12 Eicheli und

Plättliketten

124



ein Gebiet anderer Religion, das man nach Möglichkeit gemieden hat. Die
Heirat einer katholischen Innerrhoderin mit einem protestantischen Außerrhoder

war — natürlich gegenseitig - praktisch undenkbar. Ja, nur allzu oft
kam es vor, daß Protestanten in Innerrhoden oder Katholiken in Außerrhoden

behelligt wurden, nur deswegen, weil sie anderer Religion waren. All'
das führte dazu, daß man den gegenseitigen Kontakt zwischen Innerrhoden
und Außerrhoden auf das Allernotwendigste, d. h. auf das absolut Unerläßliche

beschränkte. Die territoriale Abgeschlossenheit Appenzells während
Jahrhunderten möchte ich als Hauptgrund für die eigenständige Entwicklung
Innerrhodens auf den so verschiedenartigen Kulturgebieten bezeichnen.
Nebst der Jahrhunderte dauernden Abgeschlossenheit kam in dem Hochtal
von Appenzell aber noch etwas hinzu, das für die Entwicklung einer
eigenständigen Kultur absolut unerläßlich ist: eine größere Dorgefmeinschaft, ein
Marktflecken, in dem schon früh ein blühendes Gewerbe für die eigene und
für die Versorgung der verschiedenen Nebentäler mit Gütern aller Art
beheimatet war. Auch das braucht es nämlich. Denn genausowenig wie eine
Schwalbe schon den Frühling macht, genausowenig machen einige Bauernhöfe

oder Weiler in einem abgelegenen Bergtal schon eine eigene Kultur. Ich

wage zu behaupten, daß Appenzell-Innerrhoden heute weit herum noch eines
der besten Beispiele für ein Bergtal darstellt mit weitgehend eigenständiger
unverfälschter Kultur, einer Kultur, die durch gleichschalterische Umwelteinflüsse

noch wenig alteriert ist.
Als weiterer und dritter Grund für die Erklärung des innerrhodischen Trachten-

und Trachtenschmuckphänomens kommt die Nähe Appenzells zum
süddeutsch-österreichischen Kulturraum hinzu. Es muß ehrlicherweise eingestanden

werden, daß ein schöner Teil der appenzellischen Kunsterzeugnisse von
dort her nicht nur befruchtende Impulse erhielt, sondern dortzulande auch
seine urtümlichen Wurzeln hat.
Unsere Volkstrachten waren vor ungefähr 200 bis 300 Jahren noch die allgemein

übliche bäuerliche Kleidung. Die Jackentracht der Frau dürfte hierzulande

am weitesten zurückreichen. Aus vorerst einfachen und zweckmäßigen
Gewandformen, die seit dem Mittelalter allem Bauern- und Dorfvolk im
alemannischen Sprachgebiet im großen und ganzen gemein waren, entwickelten
sich mit wachsendem Standesbewußtsein und mit zunehmendem Wohlstand
im 17. und 18. Jahrhundert landschaftlich gebundene, spezifisch ausgestaltete
Dorf- und Bauerntrachten. Die gleiche Mannigfaltigkeit, die z. B. unsere
Bauernhäuser in den verschiedenen Talschaften charakterisiert, zeichnet auch
die Volkstrachten aus : »An ihren Trachten und an ihrer Mundart werdet ihr
sie erkennen«. So, wie die Landschaft und das Herkommen den Charakter
der verschiedenen Volksstämme prägte, so haben ihre Lebensart, ihre Religion,

ihr Schönheitssinn und die Art ihrer Berufstätigkeit auch die Trachten
bestimmt. In protestantischen Gebieten zum Beispiel waren die Trachten -
der puritanischen Lebensauffassung gemäß - viel schlichter und einfacher
als in katholischen Landen, wo der Prunk der Kirche den Kunstsinn des Volkes

mächtig anregte und wo die hohen Kircherifeste und die feierlichen Pro-

125



*
s_/

J

126



Zessionen immer wieder Anlaß zum Tragen der Tracht boten. Waren die
Trachten ursprünglich aus grobem Zeug für harte Arbeit in Feld und Stall,
zu Berg und Tal mit groben Händen aus eigenem Flachs und eigener Wolle
gesponnen, so kam mit aufblühendem Handel und Gewerbe und vor allem
mit dem wirtschaftlichen Aufschwung im 18. Jahrhundert je länger je mehr
auch allerlei Schmuck dazu. Vor allem wurde das Gewebe verfeinert, namentlich

für feiertägliche Gewänder. Söldnerdienst brachte die Bauernsöhne in
fremde Länder, aus denen sie nicht nur klingende Taler, sondern auch neue
Moden und Lebensanschauungen sowie manchen schönen Kram heimbrachten.

Die Putzsucht der Frauen und der Trieb zur Nachahmung der oberen
Stände, der Burger und Patrizier trug das Weitere dazu bei. So entfalteten
sich vorab im 18. Jahrhundert in ganz Europa die mannigfaltigsten
Bauerntrachten, die aber heute an vielen Orten - weil sie für den Alltag zu schön
und unpraktisch wären - nur noch Festtagskleider sind. Überall ist das
Bestreben festzustellen, wieder eine Alltagstracht zu schaffen, ein Bemühen, das
aber zunehmend auf größere Schwierigkeiten stößt.
Vom Aufkommen eines spezifischen, als Tracht anzusprechenden Kleides bei
der Frau und beim Sennen, kann in Appenzell erst um die Mitte des 18.
Jahrhunderts gesprochen werden. Vermutlich reicht die Jackentracht etwas weiter
zurück. Die ikonographisch feststellbaren, frühesten Trachtenstücke entstammen

der Zeit um 1750-1780, also dem späten Rokoko. Als Vorbilder der
Innerrhoder Landestracht dürften stadt-st. gallische Kleidungsstücke des
Rokoko gedient haben. In der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts besuchten die
ersten Reiseschriftsteller das Appenzellerland. Der Alpstein wurde erschlossen
und damals schon, speziell von St. Gallen her, stark begangen. Die einfachen,
alltäglichen Trachtenstücke wurden verschönert, in dem man sie den Kleidern
städtischer Modedamen nachbildete. Dieser Prozeß wurde vorab durch die
Wirtinnen gefördert, die ihren Gästen die Speisen gerne in der originellen
Appenzeller Tracht auftrugen. Nicht umsonst finden wir auf alten
Trachtendarstellungen immer wieder die Aufschrift: »die Hechtwirtin, die Adlerwirtin,

die Hirschenwirtin«. Interessant ist, daß dem bekannten Luzerner
Trachtenmaler Joseph Reinhart schon zu Ende des 18. Jahrhunderts in ganz
Innerrhoden eine mehr oder weniger einheitliche Tracht begegnete. Der
Entwicklungsprozeß muß sich also sehr rasch, in kurzen 3-4 Jahrzehnten abgespielt
haben.
Während die Entfaltung der Frauentracht vorab religiös kirchlichen Umständen

zuzuschreiben ist, liegen der Entwicklung der Männertracht ausschließlich
profane, im bäuerlichen Brauchtum wurzelnde Ursachen zugrunde. Die
Männertracht hat in Innerrhoden mit religiös kirchlichen Zusammenhängen nichts
zu tun. Noch im 18. und 19. Jahrhundert lebte praktisch ganz Innerrhoden
von der Landwirtschaft. Obwohl von den Städtern gelegentlich belächelt,

Abbildung Seite 126:
Zwei Schürzenaedler 1850 mit Filigranplättli und Silberherzchen

127



JäL
• ri

i-^—-t-TTW

JC

S^jv 7

^.v>*
M

Drei gerade Sennenpfeifen (v. o. n. u.). Drei Buchspfifli von Joachim Grob (1863
bis 1916) in Nesslau. Nr. 3 mit neueren Eicheli (Länge 13,1 — 14,2 — 16,0 cm)

128



war der Appenzeller Bauer mit seinem Schicksal sehr wohl zufrieden und auf
sein Gewerbe nicht wenig stolz. Er liebte es, seine Viehhabe bei jeder sich
bietenden Gelegenheit zur Schau zu stellen und dabei nicht nur sein Besitztum,
sondern auch sich selbst entsprechend herauszuputzen. Alp- und Talfahrten,
Viehschauen und >Sennenchilbenen< boten ihm dabei hinreichend Gelegenheit.
Auch hier mag der im 18. Jahrhundert aufkommende Fremdenverkehr
stimulierend gewirkt haben.

Verfolgen wir die Entwicklung von Frauen- und Männertracht, so stellen wir
bald fest, daß sich das Trachtenwesen nicht als etwas Starres, Unwandelbares,

Verknöchertes darstellt. Im Verlaufe der rund 200'-250jährigen
appenzellischen Trachtengeschichte stellen wir manchen Wandel, manche Veränderung

fest. Es würde den Rahmen dieser Arbeit sprengen, auf einzelne Details
einzugehen. Bei der Frauentracht fällt die ursprünglich nach unten gerichtete
Stuchenschlappe auf, die in der Folge einer flachen Haube Platz machte, um
schließlich im 19. Jahrhundert in ein elegantes hohes Flügelrad überzugehen.
Dann aber waren es vorab immer wertvollere und zartere Stoffe, die das alte
Kleid im Laufe der Jahre veredelten und schließlich aus der Alltagstracht eine
reine Festtagstracht schufen. Am wenigsten Wandel hat bei der Frauentracht
wohl die sehr frühe Jackentracht mitgemacht.
Vergleichen wir Sennentrachtenbilder aus dem 18. Jahrhundert mit der heutigen

Sennentracht, so gilt das, was wir eben für die Frauentracht feststellten,
noch in vermehrtem Maße. Auch sie — die Sennentracht - hat sich gewandelt
und den heutigen Verhältnissen angepaßt. Was für die Tracht gilt, gilt natürlich

auch für den Trachtenschmuck. Auch dort hat sich manches Stück wesentlich

gewandelt oder ist im Verlauf der Zeit gar in Abgang geraten.
Unsere Kenntnis vom innerrhodischen Frauen- und Sennentrachtenschmuck
schöpfen wir vorab aus zwei Quellen. Da sind einmal die Bilddokumente von
Malern und Zeichnern zu nennen, die im 18. und 19. Jahrhundert unser Land
bereisten, wobei sie das Gesehene in authentischen Trachtendarstellungen
festhielten. Ich nenne als wichtigste Repräsentanten einmal den Luzerner Maler
Joseph Reinhart (1749-1829), der im Jahre 1793 in Appenzell verschiedene
Trachtenbildnisse schuf. Noch fast wichtiger für die appenzellische
Trachtenikonographie ist Georg Ludwig Vogel (1788-1879), der wiederholt - vorab
um 1850 herum — in Appenzell wirkte. Zu erwähnen ist auch Jakob Sutter
(1805-1874), der - wie Vogel - um 1850 herum in Appenzell seine
herrlichen Aquarelle anfertigte. Daneben wären noch zu nennen: J. Hildbrand,
Friedrich Wilhelm Moritz (Vater und Sohn), Gabriel Lory (père und fils),
sowie Markus Dinkel und Franz Nikiaus König. Man nennt diese Künstler
»Kleinmeister«, weil sie damals in großer Menge kleinformatige Trachten-
und Landschaftsbilder herstellten und ah Fremde verkauften.
Als Gegenstück zum Oeuvre der sogenannten Kleinmeister - die sich vorab
der Darstellung der Frauentracht widmeten — kommen für Appenzell als
weiteres Quellmaterial die Bildtafeln der Bauernmaler in Frage. Sie zeigen
uns die Tracht des Sennen und die dazugehörende Schmuckzier. Dem Hasler
Franz Anton Haim (1830^1890) gebührt dabei ein besonderes Lob. Er hat

129



«A** I ')
¦J );>. i
' »Vi

I* * VS

<35

Sennenuhrkette 5:6fach, 2. Hälfte 19. Jahrhundert, sehr seltenes Stück mit Erbs-
kettchen. Münzen von Basel (ca. 1790), Ausserrhoden (1809), Bern (1820), Baden

(1842) und Vatikan (1867)

130



uns - ohne es vielleicht zu wollen - Bilder von ausgesprochen dokumentarischem

Wert hinterlassen.
In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hat die Fotografie ihren Siegeszug

angetreten und gleichzeitig das Schicksal der Kleinmeister besiegelt. Fotografien

sind logischerweise sehr verläßliche und authentische Dokumente.
Zweite und natürlich wichtigste Quelle für unsere Kenntnis über den
Trachtenschmuck bildet das in Museen und bei Privaten noch reichhaltig vorhandene

Schmuckmaterial. Die Tatsache, daß dieses Schmuckmaterial - im
Gegensatz zu anderem innerrhodischen Kunstgut - bis heute immer wieder
gebraucht wurde, hat es vor der Abwanderung nach auswärts weitgehend
bewahrt.

Das vorhandene Trachtenschmuckmaterial läßt uns dessen Entstehung und
Entwicklung ziemlich umfassend überblicken. Das Gebiet ist gründlich
erforscht. Ein reichhaltiges Dokumentationsmaterial liegt vor. Die ältesten
Trachtenschmuckstücke gehen noch weit ins 18. Jahrhundert zurück. Sicher

waren im genannten Jahrhundert vorhanden: all' die verschiedenen
Haarpfeile, Rosenkränze, Adler, Halsnuster und Plättliketten. Die Jahrhundertwende

brachte dann eine ungemein starke Bereicherung des Schmucksortimen-
tes, indem das Filigran aufkam. Die süddeutsche Herkunft der ältesten
Filigranstücke (vermutlich aus Schwäbisch-Gmünd) scheint mir restlos erwiesen.
Ich fand an alten Filigranstücken das Silberzeichen von Schwäbisch Gmünd.
Ab etwa 1850 wurde dann sämtliches Filigran aus Burg im Kanton Aargau
bezogen. Seither beherrscht das Filigran praktisch den innerrhodischen Frauen-
Trachtenschmuck.
Drei Faktoren — Magie, Religion und Brauchtum — stehen an der Wiege des

Trachtenschmuckes. Dieser erfüllte ganz am Anfang mehr Schutz- als Schmuckfunktion.

Mit allerlei Amuletten und Talismanen suchte man - damals noch
hilflos den Krankheiten ausgeliefert - die Macht des Bösen zu bannen. Die
Schutzfunktion ist noch deutlich an den frühen appenzellischen Halsnustern
zu erkennen, die mit roten Korallen ausgerüstet sind, denen eine besonders
starke blutreinigende Kraft zugeschrieben wurde. Viele rühmten die Koralle
auch als probates Mittel gegen Hexerei und Zauber. Die am Halsnuster des

18. Jahrhunderts zudem vorkommende Eichel galt als Fruchtbarkeitssymbol.
Das Schmuckstück wurde gerne als Hochzeitsgeschenk überreicht, in der Hoffnung,

der jungen Frau möge reicher Kindersegen beschieden sein. Die Eichel
finden wir auch öfters an den Trachtenstücken des Sennen. - Ein sehr frühes
Trachtenschmuckstück ist sodann die mit Achaten versehene Augentromkette.
Achate wurden als Gebiß- oder Augenamulett angesehen. - Der ebenfalls im
ganzen Alpengebiet vorkommende, nur einseitig getragene und immer aus
Gold bestehende Sennenohrring (Ohreschuefe), sollte den Jähzorn vertreiben
und die Zauberei bannen.
Im Rosenkranz, der entsprechend seinem Material und seiner Verarbeitung
ganz sicher der Trachtenschmuckzier zuzuzählen ist, klingt die religiöse
Komponente mit. Der Gekreuzigte, die Mutter Gottes und andere Heilige, sollten
dem Träger die so notwendige Hilfe von oben vermitteln. Übrigens ist auch

131



:

f*Sft

,,!j..6
'

i; Y V-i
M.Y"

i
Y^

Y

m¦___»

Fünf frühe Silberschloßhalsketten in ihrer Entwicklung ab 1800 bis 1850. Beachtenswert

ist das Größerwerden der Schlösser und das Verschwinden des Vierpaßmusters

132



das Halsnuster aus dem um den Hals getragenen Rosenkranz, dem Paternoster,

hervorgegangen. Wir besitzen zahlreiche Dokumente aus der Reformationszeit,

wo Frauen den Rosenkranz um den Hals trugen und katholische
Männer ihren reformierten Landsleuten mit dem Rosenkranz in der Hand
gegenübertraten. Sie taten das, um ihren Altglauben ostentativ zu
demonstrieren. Eine ganz ähnliche Entwicklung hat übrigens das Halsnuster in
Süddeutschland mitgemacht. Während man dort von den beiden Worten Pater-
Noster, die für den Rosenkranz galten, das Wort Pater benützte und daraus
das Hals-Pater oder Hals-Peter schuf, verwendete man bei uns das zweite
Wort Noster und machte daraus das Hals-Noster oder Halsnuster.
Im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert verlor der Schmuck immer mehr
seine Bedeutung als Abwehrmittel gegen unheilvolle Kräfte. Auch das
religiöse Moment verschwand immer mehr; das echte Schmuckbedürfnis trat in
den Vordergrund. Ende des 18. und zu Anfang des 19. Jahrhunderts brachten

innerrhodische Kaufleute von ihren Besuchen in Lindau das dort im
Schwange stehende Filigran mit nach Hause. Daneben durchzogen, der Sitte
der Zeit entsprechend, süddeutsche Kraxenträger, vorab aus Schwäbisch-
Gmünd, als Wanderhausierer auch das Appenzellerland. Die Geburtsstunde
des Filigrans war angebrochen, das immer mehr und heute vollständig den
Schmuck der innerrhodischen Frauentracht beherrscht.
Der Entstehung der Tracht selber sind wir bereits kurz nachgegangen. Zum
Abschluß wollen wir uns daher noch etwas der Herkunft des Trachtenschmuk-
kes zuwenden. Wie die Trachten selber, so darf man auch die Trachtenzierde
nicht für sich allein und isoliert betrachten. Querverbindungen und Verwandtschaften

ziehen sich über ganze Landstriche hin. Ohne Zweifel findet sich im
Sortiment des innerrhodischen Trachtenschmuckes manches Zierstück, das wegen

seiner Einmaligkeit und Originalität als in Appenzell erdacht und
hervorgegangen angesehen werden muß. Es scheint mir, daß zu dieser Gruppe die
frühen Haarnadeln, die alten Adler, die zierlichen Silberschloßhalskettchen,
dann aber auch die Talerrosenkränze gehören. Alle diese Stücke finden wir
bereits im 18. Jahrhundert vor. In dieser Form fand ich sie sonst weit und
breit nirgendwo an. Sie datieren alle aus einer Zeit, da der zwischenstaatliche
Güteraustausch noch nicht funktionierte oder doch wenigstens ohne Bedeutung

war. Demgegenüber sind beim Filigranschmuck, der erst um 1800-1820
herum in Appenzell allgemein aufkam, süddeutsche, vielleicht auch holländische

oder italienische Einflüsse unverkennbar. Auch Korallen- und
Granatenhalsketten, allerlei Pfeifen, Sennenuhrketten, Rosenhaarnadeln, sowie Schuh-
und Hemdenschnallen sind mir bei ausgedehnten Besuchen in süddeutschen
Museen und an auswärtigen Trachtenfesten in ähnlicher Form - zum Teil nur
viel älter - überall und immer wieder begegnet. Daß das zierliche Appenzeller

Pfeifchen - Lindauerli genannt — nicht in Appenzell seine Heimat hat,
liegt wohl auf der Hand. Als Stammutter der erst 1850 in Appenzell
aufgekommenen Sennenuhrkette ist mit Sicherheit die süddeutsche »Schariwari«
anzusehen. Allzuviele Ähnlichkeiten verbinden die beiden Stücke miteinander.

Im Werdenfelser Museum fand ich Haarpfeile, die sich von unseren älte-

133



©>«Aa<*___>aK^aâ
v*

r<

f3»M*

r

pjr

K
rr
--.-

EÄ*Wf>

-7^

;_w

<»Y9*2_ra*3

c

1

""^JN'^""^

n.ii'

1*";;

If""

•***^f"1

•*?¦"

f-
i(|

'^piglili'0iii^i

a
j,^»^

#o.^i%j(i<|ii*>îift(j.

IT'

'Ü-'"tii

iiiiOm

CUT

jq
"<-

H»

1tt>

__^

<j

m

'M^rS

«_

«M

m

i
•

a>za
_

LO-O

w
_
-c

>

rt



sten Rosenhaarnadeln kaum unterscheiden. Ja, man könnte sie fast aufeinander

legen. Silberne Schuh- und Hemdenschnallen fand ich in ganz ähnlicher
Ausführung in Schwäbisch-Gmünd. Sicher wurden von Appenzellem anläßlich

von Besuchen oder Wallfahrten in Süddeutschland solche Stücke heimgebracht

oder von süddeutschen Händlern in Appenzell feilgeboten. Da man die
Stücke als schön empfand, wurden sie von geschickten appenzellischen
Kunsthandwerkern nachgemacht. Was nun aber in die Augen springt ist die
Tatsache, daß nicht einfach blindlings kopiert wurde. In allen Sparten und bei
jedem einzelnen Schmuckstück wurde die Urform kräftig und mit viel Fantasie

weiterentwickelt und in den meisten Fällen etwas ganz Eigenständiges
daraus gemacht. Diese Feststellung betrifft insbesondere die heutigen Sennenpfeifen,

die Sennenuhrketten, die Schuhschnallen, die Hosenträger und den
Ohrenschmuck. Aber auch die Filigrangebilde wurden weiterentwickelt. Die
alten Adler wurden abgelegt und durch zierliche Filigrangebilde ersetzt, die
den Namen Adler weiterführen, obwohl sie mit einem Adler nichts mehr zu
tun haben. Brüechli- und Schürzenrosen wuchsen um ein Mehrfaches ihrer
ursprünglichen Größe und erhielten Jetsteine als Ausschmückung oder Bekrö-
nung. Ab 1850 begann man zum Teil Fertigschmuck zu importieren, der aber
in seinem Aussehen genauen Regeln unterworfen war. In diese Gruppe
gehört der Kameeschmuck, der aus Süditalien kam, dann aber auch allerlei
Doublebroschen und Ohranhänger, wie sie die großen Schmuckzentren
Schwäbisch-Gmünd, Pforzheim und Paris lieferten. Einer besonderen Erwähnung
bedürfen die Produkte der appenzellischen Haarflechtkünstlerin Elisabeth
Signer. Sie hat ihr Gewerbe in London erlernt, in der Folge aber - nach
Appenzell zurückgekehrt - eine solche Virtuosität, Originalität und
Mannigfaltigkeit entwickelt, daß jeder Beschauer ihrer Trachtenschmuckstücke in
Erstaunen versetzt wird. Ihre Arbeiten sind als typisch innerrhodisch zu
taxieren.

Ein Kapitel für sich stellt das am Trachtenschmuck vorkommende Ornament,
d. h. die kunstgewerbliche Verzierung am Trachtenschmuck dar. Die große
Zahl von Schmuckmotiven, die sich immer wiederholt, entspringt durchaus
nicht etwa der Laune irgend eines Goldschmiedes oder Kunsthandwerkers.
Es bestehen feste Jahrzehnte bis Jahrhunderte alte Gesetze und Überlieferungen,

die diesen Ornamentschmuck als typisch innerrhodisch erscheinen lassen.
Das gilt insbesondere auch für die Regel, daß am Frauentrachtenschmuck
sämtliche Motive vermieden werden, die mit der Sennerei oder mit der
Landwirtschaft zu tun haben. Auf der anderen Seite stellen wir fest, daß der
Sennentrachtenschmuck von Einzelsujets und von ganzen Szenerien aus der Welt
des Sennen überquillt. Alles was dem Senn lieb und teuer ist, sein Vieh, die
Alp, seine Bräuche, sein Werkgeschirr, die Landschaft und die ihn umgebende
Flora, taucht in dieser oder jener Form mit größter Mannigfaltigkeit am
Trachtenschmuck auf. Daneben finden wir aber auch uralte abstrakte Motive,
wie z. B. den Vierpaß oder den Zwyfelstrick, über deren Herkunft nur
Mutmaßungen bestehen.

135



YS3P.

it.Ut

m

et

</

*____¦t^ssyA

il. Tait
mer n, i

n

-.-¦Cr

«a«
Hi ^

Glasbroschen mit dem typischen Randdekor und verschiedenartigen Ausschmückungen
wie Fotos, Haaren und Aquarellbildchen

136



Verwendete Literatur

Bischofberger, Bruno, Volkskunst aus Appenzell und dem Toggenburg, Zürich
1973.

Gierl, Irmgard, Trachtenschmuck aus fünf Jahrhunderten, Rosenheim 1972.

Heierli, Julie, Volkstrachten der Ostschweiz, Erlenbach-Zürich 1924.

Rusch, Carl, Der appenzell-innerrhodische Trachtenschmuck, Appenzell 1974.

Schneider, Jenny, Schweizer Trachtenschmuck, Bern 1965.

Witzig, Louise, Schweizer Trachtenbuch, St. Gallen 1954.

Fotos

Copyright by Carsten Seltrecht, dipi. Fotograf SWB.

Fotostudio für Industrie und Werbung, St. Gallen.

137




	Appenzeller Trachten und deren Schmuck

