
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 21 (1976)

Artikel: Drei spätmittelalterliche Vanitasbilder in Appenzell Innerrhoden

Autor: Rusch-Hälg, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drei spätmittelalterliche Vanitasbilder
in Appenzell Innerrhoden
Von Dr. Carl Rusch-Hälg, St.Gallen

Die Begriffe Vanitas und Vanitasbilder

In der Kunstgeschichte ist der vom lateinischen herrührende Begriff
Vanitas (d.h. Eitelkeit, Nichtigkeit, Vergänglichkeit usw.) noch wenig
geklärt. Allzu viele und allzu verschiedenartige Bilddarstellungen
werden darunter verstanden. Gustav Felix Hartlaub hat 1951 als
einer der ersten versucht, die kunstgeschichtliche Vanitas zu
umschreiben1. Positiv betrachtet heisst «eitel» Selbstverliebtheit des
Menschen und negativ gesehen ist die Eitelkeit leeres, gehaltloses
Treiben, das sich aufbläht und aufbläst und so als sichere Anwartschaft

des ewigen Todes zu gelten hat. Eine klare, umfassende,
allseits befriedigende — richtigerweise sich auf die Heilige Schrift
abstützende — Begriffsbestimmung der Vanitas in der bildenden Kunst
finden wir bei Wilfried August Skreiner2. Darnach sind Vanitasbilder
Darstellungen, die dem Beschauer die Eitelkeit bildlich vor Augen
führen, um ihm moralisierend die Vergänglichkeit und Nichtigkeit
alles Irdischen aufzuzeigen; dieser Aspekt soll den Betrachter des
Bildes zu den wahren Werten christlichen Lebens hinführen, d.h.
ihn veranlassen, unter den Gesichtspunkten von Tod, Auferstehung
und jüngstem Gericht sein Leben so zu gestalten, dass er das ihm
von Gott gesetzte Ziel erreiche.

Die Vanitas in der Heiligen Schrift und der Versuch einer Gliederung
der einzelnen Vanitasbilder

Die Zahl der Bibelstellen, die sich auf die Vanitas bezieht, ist Legion.
Trotzdem lassen sich relativ wenig Vanitassujets der bildenden Kunst
direkt auf entsprechende Stellen in der Heiligen Schrift zurückführen.

Denn die Bibel behandelt das Thema nur sehr generell. Erst
die irn Mittelalter so beliebte Allegorie war es, die die so
zahlreichen und so oft sehr von einander abweichenden Vanitasbild-
typen hervorgebracht hat.

1 G. F. Hartlaub, Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der Kunst,
München 1951, Seite 149 ff

2 W. A. Skreiner, Studien zu den Eitelkeits- und Vergänglichkeitsdarstellungen

in der abendländischen Malerei, Graz 1963, Seite 187

29



Skreiner führt rund 30 Bibelstellen an, die sich mit der Vergänglichkeit

und Hinfälligkeit alles Irdischen befassen3. Die Liste Hesse

sich bei genauem Lesen der Heiligen Schrift noch wesentlich ergänzen.

Das Buch Ekklesiastes (Prediger) allein enthält einen Katalog
von 20 bis 30 Hinweisen, was alles als eitel zu betrachten ist. Als
charakteristisch erscheinen uns — hauptsächlich im Hinblick auf
die drei hier näher zu betrachtenden innerrhodischen Darstellungen
— folgende Hinfälligkeitsapostrophierungen:

eitel und vergänglich ist die Lust der Welt (1. Johannesbrief 2,17)
eitel sind Jugendzeit und schwarzes Haar (Ekklesiastes 11,10)
eitel sind Vergnügen und Wohlergehen (Ekklesiastes 2,1)
eitel ist ein mühereiches Leben, weil der Erbteil dem zufällt, der sich

gar nicht darum bemühte (Ekklesiastes 2,21)
eitel ist es, das, was Gott verhängt hat durchkreuzen zu wollen

(Ekklesiastes 3,14)
eitel ist es, das Geld zu lieben, da man nie genug davon hat (Ekkle¬

siastes 5,9)
eitel sind die Anmut und die Schönheit eines Weibes; deren Furcht

vor Gott soll man rühmen (Sprüche 31,30).

Eine Grosszahl von Vanitassujets der bildenden Kunst basiert auf
den beiden erstgenannten Eitelkeitsapostrophierungen, d.h. auf
Sinnenlust und Jugend. In dieser Hinsicht trifft das Bild aus dem Zyt-
hus bei Haslen (Abb. 2) mit dem jugendlichen, «wohllüstigen» Putto,
der von allerlei Symbolen der Hinfälligkeit und Vergänglichkeit
umgeben ist, den Zeitgeschmack der Nachreformation offenbar am
trefflichsten, d.h. die Vorstellung der damaligen Zeit, wonach in der
Hingabe zu Wohl- und Sinnenlust die schlimmste Abirrung (Eitelkeit)

zu erblicken ist.

Die Bibel bedient sich für die Veranschaulichung der Hinfälligkeit
gern folgender Bilder: der Mensch wird mit Gras, Heu und Blumen
verglichen, also mit Gebilden, die rasch blühen und ebenso schnell
wieder zerfallen. Weitere beliebte biblische Bilder der Vergänglichkeit

sind Hauch und Rauch, Staub, Schatten und etwa der
verlöschende Docht, der, da gut darstellbar, in der bildenden Kunst
häufig vorkommt.

Skreiner hat als erster versucht, etwas Ordnung in die Vanitasikono-
graphie zu bringen4. Darnach lässt sich das Kunstgebiet in folgende
vier Grundtypen gliedern:

3 Wie Fussnote 2 Seite 18 ff
4 Wie Fussnote 2 Seite 5 ff

30



1. Darstellungen, in denen das Skelett oder das Cranium als Tod, Toter

oder als Todesmahnung die tragende Rolle einnimmt (z. B. im
Totentanz, im Roi Mort oder im Vanitasporträt).

2. Darstellungen in denen der Mensch in Verbindung mit dem Vani-
tasgedanken in seinen Lebensaltern gesehen wird (z. B. Putto mit
Totenkopf, Jüngling und Tod). Hier liegt der Hauptakzent mehr
auf dem todesbedrohten Menschen, weniger auf dem Tod als
solchem wie bei Ziffer 1 oben. Es ist das die Bildgruppe, welcher
auch unsere drei appenzellischen Kunstwerke zuzuweisen sind.

3. Darstellungen der Vanitas als Personifikation. Hieher gehört jene
grosse Zahl von weiblichen Vanitasallegorien, in denen die
allegorische Figur selbst Trägerin des Vergänglichkeitsgedankens ist
(z. B. die Frau bei der Toilette, die Frau mit dem Spiegel, die
Superbia usw.).

4. In die vierte Gruppe schliesslich gehören Darstellungen, die nur
in einem losen Zusammenhang mit den Bildern der drei
erstgenannten Gruppen stehen. Hier zeigt sich die Vielschichtigkeit des

Vanitasdenkens besonders deutlich, aber auch die Schwierigkeit,
eine genaue Abgrenzung vorzunehmen (z. B. Memento mori, sic
transit gloria mundi usw.). Auf unsere appenzell-innerrhodischen
Verhältnisse angewandt, ist bei dieser Gruppe auch zu denken an
das ehemalige Deckengemälde Hagenbuch's im Beinhaus, «das

jüngste Gericht», an die Darstellung der Lebensalter am Haus
Konkordia in Appennzell, an die zwei Lebensalterbilder der
historischen Sammlung auf dem Rathaus (freundliche Mitteilung von
Dr. Hermann Grosser) und an den Miniaturstich Pfarrer
Ulmann/Pater Philipp Tanner beim gemeinsamen Gebet auf dem
Wildkirchli.

Die Vanitassymbole in der bildenden Kunst

In einer Zeit, da nur wenige Menschen schreiben und lesen konnten,
waren Symbole, d.h. augenfällige Zeichen und Bilder viel wichtiger
als heute. Es kann festgestellt werden, dass die allgemein üblichen
Vanitasembleme keiner Deutung bedürfen; sie zeigen auch dem
einfachen und ungebildeten Betrachter ohne grosse Umschweife und
Erklärungen, was sie sagen wollen, was mit ihnen gemeint ist. Die
wichtigsten, stets wiederkehrenden Zeichen dieser Art, speziell auch
auf den Bildern unseres Betrachtungsgebietes sind:

Das Cranium, d.h. der skelettierte Totenkopf als Zeichen des
todesbedrohten Menschen, oft mit Schlangen, kriechenden Würmern
und anderem Getier angefüllt. Hier liegt ein direkter Bezug auf die

31



Bibel vor: «und wenn der Mensch tot ist, sind Schlangen, wilde
Tiere und Würmer sein Erbteil».

Der Putto, d.h. ein Kind, meistens ein Knabe, als Symbol der lugend,
die in Ekklesiastes 11,10 als Anwartschaft des Todes apostrophiert

wird.

Die Uhr, ursprünglich die Sanduhr, später auch die Taschenuhr, als
Zeichen der rasch vergehenden, nimmer wiederkehrenden Zeit.

Blumen, insbesondere die Tulpe — oft entblättert — als Symbol der
vergänglichen irdischen Pracht oder die Steinnelke als Symbol
der Auferstehungshoffnung.

Als weitere Todes- und Vergänglichkeitsmahnungen kommen vor:
die gesprungene Saite auf einem Musikinstrument, Spiegel und
Schmuck, eine Ruine, der Sündenfall, eine Oellampe, die erloschene
Kerze oder der erstarrte Docht, Tod und Sense, das Stundenglas,
eine Kugel, von der man nicht weiss, wohin sie rollt usw.

Die geschichtliche Entwicklung des Vanitasdenkens

Im ersten Jahrtausend nach Christi stehen dem Tod als «der Sünde
Sold» der Glaube an die Auferstehung, die Hoffnung auf die Erlösung

und das Vertrauen auf die Gnade Gottes noch durchaus gleichwertig

gegenüber. Das «et omnis, qui vivit et credit in me, non mo-
rietur in aeternum» (Johannes 11,26) beherrscht das Denken des
frühchristlichen Abendlandes. Darnach, d.h. ab Beginn des zweiten
Jahrtausends tritt im Zuge der grossen Reformbewegungen (Cluny,
Bettelorden usw.) die Absage an alles Weltliche in den Vordergrund.
Die Welt wird zum Jammertal gestempelt, in dem wir als Pilger,
umgeben von Gefahren und Verlockungen unsere Vorbereitungszeit

für das Jenseits verbringen. In Wort und Schrift werden die
Qualen der Hölle ausgemalt, der Mensch ist erfüllt vom Schauder
der ewigen Vernichtung. Vor diesem Hintergrund ist nicht nur die
Vergänglichkeitsdichtung entstanden, hier liegen auch die Wurzeln
der Vanitasdarstellungen, der Vergänglichkeitsbilder. Auch im 14.

und 15. Jahrhundert bleiben diese Vorstellungen in Kraft. Seuchen
und Pestepidemien, die vielfach als Strafe Gottes angesehen wurden,

gemahnen immer wieder an die Vergänglichkeit alles Irdischen.
Neben eine verzweifelt ausbrechende Lebensgier tritt das Bestreben,
Gott durch Busse und Selbstkasteiung zu versöhnen. Maria, die

Himmelskönigin, wird immer mehr als Helferin und Fürbitterin
angerufen. Zu dieser Zeit entstehen die Totentanzdarstellungen, die

Legende von den drei Lebenden und den drei Toten und das
Cranium findet als «memento mori» Eingang in die bildende Kunst. Im
Deutschland des 16. Jahrhunderts, aber auch in den Niederlanden,

32



in Italien und in der Schweiz finden wir im Zuge von Reformation
und Gegenreformation überaus einprägsame Vanitasdarstellungen. Sie

legen beredtes Zeugnis ab vom Vergänglichkeitsdenken jener
Zeitepoche. — Charakteristisch ist auch der Ort, wo diese Bilder
plaziert waren. Wir finden sie in der Stube als Wandschmuck5, als

Säulenbekrönung oder als Supraporten6, gelegentlich auch auf
Altären7, also immer an Oertlichkeiten und Stellen, wo sich die
Familie oder der Betrachter viel oder meist aufhielt. Damit war die
Strahlungskraft dieser Bilder eine besonders starke. Immer und überall

sollte der Mensch an das «Memento mori» erinnert werden und
sein Leben entsprechend einrichten.

Gelegentlich wird behauptet, dass es vorab die Reformation gewesen

sei, die das Aufkommen dieser Bildgattung angeregt oder doch
wenigstens gefördert habe. Auch Skreiner ist der Frage nachgegangen,

ohne sie jedoch zu beantworten. Tatsächlich ist das ohne
statistisches Material — das bis heute fehlt — auch gar nicht möglich.

Für unser appenzellisches Forschungsgebiet scheint eher das

Gegenteil der Fall zu sein, lassen sich doch in dem katholischen
Innerrhoden — soweit bis jetzt bekannt — dreimal mehr Vanitasbilder
lokalisieren als in dem dreimal grösseren protestantischen Ausserrhoden.

Zudem fällt die Entstehungszeit der drei innerrhodischen
Bilder (1567 bis ca. 1620) ausgerechnet in die Aera der
Gegenreformation.

Die kunstgeschichtliche Zuweisung der drei innerrhodischen Vanitasbilder

und deren Beschreibung

Halten wir uns für die Einteilung unserer drei Vanitasdarstellungen
weiterhin an das Schema von W. A. Skreiner, so sind unsere
Innerrhoder Bilder der zweiten Gruppe zuzuteilen, d.h. der todesbedrohte
Mensch steht im Vordergrund, meist umgeben mit einer Fülle von
Vanitassymbolen. Bei allen drei Bildern erscheint der Mensch als

Putto. Mit Putto (vom italienischen putto Kleinkind, Knäblein,
Engel) bezeichnet man die Darstellung von Kinderengeln, die
kultisch in allerlei Funktionen auftreten können (als Wächter, Ako-
luthen, Musikanten), aber auch stellvertretend — wie hier — für
den erwachsenen Menschen. Durch die Wahl des Puttos wird die

5 Das Bild aus dem Zythus (Abb. 2)
6 Das Bild im Schloss zu Appenzell (Abb. 1); die beiden, angeblich aus

St.Gallen stammenden Supraporten No. 27398 und No. 52650 im
Landesmuseum in Zürich, sowie das Bild am Neumarkt No. 20 in Zürich (Kdm
Zürich Stadt II Seite 84 — freundliche Mitteilung von P. Dr. Rainald
Fischer)

7 Das Bild in der Barbarakapelle am Hirschberg (Abb. 3)

33



Hinfälligkeit des Menschen noch besonders hervorgehoben und
unterstrichen: schon das Kleinkind in seinen ersten Lebensjahren ist
todesbedroht, umso mehr natürlich der erwachsene Mensch. Der
Putto selbst tritt uns bald als Knabe, bald als Mädchen, bald als
geflügeltes Wesen (als Engel) entgegen.

-:::* -

__9M

- -afe«
-

_w__

m*m

<M:,,k

K
Abb. 1

Das Bild im Schloss zu Appenzell.

34



f'»- M. ¦ JIWI» J'»M*SJfilJt

5BC

1
<

v
V#

_?_&____

Abb. 2

Das Bild aus dem «Zythus» bei Haslen.

Und nun zu den einzelnen Bildern:

Die in Sandstein gehauene 40 cm breite und 20 cm hohe, polychrom
gefasste Plastik hat gegenüber den beiden andern innerrhodischen
Vanitasbildem den grossen Vorteil, dass sie datiert ist und sich
noch am ursprünglichen Standort befindet. Das mit der Jahrzahl
1567 versehene Bild wurde — ohne Zweifel anlässlich des Schlossbaues

vom gleichen Jahr — auf eine Säule montiert und zwar im
besten, vermutlich stärkst frequentierten Aufenthaltsraum des

Gebäudes, d.h. in der Stube. Die in eine blaue Banderole eingemeissel-
ten Worte: Memento mori sollten den Hausbesitzern stets die
Hinfälligkeit alles Irdischen vor Augen halten. Der nackte, eher weibliche

Putto trägt ein, der damaligen Zeit entsprechendes rosenkranzartiges

Schmuckstück um den Hals. Aus diesem entwickelte sich
im Lauf der Zeit das Halsnuster der innerrhodischen Trachtenfrau.
Dass sich der, dem protestantischen Glauben angehörende Erbauer
des Hauses Dr. Low am erwähnten Schmuckstück nicht stiess,
stellt seiner Toleranz ein gutes Zeugnis aus. Die Farben der Plastik,
die heute sind: fleischfarbener Korpus, schwarzes Haar, goldener
Halsreif, brauner Totenkopf, blaue Banderole stammen vermutlich
nicht aus der Entstehungszeit des Bildes. Es ist anzunehmen, dass

der spätmittelalterliche Meister in vermehrtem Masse mit Vanitas-
metaphern gearbeitet hätte. Wie er hiess und woher er kam ist bis
zur Stunde nicht geklärt.

35



Archivalische Hinweise über die Herkunft des Bildes fehlen bis
heute vollständig. Auch in Zukunft dürften solche schwerlich
beizubringen sein, da Verkäufe solch' kleiner Bildwerke kaum irgendwo

registriert wurden. Auch aus dem Bild selbst lässt sich herkom-
mensmässig nicht viel ableiten, es sei denn der rund hundert Jahre
alte Bleistiftvermerk auf der Rückseite: Zyt Hus. Der Inventarisator
des Schweizerischen Landesmuseums in Zürich, Werner Jaggi, der
eine geradezu einmalige Zuweisungsgabe besitzt, erblickt als
Herstellerin und Verfertigerin des Bildes die im 16. und 17. Jahrhundert
in Wil (SG) tätige Bildschnitzer- und Malerfamilie Rissi. Die
Annahme hat vieles für sich und lässt sich durch mancherlei Indizien
erhärten. So ist einmal unser Bild sicher im späten 16. oder frühen
17. Jahrhundert entstanden. Aus der erwähnten Familie lassen sich
noch weitere Vanitasbilder nachweisen und schliesslich ist die
Künstlerschule der Rissi als Lieferant von Holzbildwerken nach Appenzell
archivalisch ausgewiesen. Sie verfertigte und lieferte die heute in der
Stefanskapelle aufgestellte, etwa um 1580 entstandene Kreuzigungs-
gruppe8. Ob das Bild eigens für das Zythus geschaffen wurde, wo
es erwiesenermassen während Jahrzehnten seinen letzten festen
Standplatz hatte oder ob es erst später dorthin kam, ist vollständig
offen. Signer erwähnt es in seiner Beschreibung des Zythuses9 mit
keinem Wort, doch dürften die Entstehungsdaten der beiden Objekte
— Haus und Bild — etwa zusammenfallen. Anfangs dieses
Jahrhunderts kam das Bild in den Besitz von Antiquar Bischofberger in
Appenzell, der es einem Händler in Luzern veräusserte, von wo es

der Verfasser dieses Berichtes 1974 zurückerwerben konnte.

Das aus einer 45,0/27,0/3,8 cm messenden Kirschbaumholzplatte
herausgeschnitzte Relief erfreut sich eines hervorragenden
Allgemeinzustandes. Es hat dem Zahn der Zeit, vorab demjenigen des

Holzwurmes — trotz seines hohen Alters — eine erstaunliche
Widerstandskraft entgegengesetzt. Das mag auch darauf zurückzuführen
sein, weil zum besseren Schutz der Tafel ein Holz-Glasgehäuse
mitgeliefert wurde. Auf jeden Fall ist die Polychromierung des Bildes
original. Der männliche Putto stützt sein Haupt mittels des rechten

Ellbogens auf ein Cranium, in dem sich allerlei Gewürm breit
macht. Der Absatz des rechten Fusses drückt — als weiteren
Vergänglichkeitsmetapher — die fast abgelaufene Sanduhr an den oberen

Bildrand, während das Kleid des Knaben mit Hinfälligkeits-

8 Appenzeller Geschichte. Herausgegeben von den Regierungen der
beiden Halbkantone, Band I 1964, Seite 453 — Karl J. Ehrat, Chronik der
Stadt Wil, Wil 1958

9 Signer Jakob, Appenzellische Geschichtsblätter, 18. Jahrgang, Nr. 1

(1956)

36



A'-

¦ ii'.:^i,

m
f,

I 7;:-,;:'7;-..:;-

Abb. 3

Das Bild in der Barbarakapelle ins «Karlis» am Hirschberg.

blumen als Tulpen, Nelken usw. übersät ist. Die strotzende Gesundheit

des Kindes (man beachte die kräftigen Arme und Beine sowie
die roten Wangen) soll offenbar dartun, dass auch der Mensch in
seiner vollen Gesundheit als sichere «Anwartschaft» des Todes zu
gelten hat. All' diese Symbole verstand man auch — oder vielleicht
noch besser als heute — in der Renaissance. Es bedurfte für deren
Verständnis weder besonderer Schreib- noch Lesekünste. Die
Allegorie wurzelte früher viel tiefer im Volke als heute.

Ueber die Herkunft auch dieses Bildes ist nichts Verwertbares
bekannt. Feststeht einzig, dass es viel älter ist als die Barbarakapelle,
in der es sich heute — ohne nähere Zusammenhänge, aber seit
unvordenklichen Zeiten — auf dem Altar liegend, befindet. Es dürfte
sich, wie das Bild aus dem Zythus, früher einmal in einem Privathaus
befunden und deren Bewohner auf die Hinfälligkeit alles Irdischen
hingewiesen haben. Weder Signer10 noch Rechsteiner11 erwähnen
es in ihrer Beschreibung der Barbarakapelle. Sie betrachteten es —
nicht ganz zu Unrecht — offenbar als Fremdkörper in dem
Miniaturheiligtum, wenn es auch — wer könnte das bestreiten — das

einzig künstlerisch wertvolle Inventarstück darstellt. Erfreulich ist
die nicht zu bestreitende Tatsache, dass es aus der genau gleichen

10 Signer Jakob, Appenzellische Geschichtsblätter, 11. Jahrgang, Nr. 14
(1949)

11 Appenzellische Geschichtsblätter, 3. Jahrgang N. F. Nr. 3

37



Zeit und aus der genau gleichen Werkstatt herrührt, wie das soeben
betrachtete Bild aus dem Zythus. Fast könnte man an ein Pendantstück

denken. Die gleiche Meisterhand ist unverkennbar. Wie das
eine so dürfte auch dieses um 1580 bis 1620 in der Bildschnitzerund

Malerfamilie Rissi in Wil (SG) verfertigt worden sein. Auch
hier ist Kirschbaumholz der Werkstoff, ein Material, das sich leicht
bearbeiten lässt und dem Holzwurm starken Widerstand entgegensetzt.

Der Erhaltungszustand ist denn auch gut.

Im Gegensatz zum Bild im Zythus ist das in eine 47,3/24,5/4,6 cm
messende Holzplatte hineingeschnitzte Relief, das hier eher einen
weiblichen Putto zeigt, neu gefasst. Die alte Polychromierung schimmert

noch da und dort durch und entsprach dem Symbolcharakter
der Farben, mit denen der Künstler bei solchen Bildern damals
ebenfalls zu wirken trachtete, besser als der heutige laienhafte
«Anstrich». Die hautfarbenen Teile sind nun weiss, die Locken braun
und das Kleid rot mit grüner Kragen- und Brustbordüre. Auch bei
der bereits abgelaufenen Sanduhr treten wieder die Farben weiss-

rot-grün auf. Im Cranium windet sich wie beim Zythusbild — angelehnt

an die entsprechende Bibelstelle — ein Wurm, der die
Hinfälligkeit noch besonders betonen sollte. Auf einem — möglicherweise

erst später angebrachten — Schildchen finden wir die Worte:
«O Mensch gedench an den ewigen Todt.»

38


	Drei spätmittelalterliche Vanitasbilder in Appenzell Innerrhoden

