Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 21 (1976)

Artikel: Drei spatmittelalterliche Vanitasbilder in Appenzell Innerrhoden
Autor: Rusch-Halg, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drei spdtmittelalterliche Vanitasbilder
in Appenzell Innerrhoden

Von Dr. Carl Rusch-Hilg, St.Gallen

Die Begriffe Vanitas und Vanitasbilder

In der Kunstgeschichte ist der vom lateinischen herriihrende Begriff
Vanitas (d.h. Eitelkeit, Nichtigkeit, Verginglichkeit usw.) noch wenig
geklart. Allzu viele und allzu verschiedenartige Bilddarstellungen
werden darunter verstanden. Gustav Felix Hartlaub hat 1951 als
einer der ersten versucht, die kunstgeschichtliche Vanitas zu um-
schreiben!. Positiv betrachtet heisst «eitel» Selbstverliebtheit des
Menschen und negativ gesehen ist die Eitelkeit leeres, gehaltloses
Treiben, das sich aufbliht und aufbldst und so als sichere Anwart-
schaft des ewigen Todes zu gelten hat. Eine klare, umfassende, all-
seits befriedigende — richtigerweise sich auf die Heilige Schrift ab-
stlitzende — Begriffsbestimmung der Vanitas in der bildenden Kunst
finden wir bei Wilfried August Skreiner?. Darnach sind Vanitasbilder
Darstellungen, die dem Beschauer die Eitelkeit bildlich vor Augen
fiihren, um ihm moralisierend die Verganglichkeit und Nichtigkeit
alles Irdischen aufzuzeigen; dieser Aspekt soll den Betrachter des
Bildes zu den wahren Werten christlichen Lebens hinfiihren, d.h.
thn veranlassen, unter den Gesichtspunkten von Tod, Auferstehung
und jlingstem Gericht sein Leben so zu gestalten, dass er das ihm
von Gott gesetzte Ziel erreiche.

Die Vanitas in der Heiligen Schrift und der Versuch einer Gliederung
der einzelnen Vanitasbilder

Die Zahl der Bibelstellen, die sich auf die Vanitas bezieht, ist Legion.
Trotzdem lassen sich relativ wenig Vanitassujets der bildenden Kunst
direkt auf entsprechende Stellen in der Heiligen Schrift zuriickfiih-
ren. Denn die Bibel behandelt das Thema nur sehr generell. Erst
die im Mittelalter so beliebte Allegorie war es, die die so zahl-
reichen und so oft sehr von einander abweichenden Vanitasbild-
typen hervorgebracht hat.

. 1 G. F. Hartlaub, Geschichte und Bedeutung des Spiegels in der Kunst,
Miinchen 1951, Seite 149 ff
2 W. A. Skreiner, Studien zu den Eitelkeits- und Verginglichkeitsdar-
stellungen in der abendldndischen Malerei, Graz 1963, Seite 187

29



Skreiner fiithrt rund 30 Bibelstellen an, die sich mit der Verging-
lichkeit und Hinfilligkeit alles Irdischen befassen3. Die Liste liesse
sich bei genauem Lesen der Heiligen Schrift noch wesentlich ergidn-
zen. Das Buch Ekklesiastes (Prediger) allein enthdlt einen Katalog
von 20 bis 30 Hinweisen, was alles als eitel zu betrachten ist. Als
charakteristisch erscheinen uns — hauptsiachlich im Hinblick auf
die drei hier niher zu betrachtenden innerrhodischen Darstellungen
— folgende Hinfalligkeitsapostrophierungen:

eitel und verginglich ist die Lust der Welt (1. Johannesbrief 2,17)

eitel sind Jugendzeit und schwarzes Haar (Ekklesiastes 11,10)

eitel sind Vergniigen und Wohlergehen (Ekklesiastes 2,1)

eitel ist ein miihereiches Leben, weil der Erbteil dem zufillt, der sich
gar nicht darum bemiihte (Ekklesiastes 2,21)

eitel ist es, das, was Gott verhangt hat durchkreuzen zu wollen
(Ekklesiastes 3,14)

eitel ist es, das Geld zu lieben, da man nie genug davon hat (Ekkle-
siastes 5,9)

eitel sind die Anmut und die Schonheit eines Weibes; deren Furcht
vor Gott soll man rithmen (Spriiche 31,30).

Eine Grosszahl von Vanitassujets der bildenden Kunst basiert auf
den beiden erstgenannten Eitelkeitsapostrophierungen, d.h. auf Sin-
nenlust und Jugend. In dieser Hinsicht trifft das Bild aus dem Zyt-
hus bei Haslen (Abb. 2) mit dem jugendlichen, «wohlliistigen» Putto,
der von allerlei Symbolen der Hinfélligkeit und Verginglichkeit um-
geben ist, den Zeitgeschmack der Nachreformation offenbar am
trefflichsten, d.h. die Vorstellung der damaligen Zeit, wonach in der
Hingabe zu Wohl- und Sinnenlust die schlimmste Abirrung (FEitel-
keit) zu erblicken ist.

Die Bibel bedient sich fiir die Veranschaulichung der Hinfilligkeit
gern folgender Bilder: der Mensch wird mit Gras, Heu und Blumen
verglichen, also mit Gebilden, die rasch bliihen und ebenso schnell
wieder zerfallen. Weitere beliebte biblische Bilder der Verginglich-
keit sind Hauch und Rauch, Staub, Schatten und etwa der ver-
I6schende Docht, der, da gut darstellbar, in der bildenden Kunst
haufig vorkommt.

Skreiner hat als erster versucht, etwas Ordnung in die Vanitasikono-
graphie zu bringen®. Darnach lédsst sich das Kunstgebiet in folgende
vier Grundtypen gliedern:

3 Wie Fussnote 2 Seite 18 ff
4 Wie Fussnote 2 Seite 5 ff

30



. Darstellungen, in denen das Skelett oder das Cranium als Tod, To-
ter oder als Todesmahnung die tragende Rolle einnimmt (z. B. im
Totentanz, im Roi Mort oder im Vanitasportrat).

. Darstellungen in denen der Mensch in Verbindung mit dem Vani-
tasgedanken in seinen Lebensaltern gesehen wird (z. B. Putto mit
Totenkopf, Jiingling und Tod). Hier liegt der Hauptakzent mehr
auf dem todesbedrohten Menschen, weniger auf dem Tod als sol-
chem wie bei Ziffer 1 oben. Es ist das die Bildgruppe, welcher
auch unsere drei appenzellischen Kunstwerke zuzuweisen sind.

. Darstellungen der Vanitas als Personifikation. Hieher gehort jene
grosse Zahl von weiblichen Vanitasallegorien, in denen die alle-
gorische Figur selbst Tragerin des Verginglichkeitsgedankens ist
(z. B. die Frau bei der Toilette, die Frau mit dem Spiegel, die
Superbia usw.).

. In die vierte Gruppe schliesslich gehoren Darstellungen, die nur
in einem losen Zusammenhang mit den Bildern der drei erstge-
nannten Gruppen stehen. Hier zeigt sich die Vielschichtigkeit des
Vanitasdenkens besonders deutlich, aber auch die Schwierigkeit,
eine genaue Abgrenzung vorzunehmen (z. B. Memento mori, sic
transit gloria mundi usw.). Auf unsere appenzell-innerrhodischen
Verhiltnisse angewandt, ist bei dieser Gruppe auch zu denken an
das ehemalige Deckengemilde Hagenbuch’s im Beinhaus, «das
jingste Gericht», an die Darstellung der Lebensalter am Haus
Konkordia in Appennzell, an die zwei Lebensalterbilder der histo-
rischen Sammlung auf dem Rathaus (freundliche Mitteilung von
Dr. Hermann Grosser) und an den Miniaturstich Pfarrer Ul-
mann/Pater Philipp Tanner beim gemeinsamen Gebet auf dem
Wildkirchli.

Die Vanitassymbole in der bildenden Kunst

In einer Zeit, da nur wenige Menschen schreiben und lesen konnten,
waren Symbole, d.h. augenfillige Zeichen und Bilder viel wichtiger
als heute. Es kann festgestellt werden, dass die allgemein iiblichen
Vanitasembleme keiner Deutung bediirfen; sie zeigen auch dem ein-
fachen und ungebildeten Betrachter ohne grosse Umschweife und
Erklarungen, was sie sagen wollen, was mit ithnen gemeint ist. Die
wichtigsten, stets wiederkehrenden Zeichen dieser Art, speziell auch

auf den Bildern unseres Betrachtungsgebietes sind:

Das Cranium, d.h. der skelettierte Totenkopf als Zeichen des todes-

bedrohten Menschen, oft mit Schlangen, kriechenden Wiirmern
und anderem Getier angefiillt. Hier liegt ein direkter Bezug auf die

31



Bibel vor: «und wenn der Mensch tot ist, sind Schlangen, wilde
Tiere und Wiirmer sein Erbteil».

Der Putto, d.h. ein Kind, meistens ein Knabe, als Symbol der Jugend.
die in Ekklesiastes 11,10 als Anwartschaft des Todes apostro-
phiert wird.

Die Uhr, urspriinglich die Sanduhr, spiter auch die Taschenuhr, als
Zeichen der rasch vergehenden, nimmer wiederkehrenden Zeit.

Blumen, insbesondere die Tulpe — oft entbldttert — als Symbol der
verganglichen irdischen Pracht oder die Steinnelke als Symbol
der Auferstehungshoffnung.

Als weitere Todes- und Verginglichkeitsmahnungen kommen vor:
die gesprungene Saite auf einem Musikinstrument, Spiegel und
Schmuck, eine Ruine, der Siindenfall, eine Oellampe, die erloschene
Kerze oder der erstarrte Docht, Tod und Sense, das Stundenglas,
eine Kugel, von der man nicht weiss, wohin sie rollt usw.

Die geschichtliche Entwicklung des Vanitasdenkens

Im ersten Jahrtausend nach Christi stehen dem Tod als «der Siinde
Sold» der Glaube an die Auferstehung, die Hoffnung auf die Erlo-
sung und das Vertrauen auf die Gnade Gottes noch durchaus gleich-
wertig gegeniiber. Das «et omnis, qui vivit et credit in me, non mo-
rietur in aeternum» (Johannes 11,26) beherrscht das Denken des
frithchristlichen Abendlandes. Darnach, d.h. ab Beginn des zweiten
Jahrtausends tritt im Zuge der grossen Reformbewegungen (Cluny,
Bettelorden usw.) die Absage an alles Weltliche in den Vordergrund.
Die Welt wird zum Jammertal gestempelt, in dem wir als Pilger,
umgeben von Gefahren und Verlockungen unsere Vorbereitungs-
zeit fir das Jenseits verbringen. In Wort und Schrift werden die
Qualen der Holle ausgemalt, der Mensch ist erfiillt vom Schauder
der ewigen Vernichtung. Vor diesem Hintergrund ist nicht nur die
Verginglichkeitsdichtung entstanden, hier liegen auch die Wurzeln
der Vanitasdarstellungen, der Verginglichkeitsbilder. Auch im 14.
und 15. Jahrhundert bleiben diese Vorstellungen in Kraft. Seuchen
und Pestepidemien, die vielfach als Strafe Gottes angesehen wur-
den, gemahnen immer wieder an die Vergianglichkeit alles Irdischen.
Neben eine verzweifelt ausbrechende Lebensgier tritt das Bestreben,
Gott durch Busse und Selbstkasteiung zu versohnen. Maria, die
Himmelskonigin, wird immer mehr als Helferin und Fiirbitterin an-
gerufen. Zu dieser Zeit entstehen die Totentanzdarstellungen, die
Legende von den drei Lebenden und den drei Toten und das Cra-
nium findet als «<memento mori» Eingang in die bildende Kunst. Im
Deutschland des 16. Jahrhunderts, aber auch in den Niederlanden,

32



in Italien und in der Schweiz finden wir im Zuge von Reformation
und Gegenreformation liberaus einpriagsame Vanitasdarstellungen. Sie
legen beredtes Zeugnis ab vom Verginglichkeitsdenken jener Zeit-
epoche. — Charakteristisch ist auch der Ort, wo diese Bilder pla-
ziert waren. Wir finden sie in der Stube als Wandschmuckb, als
Siaulenbekronung oder als Supraporten®, gelegentlich auch auf Al-
tiren’, also immer an Oertlichkeiten und Stellen, wo sich die Fa-
milie oder der Betrachter viel oder meist aufhielt. Damit war die
Strahlungskraft dieser Bilder eine besonders starke. Immer und iiber-
all sollte der Mensch an das «Memento mori» erinnert werden und
sein Leben entsprechend einrichten.

Gelegentlich wird behauptet, dass es vorab die Reformation gewe-
sen sei, die das Aufkommen dieser Bildgattung angeregt oder doch
wenigstens gefordert habe. Auch Skreiner ist der Frage nachge-
gangen, ohne sie jedoch zu beantworten. Tatsdchlich ist das ohne
statistisches Material — das bis heute fehlt — auch gar nicht mog-
lich. Fiir unser appenzellisches Forschungsgebiet scheint eher das
Gegenteil der Fall zu sein, lassen sich doch in dem katholischen In-
nerrhoden — soweit bis jetzt bekannt — dreimal mehr Vanitasbilder
lokalisieren als in dem dreimal grdsseren protestantischen Ausser-
rhoden. Zudem fillt die Entstehungszeit der drei innerrhodischen
Bilder (1567 bis ca. 1620) ausgerechnet in die Aera der Gegen-
reformation.

Die kunstgeschichtliche Zuweisung der drei innerrhodischen Vanitas-
bilder und deren Beschreibung

Halten wir uns fiir die Einteilung unserer drei Vanitasdarstellungen
weiterhin an das Schema von W. A. Skreiner, so sind unsere Inner-
rhoder Bilder der zweiten Gruppe zuzuteilen, d.h. der todesbedrohte
Mensch steht im Vordergrund, meist umgeben mit einer Fiille von
Vanitassymbolen. Bei allen drei Bildern erscheint der Mensch als
Putto. Mit Putto (vom italienischen putto = Kleinkind, Knéablein,
Engel) bezeichnet man die Darstellung von Kinderengeln, die kul-
tisch in allerlei Funktionen auftreten konnen (als Wichter, Ako-
luthen, Musikanten), aber auch stellvertretend — wie hier — fiir
den erwachsenen Menschen. Durch die Wahl des Puttos wird die

5 Das Bild aus dem Zythus (Abb. 2)

¢ Das Bild im Schloss zu Appenzell (Abb. 1); die beiden, angeblich aus
St.Gallen stammenden Supraporten No. 27398 und No. 52650 im Landes-
museum in Ziirich, sowie das Bild am Neumarkt No. 20 in Zirich (Kdm
Ziirich Stadt II Seite 84 — freundliche Mitteilung von P. Dr. Rainald
Fischer)

7 Das Bild in der Barbarakapelle am Hirschberg (Abb. 3)

33



Hinfélligkeit des Menschen noch besonders hervorgehoben und un-
terstrichen: schon das Kleinkind in seinen ersten Lebensjahren ist
todesbedroht, umso mehr natiirlich der erwachsene Mensch. Der
Putto selbst tritt uns bald als Knabe, bald als Midchen, bald als ge-
fliigeltes Wesen (als Engel) entgegen.

Abb. 1
Das Bild im Schloss zu Appenzell.

34



Abb. 2
Das Bild aus dem «Zythus» bei Haslen.

Und nun zu den einzelnen Bildern:

Die in Sandstein gehauene 40 cm breite und 20 cm hohe, polychrom
gefasste Plastik hat gegeniiber den beiden andern innerrhodischen
Vanitasbildern den grossen Vorteil, dass sie datiert ist und sich
noch am urspriinglichen Standort befindet. Das mit der Jahrzahl
1567 versehene Bild wurde — ohne Zweifel anlédsslich des Schloss-
baues vom gleichen Jahr — auf eine Sdule montiert und zwar im
besten, vermutlich stirkst frequentierten Aufenthaltsraum des Ge-
baudes, d.h. in der Stube. Die in eine blaue Banderole eingemeissel-
ten Worte: Memento mori sollten den Hausbesitzern stets die Hin-
falligkeit alles Irdischen vor Augen halten. Der nackte, eher weib-
liche Putto trédgt ein, der damaligen Zeit entsprechendes rosenkranz-
artiges Schmuckstiick um den Hals. Aus diesem entwickelte sich
im Lauf der Zeit das Halsnuster der innerrhodischen Trachtenfrau.
Dass sich der, dem protestantischen Glauben angehdrende Erbauer
des Hauses Dr. Low am erwidhnten Schmuckstiick nicht stiess,
stellt seiner Toleranz ein gutes Zeugnis aus. Die Farben der Plastik,
die heute sind: fleischfarbener Korpus, schwarzes Haar, goldener
Halsreif, brauner Totenkopf, blaue Banderole stammen vermutlich
nicht aus der Entstehungszeit des Bildes. Es ist anzunehmen, dass
der spidtmittelalterliche Meister in vermehrtem Masse mit Vanitas-
metaphern gearbeitet hidtte. Wie er hiess und woher er kam ist bis
zur Stunde nicht geklart.

35



Archivalische Hinweise iiber die Herkunft des Bildes fehlen bis
heute vollstaindig. Auch in Zukunft diirften solche schwerlich bei-
zubringen sein, da Verkaufe solch’ kleiner Bildwerke kaum irgend-
wo registriert wurden. Auch aus dem Bild selbst ldsst sich herkom-
mensmassig nicht viel ableiten, es sei denn der rund hundert Jahre
alte Bleistiftvermerk auf der Riickseite: Zyt Hus. Der Inventarisator
des Schweizerischen Landesmuseums in Ziirich, Werner Jaggi, der
eine geradezu einmalige Zuweisungsgabe besitzt, erblickt als Her-
stellerin und Verfertigerin des Bildes die im 16. und 17. Jahrhundert
in Wil (SG) titige Bildschnitzer- und Malerfamilie Rissi. Die An-
nahme hat vieles fiir sich und lidsst sich durch mancherlei Indizien
erharten. So ist einmal unser Bild sicher im spaten 16. oder friihen
17. Jahrhundert entstanden. Aus der erwidhnten Familie lassen sich
noch weitere Vanitasbilder nachweisen und schliesslich ist die Kiinst-
lerschule der Rissi als Lieferant von Holzbildwerken nach Appenzell
archivalisch ausgewiesen. Sie verfertigte und lieferte die heute in der
Stefanskapelle aufgestellte, etwa um 1580 entstandene Kreuzigungs-
gruppe®. Ob das Bild eigens fiir das Zythus geschaffen wurde, wo
es erwiesenermassen wahrend Jahrzehnten seinen letzten festen
Standplatz hatte oder ob es erst spiter dorthin kam, ist vollstandig
offen. Signer erwidhnt es in seiner Beschreibung des Zythuses® mit
keinem Wort, doch diirften die Entstehungsdaten der beiden Objekte
— Haus und Bild — etwa zusammenfallen. Anfangs dieses Jahr-
hunderts kam das Bild in den Besitz von Antiquar Bischofberger in
Appenzell, der es einem Héndler in Luzern verdusserte, von wo es
der Verfasser dieses Berichtes 1974 zurlickerwerben konnte.

Das aus einer 45,0/27,0/3,8 cm messenden Kirschbaumholzplatte
herausgeschnitzte Relief erfreut sich eines hervorragenden Allge-
meinzustandes. Es hat dem Zahn der Zeit, vorab demjenigen des
Holzwurmes — trotz seines hohen Alters — eine erstaunliche Wider-
standskraft entgegengesetzt. Das mag auch darauf zuriickzufiihren
sein, weil zum besseren Schutz der Tafel ein Holz-Glasgehduse mit-
geliefert wurde. Auf jeden Fall ist die Polychromierung des Bildes
original. Der maiannliche Putto stiitzt sein Haupt mittels des rech-
ten Ellbogens auf ein Cranium, in dem sich allerlei Gewiirm breit
macht. Der Absatz des rechten Fusses driickt — als weiteren Ver-
gianglichkeitsmetapher — die fast abgelaufene Sanduhr an den obe-
ren Bildrand, wihrend das Kleid des Knaben mit Hinfilligkeits-

8 Appenzeller Geschichte. Herausgegeben von den Regierungen der
beiden Halbkantone, Band I 1964, Seite 453 — Karl J. Ehrat, Chronik der
Stadt Wil, Wil 1958

® Signer Jakob, Appenzellische Geschichtsblatter, 18.Jahrgang, Nr. 1
(1956)

36



Abb. 3
Das Bild in der Barbarakapelle ins «Karlis» am Hirschberg.

blumen als Tulpen, Nelken usw. ilibersit ist. Die strotzende Gesund-
heit des Kindes (man beachte die kraftigen Arme und Beine sowie
die roten Wangen) soll offenbar dartun, dass auch der Mensch in
seiner vollen Gesundheit als sichere «Anwartschaft» des Todes zu
gelten hat. All’ diese Symbole verstand man auch — oder vielleicht
noch besser als heute — in der Renaissance. Es bedurfte fiir deren
Verstindnis weder besonderer Schreib- noch Lesekiinste. Die Alle-
gorie wurzelte frither viel tiefer im Volke als heute.

Ueber die Herkunft auch dieses Bildes ist nichts Verwertbares be-
kannt. Feststeht einzig, dass es viel idlter ist als die Barbarakapelle,
in der es sich heute — ohne nihere Zusammenhinge, aber seit un-
vordenklichen Zeiten — auf dem Altar liegend, befindet. Es diirfte
sich, wie das Bild aus dem Zythus, friiher einmal in einem Privathaus
befunden und deren Bewohner auf die Hinfalligkeit alles Irdischen
hingewiesen haben. Weder Signer'® noch Rechsteiner!t erwiahnen
es in ihrer Beschreibung der Barbarakapelle. Sie betrachteten es —
nicht ganz zu Unrecht — offenbar als Fremdkorper in dem Minia-
turheiligtum, wenn es auch — wer konnte das bestreiten — das
einzig kiinstlerisch wertvolle Inventarstiick darstellt. Erfreulich ist
die nicht zu bestreitende Tatsache, dass es aus der genau gleichen

10 Signer Jakob, Appenzellische Geschichtsblitter, 11. Jahrgang, Nr. 14
(1949)

11 Appenzellische Geschichtsblétter, 3. Jahrgang N. F. Nr. 3

37



Zeit und aus der genau gleichen Werkstatt herriihrt, wie das soeben
betrachtete Bild aus dem Zythus. Fast konnte man an ein Pendant-
stiick denken. Die gleiche Meisterhand ist unverkennbar. Wie das
eine so diirfte auch dieses um 1580 bis 1620 in der Bildschnitzer-
und Malerfamilie Rissi in Wil (SG) verfertigt worden sein. Auch
hier ist Kirschbaumholz der Werkstoff, ein Material, das sich leicht
bearbeiten ldsst und dem Holzwurm starken Widerstand entgegen-
setzt. Der Erhaltungszustand ist denn auch gut.

Im Gegensatz zum Bild im Zythus ist das in eine 47,3/24,5/4,6 cm
messende Holzplatte hineingeschnitzte Relief, das hier eher einen
weiblichen Putto zeigt, neu gefasst. Die alte Polychromierung schim-
mert noch da und dort durch und entsprach dem Symbolcharakter
der Farben, mit denen der Kiinstler bei solchen Bildern damals
ebenfalls zu wirken trachtete, besser als der heutige laienhafte «An-
strich». Die hautfarbenen Teile sind nun weiss, die Locken braun
und das Kleid rot mit griiner Kragen- und Brustbordiire. Auch bei
der bereits abgelaufenen Sanduhr treten wieder die Farben weiss-
rot-griin auf. Im Cranium windet sich wie beim Zythusbild — ange-
lehnt an die entsprechende Bibelstelle — ein Wurm, der die Hin-
filligkeit noch besonders betonen solite. Auf einem — moglicher-
weise erst spiter angebrachten — Schildchen finden wir die Worte:
«O Mensch gedench an den ewigen Todt.»

38



	Drei spätmittelalterliche Vanitasbilder in Appenzell Innerrhoden

