
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 9 (1962)

Artikel: Studien zur Geschichte der Reformation im Lande Appenzell

Autor: Fischer, Rainald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studien zur Geschichte der Reformation
im Lande Appenzell

Von Dr. P. Rainald Fischer

I. DAS KIRCHHÖREPRINZIP

Zwei rechtliche Regelungen prägen den Verlauf der Appenzeller
Reformation: die Einführung des Schriftprinzipes durch den Rats-
beschluss vom Oktober 1523 und das Landsgemeindemandat vom
April 1524, die den Priestern geboten, im aufgerissenen religiösen
Zwiespalt einander nicht zu schmähen, sondern sich in Predigt,
Unterricht und Beicht an die Heilige Schrift zu halten, wobei die
alten löblichen Bräuche nicht angetastet werden sollten, und die
Aufstellung des Kirchhöreprinzipes, das die Entscheidung für oder
gegen den alten Kult der Mehrheit der einzelnen Kirchgemeinden
übertrug.1) Dieses Kirchhöreprinzip prägte aber auch die gegen-
reformatorische Reaktion seit 1587 und bildete den ersten Meilenstein

auf dem Weg zur Trennung des Landes in Innerrhoden und
Ausserrhoden.2) Die umstrittene Deutung des Kirchhöreprinzips in
den Wirren der Rekatholisierung — die Kirchhöre Appenzell und
der Rat vertraten die Auffassung, der Mehrheitsentscheid binde
auch die Einzelperson, während ausserrhodische Prädikanten und
Gemeinden dafür eintraten, dass der Einzelne die Freiheit auswärtigen

Kirchgangs besitze — bildet den Anlass dieser Untersuchung.
Sie wird dadurch erschwert, dass der ursprüngliche Wortlaut des

Mandates nicht erhalten ist. Die Aufzeichnung und noch mehr die
systematische Aufbewahrung der Bücher und Akten in den ländlichen

Archiven setzte ja im allgemeinen erst im 16. Jahrhundert ein.
So besitzt das Appenzeller Landesarchiv wohl eine fast lückenlose
Reihe von Landrechnungen seit 1519, Ratsprotokolle aber erst seit

1579, dazwischen einige Kundschaftsbücher. Das mag teilweise
damit zusammenhangen, dass manche Akten in den Privathäusern der
Beamtenfamilien blieben. Doch lehrt ein Vergleich mit andern
ländlichen Archiven, dass man erst nach der Mitte des Reformationsjahrhunderts

anfing, die Beschlüsse und Verhandlungen systema-

a) Franz Stark, Die Glaubensspaltung im Lande Appenzell bis zur Badener

Disputation 1526, Appenzell 1955, 54. 60—62. 65—67.
2) P. Rainald Fischer, Die Gründung der Schweizer Kapuzinerprovinz,

Freiburg 1955, 128 f. 138—157. 224.



tisch in Büchern aufzuzeichnen. Typisch ist in dieser Hinsicht die

Einleitung ins 1560 beginnende erste Landsgemeindeprotokoll Nid-
waldens, man habe bisher wohl hie und da etwas auf lose Blätter
notiert, aber die seien zum grössten Teil wieder verloren gegangen.3)

Wenn das Kirchhöreprinzip an der stürmischen Landsgemeinde

in der Reformationszeit überhaupt aufgezeichnet wurde, so

geschah das sicher nur auf einem losen Blatt. Und als man 1588 im
Streit um die Interpretation des Prinzips den Text suchte, fand man
kein Originaldokument, sondern war genötigt, die Zuflucht zur
Reformationsgeschichte Walter Klarers zu nehmen, dem wohl
bereits in verschiedenen Kopien existierenden längeren Brief des

alternden appenzellischen Reformators an den Prädikanten von
Altstätten, Hans Koller, 1565, also rund 40 Jahre nach den Ereignissen
verfasst.4)

An zwei Stellen führt Klarer das Kirchhöreprinzip an. Die erste
lautet: «... Was in jeder kilchen das mehr werde umb mesß, bil-
der und todtendienst, solle das minder dem mehren theill folgen

» 5) Die zweite Fassung ist nicht genau gleich: «Was in jeder
kilchhöri das mehr wurde, solte der minder theill den mehren vol-
gen und es dannethin darby blyben lassen.» °)

Als die Kirchhöre Appenzell 1587 den Plan fasste, gegen die
evangelische Minderheit im Hauptflecken vorzugehen, suchte sie

sich vorerst rechtlich zu sichern und veranlasste am 10. März einen
Beschluss des ganzen Landsheimlichs: «Erstlich unnd wither, so
hand mine heren unnd gmeine landliit unnd lanndthäilich mit ain
anderen uff unnd angnomen, ain jede kilchöry by dem zu schützen
und schirmen, dz ain volkomne lantzgmeind uff unnd angnomen
im 1524 jar, wie der buochstab ußwist, der relions halben, waß in
jeder kilchöry dz mher wirtt, derby sy ainanderen schützen unnd
schirmen mit bluot und guott.»7) Am folgenden Sonntag wurde
beschlossen, die «Widersacher» vor den Kirchhörerat zu laden und
ihnen vorzuhalten, ob sie «unnss by dem mandat daz ain jede
kilchöry, wass dz meist darin wirt von der relions Sachen halben,
wass in jeder kilchöry dz meist wurde unnd werde, dz dann das

3) Staatsarchiv Nidwaiden: Landsgemeindeprotokoll I ab 1562,
Einleitung.

4) Die Reformationschronik Walther Klarers ist nach einer Kopie des 17.
Jhds. herausgegeben und kommentiert von Dekan Heim in: Appenzellische
Jahrbücher 2. Folge. 8. Heft. S. 86-106.

5) 1. c. 88.

6) 1. c. 96.
7) Landesarchiv Appenzell: Rats- und Urfehdbuch 1579—88 (RUB) f.

175-



wenniger täil dem meren wie dz mandat usswist, von der mess, bil-
der und tottendienst, ob sy unss darby pliben lassen wellend oder
nit.»8) Das Vorgehen gegen die Reformierten musste damals
allerdings auf eine politisch günstigere Konstellation verschoben werden.

Es gelang erst anfangs 1588. Nach der ausserrhodischen Reaktion

versuchten beide Glaubensparteien, sich im Vertrag vom
I.März 1588 zu einigen, der in seiner Einleitung wiederum das

Kirchhöreprinzip anführt, «das ein jede kilchöry by irem glouben
solle pliben, und was die relligion und gloubenssachen betrifft, in
jeghlicher kilchöri das mher würt, so soll das minder allwegen dem
mhereren thaill volgen, darwider mit gwallt nit handien und von
frid, ruwb und ainigkätt also pliben lassen.»9) Über diese Verhandlungen

berichtete der Kapuziner P. Ludwig von Sachsen an Nuntius
Paravicini, den langen deutschen Text lateinisch kurz zusammenfassend,

«quod maior pars in qualibet parochia vinceret et minor
pars maiorem in rebus fidei sequi cogeretur.» 10) Der Vertragsentwurf

fand aber nicht die Genehmigung der äussern Rhoden.
Besonders Trogen widersetzte sich und pochte auf die Glaubensfreiheit

des einzelnen freien Mannes. Der Prädikant Josua Kessler
berichtete darüber an seinen Schwiegervater Nikiaus Waser in Zürich.
Er bringt in diesem Brief die durchaus vertrauenswürdige Nachricht,
dass ein gewisser Joss Schumacher von Hundwil — er tritt in den

Landrechnungen von 1521—27 mehrmals im Dienst der Obrigkeit
auf — den Ratschlag des Kirchhöreprinzips an der Landsgemeinde
gebracht habe. Daran fügt er eine Fassung des Prinzips, deren
Zusatz von allen bisherigen bedeutend abweicht: «Man solle in yedt-
Iicher kilchhöre meeren, welichen glouben sy weite annemen, und
was den die meerer hand erhalte, dem solle die minder volgen, doch
das der glouben frey syge, und dz kein parthei die ander zu glauben

zwinge, sondern wohin einen yedtlichen sin gwüssen wyse, dem
solle er nachvolgen, dcrgstalt dz wen es einem in der kilch nitt
gfalle, dz er in ein andre dörffe on alle entgeltnuss gon, man solle aber
in einer kilch nitt mer den einen gottsdienst üben.»11) Im stürmischen

Landrat vom 23. März 1588 begehrten die ausserrhodischen
Räte, «ob nit ettwo artickel im landbuoch wärend. Do lass der aman
Bodmar Walther Klarers gschrifft, der zuo Hundwilen predicant
gsin, wie er es dem predicanten gen Altstetten gschriben hat, nam-

s) 1. c. f. 175 v.
9) Appenzeller Urkundenbuch (AUB) Bd. 2, nr. 3765.
10) Bundesarchiv Bern: Nunziatura Svizzera Bd. 4, Brief P. Ludwigs vom

10. 3. 1588.

u) K. Ritter, Die Teilung des Landes Appenzell im Jahre 1597, Trogen
1897, Beilage S. XXXII. Regest in AUB nr. 730.



lieh wie vor 60 jaren ein lanndsgmaind uf und angnomen, dz ain
jede kilhöri in globens Sachen mög handien, was sy welind, dz minder

dem mhereren volgen.»12) Aus dem Landbuch wurde danach

nur noch der Artikel über die Kompetenzen des Rates vorgelesen.
Diese letzte Stelle beweist, dass die neue Einschärfung des Kirch-

höreprinzips in den Jahren 1587/88 nicht auf einem Originaldokument,

sondern auf der Fassung in Walter Klarers Reformationschronik

beruht, wofür übrigens auch die wörtliche Uebernahme des

Ausdruckes «Mess, bilder und tottendienst» im Ratsbeschluss vom
15. März 1587 zeugt. Damit gehen die Fassungen des Kirchhöreprinzips

von innerrhodischer Seite alle auf Klarers Chronik zurück,
wobei die Ausdrücke «in Religions- oder Glaubenssachen» einfach
eine Umschreibung der bei Klarer einzeln formulierten strittigen
Punkte bedeuten. Sie scheiden also für eine Untersuchung des

ursprünglichen Wortlautes aus. Hier stehen sich nurmehr die beiden
Formulierungen in der Reformationschronik und die Fassung im
Briefe Kesslers gegenüber. Diese ist kaum von Klarer abhängig und
muss wohl, was die Nachricht über den Einfluss von Joss
Schumacher bezeugt, auf mündliche Tradition zurückgehen, vielleicht
über einen in Trogen ansässigen Schuhmacher.13) Doch ist das

Zeugnis Kesslers immerhin um 20 Jahre jünger. Die Gewährsmänner,

auf die er sich stützen kann, sind 1588 mindestens 80 Jahre alt
gewesen. Bei der fraglichen Landsgemeinde waren sie noch blutjung

und werden kaum eine so ausführliche Formulierung genau
im Gedächtnis behalten haben. Vor allem aber gibt sich der Zusatz
«doch das der glouben frey sige usw.» als tendenziöse Erweiterung zu
erkennen. Weil die katholische Partei, gestützt auf den Wortlaut
Klarers und die Erneuerung des Prinzips im Landsheimlich 1587,
die Rekatholisierung Innerrhodens verlangen konnte, suchte die
evangelische Partei eine rechtliche Handhabe, die strenge Interpretation

des Kirchhöreprinzips zu verunmöglichen. Sie konnte sich
dabei auf die in der Zeit zwischen Reformation und Gegenreformation

geübte Praxis berufen und nahm sie in die Formulierung
des Kirchhöreprinzips hinein. Der angefügte Zusatz ist also nicht
Wortlaut, sondern Interpretation.

Bei Klarers Formulierungen fehlt diese Tendenz. Er schrieb in
einer relativ friedlichen Zeit. Es ist sehr wohl möglich, dass er
selber an der fraglichen Landsgemeinde dabei war, wenigstens ist
seine Teilnahme an der vorausgehenden, die für die Botschaft der

12) Archiv für schweizerische Reformationsgeschichte (ASRG) Bd.2,
S. 509 f. (nach RUB f. 196).

13) Vgl. Koller-Signer, Appenzellisches Wappen- und Geschlechterbuch
306.



zehn Orte im Juli 1524 zusammengerufen wurde, ausdrücklich
bezeugt.14) Seine beiden Formulierungen stimmen im wesentlichen
überein. Die erste schiebt den Gegenstand der Abstimmung ein:
Messe, Bilder und Totendienst; die zweite fügt hinzu: «und es dan-
nethin darby bliben lassen». Die Frage lautet demnach: Gehört das

Sondergut dieser beiden Fassungen zum ursprünglichen Sinn und
Wortlaut oder lässt es sich als späterer Einschub erkennen? Alle
Berichte sind sich darin einig, dass das Kirchhöreprinzip in
Religions- und Glaubenssachen galt. Es musste also schon der
ursprüngliche Beschluss diesen Geltungsbereich erwähnen. Messe,
Bilderverehrung und Totenliturgie sind nun die auffallendsten und
tiefgreifendsten Kontroverspunkte zwischen der katholischen
Tradition und der reformatorischen Bewegung. Der Ausdruck kann also

als Aequivalent für Religion und Glauben gelten. Und bei der
Abstimmung in den Kirchhören ging es ja um diese konkreten
Einzeldinge, nicht um einen vagen Begriff «Glauben». So darf man
annehmen, dass dieser Teil dem ursprünglichen Sachverhalt
entspricht. Das bei der zweiten Fassung angefügte «und es dannethin
darby bliben lassen» bedeutet offensichtlich, dass die in den einzelnen

Kirchhören abgehaltene Abstimmung ein für allemal Geltung
haben solle, und schliesst durch ihren Wortlaut ein wiederholtes
Mehren, wie es zum mindesten in Herisau vorgekommen ist, oder
eine rückläufige Bewegung aus. Klarer macht keinen Unterschied
zwischen dem spätem Entscheid Herisaus und dem frühern der
übrigen ausserrhodischen Kirchhören, er sieht einfach das endgültige
Resultat. Es ist schwer zu entscheiden, ob die Landsgemeinde mit
der Aufstellung des Kirchhöreprinzips eine endgültige oder eine

vorläufige Lösung wollte. In Kampfzeiten sind rechtliche Verträge
und Beschlüsse meist nicht Endziele, sondern nur Etappen. Das gilt
für das ganze 16. Jahrhundert der Appenzeller Geschichte. Die
neugläubige Partei war damals in der Offensive begriffen und strebte
jedenfalls nach dem Durchbruch der Reformation im ganzen Land.
Die Altgläubigen, wohl schon damals in der Minderheit, suchten
für sich noch zu retten, was zu retten war. Wir lassen deshalb die
Frage offen, ob der Zusatz der zweiten Fassung Klarers den
ursprünglichen Sinn wiedergibt. Auf Grund der Quellen zur Appenzeller

Reformation allein scheint sie nicht lösbar.
Ausser dem Wortlaut des Kirchhöreprinzips muss auch die Datierung

der fraglichen Landsgemeinde überprüft werden. Die Appenzeller

Historiker, besonders die Bearbeiter der Reformationsgeschichte,

haben seit Walser die Aufstellung des Kirchhöreprinzips

") App. Jb. 1. c. 93.



auf den 6. und die Abschaffung des katholischen Kultus auf den

13. August 1524 angesetzt.15) Einzig Schiess kam das Datum insofern
verdächtig vor, als dieser Tag auf einen Samstag fiel und er sich
nicht wohl eine ausserordentliche Landsgemeinde an einem Samstag
vorstellen konnte.10) Darum nimmt er den 7. und 14. August an.
Das Jahr 1524 wird erstmals im Beschluss des Landsheimlichs vom
10. März 1587 genannt.17) Da dieser aber das Kirchhöreprinzip nicht
auf Grund eines Originaldokumentes, sondern der Klarerschen
Chronik erneuerte, ist anzunehmen, dass er auch die Datierung des

Mandates aus seiner Vorlage übernahm. Klarers Darstellung der
Reformation datiert aber die Landsgemeinde, die das Kirchhöreprinzip

aufstellte, nicht genau, sondern nur ungefähr zwischen

1521 und 1525.18) Er reiht das Ereignis zwischen die Aufstellung
des Schriftprinzips (im April 1524) und die Disputation vom Juli
1524 ein, allerdings ohne eine streng chronologische Anordnung zu
befolgen. Seine Darstellung ist vielmehr nach sachlichen Gesichtspunkten

gegliedert. So gibt er nach der Einleitung (S. 86 f.) einen
kurzen Abriss der reformatorischen Entwicklung in Appenzell (S. 87
bis 88), führt hierauf die Prediger des Evangeliums und ihre päpstlichen

Widersacher auf (S. 88—92), geht dann auf die Behandlung

der Glaubensfragen an verschiedenen Landsgemeinden über
(S. 92—96), fügt zwei Abschnitte über die Disputation an (S.96 f.)
und schliesst mit einigen Ausführungen über die Laien, die sich um
die evangelische Sache verdient gemacht hatten (S. 97—99). Dies alles
wird mit der Bemerkung zusammengefasst: «Sölliches alles obbe-
schriben hat sich verlouffen ungefar vom jarr Christi 1521 biß in
das 15255t». Dann folgen, auch mit Umgehung der chronologischen
Ordnung, ein paar kurze Abschnitte über die Täuferwirren, die
Teilnahme an eidgenössischen Glaubensgesprächen und den Versuch

der Kirchhöre Appenzell, Bullinger als Prädikanten zu gewinnen
(S. 99—101). Die Verkürzung der Perspektive, die verschiedenen
Vor- und Rückblendungen bewirken, dass es oft nicht leicht ist,
gewisse von Klarer allein erwähnte Episoden chronologisch
einzureihen. Seine Erinnerung ist hie und da getrübt. So weiss er nicht
mehr recht, ob die Botschaft der Zehn Orte 1523 oder 1524 in
Appenzell vorsprach.19) Auch erzählt er, gleich nach der Lands-

15) G. Walser, Neue Appenzeller Chonik, 1740, 436. J. Kaspar Zellweger,
Geschichte des appenzellischen Volkes Bd. 3, 1. Abt. S. 91 f. J. Willi, Die
Reformation im Lande Appenzell, S. 62. F. Stark, Glaubensspaltung 65—67.

1(i) AUB nr. 1787.

") RUB f. 175 v.
1S) App. Jb. 1873, 99.
19) 1. c. 93.



gemeinde, die das Schriftprinzip aufstellte, hätten die Kapläne in
Appenzell den Landammann gefragt, ob sie jetzt noch Messe lesen
sollten oder nicht, am Montag hätten sie es nicht gewagt, und erst
am Dienstag hätten die Gontner mit ihrem Kaplan den «messgrem-
pel» wieder angefangen. «Der Landtamman, den sy fragtend und
domallen rechterweiter landtamman war, hieße Häni Buwman.»20)
Da stimmt etwas offensichtlich nicht. Heinrich Baumann war 1524
gar nicht Landammann. In den Eidgenössischen Abschieden
erscheint er um diese Zeit als «des Rats». Die Rechnungsablagen der
Säckelmeister, neben Einzelurkunden der sicherste Nachweis,
erwähnen als Vorsitzenden für 1524/25 Landammann Broger. Im Mai
1530 erscheint Baumann zum erstenmal als Landammann.21) Ausserdem

ist die Verquickung des appenzellischen Schriftprinzips, das an
der Beicht noch festhielt und ausdrücklich die löblichen Bräuche in
Schutz nahm, mit der Abschaffung der Messe für den April 1524
verfrüht.22) Das Ereignis passt viel besser in die Zeit zwischen den

Kappelerkriegen, wo der Druck der äussern Rhoden auf den
katholischen Rest im Hauptflecken, sich mit ihnen gleichförmig zu
machen, immer stärker wurde. Diese Auffassung wird übrigens durch
den Brief des Benedikt Noll, Prädikanten von Teufen, an Ulrich
Zwingli vom 29. August 1531, bestätigt, wonach die Priester in
Appenzell am 6. August 1531, dem Sonntag, einer ausserordentlichen
Landsgemeinde die Vesper und am folgenden Montag die Messe
ausfallen Hessen.23) Aus Walter Klarers Reformationschronik lässt
sich also die Aufstellung des Kirchhöreprinzips nicht mit Sicherheit
auf 1524 festlegen.

Es gibt nicht sehr viele zeitgenössische Quellen zur Appenzeller

20) 1. c. 95.
21) Eidg. Abschiede (EA) IV 1 a S. 666 (28. 5. 1525) und 951 (25. 6.

1526). Landesarchiv Appenzell: Landrechnungen (LR) Bd. 2: 1522—27 passim

Bd. 4: 1530—1534 p. 43. Danach sind die Angaben im AUB nr. 1844,
und bei Koller-Signer AWGB S. 15 zu korrigieren. Die zeitlichen Angaben
in diesem Werk sind überhaupt mit Vorsicht zu gebrauchen. Für die 1520er
Jahre zum Beispiel werden 1522/23 und 1524/25 zwei Landammänner
aufgeführt, Tanner und Lanker, bzw. Broger und Baumann. Die Ansicht,
Baumann sei bereits 1524 Landammann gewesen, geht auf Zellwegers Land-
ammännerliste zurück (III 2, 193). Dieser verweist in der Fussnote auf
eine Handschrift des Stiftsarchivs St. Gallen, die nach freundlicher Auskunft
von H. H. Dr. Paul Stärkle eine Innerrhoder Chronik (Kopie, anf. 18. Jhd.)
ist. Der angeführte Passus ist eine Verarbeitung von Walter Klarers
Reformationschronik und den Innerrhoder Chroniken Sutters und Geigers, besitzt
also keinen Originalwert. Die Herstellung einer einwandfreien Beamtenliste
bleibt noch ein Desideratum der appenzellischen Geschichte.

22) App. Jb. 1873, S. 92. EA IV i a, nr. 188 zu a i.
23) Vgl. AUB nr. 1919, 1927.



Reformationsgeschichte. Und gerade die Aufstellung des

Kirchhöreprinzips ist aus den sporadischen Einzelnachrichten in Abschieden,

Briefen und Akten nicht ersichtlich. Immerhin erlaubt eine

Quellengattung, das Datum der fraglichen Landsgemeinde zu
überprüfen, die Landrechnungen. Wir stellen in der Uebersicht auf
Seite 12 ff. die Einträge zusammen, die Landsgemeinden vom Sommer

1521 bis 1525 betreffen, und lassen in den andern Kolonnen die übrigen

Zeugnisse folgen. Wir müssen uns auf diese Jahre beschränken,
da mit 1526 ein neuer Säckelmeister, Pali Gartenhuser, das Amt
übernahm, dessen Eintragungen viel knapper und damit vieldeutiger
sind.24) Ausserdem scheint der Landweibel, dem bei der Bestellung
der Gemeinden eine besondere Rolle zukam, von da an eine besondere

Rechnung geführt zu haben.25)
Die Zusammenstellung ergibt verschiedene rechtshistorische Details.

Neben der ordentlichen Landsgemeinde am Sonntag «vorm mayentag»
wurden jedes Jahr auch ausserordentliche abgehalten, sei es dass die
Landesgeschäfte, sei es dass eine eidgenössische Botschaft die
Einberufung verlangten.26) Allerdings sprachen eidgenössische Gesandte
nicht immer vor allen versammelten Landleuten, sondern gelegentlich

nur vor dem Rat. Ganz klar ist das für 1523 bezeugt, wo die

Eidgenossen nicht auf die ordentliche Landsgemeinde, sondern erst
anfangs Mai nach Appenzell kamen, als man die «landsbsetzi» hielt,
d. h. die Versammlung von neuen und alten Räten nach der
Landsgemeinde.27) Die Einberufung der Gemeinde war Sache des Land-
weibels. Öfters beauftragte er andere Personen mit der Verkündung

der Landsgemeinde. Die Entlöhnung für den Ritt nach Aus-

24) LR 1522/27 pg. 284. — Es scheint allerdings schon vorher einen
gewissen Wechsel in der Rechnungsführung gegeben zu haben. Darauf deuten
nicht nur die verschiedenen Schriften, sondern auch der Eintrag pg. 226, wo
am 23. Mai 1525 statt des amtierenden der alte Säckelmeister Rechnung
ablegt. Im folgenden Herbst lässt wiederum der gewöhnliche Säckelmeister,
hier allerdings ohne Namenangabe, die Rechnung prüfen (pg. 256).

25) 1. c. pg. 311: «Item Hans Tanner der Wybell het grechnet for dem
aman Lancker und dem seckelmaister und Cuonraten Schmid und Thyasen
Zydler, und blibt er schuldig by den 50 Hb., uf das er het dem Brüllisower
ablon gen 9 lib. 7 ß 9 J), und ist das geschechen uf mainttag for Mattye im
27 jar, daran hat er gen 1 lib. Item me sol er fer Trösterbuosen, hat er in
dye rechnig glait och uf den selben tag 168 [/2 lib. ^ und ist im sin tail
worden und abzogen.»

2G) Eine regelmässige Herbstlandsgemeinde, wie sie Zellweger II 377
annimmt, kann nicht nachgewiesen werden. Eine einzige Stelle über eine
Landsgemeinde vor dem Gallentag ist doch wohl eine zu schmale Quellenbasis.

27) EA IV 1 a, nr. 117 b und z 1. 119. — LR pg. 78 (Siehe den Text in
der Uebersicht).



serrhoden betrug je nach Entfernung 3 bis 6 Schilling. Das Datum
und die Traktanden der Landsgemeinde wurden zunächst den

Hauptleuten mitgeteilt, die in ihren Rhoden für die Auskündung zu

sorgen hatten.
Aus dem Vergleich der Landrechnungen mit zeitgenössischen

Dokumenten ergibt sich Folgendes: 1. Alle von zeitgenössischen Quellen

erwähnten Appenzeller Landsgemeinden im Zeitraum von 1521
bis 1525 werden auch von den Landrechnungen bezeugt. 2. Einige
Gemeinden werden nur in den Landrechnungen erwähnt. 3. Die
Landsgemeinde vom 6. oder 7. August 1524, die das Kirchöreprinzip
festlegte, wird weder von den Landrechnungen noch von andern
zeitgenössischen Quellen genannt. Das bestimmte Datum findet sich
erst zwei Jahrhunderte später in der Appenzeller Chronik Gabriel
Walsers.278)

Darf man daraus den naheliegenden Schluss ziehen, zu jener
bestimmten Zeit habe gar keine Landsgemeinde stattgefunden? Das

Argumentum e silentio hat seine Tücken. Es besteht immerhin die

Möglichkeit, dass ausnahmsweise der am St. Annentag versammelte
zweifache Rat den Beschluss, in 14 Tagen eine Landsgemeinde
abzuhalten, nach Hause gebracht hat.28) Vielleicht lässt sich der Eintrag

in den Landrechnungen, wonach der Landweibel anfangs
August 1524 nach Herisau geschickt wurde, im Sinne einer Verkündung

der Landsgemeinde interpretieren.29) Aber zwingend ist diese

Annahme nicht, da der Grund der Reise nicht angegeben wird. Auf
alle Fälle ist die Landsgemeinde vom August 1524 durch die erst
sehr späte Bezeugung in Frage gestellt und darf deshalb nicht ohne
weitere Begründung angenommen werden.

Einige Rückschlüsse lassen sich aus Quellen des Jahres 1526
ziehen. Am 16. Juli 1526 berichtet der Schulmeister Hans Geben-
tinger in St. Gallen an Zwingli über eine Tags zuvor abgehaltene
Landsgemeinde in Appenzell und fügt bei, die Bauern der äussern
Rhoden hätten Bilder, Messe und Sakramentshäuschen längst
abgeschafft.30) «Längst» ist ein unbestimmter Zeitbegriff. Doch dürfte

27a) Die Bischofbergerchronik (1682) gibt kein Datum an. Nach brieflicher

Mitteilung Dr. Walter Schläpfers kopiert Anhorn, den Walser in
seinen Literaturangaben zitiert, einfach Klarers Bericht, ebenso andere aus-
serrhodische Chroniken. Walser gibt von Anhorn neben der Appenzeller
Chronik noch eine Reformations-Historie an, die bisher nicht aufgefunden
werden konnte. Im Bericht des Jacob Ower zum Tannerhandel von 1619
findet sich eine Stelle über den «Vertrag von 1524» (Siehe unten). Sie
dürfte ebenfalls auf Klarers unsicherer Chronologie beruhen.

2S) LR 1522/27, pg. 188.

29) 1. c. pg. 189.
30) AUB nr. 1826 (Nach Zwingli Werke VIII 660 f.).



Die Landsgemeinden von 1521—1525 nach den Appenzeller

Seite LR

13

37

65

61

?»

131

137

151

169

Item me usgen dem Bümen 6 ß 5 d, daß händ die alsam ver-
zert, do das unglicht an der gmant ist gsin am samtag
darnach.

Item me ussgen Dyesen Rainsperg 8 1b d 17 ß d 10 d, daß
hend die Aignossen kostet und das salt, daß er zue Feltkilch
koft het, sin Ion und salt ubrenfuren. (i)
Item me usgen dem Waibel 13 ß d, und het der Brimer kostet
in der kichen un den wirt und das er und sin sün die briefli
umentragent in die Ußroden.

Item me usgen Dyesen Ransperg 2V2 lb d I ß d, hent die
kostet von Zug und die andren, die och da waren an der gemänd
vor wienacht 1521 jar.
Item me usgen 8V2 ß d dem Waibel umm kertzen, da man
gmant het gehan, und das er Jörin Mayer het geholet.
Item die het man angenommen zu lanndluten und hatz der
Rat angenom, so nüw und alt Ratt sind bin ainantren gesesen
und vollen gwalt gehaben hannd kann von der gmann, die am
Sonnentag ist gesin vorm mayentag 1523 jar.
Item me usgen 15V2 lb d 2 ß d 9V2 d Dyesen Ransper, hend
die Vier Ortt kostet und die von Sant Gallen und die, die ain
Rad darzuo gen hat, an unser lantbesetzy warents da (1)

Item me usgen 3 ß d Signers Hanslyn, hat en der Waibel zu
den Hobtlüten geschickht.
Item me usgen dem Seckelmaister 8 ß d umm 9 mas alten win,
do mans den Aignon schancht.

Item me usgen 8 ß d dem Wyshopt, hat in der Waibel oder
mine herren zuo den Hobtlüt geschickt in die roten.
Ittem me usgen 5 ß d dem Weter und dem Wyshopt, die sind
zu den Hoptlüten gesin, do man ain gmänd han wot.
Ittem me usgen 2 ß d den buoben zu Egg, ails ers usgen hat,
dz man die gmänd bestelt hat.

Item me usgen 6 ß d den buben zu Egg, alls er die gmänd
hat bestelt und andres.

Item me usgen 3 ß d Uolin Wetter, als er ain gmänd hat
bestelt.

Item me usgen 4 ß d dem Maitzler, der hat och die gmänd
bestelt.



Landrechnungen und andern zeitgenössischen Zeugnissen

Datum Tag zeitgenössische Quellen spätere Quellen

1521 16. Aug. Freitag Vadian, Deutsche hist.
Schriften III 223

1. Sept. Sonntag EA IV 1 a, nr. 40 1, 41

8. Dez. Sonntag 1. c. 60 1

1. c. 79 g. 81

1522 Jan.

27. Apr. Sonntag

5. Mai 1. c. 117 b und zi. 119

14. Dez. Sonntag

1523 26. Apr. Sonntag

Aug.

Okt.

1524 24. Apr. Sonntag Klarer, Ref. gesch. 92

13



Seite

i86

209

216

239

240

242

262

264

LR

Item me usgen dem Wäbell 5 ß und 2V2 d, dass er het die
gmänd pstelt.

Item me ussgen dem Waybell, als er hett dye gmänd psteltt
und kertzen und unschlytt in das ratthuss brucht, do die
Aygnossen da sin gsin.

Item me ussgen Hänssly 3 ß d, het dye gmänd verkünt.
Item me ussgen 18 d Hanss Toybelly, dass er het dye rod
angschriben.

Item me ussgen 7 lb 16 ß, haind dye zwenn und 50 man kost,
dye by annandren synd gsin vor der gmänd in minder heren
namen [uf mentag vor Lorentzen] (2)
Item me usgen Fuliagen 1 lb minder 4 crützer sin rychter Ion,
het Jochim empfangen. Item me Jochimen gen 5 guot batzen,
als er hett dye zedell gschryben in die roden und nüt ain
kilchöry.
Item me ußgen in der wuchen vor sant Kattrinen denn 27
manen,dye ain ratt hatt verornett 7 lb 19 ß, sind zwen tag
gsessen, ist an dem ander tag ainer nit darby gsin [was for
der gmaind] (2)

an der gmaind dye ist gsin am Sonnentag vor Andrey

Anmerkungen zur Tabelle

(1) Nicht Landsgemeinde, sondern Vortrag der eidgenössischen Botschaft
vor dem Rat. (2) Ausdrücke in [ ] bedeuten Zusatz von zweiter, gleichzeitiger

Hand.

14



Datum Tag zeitgenössische Quellen spätere Quellen

22. Jul.

6. Aug.

1525 Jan.

30. Apr.
Aug.

26. Nov.

Freitag

Samstag

Sonntag

Sonntag

EA 1. c. 195, Klarer 1. c. 93

(Klarer, 1. c. 95 f.
ohne Datum)
EA 1. c. 235, 3

Landbuch Art. 21 f.

Walser 436

15



die Abschaffung des alten Kultes mindestens ein Jahr vorher
geschehen sein. An der Tagsatzung zu Einsiedeln vom 27. Februar
1526 gaben die Boten von Appenzell den VII am alten Glauben
festhaltenden Orten in der Frage der Bundesbeschwörung die
Antwort, sieben Rhoden oder Kirchhören seien gewillt, den VII Orten

zu entsprechen, und, was Messe und Sakrament anbelangte, sich
ihnen gleichförmig zu machen.31) Diese sieben Rhoden oder Kirchhören

sind die sechs innern Rhoden und die Kirchhöre Herisau. Die
Antwort zeigt, dass das Land Appenzell politisch nicht mehr einig
war, weil es sich religiös in zwei Lager gespalten hatte. Sie setzt
also eine Abstimmung nach dem Kirchhöreprinzip und damit dessen

Aufstellung voraus. Diese muss spätestens an der Landsgemeinde
vom 26. November 1525 stattgefunden haben.32) Anfangs 1525
erklärte Appenzell, als es zur Stellungnahme für oder gegen das eidg.
Glaubenskonkordat aufgefordert wurde, es wolle die Artikel weder
loben noch tadeln, für sich aber bei dem Mandat bleiben, das es kürz-
(d.h. anfangs Januar) den eidgenössischen Boten schriftlich übergeben

habe.33) Diese schriftliche Erklärung ist nicht mehr vorhanden.
Darum scheint es unklar, ob mit dem Mandat das Schrift- oder
das Kirchhöreprinzip gemeint sei. Willi glaubt, es handle sich um
das Schriftprinzip, respektive das Ratsmandat vom Oktober 1523.34)
Stark interpretiert das Mandat als das Kirchhöreprinzip und sieht
die Ereignisse im Spätjahr 1524 als Folge der Gemeindeautonomie
in Religionssachen an.35) Die Antwort des Rates von St. Gallen auf
die entsprechenden Aufträge der eidgenössischen Botschaft — er
weist auf die Bündnisverpflichtungen und das Schriftmandat hin —
zeigt, dass die appenzellische Stellungnahme nicht auf dem Kirch-
höreprinzip beruhen muss, sondern durch das Schriftmandat und die

Verpflichtung zur Neutralität laut Bundesbrief genügend erklärt
werden kann.36)

Die spätem Ereignisse und Antworten setzen also nur voraus, dass
das Kirchhöreprinzip nicht nach dem Jahre 1525 aufgestellt worden
sein kann.

Es muss darum versucht werden, das Kirchhöreprinzip in den
Ablauf der appenzellischen und der eidgenössischen Reformationsgeschichte

zu stellen. Ausgangspunkt muss dabei sein, dass die Selb-

31) EA IV 1 a, nr. 348 f. und cc.
32) Siehe S. 12—14.
33) EA IV 1 a, nr. 250 b und c. (AUB 1801 hat fälschlich d und e.)

M) Willi 72.
35) Stark 87.
3G) EA IV i a, nr. 235.

16



ständigkeit der Gemeinden in Glaubenssachen in der Abstimmung
über die zentralen Fragen des Kultes, über Messe und Bilder,
bestand, wie wir dies in der Untersuchung der textlichen Ueberliefe-
rung erarbeitet haben. Die Frage lautet also dahin: Ist eine offizielle
Abschaffung von Bildern und Messe in den Kirchgemeinden des

Appenzellerlandes schon im August 1524 möglich?
Der Anfang der appenzellischen Glaubensbewegung wie der

Reformation überhaupt kann nicht mit einem eindeutigen Datum
bestimmt werden. Immerhin ist durch die Forschungen von Franz
Stark erwiesen, dass sich die Glaubensfrage in Appenzell während
der Jahre 1519—22 «in einem durchaus unfertigen und gärenden
Zustand» bewegte.37) Wenn wir der wohl etwas summarischen
Unterscheidung Sebastian Hofmeisters in seiner im Februar 1523
gedruckten Treuen Ermahnung an die Eidgenossen, dass sie sich nicht
wider die Lehre Christi setzen, trauen dürfen, zählte Appenzell
damals noch mit Uri, Schwyz, Unterwaiden, Zug, Freiburg zu den
Widersachern des Gotteswortes, während in Basel, Glarus,
Solothurn und Schaffhausen die neue Predigt bereits erlaubt war.38) Die
beiden Zürcher Disputationen, Vadians reformatorisches Auftreten
und die Wirksamkeit neugläubig gesinnter appenzellischer Geistlichen

und Laien hatten zur Folge, dass der Rat im Herbst desselben
Jahres mit dem Schriftprinzip die neue Predigt freigab.39) Dass dieses

Schriftmandat aber nicht einfach einen Sieg der neuen Lehre
bedeutete, sondern wesentliche Punkte des alten Glaubens schützte,
zeigt der Wortlaut der Bestätigung des Schriftprinzips durch die
Landsgemeinde vom 26. April 1524.40) Das Schriftprinzip bezweckte
an sich, den Frieden und die Einigkeit im Lande zu fördern und das

gegenseitige Verketzern und Schmähen abzustellen, aber es konnte
dieses Ziel nicht erreichten, da es einen innern Zwiespalt in sich trug,
indem es sowohl das neue zwinglische Schriftverständnis als auch die
traditionelle Schriftauslegung mit dem Festhalten an alten Bräuchen
erlaubte.

Darum wollte der appenzellische Rat ein neues Mittel versuchen,
um die Glaubensfrage für das ganze Land zu lösen. Er setzte auf

") Stark 49
38) Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhausen

136.

39) Stark 41—57.

40) Der Wortlaut ist in EA IV 1 a, nr. 188 zu a 1 abgedruckt. Wenn
man das Appenzeller Schriftmandat mit dem des Rates von Mühlhausen, das
mir gerade zur Hand liegt (Strickler, Aktensammlung zur SRG I nr. 640),
vergleicht, so erscheint das spätere Appenzeller Mandat ausserordentlich
konservativ.

17



den 7. Juli 1524 eine Disputation an. Disputationen im
Reformationszeitalter dienten nicht in erster Linie dazu, die Wahrheit in
kontroversen Fragen zu erfahren, sondern waren Manifestationen
einer Partei, die ihrer Ansicht zum Durchbruch verhelfen wollte.
Wenn der St. Galler Bürgermeister Vadian, der bereits die zweite
Zürcher Disputation präsidiert hatte, zur Leitung des Glaubensgesprächs

in Appenzell ausersehen war, so deutet das darauf hin, dass

im Rat die Mehrheit und vor allem die einflussreichsten Männer der
neuen Lehre zuneigten.41) Im Juni 1524 galt Appenzell mit Zürich
und Schaffhausen als einer der Orte, wo man des «Missglaubens»
wegen vorstellig werden müsse. Im Februar zuvor waren es erst die
beiden Städte gewesen.42) In Appenzell muss also die neugläubige
Bewegung während dieses halben Jahres gewisse Fortschritte erzielt
haben.

Die Disputation in Appenzell scheiterte, weil Pfarrer Josef Forrer
von Herisau als Vertreter der Altgläubigen der Versammlung die

Kompetenz, in Glaubenssachen zu urteilen, mit dem Konzilsgedanken

absprach. Unverrichteter Dinge mussten die Wortführer der
Neuerung weggehen.43) Einen zweiten Disputationsversuch in
Appenzell am 26. Dezember 1524 zweifelt Willi zu Unrecht an.44) Hans
Salat, der einzige, der zwei Disputationen unterscheidet — der Su-
terschen Chronik kommt hier kein selbständiger Wert zu, da sie auf
Salat fusst — ist für die Vorgänge in Appenzell ein durchaus
zuverlässiger Zeuge. Er hat diese Nachrichten ohne Zweifel von Pfarrer

Josef Forrer selbst gehört, der nach dem Umschwung in Herisau

in Altdorf und seit 1531 in Luzern als Leutpriester wirkte.45)
Diese zweite Disputation, bei der die Glaubensparteien getrennt in
zwei Häusern tagten, wurde durch die Bauern vereitelt, welche die

Versammlung der Prädikanten und ihrer Anhänger mit Knütteln
auseinandertrieben.

Die Artikel, über die das erstemal hätte disputiert werden sollen,
betreffen nach Salat das Fegfeuer, die Gebete für die Toten, die

Genugtuung Christi und die Genugtuung der Menschen, die
Notwendigkeit der Heiligenverehrung, Gnade und Verdienste, die Zahl
der Sakramente und den Ablass.46) Sie sind auch durch ein undatiertes

Aktenstück im Staatsarchiv Luzern mit fast gleichem Wortlaut

41) Stark 64.

42) 1. c. 81-83.
43) 1. c. 64 f-

44) Willi 45 f. Stark 65 lässt die Frage offen.
43) Strickler, Aktensammlung III nr. in.
48) Salat in ASRG I 75 f.

18



bezeugt.47) Es fällt auf, dass das geplante Glaubensgespräch noch
nicht wagen durfte, das Herzstück des alten Glaubens, das

Messopfer, direkt anzugreifen. Auch bei den andern beiden im
Kirchhöreprinzip genannten Kontroverspunkten, dem Bilder- und Totendienst,

wird nach dem Wortlaut nicht die Berechtigung, sondern
bloss die Notwendigkeit in Frage gestellt. Das deutet jedenfalls auf
ein taktisches, schrittweises Vorgehen der Prädikanten. Für einen
direkten Angriff gegen Bilder und Messe war offenbar die Lage in
Appenzell zu Beginn des Monats Juli noch nicht reif. Und einen

guten Monat später sollen die ausserrhodischen Kirchhören mit
Ausnahme von Herisau bereits die Abschaffung von Bildern und Messe
beschlossen haben? Das ist zum mindesten sehr fraglich und, was die
Messe anbelangt, unmöglich. Die appenzellische Glaubensbewegung
kann nicht dermassen der zürcherischen vorausgeeilt sein, die es erst
im April 1525 wagen konnte, die Messe abzuschaffen. Wenn die zweite
obrigkeitlich angeordnete Appenzeller Disputation im Dezember die
gleichen Artikel zu behandeln hatte, was vermutet werden darf, ist
eine vorherige Abstimmung über die entscheidenden Glaubensfragen
in den einzelnen Kirchgemeinden nicht möglich gewesen.

Am 22. Juli 1524 erschienen in Appenzell Boten der X Orte,
um vor versammelter Landsgemeinde die Appenzeller von allen
Neuerungen in Glaubenssachen abzumahnen.48) Sie kamen von
Schaffhausen her, wo sie am 18. Juli einen gleichen Auftrag
ausgerichtet hatten. Am 19. Juli waren sie in Frauenfeld, mitten in den
Wirren des Ittingersturmes.49) Ihr Vortrag in Appenzell stand also

unter dem frischen Eindruck des Zürcher Bildersturmes (30. Juni)
und der Exzesse, die sich die Neuerer in der Karthause Ittingen
erlaubt hatten. Die Appenzeller wiesen in ihrer Antwort auf den

Vortrag des Wortführers Sebastian vom Stein auf das ausgegangene

Schriftmandat hin, erklärten aber ausdrücklich, die groben
lutherischen Missbräuche wolle man bei ihnen nicht dulden.50) Der
Ittingersturm muss bei ihnen wie in der gesamten Eidgenossenschaft
auf den Lauf der reformatorischen Bewegung momentan hemmend
gewirkt haben. Wenn man die Nachricht über Bilderstürme und die

Abschaffung des katholischen Gottesdienstes aus den Eidgenössischen

Abschieden zusammenstellt, so erkennt man leicht, dass die
ersten Ausschreitungen auf die zweite Zürcher Disputation (Oktober

1523) zurückgehen und radikalen Elementen, die sich später

47) Strickler, Aktensammlung I nr. 2231.
48) Stark 84.

40) Knittel, Die Reformation im Thurgau 78.

50) Stark 84.

19



dem Täufcrtum zuwenden, zur Last gelegt werden müssen. Bis in
den Sommer 1524 bleiben sie aber auf Zürcher und angrenzendes
Gebiet beschränkt. Sie setzen erst wieder im Spätherbst 1524 ein
und erreichen im folgenden Jahr einen zweiten Höhepunkt. Im
Thurgau, das dem Einfluss Zwingiis sicher ebenso stark offenstand
wie das Appenzellerland, schafften erst im Sommer 1525 einige
Gemeinden die Messe ab.51) Der Zusammenhang mit dem Ittingersturm

und den eidgenössischen Ereignissen vermindert also die
Wahrscheinlichkeit der Aufstellung des Kirchhöreprinzipes für
Appenzell im August 1524.

Entscheidend für die Neudatierung des Kirchhöreprinzips und
eine Neuwertung der appenzellischen Reformationsgeschichte sind
die Vorgänge im Frühjahr 1525. Auf der Luzerner Tagsatzung vom
i.März 1525 liefen Klagen ein über grosse Zwietracht im
Appenzellerland des lutherischen Glaubens wegen. An einigen Orten waren

Kirchen geplündert worden. Die Anhänger des alten Glaubens
begehrten Rat und Hilfe.52) Nach Vadian und Vogler wurden in
Gais und Teufen die Bilder 1525 entfernt, nach Zellweger in Gais
am 2. Februar.53) Das passt durchaus in den Zusammenhang. Ebenso

die undatiert überlieferten Klagepunkte gegen einen Priester im
Appenzellerland, der einige katholische Lehren und Bräuche
angegriffen hatte, darunter die Bilderverehrung, nicht aber die Messe.54)
Die Hilferufe der Altgläubigen gewinnen erst dann ihren vollen
Sinn, wenn Gemeinden oder Einzelne eigenmächtig vorgegangen
waren. Wenn das Kirchhöreprinzip bereits aufgestellt war, hatten
die Altgläubigen kein Recht zur Klage mehr. Der Bildersturm in
Gais und Teufen muss aber — das zeigen die parallelen Fälle im
Thurgau — radikalen Elementen, vielleicht unter Führung der
Prädikanten Schurtanner und Kessler, zugeschrieben werden und steht
wohl schon im Zusammenhang mit den 1525 anbrechenden
Täuferunruhen.55) Erst diese radikale Entwicklung — auch der Ueberfall
auf das Kloster Wonnenstein gehört dazu56) — musste beim Rat die
Erkenntnis fördern, dass die Glaubensfrage in Appenzell auf Grund
des Schriftprinzipes nicht mehr zu lösen war. Wahrscheinlich hat
die ordentliche Landsgemeinde vom 30. April 1525 eine neue Lösung

51) EA IV 1 a Materien-Register: Religionssachen: Anfechtung der Messe,

Unterlassung des Messdienstes, Ausräumung und Zerstörung von
Bildern, Altären und Kirchenzierden überhaupt.

r>2) 1. c. nr. 250 d und e.

53) Vadian, Deutsche historische Schriften III 225. Stark 67.
51) EA 1. c. zu e (S. 596 f.).
55) Siehe die Darstellung der Täuferbewegung bei Stark 69—77.

5ß) Im November oder anfangs Dezember 1524. Stark 86.



für das ganze Land versucht und sich, als eine Gesamtlösung
unmöglich schien, auf den Vorschlag des Jos Schumacher aus Hundwil

geeinigt, die Glaubensfrage der Kompetenz der einzelnen Kirchhören

zu überlassen. Es käme allenfalls noch die ausserordentliche
Landsgemeinde vom August 1525 für die Aufstellung des Kirch-
höreprinzipes in Frage.57) Doch scheint uns dieser Zeitpunkt zu
spät. Die Unruhen im Frühjahr mussten möglichst rasch geschlichtet
werden. Und wenn auch die rechtliche Regelung meist den Ereignissen

nachhinkt, darf doch nicht ein zu langer Zwischenraum
angenommen werden. Damit ist auch die Frage der Datierung des Kirch-
höreprinzips gelöst. Es wurde nicht, wie Walser und die ihm
folgenden Geschichtsschreiber meinten, im August 1524 aufgestellt,
sondern wahrscheinlich an der ordentlichen Landsgemeinde vom
30. April 1525.

Die Untersuchung über das Kirchhöreprinzip ist damit zu einer
Kritik der appenzellischen Reformationsgeschichte geworden. Das
Schweigen der Landrechnungen hat den Zweifel an bisherigen
Datierungen wachgerufen und eine Ueberprüfung der appenzellischen
und eidgenössischen Entwicklung hat verschiedene Gründe
vorgebracht, die nicht einzeln, wohl aber zusammengenommen den
Entscheid der appenzellischen Kirchgemeinden für oder gegen den alten
Kult schon im August 1524 als verfrüht erweisen. Damit bekommt
die Appenzeller Reformation ein etwas anderes Gesicht. Einmal
verläuft die Entwicklung revolutionärer, als es bisher schien. Die
Unruhen und Ausschreitungen Ende 1524/25 sind nicht Folgen des

Kirchhöreprinzipes, sondern seine Ursachen. Anderseits läuft die
appenzellische Entwicklung nicht der eidgenössischen voraus.
Zwischen dem Kampf um die Freigabe des Gotteswortes und dem Kampf
um den alten Kultus verläuft eine angemessene Zeitspanne, ähnlich
wie im benachbarten Toggenburg, wo der Landrat im Sommer 1524
das Schriftprinzip aufstellte und im Herbst 1525 die Messe in vier
Pfarrkirchen abgeschafft wurde.58) Ferner hat sich gezeigt, dass die
in Walter Klarers Reformationschronik überlieferten Einzeltatsachen

nicht immer chronologisch richtig eingereiht sind. Das wirft
neue Probleme auf, z. B. musste die Zeit der Landesabwesenheit
Pfarrer Diebold Hutters ebenfalls überprüft werden.

Die Datierung des Kirchhöreprinzipes ist durch diese Darlegungen
einigermassen geklärt. Der Wortlaut des Landsgemeindebeschlusses

kann nicht mehr genau rekonstruiert werden, immerhin ist si-

57) Siehe die Einträge aus den Landrechnungen S. 12—14.
5S) Briefe des Blasius Forrer an Zwingli vom 9. 12. 1524 und 23. 10. 1525

in Zwingli Werke VIII 256 und 397. Vgl. Gottfried Egli, Die Reformation
im Toggenburg, Schaffhausen 1955, S. 91.



cher, dass die Fassung in Klarers Reformationschronik der ursprünglichen

Form am nächsten steht. Es muss aber noch das Problem
der Bedeutung und des Sinnes des Kirchhöreprinzips angeschnitten
werden. Das hängt wesentlich zusammen mit seiner Handhabung.
In den Wirren der Gegenreformation interpretierten die äussern
Rhoden das Kirchhöreprinzip im Sinne des jedenfalls seit dem Ende
der Kappelerkriege existierenden Gewohnheitsrechtes, das den
auswärtigen Kirchenbesuch für die religiöse Minderheit gestattete. Die
innerrhodischen Politiker suchten bei ihren Rekatholisierungsbestre-
bungen eine rechtliche Grundlage, um die evangelische Minderheit
im Hauptflecken zu eliminieren. Sie fanden sie im Wortlaut der
Klarerschen Fassung nach der buchstäblichen Auslegung. Der Konflikt

ist typisch: geschriebenes Recht gegen Gewohnheitsrecht. Auch
einzelne ausserrhodische Kreise suchten nach dem eidgenössischen
Schiedsspruch von 1588 die strenge Interpretation in ihren Kirchhören

durchzusetzen.59)
Die Frage geht nun dahin, wie wurde das Kirchhöreprinzip in der

Zeit der Reformation zwischen 1525 und 1531 interpretiert. Eine
klare und eindeutige Lösung ist schwierig zu finden, da die spärlichen

und vereinzelten Quellen nur ungenügende Aussagen bieten.
Immerhin lassen sich aus bekannten Tatsachen einige Grundzüge
aufzeigen.

1. Im Ablauf der Appenzeller Reformation erfolgte die Aufstellung

des Kirchhöreprinzips nach den gescheiterten Versuchen, durch
Schriftprinzip und Disputationen die Glaubensfrage für das ganze
Land einheitlich zu lösen, noch im Zeichen des Kampfes um die
Freiheit des Gotteswortes.

2. Das unmittelbare Ziel des Gesetzes war nicht die Glaubenseinheit

der Kirchgemeinde, sondern die Kultuseinheit in der
Pfarrkirche. Die Materialsammlung des Jacob Ower zum Tannerhandel
fasst das um 1619 so zusammen: «Der vertrag anno 1524 ist woll
allweg verstanden worden, daz nun in den kilchen nach bschech-

nem mehr allein eine relligion solle geüebt werden, und mögend die,

so übermehret worden, woll usserthalb irer glegenheit halber gon,
wohin sy wellend; aber anno 1588 hennd in die Innerroder nit mehr
also verstohn wellen, sonder in dem verstand, die übermehrten söl-
lent allenklich sich der religion halten, die mit dem mehr erhalten
worden, und usserthalb keinen kilchgang suchen. Und also hieruff
den evangelischen im houptflecken der Kilchgang uff Gaiss abge-

59) Fischer, Gründung der Schweizer Kapuzinerprovinz, 170. Zellweger
III 2, 336.



strickt.»60) Dieses Zeugnis gibt sich zwar deutlich als die ausserrho-
dische Interpretation der Gegenreformationszeit zu erkennen, doch
trifft die Formulierung das ursprüngliche Anliegen, eindeutig
festzulegen, was für ein Gottesdienst allein in der Kirche gehalten werden

soll. Das entspricht übrigens auch dem Reformationsgeschehen
in anderen Gebieten, wo anfänglich der auswärtige Gottesdienstbesuch

frei gestellt war.
3. Schon in der Zeit der Reformation zeichnen sich in der

Handhabung des Kirchöreprinzips bedeutsame Wandlungen ab. Zunächst
wurde die persönliche Glaubensfreiheit des Einzelnen auf die zwei
offiziellen Bekenntnisse eingeschränkt, indem auch der appenzellische

Staat mit Zwangsmassnahmen gegen die Täufer vorging,
wenn auch nicht mit durchschlagendem Erfolg.61) Dann wurde das

Kirchhöreprinzip im Hauptflecken Appenzell durchbrochen und
eigentlich in Frage gestellt, als eine Landsgemeinde anordnete, in der
Pfarrkirche mussten der altgläubige Pfarrer Huter und der
neugläubige Kaplan Hess abwechslungsweise predigen.62) Selbst wenn
diese Verordnung nicht ins Jahr 1525 fällt, wie wir im zweiten
Teil dieser Studien annehmen, so bilden die Ereignisse im August
1531 den sprechenden Beweis, dass in Appenzell wieder ein
doppelspuriger Gottesdienst eingeführt werden sollte, als ein zweifacher
Rat beschloss, drei Monate lang solle ein evangelischer Prädikant —
man dachte vor allem an Bullinger — neben einem katholischen
Priester in der Pfarrkirche predigen.63) Eine ähnliche Entwicklung
lässt sich für Herisau feststellen, wo die evangelische Partei im
April 1529 einen Prädikanten aus St. Gallen berief; die Gegenpartei
vermochte ihn für kurze Zeit zu verdrängen, unterlag dann aber
einem neuen Mehrheitsentscheid der Kirchhöre.64) Die Idee des

Kirchhöreprinzipes ist ja nicht eine bloss appenzellische Erscheinung,

sondern wird schon im Ratschlag der Zürcher Ratsverordneten
über Bilder und Messe im Juni 1524 formuliert: «... und weß

sich ye ein kilchhöri desshalb vereinbart, darby soll es bliben .»64a)

In der zürcherisch-zwinglischen Auffassung darf wohl auch die
Quelle für das appenzellische Kirchhöreprinzip gesehen werden.

4. Diese Entwicklung zeigt deutlich, dass das Kirchhöreprinzip
nicht statisch, sondern dynamisch zu werten ist. Für die evange-

80) Wir verdanken diese Stelle einer freundlichen Mitteilung von Dr.
Walter Schläpfer, Trogen. Vgl. auch die Formulierung im Brief Josua
Kesslers S. 5.

61) Stark 69-77.
62) Siehe oben S. 33.
ß3) AUB nr. 1925 und 1927.
64) Zellweger III i, 155 und III 2, 314.
04a) Zwingli Werke III 115 f. Egli, Aktens. zur Zürcher Ref. Nr. 543.

23



lische Partei bedeutete es nicht bloss die Erlaubnis ihres
Wortgottesdienstes, sondern auch die Möglichkeit, auf einem Umweg die
Protestantisierung des ganzen Landes zu erreichen. In Herisau hatten
sie Erfolg. Ohne den Sieg der V Orte bei Kappel und am Gubel
hätte sich Innerrhoden auf die Dauer nicht halten können. Ein Blick
auf die gesamtschweizerische Reformation bestätigt diese Erkenntnis:

Dort, wo die Reformation von oben her auf Grund des
Herrschaftsrechtes nicht möglich ist, wird sie von unten her durch das

Gemeindeprinzip eingeführt.
5. Einige Tatsachen scheinen darauf hinzuweisen, dass einer

ursprünglich freiheitlichen Regelung durch das Kirchhöreprinzip
schon im Lauf der Reformationszeit Druck und Zwang folgten:

a) Die Entwicklung in den protestantischen Ständen lässt der
Abschaffung der Messe nach geraumer Zeit auch das Verbot auswärtigen

Messbesuches folgen. Für Appenzell kann allerdings ein solcher
Beschluss nicht nachgewiesen werden. Aber der Beschluss der
Landsgemeinde vom 6. August 1531, die Prädikanten und Priester
sollten sich innert Monatsfrist im göttlichen Wort vereinen, wo
nicht, ihre beiderseitige Stellungnahme auf die nächste Tagung der
St. Galler Synode bringen, an der dann in Glaubensfrage entschieden

werden sollte, liegt doch in dieser Richtung.65) Was von der
protestantischen St. Galler Synode zu erwarten war, ist klar. Die
Ausführung des Beschlusses hätte jedenfalls die volle Protestantisierung

des Appenzellerlandes bedeutet. Den sich nicht fügenden
Geistlichen wurde damals schon mit Zwangsmassnahmen gedroht.

b) Wenn man die Existenz konfessioneller Minderheiten im
Appenzellerland während des 16. Jahrhunderts genauer untersucht, so

muss man zu allererst differenzieren. Die Existenz einer evangelischen

Minderheit im Hauptflecken ist von Beginn der Reformation
bis 1588 ununterbrochen bezeugt. Die starke Gruppe von Katholiken

am Ostrand der Rhode Trogen — sie wird in einer Aufzeichnung

von 1597 auf 509 Mann veranschlagt — bestand wohl auch
seit der Reformationszeit, sicher seit der Durchführung des zweiten
Landfriedens im Rheintal. Da sich hier Rhodsgrenzen und
Pfarreigrenzen nicht deckten, die Leute vielmehr nach Berneck und Mar-
bach pfarrgenössig waren, fand auf sie das Kirchhöreprinzip keine

Anwendung. Über die in den ausserrhodischen Kirchhören ansässigen

Katholiken gibt es einander stark widersprechende Schätzungen.

Eine Aufzeichnung in den Nuntiaturberichten von 1590 gibt
dafür, wenn man Trogen-Grub, wo offenbar die Oberegger und
St. Gallisch-Gruber mitgezählt werden, abrechnet, 700 stimmbe-

ür>) AUB nr. 1925.

24



rechtigte Männer an,66) das genannte Dokument von 1597 nur 14,
teilweise mit Namen aufgeführt. Die beträchtliche Diskrepanz
kann, selbst wenn man Verluste in fremden Diensten, zahlreiche
Todesfälle im Pestjahr 1593, Auswanderung von Katholiken oder
Konvertiten nach Innerrhoden und die Mitzählung nicht weniger,
die ihre Fahne nach dem Winde hängten, einberechnet, wohl nur
erklärt werden, wenn man annimmt, der Verfasser der Relation oder
sein Gewährsmann habe in seinem Optimismus nach den ersten
Erfolgen der Kapuziner die katholische Minderheit in Ausserrhoden
ziemlich überschätzt. Sie schrumpft sicher auf eine bescheidenere
Zahl zusammen. Vor allem war sie unbedeutender als die evangelische

Minderheit im Hauptflecken, sie zählte weder Ratsherren
noch Regierungsleute und besass auch kirchlich keinen Zusammenhang.

Ob sie auf Familien zurückgeht, die in der Reformation dem
alten Glauben die Treue gehalten haben, oder ob sie sich erst in der
Zwischenperiode gebildet hat, kann kaum mehr mit Sicherheit
entschieden werden. In der Reformationszeit waren solche vereinzelte
Katholiken sicher einer ungeheuren Belastungsprobe ausgesetzt. In
diesem Zusammenhang verdient das im dritten Teil dieser
Untersuchung veröffentlichte Dokument beachtet zu werden. 1526 gab
es, soweit wir diesem Schreiben Glauben schenken können, bereits
keine Anhänger der Messe mehr in Trogen. Für andere Gemeinden
Ausserrhodens fehlen die Angaben. Nicht nur die Ueberzeugungs-
kraft der Schriftpredigt, sondern ebensosehr der Druck der
Umgebung, das Milieu, dürften im Gebiet der ausserrhodischen Kirchhören

während der Reformation die katholischen Minderheiten zum
Verschwinden gebracht haben. Neue Minderheiten haben sich wohl
erst in der Zwischenperiode gebildet, vielleicht durch Zuwanderung
auf erledigte Bauerngüter.

c. In diesem Zusammenhang muss noch auf das Problem
hingewiesen werden, ob es im Appenzellerland zur Zeit der Reformation

Glaubensflüchtlinge gegeben hat. Vorderhand zeichnet sich
noch keine Lösung ab. Viel mühselige, ins Detail gehende Archivarbeit

wäre noch zu leisten, um herauszufinden, was für Familien
wann aus welchen Gründen wohin ausgewandert sind. Ohne eine

Koordinierung solcher Forschungen, wie sie u. W. Joseph Schacher
für Luzern betreibt, kann noch kein Urteil gefällt werden. Für
Appenzell ist uns bisher einzig ein Beispiel aus der Zeit zwischen Re-

6e) Das Dokument von 1597 in AUB nr. 4138 (vgl. auch nr. 4131), wo
teilweise die gleichen Zahlen zu finden sind. Die Aufzeichnung von 1590
(Nunziatura Svizzera Bd. 4 als Beilage zu einem Brief vom 30. 4.) haben
wir in unserer Dissertation (vgl. Anm. 1) S. 169 verwendet, dabei allerdings
den Wert der Zahlenangaben zu hoch veranschlagt.

25



formation und Gegenreformation bekannt, die Konversion des

Herisauers Konrad Tanner, die mit der Umsiedlung nach Appenzell

verbunden ist. Doch scheinen ausser religiösen Gründen auch
solche der Karriere mitzuspielen.67) Die Auswanderungen nach 1590
gehören nicht mehr in diesen Zusammenhang.

Eine Gesamtbeurteilung, soweit sie möglich ist, zeigt, dass das

Kirchhöreprinzip anfänglich freiheitlich gehandhabt wurde, solange
die Reformation noch um ihre Existenz zu kämpfen hatte. In der
zweiten Phase der Reformation, als die neue Lehre um ihren vollen
Sieg kämpfte, schritt man mehrfach über das Kirchhöreprinzip
hinweg. Das einmal gesetzte Recht wurde nicht als bindende
Verpflichtung, sondern als Etappe für neue Forderungen betrachtet, ein
Charakteristikum jeder Machtpolitik, gerade in den Zeiten der
Reformation und der Gegenreformation. Der Beruhigung nach dem
zweiten Landfrieden entsprach eine Neubesinnung auf den Erlass
der Landsgemeinde von 1525 und dessen weite Interpretation, die

praktisch vor allem auf eine Duldung der evangelischen Minderheit
in Appenzell herauskam. Katholische Minderheiten in Ausserrhoden
fielen bedeutungs- und zahlenmässig weniger ins Gewicht, und auf
die Randgebiete gegen das Rheintal hin konnte das Kirchhöreprin-
zip rechtlich nicht angewendet werden. Die katholische Restauration
in Appenzell gegen Ende des Jahrhunderts suchte — und das ist
typisch für jede Restaurationspolitik — für ihre Massnahmen gegen
die evangelische Minderheit eine rechtliche Grundlage und fand sie

in der wörtlichen, strengen Auslegung des Kirchhöreprinzips.

GT) Zu Tanner s. Koller-Signer 348. Eine Biographie dieser interessanten
Persönlichkeit, über die auch verschiedene Kapuzinerchronisten — Tanner
war der Vater dreier Mitglieder der Provinz — wichtige Einzelheiten
vermitteln, fehlt noch.

Herr Albert Grubenmann, Appenzell, hat uns darauf hingewiesen, dass
die Innerrhoder Linie des Geschlechtes Grubenmann gerade in der
fraglichen Zwischenperiode von Teufen ins katholische Innerrhoden zog. Nach
seinen genealogischen Forschungen stammen die Grubenmann vermutlich
aus Wittenbach (erstmalige Nennung 1424). Drei Brüder Ulrich, Hans und
Gallus werden 1512 noch in Oberlören genannt. 1535 erscheinen die
gleichen Namen in den Mannschaftsrödeln der Teufener Rhode. Ulrichs Sohn
Bernhard erscheint 1539 noch im Mannschaftsrodel von Teufen. Um 1550
lässt er sich in der Gegend des Saul nieder. Er ist verheiratet mit Barbara
Schlipfer. 1571 wird seine Tochter Elsbeth in der Pfarrkirche von Appenzell

getauft. Unter den des Glaubens Verdächtigen, die 1591 im Kirchhöre-
und Feuerschaubuch aus Meistersrüte und Haslen genannt werden, ist kein
Grubenmann aufgeführt. So könnte wohl als Grund der Auswanderung
Glaubensanfeindung oder Glaubenswechsel, vielleicht in Verbindung mit
der Heirat, vermutet werden.

26



77. EIN UNBEKANNTER BRIEF EINES
APPENZELLISCHEN REFORMATORS

Als wir im Staatsarchiv Luzern untersuchten, ob sich aus Einreihung,

Schrift und Beschaffenheit des Blattes mit den Thesen der
Appenzeller Disputation chronologische Schlüsse ziehen liessen,
stiessen wir auf ein Dokument in Schachtel 670: Reformation, das
dem Herausgeber der Aktensammlung zur Schweizer Reformationsgeschichte

und der entsprechenden Abschiedsbände offenbar
entgangen war. Es handelt sich um nicht weniger als einen Brief des

Appenzeller Kaplans Johannes Hess an seinen Pfarrer Diebold Huter.

Wir lassen den Wortlaut folgen.

«Gnäd und frid in Christo Jesu unserm heren. Nit on ursach
schriben wir üch zuo, so es doch muntlich wol möcht beschechen.
Mit kurtzen worten aber soltü, Hueter, mit dinem helfer wissen,
dz wir uch ietz zum letsten wellen bitten und warnen brüederlich,
dz ir von den irrenden failschen ongegrundten leren abstandind. Wo
ir aber dz nit wettind thuon, sönd ir wissen, dz wir daran werden
setzen sei, er, lib und guot (nit uß nid, sonder uß pflicht), dz es

muos beschechen. Damit ir aber wissind, weliches die failschen leren
syend (ob irs nit wistind), wellend wir üch hie etlich anzeigen.

Zum ersten, dz ir nit mer sollend predigen, wisen und leren (weder

mit worten noch mit thaten), dz nach disser zit ain fegfür sy
oder ain ort, darinn der abgestorbnen seien muessind braten oder
liden und daselbst gnuogthuon für ire sünd, öch nit leren weder mit
worten noch mit thäten, dz man für die abgestorbnen seien söl
bitten, beten, opfren, grepnus, sibet, drisgest und jarzit begen, meß
han, kertzen brenen und wiewaser sprengen, etc.

Zum andern sollend ir öch nit leren oder wisen, das Christus al-
lain hab gliten und gnuogthuon für die erbsünd und muessind wir
selbs gnuogthuon fur unsery sünd, dan das ist ain grosy gotzleste-
rung, öch nit mer leren, das man die saugen im ewigen leben (die ir
nennent haiigen) soll an ruieffen und bitten, wie dan dz uwer bruch
bishar ist gesin.

Zum dritten sollend ir nit leren, die sailigen habind durch iren
liden und sterben und guty wort und werck verdient dz ewig leben,
öch nit leren weder mit worten noch mit thaten, das saltz,

wiewaser, kertzen, palmen, fladen und derglichen söllind gwicht werden

wie bishar, etc.
Zum vierden sollend ir öch nit leren, es syend siben sacrament

von Gott oder von der haiigen christenlichen kilch uffgesetzt, die
alle gnäd gebind, öch sollend ir kainen römpsen ablaß noch bischof-

27



lichy indulgentz verkönden weder in kilchen noch uff den altaren,
öch nit leren, das weder bapst, bischoff noch pfaff mög sünd ver-
gen, dan die wider sy gesundiget ist, etc.

Zum fünften sollend ir nit leren, flaischessen sy an ainem tag
sünder weder an dem anderen, öch nit leren, es sy ain tag grösser
oder höcher dan der ander, öch nit, das die bilder nutz und guot
syen weder in kilchen noch in heusern, und etlich artickel mehr,
jetz nit not, all zu melden, aber zuo siner zit.

Deren articklen haind ir sit gwist und öffentlich glest, darum es

nit gnuog wirt sen, jetz- und schwigen, sonder not wirtz erforderen,

dz irs öffentlich widerruiefind, wo irs aber nit wellend thuen
und in kürtzy, so werden ir innen, das es denocht muß geschechen.
Dan wir könend und mögends nit mer erliden, das ir das arm guot
fölckly so onchristenlich fuierind und um das iren betriegen. Darum
so laß uns wissen gschrifflich, wie du dich wellist halten, und das

bald, dan sider der trostung hast dz mandat schon übertretten.
Darnach du schribst, darnach werden wir witer handien. Gott geb
dir und uns gnäd.

Joh. Hess cum ceteris.»

Der Brief hat weder Adresse noch Datum. Auf der Rückseite
befindet sich als einziger Registraturvermerk «249». Er wurde offenbar

in den Luzerner Akten ursprünglich nach den Beschlüssen des

St. Galler Priesterkapitels zu Rorschach 1529 eingereiht, die von
folio 241—248 reichen. Die Schrift ist typisch humanistisch. Der
Vergleich mit einem Originalbrief des Johannes Hess an Vadian
vom 17. Januar 15261) ergibt dieselben Schriftzüge und dieselbe

sprachliche Eigentümlichkeit, dass «üe» gelegentlich als «uie»
geschrieben wird (im Brief an Vadian: «truieben», im Brief an Huter:
«ruiefen, filieren»). Dadurch ist der Originalcharakter des Briefes
erwiesen.

Wie ist nun der Brief zu datieren und in den Ablauf der Appenzeller

Reformationsgeschichte zu stellen? Die theologischen Lehren,
die Hess hier vertritt, wurden vom Tagsatzungsschreiber zu einer
Kundschaft verwertet, die erstmals von Zellweger publiziert und
auf die Tagsatzung vom 1. März 1525 zu Luzern datiert wurde.2) Dieser

Ansicht folgen auch die Herausgeber der Eidgenössischen
Abschiede.3) Das Exemplar der Kundschaft im Berner Staatsarchiv ist
allerdings in den Abschied vom 27. August 1525 eingebunden. Doch

a) Stadtbibliothek St. Gallen: Vadianische Briefsammlung XI 264.
2) Zellweger, Geschichte III 1, S. 104 f.
3) EA IV 1 a, 597.

28



ist diese Einreihung ein Werk des 17. oder beginnenden 18. Jahrhunderts.

Schrift und Wasserzeichen, ein Briquet 12288 f. ähnlicher
laufender Bär, stimmen mit dem im gleichen Band Y, pg. 355—358
eingereihten Abschied vom 1. März 1525 überein. Aus dem zweiten,
im Staatsarchiv Solothurn erhaltenen Exemplar der Kundschaft lassen

sich ebenfalls keine genauen chronologischen Schlüsse ziehen.
Auch hier ist die Kundschaft später eingereiht als der Luzerner
Abschied. Die beiden datierten benachbarten Stücke fallen in die Zeit
vom 27. Mai bis zum 2. Juli 1525. Das Wasserzeichen der Kundschaft,

eine Traube, stimmt mit dem des Abschieds vom 1. März, einem
laufenden Bären (wie auf dem Berner Exemplar) nicht überein,
findet sich aber auf andern, Badischen, Einsiedlerischen und
Luzernischen Abschieden des gleichen Jahres. Da die Solothurner
Abschiede um diese Zeit jeweils am Ende des Jahres eingebunden wurden,

kann das Jahr 1525 für die Kundschaft vom Pfaffen in Appenzell
als gesichert gelten.4)

Wenn auch eine Adresse am Brief des Johannes Hess fehlt, so

geht aus dem Wortlaut hervor, dass er an den Pfarrer in Appenzell,
Diebold Huter, gerichtet ist. Anfangs 1525 hatten seine Feinde das

Gerücht ausgestreut, er sei am päpstlichen Zug 1522 schuld
gewesen und habe dafür Geld genommen. Am 21. Februar erschien
Huter vor dem Rat von Luzern und erhielt durch das Zeugnis
zweier Luzerner Hauptleute die schriftliche Bestätigung, dass jene
Verleumdung aus der Luft gegriffen sei.5) Dies Zeugnis wurde auf
Grund einer Klage Huters vor der Tagsatzung zu Einsiedeln vom
15. Februar ausgestellt.6) Bischof Hugo von Konstanz verwendete
sich in einem Schreiben an die Boten der Tagsatzung zu Luzern
vom i.März für den unermüdlichen Verteidiger des alten
Glaubens.7) Am selben 1. März nahmen die Boten einen Bericht über die
Zwietracht im Glauben und die Kirchenplünderungen im
Appenzellerland entgegen.8) Aus all dem ergibt sich klar, Diebold Huter

4) Brief1. Mitteilung des Staatsarchivs Solothurn (K. Arnold).
5) Zellweger, Urkunden III 1, S. 206 f. — AU nr. 1799.

Das Original im innerrhodischen Landesarchiv Appenzell datiert eindeutig
auf den 14. Februar.

6) EA 1. c. 585 (nr. 248 e).
7) Strickler, Aktensammlung I nr. 1008, S. 341.
8) EA 1. c. 595 f. (nr. 250 c). — Zur Persönlichkeit des Johannes Hess

siehe Stark 31 f., Willi 32, Koller-Signer AppWuGb 193 (unter Lehner).
Ueber Diebold Huter siehe die aus einer Folge von Feuilleton-Artikeln
entstandene Biographie P. Stärkle, Diepolt Huter, ein Retter in stürmischen
Tagen, Altstätten 1931. Allerdings ist hier zu bemerken, dass die
mehrmalige Landesabwesenheit Huters zum Teil einzig auf chronologisch falsch
eingereihten Episoden aus Walter Klarers Reformationsgeschichte beruht,

29



hat den Rat von Luzern über die Vorgänge in Appenzell mündlich
unterrichtet — der Bildersturm in Gais und Teufen ist damit für
anfangs Februar 1525 gesichert — und hatte als schriftlichen Beweis den
Brief des Johannes Hess mitgebracht. Dieser Brief diente als Unterlage

für die Kundschaft, die den Boten anfangs März in Luzern oder
Einsiedeln mitgegeben wurde. Das Original des Briefes wurde dann
in die Akten des Luzerner Staatsarchivs eingereiht. Der Brief muss
also vor dem 15. Februar 1525 geschrieben worden sein.

Der letzte Absatz des Briefes behauptet, Huter habe seit einer
Bürgschaftsleistung ein Mandat übertreten. Mit dem Mandat ist
offenbar das Schriftprinzip gemeint, mit der Bürgschaftsleistung,
die von Klarer in seiner Reformationschronik und von Bischof Hugo
von Konstanz in seinem Brief vom 12. Juni 1524 an den Rat von
Appenzell erwähnte Summe Geldes, welche die beiden Parteien des

Appenzeller Klerus vor der Disputation hatten hinterlegen müssen.
Die Divergenz in der Summe — der Brief des Bischofs spricht von
500, Klarer von 100 Gulden — ist vermutlich so zu lösen, dass

Huter als Vertreter der Altgläubigen 500 Gulden vertrösten musste,
während die fünf Pfarrer oder Priester der neugläubigen Richtung
die Tröstung unter sich gleichmässig verteilten.9) Damit gewinnen
wir als Terminus a quo für die Datierung des Briefes anfangs Juni
1524.

Die Tatsache, dass Huter den Brief den katholischen Eidgenossen
übergab, führt uns dazu, das Datum im Spielraum zwischen Juni
1524 und Februar 1525 eher spät anzusetzen. Wäre der Brief dem
Pfarrer schon 1524 zugestellt worden, hätte er zweimal Gelegenheit
gehabt, ihn den in Appenzell vorsprechenden altgläubigen Boten zu
übergeben, am 22. Juli 1524 oder anfangs Januar 1525.10)

Auch inhaltliche Gründe sprechen eher für eine Spätdatierung.
Die theologischen Lehren des Briefes, die von den Eidgenossen für
die Kundschaft vom Pfaffen in Appenzell verwendet wurden, stimmen,

wie wir bereits in der ersten Untersuchung über das Kirch-
höreprinzip bemerkten, mit den Thesen der ersten Appenzeller
Disputation im grossen ganzen überein.11) Die sieben «artikel,
darumb dann die disputatz zuo Appenzell beschechen sollt» geben
wohl auf jene nicht erhaltenen «ettlich artickel in schrifft vergrif-

z. B. lässt sich die zweimalige Abwesenheit Huters im Jahre 1524 nicht
erweisen.

°) Der Brief Bischof Hugos ist abgedruckt in Zwingliana I 375. Die
Stelle in Klarers Reformationschronik findet sich in den App. Jb. 1873,
S. 92.

10) EA 1. c. nr. 195. — Stark 87 (zwischen 5. und 9. Januar).

") Siehe S. 18.

30



fen und uch als zwyfelig anzeigt» zurück, von denen der Brief
Bischof Hugos an Appenzell spricht.12) Sie stehen, wie es einer Disputation

entspricht, in Frageform. Hess geht in seinem Brief bereits
einen Schritt weiter, die Lehren, deren Schriftgemässheit an der
ersten Disputation hätte geprüft werden sollen, werden in den
ersten vier Punkten als falsch bezichtigt. Er trägt den Angriff gegen
den katholischen Glauben auf breiterer Basis vor: in den Thesen der
Disputation waren verschiedene Dinge noch nicht genannt, so die
Weihe von Salz, Weihwasser, Kerzen, Palmen und Fladen, der
bischöfliche Ablass auf Kirchen und Altären, die kirchliche Fasten-
und Festordnung, und die Bilderverehrung. Vor allem aber wird die
Beicht als Irrlehre dargestellt («das weder bapst, bischoff noch
pfaff mög sünd vergeben, dan die wider sy gesundiget ist»), die im
Schriftmandat der Landsgemeinde und in der Ausschreibung der
ersten Disputation noch ausdrücklich geschützt worden war.13)
Ausserdem behauptet Hess, Pfarrer Hüter vertrete die Lehre, Christus

habe allein für die Erbsünde gelitten und Genugtuung geleistet.
Diese Stelle kann zweideutig interpretiert werden: Entweder hat

Christus nur für die Erbsünde gelitten, nicht für die persönlichen Sünden

— diese Ansicht haben die appenzellischen Reformatoren anfänglich

Diebold Huter in die Schuhe geschoben — oder nur Christus,
nicht aber die Erlösten haben für die Erbsünde gelitten und Genugtuung

geleistet — so hat es Huter tatsächlich gemeint. In diesem
Sinn sprach er bei der Berner Disputation in der dritten Schlussrede,

und selbst die appenzellischen Reformatoren mussten diesen

ersten Teil seiner Erklärung unbeanstandet lassen.13a) All das ergibt,
dass der Brief des Johannes Hess eine spätere Entwicklungsstufe der
appenzellischen Glaubensbewegung darstellt als die Thesen der
ersten Disputation. Eine Entwicklungsstufe, die etwa der zweiten
Disputation im Dezember 1524 entsprechen mag. Darauf deutet
auch die Unterschrift hin: «Joh. Hess cum ceteris.» Der Kaplan
Johannes Hess schreibt nicht in seinem eigenen Namen, sondern für
eine Gemeinschaft Gleichgesinnter, die in einer Zusammenkunft
nach der vereitelten ersten Disputation die damals in Frage gestellten

kirchlichen Lehren und Bräuche nebst einigen andern als

unevangelisch und falsch hinstellten. Diese zweite Zusammenkunft
muss wohl mit der von Salat bezeugten zweiten Disputation in
Appenzell identisch sein.14) Die Versammlung der beiden Glaubens-

12) Strickler 1. c. nr. 2231. — Zwingliana I 375.
13) EA 1. c. nr. 188 zu a 1. — Stark 6i.
13a) Zellweger Urk. III 1, S. 277—279. (Eine andere Ausgabe der bezüglichen

Disputationsakten steht uns momentan nicht zur Verfügung.)
14) Salat ASRG I 76 f.

31



Parteien in gesonderten Häusern passt jedenfalls sehr gut zu dem

vom Brief vorausgesetzten Tatbestand. Als die Prädikanten sich in
ihrer Stellungnahme geeinigt hatten und den Katholiken entgegentreten

wollten,15) erfolgte der Angriff der aufgebrachten Bauern
mit ihren Knütteln und Bengeln, so dass auch der zweite
Disputationsversuch vereitelt wurde. Da die Namen der übrigen unter
Hessens Brief fehlen, ist der Brief nicht am Tag der Disputation,
dem 26. Dezember geschrieben worden, sondern etwas später,
vermutlich nach dem Eintreffen einer eidgenössischen Botschaft zu
Anfang Januar 1525.16)

Am Schluss seines Briefes droht Hess dem Pfarrer, wenn er nicht
widerrufe, mit weitern Massnahmen. Offenbar hatten die Neuerer
schon damals im Sinn, die Verleumdung gegen Huter auszustreuen,
er sei am päpstlichen Soldzug schuld, und so sein antireformato-
risches Wirken unmöglich zu machen.17) In diesem Zusammenhang
muss auch die von Walter Klarer erwähnte Episode, dass eine
Landsgemeinde beschlossen habe, in Appenzell mussten der
altgläubige Pfarrer Diebold Huter und der neugläubige Kaplan
abwechslungsweise predigen und ein Bauer, namens Bick Dörig, habe
Hess am Betreten der Kanzel verhindert, betrachtet werden.18)
Klarer datiert die Landsgemeinde unbestimmt «zur selben zyth».
Zellweger nimmt ohne Quellenangabe einen Landrats-, statt einen
Landsgemeindebeschluss an, worin ihm der Herausgeber der
Reformationschronik in Anmerkung 6 und seither alle Darsteller der
Appenzeller Reformation folgen und datiert ihn auf Mai 1523
(infolge falscher Ansetzung der Landsgemeinde, die das Schriftprinzip
festlegte), Willi auf den Landrat nach der eidgenössischen
Botschaft im Juli 1524, ebenso Stärkle, während Stark, wohl in Rücksicht

auf Klarers unsichere Chronologie, einfach das Jahr 1524
annimmt.19) Am 17. Januar 1526 klagte Hess seinem Freund Vadian,
dass seine Stellung in Appenzell ausserordentlich gefährdet sei, da

ihn die Täufer wie die «truieben» hassen.20) Die Schlussreden der
Disputation zu Baden unterschrieb er noch als «caplon zuo
Appenzell».21) Noch im gleichen Jahre soll er nach Teufen gezogen sein,

15) So interpretieren wir die Stelle: «. vnd als schier die disputierer
fürher brechen sottend anzefahen ...»

16) Stark 87.
1T) AU nr. 1799.
ls) App. Jb. 1873, S. 94. Zu Bick Dörig vgl. Koller-Signer 354, wo ein

Jag Dörig. gen. Bick aus Rütiner Rhod von 1531—73 erwähnt wird.
19) Zellweger III i, 77 f. Willi 61 f. Stärkle, Huter 15 f. Stark 60, 62.
20) AU nr. 1815 nach Vadian. Briefslg. (St. Galler Mitteilungen 28, S. 5).

«Truieben» als Ausdruck für die Altgläubigen.
21) EA1. c. S. 933.

32



wo seine spätere Tätigkeit als Pfarrer und sein Tod durch Klarers
Reformationschronik bezeugt sind.22) Die Unmöglichkeit, von der
Kanzel der Dorfkirche für seine Ueberzeugung zu wirken, die Klage
über den Hass der Altgläubigen und der Wegzug nach Teufen
stehen in einem innern, psychologisch leicht begreiflichen Zusammenhang.

Zwischen der von Klarer erwähnten Episode und dem Brief
an Vadian kann keine allzulange Zeit verstrichen sein. Darum
scheint es uns möglich, dass es Hess bereits 1524 durch das

Eingreifen der Bevölkerung verwehrt wurde, die Kanzel zu besteigen.
Der Brief von anfangs Januar oder Februar 1525 an Pfarrer Huter
lässt keine müde Resignation durchblicken, sondern ist von
herausfordernder Kampfstimmung getragen. Es ist anzunehmen, dass Huter

den Kaplan wegen seiner neugläubigen Ideen schon früh nicht
mehr predigen liess, da die Predigtverteilung doch wohl dem Pfarrer

oblag. Der Kaplan musste deshalb Anstrengungen unternehmen,
sich durch einen Rats- oder Landsgemeindebeschluss das Predigtrecht

zu erwirken.23) Diese Anstrengungen gehören wohl auch zu
den Massnahmen, mit denen Hess versteckt droht. Der
Landsgemeindebeschluss, Pfarrer und Kaplan sollten abwechslungsweise
predigen, gehört wohl eher ins Jahr 1525.

Es bleibt noch die Frage abzuklären, warum der Brief ohne Adresse
und Datum geschrieben ist. In der Einleitung sagt Hess, die Mitteilung
hätte auch mündlich geschehen können. Das ist der Schlüssel zur
schriftlichen Abfassung. Es pflegte wohl schon früher vorzukommen,

dass Menschen, auch Geistliche, die miteinander zerfahren
sind, die unbedingt notwendigen Mitteilungen einander schriftlich
zukommen lassen. Das Zerwürfnis zwischen Hess und Huter hatte
seinen Grund nicht so sehr in persönlichen Schwierigkeiten als im
Auseinanderklaffen der innersten Glaubensüberzeugung. So ist es

leicht erklärlich, dass der Kaplan eines Morgens dem Pfarrer die
im Luzerner Staatsarchiv erhaltene schriftliche Mitteilung ins
Kelchkästchen oder auf den Sakristeitisch legte, um mit ihm nicht sprechen

zu müssen. Eine Adresse brauchte ein solches Blatt nicht, und
auch kein Datum, da kein Bote es zu überbringen hatte.

Die Quellen zur Geschichte der Reformation in Appenzell flies-
sen spärlich. So gewinnt der neu entdeckte Brief des Johannes Hess

an Bedeutung. Zwar sind die darin vertretenen reformatorischen
Lehren schon länger durch die von Zellweger in seine Darstellung
eingebaute Kundschaft bekannt. Aber die Anfangsworte dieses Do-

22) App. Jb. 1873, S. 90.
23) Vgl. die Ausführungen A. Wilds über das Verhältnis der Appenzeller

Kapläne zur Seelsorge in der Pfarrei in: Das Kollaturrecht des Grossen
Rates von Appenzell I. Rh. S. 29.

2 33



kumentes erweckten bisher den Eindruck, als ob es sich um Aeus-
serungen eines einzelnen radikalen Predigers handle. Der Brief
schafft Klarheit. Er profiliert die Gestalt des Johannes Hess,
genannt Lehner, schärfer. Der 1510 als Priester in Freiburg i. B.
immatrikulierte, 1513 als Frühmesser, 1522—26 als Kaplan zu Appenzell

genannte Geistliche erscheint hier als einer der bedeutendsten
Vorkämpfer der Reformation in Appenzell. Auch seine Gegner werden

stärker differenziert. Pfarrer Diebold Huter ist unbestritten
der Hauptwidersacher des neuen Glaubens. Aber Hessens Brief ist
nicht nur an seine Adresse geschrieben. Im eigenartigen Wechsel
des «du» und des «ir» erscheint als zweiter und wohl auch
zweitrangiger Gegner der «heiter» Hieronymus Schnetzer. Wenn der
dritte von Klarers Reformationschronik erwähnte Verteidiger des

alten Glaubens, Kaplan Laurenz Fässler, hier fehlt, darf wohl
vermutet werden, dass er anfänglich zu den in ihrer Stellungnahme
schwankenden Gestalten gehörte.24)

Die im Brief vertretenen reformatorischen Lehren sind nicht nur
Hessens persönliche Meinungsäusserung, sondern die offizielle
Stellungnahme der neugläubigen Geistlichen des Appenzellerlandes. Sie

können geradezu als die Schlussreden der — vereitelten — zweiten
Appenzeller Disputation vom 26. Dezember 1524 bezeichnet werden.

777. EIN SCHREIBEN DER KIRCHHÖRE TROGEN
AN DEN RAT ZU APPENZELL

Bei der Neuordnung des Landesarchives Appenzell 1954—56 kam
ein, wie Buchstabenspuren am obern Rand beweisen, beschnittenes
Blatt zum Vorschein, das nach Schrift und Inhalt aus der Zeit der
Reformation stammt.

«Anttwortt ainer kilchhory Trogen ainem ersamen amman und
zwiffachen ratt Appenzell uff ier ainbringen.

Uff den span deß erwirdigen wortt Gottes anttwort ain kilchhory
wie for, by den gmainden im landt nach allem inhalt der mandaten
zu beliben, alß lang und durch gmaind widerum verenderet. Me
nachdem und wier unsern predigern in der kilchhory nach anlangung

ainß ersamen ammann und zwiffachen ratt erfaren saitt, er
welle siner 1er und laben mencklichem mit gutter gwüssny in aller
senffmütt under dem stab ainß fryen redtlichen landtß Appenzell

24) Ueber Schnetzer und Fässler siehe Stark 31 f. Schnetzer war der Sohn
des um 1535 ermordeten Ammanns Uli Schnetzer von Flawil (Mitteilung
von Dr. P. Stärkle).

34



gern rechnung gäben, wer in darum erfordere, wan sy sey uß grund
christlicher 1er und gschrifft. Ain kilchhory ist deß woll pricht, daß

uff fründt gricht ußert dem landt niemant, weder gaistlich nach
weltlich, sol überanttwortt werden, wan es ist wider unserß lands
und fornenhar von gwalt an1) von unsren landtlütt nie kortt noch
recht und fornenhar von gwalt an1) von unseren landlütt nie kortt
noch gbrücht.

Ist ouch retlich worden von ünß, das mir von ainer grossen
gmaindt und grossen zwiffachen ratt in kainerlay wyß unß absun-
deren wellidt. Bcfründt2) sich ouch ain kilchhory zuo Trogen, daß
der prediger zu Herisow ettwan die papist maß selbs nit fur ain
opfer erkent, alß kalt latt sein kilchgnossen uffzogen on entfliehen
psaid, dannen grossen onwill im landt enspringty, und darby alzitt
guott landtlütt. Und so erfraget, ob ettwer were, der gern maß
hortti, so ist in der grossen kilchhori kainer erfunden.»

Rückseite: «Anntwort Troger rod.»
Das Antwortschreiben nimmt Bezug auf eine Botschaft des

zweifachen Landrats von Appenzell in Glaubenssachen an die Kirchhöre
Trogen oder an alle Kirchhören des Landes. Im Mittelpunkt des

ersten Abschnittes steht die Person des Predigers von Trogen, der
sich wegen irgend einer Schuld vor einem Gericht ausserhalb des

Landes Appenzell verantworten sollte. Der Prediger und die mit
ihm einig gehende Kirchhöre pochen aber auf die Gerichtshoheit
des Landes Appenzell: Ladung vor fremde, geistliche oder weltliche

Gerichte, ist gegen Landessatzung und Landesbrauch.
Der zweite Abschnitt handelt über die Messe. Die Trogener weisen

auf die Beschlüsse von Landsgemeinden und Grossen Räten hin,
offenbar auf das Kirchhöreprinzip. Interessant ist die Nachricht
über Herisau: Der dortige Prediger soll am Opfercharakter der
heiligen Messe zweifeln, seine Kirchgenossen aber im Ungewissen
lassen. Der letzte Satz scheint auf eine Anfrage oder Abstimmung,
ob die Messe wieder eingeführt werden solle, hinzudeuten. In Trogen

ist aber die Stimmung einhellig dagegen.
Das Dokument gehört sicher nicht in die erste Phase der

appenzellischen Reformation, den Kampf um die Freiheit der neuen
Predigt, sondern in die Zeit, die durch den Kampf für und gegen
die Messe gekennzeichnet ist. Das Kirchhöreprinzip wird bereits

vorausgesetzt, also ist das Dokument 1525 oder später geschrieben.
Im Frühjahr 1526 wählten die Kirchgenossen von Trogen Pfarrer

Pelagius Amstein zu ihrem Seelsorger. Er hatte vorher die Pfarrei

4) ohne.
2) befremdet. Vgl. oben fründt fremd.

35



Goldach versehen, sie aber verlassen müssen, da er sich weigerte,
Messe zu lesen, d. h. wegen seiner reformatorischen Tätigkeit. Abt
Franz Geissberg von St. Gallen, dem die Kollatur über die Pfarrei
Trogen zustand, gab allerdings seine Zustimmung zu dieser Wahl
nicht und gelangte mindestens zweimal an Amstein. Stiftshauptmann
Melchior Degen von Schwyz reklamierte und drohte in Gegenwart
Landammann Eisenhuts.3) Dann verlieren sich die Spuren der
Tätigkeit des Pelagius Amstein bis zur Berner Disputation 1528.4) Im
darauffolgenden Sommer predigte er mehrmals an der Letzi, wohl
in der Gegend Landmarch-St. Anton-Oberegg. Er erhielt grossen
Zulauf aus dem Rheintal, besonders aus Altstätten. Der Vogt des

Rheintals, Paul Anderhalden aus Schwyz, schrieb, besorgt um die
religiöse Entwicklung in seiner Vogtei, einen Brief an den Rat von
Appenzell, worin er verlangte, «das sy den bredikanten wellind
abstellen».5) Abstellen kann zweierlei bedeuten, Absetzung des Pfarrers

oder Verbot der weitern Predigttätigkeit ausserhalb der
Kirche.6) Die Appenzeller wiesen vorderhand das Ansinnen des Vogtes
zurück und vertagten die Angelegenheit auf die Sitzung des Grossen

zweifachen Rates. Der Vogt beklagte sich auch bei seinen

Herren, den regierenden Orten. Die Tagsatzung vom 3. September
1528 zu Baden gab den Appenzeller Boten Ammann Eisenhut und
Matthias Zidler den Auftrag mit, den Appenzeller Pfaffen und
Prädikanten zu befehlen, dass sie in ihren Kirchen predigen und andere
nicht verführen sollten.7)

Das Antwortschreiben der Kirchhöre Trogen scheint zunächst in
beide Jahre zu passen. Für 1528 spricht die Erwähnung des Landrates,

die schwankende Haltung von Herisau — 1529 wird es

protestantisch8) — und die Nachricht, dass in Trogen niemand mehr
etwas von der Messe wissen wolle.

Trotzdem glauben wir uns für 1526 entscheiden zu dürfen. Den
Ausschlag gibt unseres Erachtens die Vorladung des Prädikanten
vor ein auswärtiges Gericht. Der schwyzerische Vogt verlangte ja
nicht, dass Amstein sich vor einem rheintalischen Gericht verantworten

müsse, sondern dass die Appenzeller ihn wegen seiner
neugläubigen Tätigkeit selbst bestrafen sollten. Hingegen ist es sehr
wahrscheinlich, dass Abt Franz Geissberg den Prädikanten Am-

3) AUB nr. 1820.

4) AUB nr. 1844.
5) AUB nr. 1849. Text nach EA IV 1 a nr. 573 zu d (S. 1390). Siehe

auch Zwingli Werke 9 nr. 844.
G) Schweiz. Idiotikon Bd. II, 138 f.
7) AUB nr. 1851.
8) AUB nr. 1871.

36



stein ob seiner unrechtmässigen Annahme der Pfarrei Trogen vor
Gericht lud.9)

Auch die übrigen Fakten passen bei näherem Zusehen ins Jahr
1526. Zunächst die religiöse Entwicklung in der Pfarrei Herisau.
Die Behauptung der Trogener, der Prediger von Herisau halte selber

nicht mehr am Opfercharakter der heiligen Messe fest, ist an
sich nicht bewiesen und muss jedenfalls vorsichtig aufgenommen
werden. Unter Umständen könnte ein Kaplan in Herisau im
neugläubigen Sinn gepredigt haben.10) Da aber im selben Brief der
Ausdruck «Prediger» einmal eindeutig den Pfarrer von Trogen bezeichnet,

darf angenommen werden, dass er das zweitemal den Pfarrer
von Herisau meint. Der Pfarrer ist für die Seelsorge in erster Linie

verantwortlich, und er sollte seinen Leuten «psaid» geben und
sie nicht in der Unsicherheit lassen. Dürfen wir bei Joseph Forrer
— der die erste Disputation in Appenzell durch seinen Hinweis auf
den Konzilsgedanken zum Scheitern brachte, ein zeitweiliges
Schwanken in entscheidenden Glaubensfragen annehmen?11) —
Er hielt in Herisau aus, solange noch etwas für die Altgläubigen zu
retten war, und wirkte nach seinem Wegzug als Leutpriester in
Altdorf und Luzern, den Hochburgen der katholischen Innerschweiz.
Die Urner und Luzerner hätten sich dies wohl zweimal überlegt. Bei
manchen Persönlichkeiten, vor allem humanistischer Bildung, zeichnet

sich tatsächlich eine schwankende Haltung in der Reformations-
zeit ab, sie neigten anfänglich zur Kritik am Bestehenden, sie be-
griissten sogar stürmisch das Auftreten der Neuerer, aber es gingen
ihnen die Augen auf, als sie die Konsequenzen der Reformation
erlebten, und sie wandten sich wieder der alten Kirche zu. Die
Zeit der Unsicherheit war im allgemeinen vorbei, als das Zentrum
des alten Kultes, die heilige Messe, angegriffen wurde. Hier schieden

sich die Geister. Das alles spricht gegen die Behauptung der
Trogener.

Doch könnten zwei Indizien in der Richtung dieses Vorwurfs
gedeutet werden. In einem Schreiben an Vadian bittet Zwingli den
St. Galler Reformator, für die Verteilung seiner Schrift gegen die

geplante Disputation von Baden im Appenzellerland zu sorgen. In
diesem Brief stehen die Worte: «Scripsi hie episcopo Herisoe.» Es
ist die einzige Stelle, aus der wir etwas von einem Briefwechsel

9) AUB nr. 1820. Vgl. dazu Th. Frey, Reformation im Rheintal (1947)
und Th. Müller, Die st. gallische Glaubensbewegung zur Zeit der Fürstäbte
Franz und Kilian (1910).

10) Vielleicht Wolfgang Zimmermann. Vgl. Stark 33.
-11) Für die Disputation in Appenzell s.S. 18. Forrer in Altdorf und

Luzern AUB 1871 und 1910.

37



Zwingli-Forrer erfahren. Hat Zwingli um eine schwankende
Haltung Forrers gewusst und gesucht, den Pfarrer von Herisau auf
seine Seite zu bringen? Der unmittelbare Zusammenhang lässt eher
auf die Deutung schliessen, die Franz Stark dieser Stelle gibt: Der
Pfarrer von Herisau soll als Gegner lokaler Glaubensgespräche
und Verfechter des Konzilsgedankens in des Reformators Pläne,
die Badener Disputation zu Fall zu bringen, eingespannt werden.12)

Auf der Disputation zu Bern, wohin Forrer auf Befehl der Obrigkeit

ging, gab er bei der dritten Schlussrede ein Votum ab, das

auch die Zustimmung des Berner Reformators Berchtold Haller
fand. Trotzdem darf an der katholischen Ueberzeugung Forrers
nicht gezweifelt werden. Der Wortlaut seines Votums beweist klar,
dass er nicht nur die Notwendigkeit der Gnade, sondern auch die
Verdienstlichkeit der guten Werke betonte.13) Am Schluss des Berner

Glaubensgespräches erklärte sich Forrer mit dem andern
Vertreter der katholischen Partei in Appenzell, Pfarrer Diebold Huter,
gegen alle io Artikel.14) In der Zeit zwischen der Berner Disputation

und dem Uebertritt Herisaus zum neuen Glauben ist eine

Aeusserung Forrers gegen den Opfercharakter der heiligen Messe

unmöglich.
Die beiden Stellen genügen nicht, bei Forrer eine schwankende

Haltung in Glaubenssachen zu beweisen. Bei der Behauptung, er
erkenne die Messe nicht mehr als Opfer an, wird es sich also um eine
ähnliche Missdeutung von Seite der Reformatoren handeln wie bei
der Ansicht Pfarrer Huters über Erlösung und Erbsünde.15)
Hingegen darf man, wenn man alle Stellen über Forrer zusammenträgt
und noch berücksichtigt, wie wenig profiliert er in Walter Klarers
Reformationsgeschichte erscheint,16) als sicher annehmen, dass er
nicht die vehemente, kämpferische Natur Pfarrer Huters besass.

Sein Auftreten verrät eher Versöhnlichkeit und Besonnenheit. Im
Letzten, in ihrer katholischen Ueberzeugung, waren die beiden so
verschiedenen Naturen allerdings einig.

Die Nachrichten der Trogener Antwort über Herisau lassen sich
in das Jahr 1526 einbauen. Sie beweisen, wenn man die notwendigen

Abstriche an der Behauptung über die Lehren des Predigers
macht, nicht mehr, als dass trotz der ersten Abstimmung für den
katholischen Glauben im Jahre 1525 die altgläubige Position in He-

12) Zwingli, Werke VIII 573 t.

") Zellweger Urk. III 1, 281 f.
14) EA1. c. S. 1264.
45) Siehe S. 18.

10) App. Jb. 1873, S. 101 (die einzige Erwähnung).



risau gefährdet war. Religiöser Gegensatz bei den Priestern der
Pfarrei, Einflüsse von Hundwil, Urnäsch, dem Toggenburg und vor
allem von St. Gallen her und die seit 1525 auftretende
Täuferbewegung1611) erklären eine wachsende Unsicherheit bei der
Bevölkerung zur Genüge. Bei den religiösen Führern müssen wir eher eine

geradlinige Entwicklung annehmen, bei der Masse aber ein Auf und
Ab und Für und Wider nach der jeweiligen Stärke der verschiedenen

Einflüsse. Das Auf und Ab der appenzellischen Reformation
spiegelt sich gerade im Kampf um die Messe. Nach der Anerkennung
des Kirchhöreprinzips hatten die ausserrhodischen Gemeinden ausser

Herisau Bilder und Messe abgeschafft.17) Dass dies überall am
gleichen Sonntag geschah, wie aus der Darstellung Walsers hervorgeht,18)

möchten wir allerdings bezweifeln. Teufen und Gais kamen
jedenfalls mit der Ausräumung der Bilder zuvor.19) Wenn der Pfarrer

von Urnäsch, Balthasar Lieni, nach der Entscheidung seiner
Kirchgenossen für den protestantischen Kult noch als Vertreter der
altgläubigen Partei an der Badener Disputation teilnimmt, kann das

jedenfalls so gedeutet werden, dass dort die Lage noch nicht völlig
entschieden war.20)

Der Schlussatz der Trogener Antwort an den Grossen Rat setzt
jedenfalls Bestrebungen zur Wiedereinführung der Messe voraus.
Und diese Bestrebungen müssen im Zusammenhang mit der Badener

Disputation stehen. Die Manifestation der katholischen Theologen

für Eucharistie und Messe, der Zwiespalt unter den
Reformatoren in der Auffassung des Abendmahls, die Tatsache, dass der
neugläubige Vertreter von Gais, Matthias Kessler, die ersten zwei
Schlussreden Ecks unterschrieb und sich damit für die Messe
erklärte, haben die katholische Partei in Appenzell so gestärkt, dass

im nächsten Landrat am 15. Juni 1526 beschlossen wurde, an die
Kirchhören zu gelangen, ob man die Messe wieder einführen
wolle.21) Von den Antworten ist einzig die der Trogener erhalten. Sie

fiel negativ aus. Und die ausserordentliche Landsgemeinde vom

1Ga) Stark 74 f. erwähnt für 1525 eine Täuferversammlung auf Sturzen-
egg bei Herisau und zwei Täufer von Oberdorf (Herisau).

17) Willi 64. Stark 67.
ls) Walser 436.
19) Siehe den ersten Teil dieser Arbeit, bes. S. 11.
20) EA 1. c. 932, hier «Lyfi?» genannt. Der Name Lieni nach Stark 39.
21) EA 1. c. — LA Appenzell: LR 1521—27, pg. 295: «Item me ussgen

dem waibell 3 lb 15 ß, haind dye 75 man kost, die by ainander sind gsesen
an sant Fytty tag.» St. Veit 15. Juni. An der Sitzung des Grossen
zweifachen Rates nahmen also 75 Mann teil.

39



15-Juli beschloss, wohl in Uebereinstimmung mit den meisten
andern Antworten, man wolle niemand zu der Messe zwingen.22)

Das Antwortschreiben kann also in die Zeit zwischen dem 15. Juni
und dem 15. Juli 1526 datiert werden. Es ist ein Zeugnis für die

verworrene religiöse Lage im Appenzellerland zur Zeit der Badener

Disputation. Die Kirchhöre Trogen hat sich schon ganz
eindeutig für den neuen Glauben entschieden. Die Reformation ist
also sicher nicht bloss das Werk des Pelagius Amstein, der erst seit
wenigen Monaten in der Pfarrei wirkte, sondern seine Vorgänger
haben schon wesentliche Erfolge erzielt. Wohl hat über das Schicksal
der Pfarrei Herisau erst die Berner Disputation entschieden. Aber der
Uebertritt der letzten ausserrhodischen Gemeinde zum neuen Glauben

erscheint durch die Nachrichten des aufgefundenen Dokumentes

nicht unvorbereitet. Die Badener Disputation hat in Appenzell
eine Reaktivierung der katholischen Ratspartei bewirkt. Diese
konnte es wagen, die Frage der Messe nochmals vor das Forum der
Kirchhören zu bringen. Das muss als ein Teilerfolg von allerdings
kurzer Dauer gewertet werden. Denn das Kirchhöreprinzip gestattete

dem Rat kein energisches Durchgreifen mehr. Seine Hände
waren gebunden, nicht nur durch die Rücksicht auf die in religiösen
Dingen selbständigen Kirchgemeinden, sondern auch durch den
wechselnden Willen der sehr verschieden besuchten und gestimmten
Landsgemeinden. Der innern Spaltung entsprach die schwankende
Haltung auf eidgenössischem Boden.

Die Geschichte der Reformation in Appenzell muss in einigen
Teilen korrigiert werden. Nachrichten späterer Autoren sind nicht
einfach unbesehen zu übernehmen, sondern kritisch zu würdigen.
Vielleicht gelingt es weitern Zufallsfunden in längst durchgekämmt
geglaubten Archiven, dem nachgedunkelten und nicht in allen Teilen

aufzuhellenden Bild da und dort neue Lichter aufzusetzen.

22) AUB nr. 1826.

40


	Studien zur Geschichte der Reformation im Lande Appenzell

