Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund
Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 9 (1962)

Artikel: Studien zur Geschichte der Reformation im Lande Appenzell
Autor: Fischer, Rainald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-405176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-405176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studien zur Geschichte der Reformation
im Lande Appenzell

Von Dr. P. Rainald Fischer

I.DAS KIRCHHOREPRINZIP

Zwei rechtliche Regelungen prigen den Verlauf der Appenzeller
Reformation: die Einfihrung des Schriftprinzipes durch den Rats-
beschluss vom Oktober 1523 und das Landsgemeindemandat vom
April 1524, die den Priestern geboten, im aufgerissenen religiosen
Zwiespalt einander nicht zu schmiéhen, sondern sich in Predigt,
Unterricht und Beicht an die Heilige Schrift zu halten, wobei die
alten loblichen Briuche nicht angetastet werden sollten, und die
Aufstellung des Kirchhioreprinzipes, das die Entscheidung fir oder
gegen den alten Kult der Mehrheit der einzelnen Kirchgemeinden
iibertrug.!) Dieses Kirchhoreprinzip prigte aber auch die gegen-
reformatorische Reaktion seit 1587 und bildete den ersten Meilen-
stein auf dem Weg zur Trennung des Landes in Innerrhoden und
Ausserrhoden.?) Die umstrittene Deutung des Kirchhoreprinzips in
den Wirren der Rekatholisierung — die Kirchhore Appenzell und
der Rat vertraten die Auffassung, der Mehrheitsentscheid binde
auch die Einzelperson, wihrend ausserrhodische Pridikanten und
Gemeinden dafiir eintraten, dass der Einzelne die Freiheit auswir-
tigen Kirchgangs besitze — bildet den Anlass dieser Untersuchung.

Sie wird dadurch erschwert, dass der urspriingliche Wortlaut des
Mandates nicht erhalten ist. Die Aufzeichnung und noch mehr die
systematische Aufbewahrung der Biicher und Akten in den lindli-
chen Archiven setzte ja im allgemeinen erst im 16. Jahrhundert ein.
So besitzt das Appenzeller Landesarchiv wohl eine fast liickenlose
Reihe von Landrechnungen seit 1519, Ratsprotokolle aber erst seit
1579, dazwischen einige Kundschaftsbiicher. Das mag teilweise da-
mit zusammenhangen, dass manche Akten in den Privathiusern der
Beamtenfamilien blieben. Doch lehrt ein Vergleich mit andern lind-
lichen Archiven, dass man erst nach der Mitte des Reformations-
jahrhunderts anfing, die Beschliisse und Verhandlungen systema-

1) Franz Stark, Die Glaubensspaltung im Lande Appenzell bis zur Bade-
ner Disputation 1526, Appenzell 1955, 54. 60—62. 65—67.

2) P. Rainald Fischer, Die Griindung der Schweizer Kapuzinerprovinz,
Freiburg 1955, 128 f. 138—157. 224.



tisch in Biichern aufzuzeichnen. Typisch ist in dieser Hinsicht die
Einleitung ins 1560 beginnende erste Landsgemeindeprotokoll Nid-
waldens, man habe bisher wohl hie und da etwas auf lose Blitter
notiert, aber die seien zum grossten Teil wieder verloren gegan-
gen.?) Wenn das Kirchhoreprinzip an der stiirmischen Landsge-
meinde in der Reformationszeit uiberhaupt aufgezeichnet wurde, so
geschah das sicher nur auf einem losen Blatt. Und als man 1588 im
Streit um die Interpretation des Prinzips den Text suchte, fand man
kein Originaldokument, sondern war genotigt, die Zuflucht zur
Reformationsgeschichte Walter Klarers zu nehmen, dem wohl be-
reits in verschiedenen Kopien existierenden lingeren Brief des al-
ternden appenzellischen Reformators an den Pradikanten von Alt-
stitten, Hans Koller, 1565, also rund 40 Jahre nach den Ereignisscn
verfasst.t)

An zwei Stellen fiihrt Klarer das Kirchhoreprinzip an. Die erste

lautet: « ... Was in jeder kilchen das mehr werde umb mesf3, bil-
der und todtendienst, solle das minder dem mehren theill fol-
gen . ..» %) Die zweite Fassung ist nicht genau gleich: «Was in jeder

kilchhori das mehr wurde, solte der minder theill den mehren vol-
gen und es dannethin darby blyben lassen.» ¢)

Als die Kirchhore Appenzell 1587 den Plan fasste, gegen die
evangelische Minderheit im Hauptflecken vorzugehen, suchte sie
sich vorerst rechtlich zu sichern und veranlasste am ro. Mérz einen
Beschluss des ganzen Landsheimlichs: «Erstlich unnd wither, so
hand mine heren unnd gmeine landliit unnd lanndthiilich mit ain
anderen uff unnd angnomen, ain jede kilchory by dem zu schiitzen
und schirmen, dz ain volkomne lantzgmeind uff unnd angnomen
im 1524 jar, wie der buochstab uf3wist, der relions halben, waf} in
jeder kilchory dz mher wirtt, derby sy ainanderen schiitzen unnd
. schirmen mit bluot und guott.»?”) Am folgenden Sonntag wurde
beschlossen, die «widersicher» vor den Kirchhorerat zu laden und
ihnen vorzuhalten, ob sie «unnss by dem mandat ..., daz ain jede
kilchory, wass dz meist darin wirt von der relions sachen halben,
wass in jeder kilchory dz meist wurde unnd werde, dz dann das

3) Staatsarchiv Nidwalden: Landsgemeindeprotokoll I ab 1562, Ein-
leitung.

4) Die Reformationschronik Walther Klarers ist nach einer Kopie des 17.
Jhds. herausgegeben und kommentiert von Dekan Heim in: Appenzellische
Jahrbiicher 2. Folge. 8. Heft. S. 86—106.

5 1. c. 88.

) 1. c. 96.

") Landesarchiv Appenzell: Rats- und Urfehdbuch 1579—88 (RUB) f.
LS.

4



wenniger tdil dem meren wie dz mandat usswist, von der mess, bil-
der und tottendienst, ob sy unss darby pliben lassen wellend oder
nit.» ®) Das Vorgehen gegen die Reformierten musste damals aller-
dings auf eine politisch gilinstigere Konstellation verschoben wer-
den. Es gelang erst anfangs 1588. Nach der ausserrhodischen Reak-
tion versuchten beide Glaubensparteien, sich im Vertrag vom
1. Mirz 1588 zu einigen, der in seiner FEinleitung wiederum das
Kirchhoreprinzip anfiihrt, «das ein jede kilchdry by irem glouben
solle pliben, und was die relligion und gloubenssachen betrifft, in
jeghlicher kilchori das mher wiirt, so soll das minder allwegen dem
mhereren thaill volgen, darwider mit gwallt nit handlen und von
frid, ruwb und ainigkitt also pliben lassen.»?) Uber diese Verhand-
lungen berichtete der Kapuziner P. Ludwig von Sachsen an Nuntius
Paravicini, den langen deutschen Text lateinisch kurz zusammen-
fassend, «quod maior pars in qualibet parochia vinceret et minor
pars maiorem in rebus fidei sequi cogeretur.» '%) Der Vertragsent-
wurf fand aber nicht die Genehmigung der dussern Rhoden. Be-
sonders Trogen widersetzte sich und pochte auf die Glaubensfrei-
heit des einzelnen freien Mannes. Der Pradikant Josua Kessler be-
richtete dariiber an seinen Schwiegervater Niklaus Waser in Ziirich.
Er bringt in diesem Brief die durchaus vertrauenswiirdige Nachricht,
dass ein gewisser Joss Schumacher von Hundwil — er tritt in den
Landrechnungen von 1521—27 mehrmals im Dienst der Obrigkeit
auf -— den Ratschlag des Kirchhoreprinzips an der Landsgemeinde
gebracht habe. Daran fiigt er eine Fassung des Prinzips, deren Zu-
satz von allen bisherigen bedeutend abweicht: «Man solle in yedt-
licher kilchhore meeren, welichen glouben sy welte annemen, und
was den die meerer hand erhalte, dem solle die minder volgen, doch
das der glouben frey syge, und dz kein parthei die ander zu glau-
ben zwinge, sondern wohin einen yedtlichen sin gwiissen wyse, dem
solle er nachvolgen, dergstalt dz wen es einem in der kilch nitt
gfalle, dz er in ein andre dorffe on alle entgeltnuss gon, man solle aber
in einer kilch nitt mer den einen gottsdienst iben.»'!) Im stiirmi-
schen Landrat vom 23. Mirz 1588 begehrten die ausserrhodischen
Rite, «ob nit ettwo artickel im landbuoch wirend. Do lass der aman
Bodmar Walther Klarers gschrifft, der zuo Hundwilen predicant
gsin, wie er es dem predicanten gen Altstetten gschriben hat, nam-

8y Le £ rys v

9) Appenzeller Urkundenbuch (AUB) Bd. z, nr. 3765.
10) Bundesarchiv Bern: Nunziatura Svizzera Bd. 4, Brief P. Ludwigs vom
10. 3. 1588.

11) K. Ritter, Die Teilung des Landes Appenzell im Jahre 1597, Trogen
1897, Beilage S. XXXII. Regest in AUB nr. 730.



lich wie vor 6o jaren ein lanndsgmaind uf und angnomen, dz ain
jede kilhori in globens sachen mog handlen, was sy welind, dz min-
der dem mhereren volgen.»'?) Aus dem Landbuch wurde danach
nur noch der Artikel iiber die Kompetenzen des Rates vorgelesen.

Diese letzte Stelle beweist, dass die neue Einschiarfung des Kirch-
horeprinzips in den Jahren 1587/88 nicht auf einem Originaldoku-
ment, sondern auf der Fassung in Walter Klarers Reformations-
chronik beruht, wofiir iibrigens auch die wortliche Uebernahme des
Ausdruckes «Mess, bilder und tottendienst» im Ratsbeschluss vom
15. Mirz 1587 zeugt. Damit gehen die Fassungen des Kirchhore-
prinzips von innerrhodischer Seite alle auf Klarers Chronik zurtck,
wobei die Ausdriicke «in Religions- oder Glaubenssachen» einfach
eine Umschreibung der bei Klarer einzeln formulierten strittigen
Punkte bedeuten. Sie scheiden also fiir eine Untersuchung des ur-
springlichen Wortlautes aus. Hier stehen sich nurmehr die beiden
Formulierungen in der Reformationschronik und die Fassung im
Briefe Kesslers gegeniiber. Diese ist kaum von Klarer abhingig und
muss wohl, was die Nachricht tber den Einfluss von Joss Schu-
macher bezeugt, auf miindliche Tradition zuriickgehen, vielleicht
iiber einen in Trogen ansissigen Schuhmacher.'®) Doch ist das
Zeugnis Kesslers immerhin um 20 Jahre jiinger. Die Gewidhrsmin-
ner, auf die er sich stiitzen kann, sind 1588 mindestens 8o Jahre alt
gewesen. Bei der fraglichen Landsgemeinde waren sie noch blut-
jung und werden kaum eine so ausfiihrliche Formulierung genau
im Gedichtnis behalten haben. Vor allem aber gibt sich der Zusatz
«doch das der glouben frey sige usw.» als tendenziése Erweiterung zu
erkennen. Weil die katholische Partei, gestiitzt auf den Wortlaut
Klarers und die Erneuerung des Prinzips im Landsheimlich 1587,
die Rekatholisierung Innerrhodens verlangen konnte, suchte die
evangelische Partei eine rechtliche Handhabe, die strenge Interpre-
tation des Kirchhoreprinzips zu verunméglichen. Sie konnte sich
dabei auf die in der Zeit zwischen Reformation und Gegenrefor-
mation geiibte Praxis berufen und nahm sie in die Formulierung
des Kirchhoreprinzips hinein. Der angefligte Zusatz ist also nicht
Wortlaut, sondern Interpretation.

Bei Klarers Formulierungen fehlt diese Tendenz. Er schrieb in
einer relativ friedlichen Zeit. Es ist sehr wohl moglich, dass er
selber an der fraglichen Landsgemeinde dabei war, wenigstens ist
seine Teilnahme an der vorausgehenden, die fiir die Botschaft der

12) Archiv fiir schweizerische Reformationsgeschichte (ASRG) Bd.z,
S. 509 f. (nach RUB f. 196).

13) Vgl. Koller-Signer, Appenzellisches Wappen- und Geschlechterbuch
306.

6



zehn Orte im Juli 1524 zusammengerufen wurde, ausdriicklich
bezeugt.!*) Seine beiden Formulierungen stimmen im wesentlichen
tiberein. Die erste schiebt den Gegenstand der Abstimmung ein:
Messe, Bilder und Totendienst; die zweite fiigt hinzu: «und es dan-
nethin darby bliben lassen». Die Frage lautet demnach: Gehort das
Sondergut dieser beiden Fassungen zum urspriinglichen Sinn und
Wortlaut oder lidsst es sich als spiterer Einschub erkennen? Alle
Berichte sind sich darin einig, dass das Kirchhoreprinzip in Re-
ligions- und Glaubenssachen galt. Es musste also schon der ur-
spriingliche Beschluss diesen Geltungsbereich erwihnen. Messe, Bil-
derverehrung und Totenliturgie sind nun die auffallendsten und
tiefgreifendsten Kontroverspunkte zwischen der katholischen Tra-
dition und der reformatorischen Bewegung. Der Ausdruck kann al-
so als Aequivalent fiir Religion und Glauben gelten. Und bei der
Abstimmung in den Kirchhoren ging es ja um diese konkreten Ein-
zeldinge, nicht um einen vagen Begriff «Glauben». So darf man
annehmen, dass dieser Teil dem urspriinglichen Sachverhalt ent-
spricht. Das bei der zweiten Fassung angefiigte «und es dannethin
darby bliben lassen» bedeutet offensichtlich, dass die in den einzel-
nen Kirchhéren abgehaltene Abstimmung ein fiir allemal Geltung
haben solle, und schliesst durch ithren Wortlaut ein wiederholtes
Mehren, wie es zum mindesten in Herisau vorgekommen ist, oder
eine riickldufige Bewegung aus. Klarer macht keinen Unterschied
zwischen dem spitern Entscheid Herisaus und dem frithern der ib-
rigen ausserrhodischen Kirchhoren, er sieht einfach das endgiiltige
Resultat. Es ist schwer zu entscheiden, ob die Landsgemeinde mit
der Aufstellung des Kirchhoreprinzips eine endgiiltige oder eine
vorldufige Losung wollte. In Kampfzeiten sind rechtliche Vertrige
und Beschliisse meist nicht Endziele, sondern nur Etappen. Das gilt
fiir das ganze 16. Jahrhundert der Appenzeller Geschichte. Die neu-
gliubige Partei war damals in der Offensive begriffen und strebte
jedenfalls nach dem Durchbruch der Reformation im ganzen Land.
Die Altgldubigen, wohl schon damals in der Minderheit, suchten
fiir sich noch zu retten, was zu retten war. Wir lassen deshalb die
Frage offen, ob der Zusatz der zweiten Fassung Klarers den ur-
spriinglichen Sinn wiedergibt. Auf Grund der Quellen zur Appen-
zeller Reformation allein scheint sie nicht losbar.

Ausser dem Wortlaut des Kirchhoreprinzips muss auch die Datie-
rung der fraglichen Landsgemeinde tiberpriift werden. Die Appen-
zeller Historiker, besonders die Bearbeiter der Reformationsge-
schichte, haben seit Walser die Aufstellung des Kirchhoreprinzips

14y App. Jb. 1. c. 93.



auf den 6. und die Abschaffung des katholischen Kultus auf den
13. August 1524 angesetzt.!®) Einzig Schiess kam das Datum insofern
verdichtig vor, als dieser Tag auf einen Samstag fiel und er sich
nicht wohl eine ausserordentliche Landsgemeinde an einem Samstag
vorstellen konnte.'®) Darum nimmt er den 7. und 14. August an.
Das Jahr 1524 wird erstmals im Beschluss des Landsheimlichs vom
10. Mirz 1587 genannt.!”) Da dieser aber das Kirchhéreprinzip nicht
auf Grund eines Originaldokumentes, sondern der Klarerschen
Chronik erneuerte, ist anzunehmen, dass er auch die Datierung des
Mandates aus seiner Vorlage iibernahm. Klarers Darstellung der
Reformation datiert aber die Landsgemeinde, die das Kirchhore-
prinzip aufstellte, nicht genau, sondern nur ungefihr zwischen
1521 und 1525.'%) Er reiht das Ereignis zwischen die Aufstellung
des Schriftprinzips (im April 1524) und die Disputation vom Juli
1524 ein, allerdings ohne eine streng chronologische Anordnung zu
befolgen. Seine Darstellung ist vielmehr nach sachlichen Gesichts-
punkten gegliedert. So gibt er nach der Einleitung (S. 86 f.) einen
kurzen Abriss der reformatorischen Entwicklung in Appenzell (S. 87
bis 88), fiihrt hierauf die Prediger des Evangeliums und ihre pépst-
lichen Widersacher auf (S. 88—¢2), geht dann auf die Behand-
lung der Glaubensfragen an verschiedenen Landsgemeinden iiber
(S. 92—96), fiigt zwei Abschnitte iiber die Disputation an (S.96 f.)
und schliesst mit einigen Ausfithrungen tber die Laien, die sich um
die evangelische Sache verdient gemacht hatten (S. 97—99). Dies alles
wird mit der Bemerkung zusammengefasst: «Solliches alles obbe-
schriben hat sich verlouffen ungefar vom jarr Christi 1521 bif} in
das 1525stn. Dann folgen, auch mit Umgehung der chronologischen
Ordnung, ein paar kurze Abschnitte iiber die Tiuferwirren, die
Teilnahme an eidgendssischen Glaubensgesprichen und den Ver-
such der Kirchhore Appenzell, Bullinger als Pridikanten zu gewinnen
(S. 99—101). Die Verkiirzung der Perspektive, die verschiedenen
Vor- und Riickblendungen bewirken, dass es oft nicht leicht ist,
gewisse von Klarer allein erwihnte Episoden chronologisch einzu-
reihen. Seine Erinnerung ist hie und da getriibt. So weiss er nicht
mehr recht, ob die Botschaft der Zehn Orte 1523 oder 1524 in Ap-
penzell vorsprach.'®) Auch erzihlt er, gleich nach der Lands-

15) G. Walser, Neue Appenzeller Chonik, 1740, 436. J. Kaspar Zellweger,
Geschichte des appenzellischen Volkes Bd. 3, 1. Abt. S. 91 f. J. Willi, Die
Reformation im Lande Appenzell, S. 62. F. Stark, Glaubensspaltung 65—67.

16) AUB nr. 1787.
17y RUB . 175 v.

%) App. Jb. 1873, 99.
) 1 ¢ 93.



gemeinde, die das Schriftprinzip aufstellte, hitten die Kapline in
Appenzell den Landammann gefragt, ob sie jetzt noch Messe lesen
sollten oder nicht, am Montag hitten sie es nicht gewagt, und erst
am Dienstag hitten die Gontner mit ihrem Kaplan den «messgrem-
pel» wieder angefangen. «Der Landtamman, den sy fragtend und
domallen rechterwelter landtamman war, hiefle Hini Buwman.»3?)
Da stimmt etwas offensichtlich nicht. Heinrich Baumann war 1524
gar nicht Landammann. In den Eidgenossischen Abschieden er-
scheint er um diese Zeit als «des Rats». Die Rechnungsablagen der
Sidckelmeister, neben Einzelurkunden der sicherste Nachweis, er-
withnen als Vorsitzenden fiir 1524/25 Landammann Broger. Im Mai
1530 erscheint Baumann zum erstenmal als Landammann.?') Ausser-
dem ist die Verquickung des appenzellischen Schriftprinzips, das an
der Beicht noch festhielt und ausdriicklich die 16blichen Briuche in
Schutz nahm, mit der Abschaffung der Messe fiir den April 1524
verfritht.??) Das Ereignis passt viel besser in die Zeit zwischen den
Kappelerkriegen, wo der Druck der dussern Rhoden auf den katho-
lischen Rest im Hauptflecken, sich mit ihnen gleichférmig zu ma-
chen, immer stirker wurde. Diese Auffassung wird tibrigens durch
den Brief des Benedikt Noll, Pridikanten von Teufen, an Ulrich
Zwingli vom 29. August 1531, bestitigt, wonach die Priester in Ap-
penzell am 6. August 1531, dem Sonntag, einer ausserordentlichen
Landsgemeinde die Vesper und am folgenden Montag die Messe
ausfallen liessen.?®) Aus Walter Klarers Reformationschronik Ildsst
sich also die Aufstellung des Kirchhoreprinzips nicht mit Sicherheit
auf 1524 festlegen.

Es gibt nicht sehr viele zeitgendssische Quellen zur Appenzeller

20y, 1. e 95,

21y Eidg. Abschiede (EA) TV 1 a S. 666 (28. 5. 1525) und 951 (25. 6.
1526). Landesarchiv Appenzell: Landrechnungen (LR) Bd. 2: 1522—27 pas-
sim Bd. 4: 1530—1534 p. 43. Danach sind die Angaben im AUB nr. 1844,
und bei Koller-Signer AWGB S. 15 zu korrigieren. Die zeitlichen Angaben
in diesem Werk sind iiberhaupt mit Vorsicht zu gebrauchen. Fiir die 1520er
Jahre zum Beispiel werden 1522/23 und 1524/25 zwei Landamminner auf-
gefihrt, Tanner und Lanker, bzw. Broger und Baumann. Die Ansicht, Bau-
mann sei bereits 1524 Landammann gewesen, geht auf Zellwegers Land-
amminnerliste zuriick (III 2, 193). Dieser verweist in der Fussnote auf
cine Handschrift des Stiftsarchivs St. Gallen, die nach freundlicher Auskunft
von H. H. Dr. Paul Stirkle eine Innerrhoder Chronik (Kopie, anf. 18. Jhd.)
ist. Der angefiihrte Passus ist eine Verarbeitung von Walter Klarers Refor-
mationschronik und den Innerrhoder Chroniken Sutters und Geigers, besitzt
also keinen Originalwert. Die Herstellung einer einwandfreien Beamtenliste
bleibt noch ein Desideratum der appenzellischen Geschichte.

22y App. Jb. 1873, S. 92. EAIV 1 a, nr. 188 zu a 1.
23) Vgl. AUB nr. 1919, 1927.



Reformationsgeschichte. Und gerade die Aufstellung des Kirch-
horeprinzips ist aus den sporadischen Einzelnachrichten in Abschie-
den, Briefen und Akten nicht ersichtlich. Immerhin erlaubt eine
Quellengattung, das Datum der fraglichen Landsgemeinde zu iiber-
priifen, die Landrechnungen. Wir stellen in der Uebersicht auf
Seite 12 {f. die Eintrige zusammen, die Landsgemeinden vom Sommer
1521 bis 1525 betreffen, und lassen in den andern Kolonnen die iibri-
gen Zeugnisse folgen. Wir miissen uns auf diese Jahre beschrinken,
da mit 1526 ein neuer Sickelmeister, Pali Gartenhuser, das Amt
libernahm, dessen Eintragungen viel knapper und damit vieldeutiger
sind.?!) Ausserdem scheint der Landweibel, dem bei der Bestellung
der Gemeinden eine besondere Rolle zukam, von da an eine beson-
dere Rechnung gefiihrt zu haben.?5)

Die Zusammenstellung ergibt verschiedene rechtshistorische Details.
Neben der ordentlichen Landsgemeinde am Sonntag «vorm mayentag»
wurden jedes Jahr auch ausserordentliche abgehalten, sei es dass die
Landesgeschifte, sei es dass eine eidgenossische Botschaft die Ein-
berufung verlangten.?®) Allerdings sprachen eidgendssische Gesandte
nicht immer vor allen versammelten Landleuten, sondern gelegent-
lich nur vor dem Rat. Ganz klar ist das fiir 1523 bezeugt, wo die
Eidgenossen nicht auf die ordentliche Landsgemeinde, sondern erst
anfangs Mai nach Appenzell kamen, als man die «landsbsetzi» hielt,
d. h. die Versammlung von neuen und alten Riten nach der Lands-
gemeinde.??) Die Einberufung der Gemeinde war Sache des Land-
weibels. Ofters beauftragte er andere Personen mit der Verkiin-
dung der Landsgemeinde. Die Entlohnung fiir den Ritt nach Aus-

24) LR 1522/27 pg. 284. — Es scheint allerdings schon vorher einen ge-
wissen Wechsel in der Rechnungsfithrung gegeben zu haben. Darauf deuten
nicht nur die verschiedenen Schriften, sondern auch der Eintrag pg. 226, wo
am 23. Mai 1525 statt des amtierenden der alte Sickelmeister Rechnung
ablegt. Im folgenden Herbst lisst wiederum der gewohnliche Sickelmeister,
hier allerdings ohne Namenangabe, die Rechnung priifen (pg. 256).

25) 1. c. pg. 311: «Item Hans Tanner der Wybell het grechnet for dem
aman Lancker und dem seckelmaister und Cuonraten Schmid und Thyasen
Zydler, und blibt er schuldig by den 50 lib., uf das er het dem Briillisower
ablon gen g lib. 7 8 9 4, und ist das geschechen uf mainttag for Mattye im
27 jar, daran hat er gen 1 lib. Item me sol er fer Trosterbuosen, hat er in
dye rechnig glait och uf den selben tag 16815 lib. 4 und ist im sin tail
worden und abzogen.»

26) Eine regelmissige Herbstlandsgemeinde, wie sie Zellweger II 377 an-
nimmt, kann nicht nachgewiesen werden. Eine einzige Stelle iiber eine
Landsgemeinde vor dem Gallentag ist doch wohl eine zu schmale Quellen-
basis.

27y EAIV 1 a, nr. 117 b und z 1. 119. — LR pg. 78 (Siehe den Text in
der Uebersicht).

10



serrhoden betrug je nach Entfernung 3 bis 6 Schilling. Das Datum
und die Traktanden der Landsgemeinde wurden zunichst den
Hauptleuten mitgeteilt, die in ihren Rhoden fiir die Auskiindung zu
sorgen hatten.

Aus dem Vergleich der Landrechnungen mit zeitgendssischen Do-
kumenten ergibt sich Folgendes: 1. Alle von zeitgendssischen Quel-
len erwihnten Appenzeller Landsgemeinden im Zeitraum von 1521
bis 1525 werden auch von den Landrechnungen bezeugt. 2. Einige
Gemeinden werden nur in den Landrechnungen erwihnt. 3. Die
Landsgemeinde vom 6. oder 7. August 1524, die das Kirchdreprinzip
festlegte, wird weder von den Landrechnungen noch von andern
zeitgenossischen Quellen genannt. Das bestimmte Datum findet sich
erst zwei Jahrhunderte spiter in der Appenzeller Chronik Gabriel
Walsers.272)

Darf man daraus den naheliegenden Schluss ziehen, zu jener be-
stimmten Zeit habe gar keine Landsgemeinde stattgefunden? Das
Argumentum e silentio hat seine Tiicken. Es besteht immerhin die
Moglichkeit, dass ausnahmsweise der am St. Annentag versammelte
zweifache Rat den Beschluss, in 14 Tagen eine Landsgemeinde ab-
zuhalten, nach Hause gebracht hat.?8) Vielleicht ldsst sich der Ein-
trag in den Landrechnungen, wonach der Landweibel anfangs Au-
gust 1524 nach Herisau geschickt wurde, im Sinne einer Verkiin-
dung der Landsgemeinde interpretieren.??) Aber zwingend ist diese
Annahme nicht, da der Grund der Reise nicht angegeben wird. Auf
alle Fille ist die Landsgemeinde vom August 1524 durch die erst
sehr spite Bezeugung in Frage gestellt und darf deshalb nicht ohne
weitere Begriindung angenommen werden.

Einige Rickschliisse lassen sich aus Quellen des Jahres 1526
ziehen. Am 16. Juli 1526 berichtet der Schulmeister Hans Geben-
tinger in St. Gallen an Zwingli iiber eine Tags zuvor abgehaltene
Landsgemeinde in Appenzell und fligt bei, die Bauern der dussern
Rhoden hitten Bilder, Messe und Sakramentshiuschen lingst ab-
geschafft.??) «Liangst» ist ein unbestimmter Zeitbegriff. Doch durfte

27a) Die Bischofbergerchronik (1682) gibt kein Datum an. Nach brief-
licher Mitteilung Dr. Walter Schlipfers kopiert Anhorn, den Walser in
seinen Literaturangaben zitiert, einfach Klarers Bericht, ebenso andere aus-
serrhodische Chroniken. Walser gibt von Anhorn neben der Appenzeller
Chronik noch eine Reformations-Historie an, die bisher nicht aufgefunden
werden konnte. Im Bericht des Jacob Ower zum Tannerhandel von 1619
findet sich eine Stelle tiber den «Vertrag von 1524» (Siehe unten). Sie
dirfte ebenfalls auf Klarers unsicherer Chronologie beruhen.

28) LR 1522/27, pg. 188.

29) 1. c. pg. 189.
30) AUB nr. 1826 (Nach Zwingli Werke VIII 660 f.).

II



Die Landsgemeinden von 152r—r525 nach den Appenzeller

Seite

LR

12

II

13

37

65

61

78

102

108

131

137

I51

Item me usgen dem Biimen 6 3 5 d, daf hind die alsam ver-
zert, do das unglicht an der gmant ist gsin am samtag dar-
nach.

Item me ussgen Dyesen Rainsperg 8 Ib d 17 § d 10 d, daf
hend die Aignossen kostet und das salt, dafl er zue Feltkilch
koft het, sin lon und salt ubrenfuren. (1)

Item me usgen dem Waibel 13 f3 d, und het der Brimer kostet
in der kichen un den wirt und das er und sin siin die briefli
umentragent in die UBroden.

Item me usgen Dyesen Ransperg 21/2 1b d 1 § d, hent die ko-
stet von Zug und die andren, die och da waren an der gemind
vor wienacht 1521 jar.

Item me usgen 8!/2 3 d dem Waibel umm kertzen, da man
gmant het gehan, und das er Jorin Mayer het geholet.

Item die het man angenommen zu lanndluten und hatz der
Rat angenom, so niiw und alt Ratt sind bin ainantren gesesen
und vollen gwalt gehaben hannd kann von der gmann, die am
sonnentag ist gesin vorm mayentag 1523 jar.

Item me usgen 152 1b d 2 § d ¢9'/2 d Dyesen Ransper, hend
die Vier Ortt kostet und die von Sant Gallen und die, die ain
Rad darzuo gen hat, an unser lantbesetzy warents da ... (1)

Item me usgen 3 § d Signers Hanslyn, hat en der Waibel zu
den Hobtliiten geschickht.

Item me usgen dem Seckelmaister 8 § d umm ¢ mas alten win,
do mans den Aignon schancht.

Item me usgen 8 § d dem Wyshopt, hat in der Waibel odar
mine herren zuo den Hobtliit geschickt in die roten.

Ittem me usgen 5 § d dem Weter und dem Wyshopt, die sind
zu den Hoptliiten gesin, do man ain gmind han wot.

Ittem me usgen 2 3 d den buoben zu Egg, alls ers usgen hat,
dz man die gmind bestelt hat.

Item me usgen 6  d den buben zu Egg, alls er die gmind
hat bestelt und andres.

Item me usgen 3 $ d Uolin Wetter, als er ain gmind hat
bestelt.

Item me usgen 4 3 d dem Maitzler, der hat och die gmind
bestelt.



Landrechnungen und andern zeitgendissischen Zeugnissen

Datum Tag zeitgenossische Quellen spatere Quellen
1521 16. Aug. Freitag | Vadian, Deutsche hist.
Schriften III 223
1. Sept. Sonntag | EA IV 1 a, nr. 401, 41
8. Dez. Sonntag | 1. c. 601
l. c. 79 g. 81
1522 Jan.
27. Apr. Sonntag
5. Mai l.Lc.iry bund z 1. 119
14. Dez. Sonntag
1523 26. Apr. Sonntag
Aug.
Okt.
1524 24. Apr. Sonntag | Klarer, Ref. gesch. g2

I3



Seite

LR

186

209

216

239

240

242

262

264

Item me usgen dem Wibell 5 f§ und 21/2 d, dass er het die
gmind pstelt.

Item me ussgen dem Waybell, als er hett dye gmind psteltt
und kertzen und unschlytt in das ratthuss brucht, do die
Aygnossen da sin gsin.

Item me ussgen Hinssly 3 § d, het dye gmind verkiint.

Item me ussgen 18 d Hanss Toybelly, dass er het dye rod
angschriben.

Ttem me ussgen 7 lb 16 B, haind dye zwenn und 50 man kost,
dye by annandren synd gsin vor der gmind in minder heren
namen [uf mentag vor Lorentzen] (2z)

Item me usgen Fuliagen 1 1b minder 4 criitzer sin rychter lon,
het Jochim empfangen. Item me Jochimen gen 5 guot batzen,
als er hett dye zedell gschryben in die roden und niit ain
kilchory.

Item me ufigen in der wuchen vor sant Kattrinen denn 27
manen,dye ain ratt hatt verornett 7 lb 19 8, sind zwen tag
gsessen, ist an dem ander tag ainer nit darby gsin [was for
der gmaind] (z)

. an der gmaind dye ist gsin am sonnentag vor Andrey ...

Anmerkungen zur Tabelle

(1) Nicht Landsgemeinde, sondern Vortrag der eidgendssischen Botschaft
vor dem Rat. (2) Ausdriicke in [ ] bedeuten Zusatz von zweiter, gleichzei-

tiger Hand.

14



Datum Tag zeitgenossische Quellen spitere Quellen

22. Jul. Freitag | EAl c. 195, Klarerl. c. 93
6. Aug. Samstag | (Klarer, 1. c. 95 f. Walser 436
ohne Datum)
1525 Jan. EA J. & 235, 3
30. Apr. Sonntag | Landbuch Art. 21 f.
Aug.
26. Nov. Sonntag

IS5



die Abschaffung des alten Kultes mindestens ein Jahr vorher ge-
schehen sein. An der Tagsatzung zu Einsiedeln vom 27. Februar
1526 gaben die Boten von Appenzell den VII am alten Glauben
festhaltenden Orten in der Frage der Bundesbeschworung die Ant-
wort, sieben Rhoden oder Kirchhoren seien gewillt, den VII Or-
ten zu entsprechen, und, was Messe und Sakrament anbelangte, sich
ihnen gleichférmig zu machen.?!) Diese sieben Rhoden oder Kirch-
horen sind die sechs innern Rhoden und die Kirchhére Herisau. Die
Antwort zeigt, dass das Land Appenzell politisch nicht mehr einig
war, weil es sich religios in zwei Lager gespalten hatte. Sie setzt
also eine Abstimmung nach dem Kirchhoreprinzip und damit dessen
Aufstellung voraus. Diese muss spitestens an der Landsgemeinde
vom 26. November 1525 stattgefunden haben.??) Anfangs 1525 er-
klirte Appenzell, als es zur Stellungnahme fiir oder gegen das eidg.
Glaubenskonkordat aufgefordert wurde, es wolle die Artikel weder
loben noch tadeln, fiir sich aber bei dem Mandat bleiben, das es kiirz-
(d.h. anfangs Januar) den eidgenossischen Boten schriftlich iiberge-
ben habe.??) Diese schriftliche Erklirung ist nicht mehr vorhanden.
Darum scheint es unklar, ob mit dem Mandat das Schrift- oder
das Kirchhoreprinzip gemeint sei. Willi glaubt, es handle sich um
das Schriftprinzip, respektive das Ratsmandat vom Oktober 1523.34)
Stark interpretiert das Mandat als das Kirchhoreprinzip und sieht
die Ereignisse im Spitjahr 1524 als Iolge der Gemeindeautonomie
in Religionssachen an.?3) Die Antwort des Rates von St. Gallen auf
die entsprechenden Auftrige der eidgendssischen Botschaft — er
weist auf die Bundnisverpflichtungen und das Schriftmandat hin —
zeigt, dass die appenzellische Stellungnahme nicht auf dem Kirch-
horeprinzip beruhen muss, sondern durch das Schriftmandat und die
Verpflichtung zur Neutralitit laut Bundesbrief geniigend erklart
werden kann.?®)

Die spitern Ereignisse und Antworten setzen also nur voraus, dass
das Kirchhoreprinzip nicht nach dem Jahre 1525 aufgestellt worden
sein kann.

Es muss darum versucht werden, das Kirchhoreprinzip in den
Ablauf der appenzellischen und der eidgendssischen Reformations-
geschichte zu stellen. Ausgangspunkt muss dabei sein, dass die Selb-

31y EAIV 1 a, nr. 348 f. und cc.

32) Siehe S. 12—14.

33) EA IV 1 a, nr. 250 b und ¢. (AUB 1801 hat fiilschlich d und e.)
) Willi 72.

35) Stark 87.

86) EA IV 1 a, nr. 235.

16



stindigkeit der Gemeinden in Glaubenssachen in der Abstimmung
iiber die zentralen Fragen des Kultes, iiber Messe und Bilder, be-
stand, wie wir dies in der Untersuchung der textlichen Ueberliefe-
rung erarbeitet haben. Die Frage lautet also dahin: Ist eine offizielle
Abschaffung von Bildern und Messe in den Kirchgemeinden des
Appenzellerlandes schon im August 1524 moglich?

Der Anfang der appenzellischen Glaubensbewegung wie der Re-
formation tberhaupt kann nicht mit einem eindeutigen Datum be-
stimmt werden. Immerhin ist durch die Forschungen von Franz
Stark erwiesen, dass sich die Glaubensfrage in Appenzell wihrend
der Jahre 1519—22 «in einem durchaus unfertigen und girenden
Zustand» bewegte.?”) Wenn wir der wohl etwas summarischen Un-
terscheidung Sebastian Hofmeisters in seiner im Februar 1523 ge-
druckten Treuen Ermahnung an die Eidgenossen, dass sie sich nicht
wider die Lehre Christi setzen, trauen diirfen, zihlte Appenzell da-
mals noch mit Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug, Freiburg zu den
Widersachern des Gotteswortes, wihrend in Basel, Glarus, Solo-
thurn und Schaffhausen die neue Predigt bereits erlaubt war.?®) Die
beiden Ziircher Disputationen, Vadians reformatorisches Auftreten
und die Wirksamkeit neugldubig gesinnter appenzellischer Geistli-
chen und Laien hatten zur Folge, dass der Rat im Herbst desselben
Jahres mit dem Schriftprinzip die neue Predigt freigab.??) Dass die-
ses Schriftmandat aber nicht einfach einen Sieg der neuen Lehre be-
deutete, sondern wesentliche Punkte des alten Glaubens schiitzte,
zeigt der Wortlaut der Bestitigung des Schriftprinzips durch die
Landsgemeinde vom 26. April 1524.4°) Das Schriftprinzip bezweckte
an sich, den Frieden und die Einigkeit im Lande zu fordern und das
gegenseitige Verketzern und Schmihen abzustellen, aber es konnte
dieses Ziel nicht erreichten, da es einen innern Zwiespalt in sich trug,
indem es sowohl das neue zwinglische Schriftverstindnis als auch die
traditionelle Schriftauslegung mit dem Festhalten an alten Briuchen
erlaubte.

Darum wollte der appenzellische Rat ein neues Mittel versuchen,
um die Glaubensfrage fiir das ganze Land zu losen. Er setzte auf

37) Stark 49

3%) Wipf, Reformationsgeschichte der Stadt und Landschaft Schaffhau-
sen 136.

39) Stark 41—57.

40) Der Wortlaut ist in EA IV 1 a, nr. 188 zu a 1 abgedruckt. Wenn
man das Appenzeller Schriftmandat mit dem des Rates von Muhlhausen, das
mir gerade zur Hand liegt (Strickler, Aktensammlung zur SRG I nr. 640),

vergleicht, so erscheint das spdtere Appenzeller Mandat ausserordentlich
konservativ.,

1 17



den 7. Juli 1524 eine Disputation an. Disputationen im Reforma-
tionszeitalter dienten nicht in erster Linie dazu, die Wahrheit in
kontroversen Fragen zu erfahren, sondern waren Manifestationen
einer Partei, die ithrer Ansicht zum Durchbruch verhelfen wollte.
Wenn der St. Galler Biirgermeister Vadian, der bereits die zweite
Zircher Disputation prisidiert hatte, zur Leitung des Glaubensge-
sprichs in Appenzell ausersehen war, so deutet das darauf hin, dass
im Rat die Mehrheit und vor allem die einflussreichsten Méanner der
neuen Lehre zuneigten.?!) Im Juni 1524 galt Appenzell mit Ziirich
und Schaffhausen als einer der Orte, wo man des «Missglaubens»
wegen vorstellig werden miusse. Im Februar zuvor waren es erst die
beiden Stidte gewesen.??) In Appenzell muss also die neuglidubige
Bewegung wihrend dieses halben Jahres gewisse Fortschritte erzielt
haben.

Die Disputation in Appenzell scheiterte, weil Pfarrer Josef Forrer
von Herisau als Vertreter der Altgliubigen der Versammlung die
Kompetenz, in Glaubenssachen zu urteilen, mit dem Konzilsgedan-
ken absprach. Unverrichteter Dinge mussten die Wortfiihrer der
Neuerung weggehen.*®) Einen zweiten Disputationsversuch in Ap-
penzell am 26. Dezember 1524 zweifelt Willi zu Unrecht an.**) Hans
Salat, der einzige, der zwei Disputationen unterscheidet — der Su-
terschen Chronik kommt hier kein selbstindiger Wert zu, da sie auf
Salat fusst — ist fiir die Vorginge in Appenzell ein durchaus zu-
verlissiger Zeuge. Er hat diese Nachrichten ohne Zweifel von Pfar-
rer Josef Forrer selbst gehort, der nach dem Umschwung in Heris-
au in Altdorf und seit 1531 in Luzern als Leutpriester wirkte.??)
Diese zweite Disputation, bei der die Glaubensparteien getrennt in
zwel Hiusern tagten, wurde durch die Bauern vereitelt, welche die
Versammlung der Pridikanten und ihrer Anhidnger mit Kniitteln
auseinandertrieben.

Die Artikel, iiber die das erstemal hitte disputiert werden sollen,
betreffen nach Salat das Fegfeuer, die Gebete fiir die Toten, die
Genugtuung Christi und die Genugtuung der Menschen, die Not-
wendigkeit der Heiligenverehrung, Gnade und Verdienste, die Zahl
der Sakramente und den Ablass.®) Sie sind auch durch ein undatier-
tes Aktenstiick im Staatsarchiv Luzern mit fast gleichem Wortlaut

41) Stark 64.

12y 1. c. 81—83.

13 1. c. 64 £

44) 'Willi 45 f. Stark 65 lisst die Frage offen.
45) Strickler, Aktensammlung III nr. x11.
46) Salat in ASRG I 75 {.

18



bezeugt.!”) Es fillt auf, dass das geplante Glaubensgesprich noch
nicht wagen durfte, das Herzstiick des alten Glaubens, das Mess-
opfer, direkt anzugreifen. Auch bei den andern beiden im Kirch-
horeprinzip genannten Kontroverspunkten, dem Bilder- und Toten-
dienst, wird nach dem Wortlaut nicht die Berechtigung, sondern
bloss die Notwendigkeit in Frage gestellt. Das deutet jedenfalls auf
ein taktisches, schrittweises Vorgehen der Pridikanten. Fiir einen
direkten Angriff gegen Bilder und Messe war offenbar die Lage in
Appenzell zu Beginn des Monats Juli noch nicht reif. Und einen
guten Monat spiter sollen die ausserrhodischen Kirchhoren mit Aus-
nahme von Herisau bereits die Abschaffung von Bildern und Messe
beschlossen haben? Das ist zum mindesten sehr fraglich und, was die
Messe anbelangt, unméglich. Die appenzellische Glaubensbewegung
kann nicht dermassen der ziircherischen vorausgeeilt sein, die es erst
im April 1525 wagen konnte, die Messe abzuschaffen. Wenn die zweite
obrigkeitlich angeordnete Appenzeller Disputation im Dezember die
gleichen Artikel zu behandeln hatte, was vermutet werden darf, ist
eine vorherige Abstimmung tiber die entscheidenden Glaubensfragen
in den einzelnen Kirchgemeinden nicht moglich gewesen.

Am 22. Juli 1524 erschienen in Appenzell Boten der X Orte,
um vor versammelter Landsgemeinde die Appenzeller von allen
Neuerungen in Glaubenssachen abzumahnen.*®) Sie kamen von
Schaffhausen her, wo sie am 18. Juli einen gleichen Auftrag ausge-
richtet hatten. Am 19. Juli waren sie in Frauenfeld, mitten in den
Wirren des Ittingersturmes.®®) Thr Vortrag in Appenzell stand also
unter dem frischen Eindruck des Ziircher Bildersturmes (30. Juni)
und der Exzesse, die sich die Neuerer in der Karthause Ittingen er-
laubt hatten. Die Appenzeller wiesen in ihrer Antwort auf den
Vortrag des Wortfiihrers Sebastian vom Stein auf das ausgegan-
gene Schriftmandat hin, erkldrten aber ausdriicklich, die groben lu-
therischen Missbriuche wolle man bei ihnen nicht dulden.3?) Der
Ittingersturm muss bei ihnen wie in der gesamten Eidgenossenschaft
auf den Lauf der reformatorischen Bewegung momentan hemmend
gewirkt haben. Wenn man die Nachricht iber Bilderstiirme und die
Abschaffung des katholischen Gottesdienstes aus den Eidgendssi-
schen Abschieden zusammenstellt, so erkennt man leicht, dass die
ersten Ausschreitungen auf die zweite Ziircher Disputation (Okto-
ber 1523) zuriickgehen und radikalen Elementen, die sich spiter

47y Strickler, Aktensammlung I nr. 2231.

48) Stark 84.

19) Knittel, Die Reformation im Thurgau 78.
50) Stark 84.

19



dem Tidufertum zuwenden, zur Last gelegt werden miissen. Bis in
den Sommer 1524 bleiben sie aber auf Ziircher und angrenzendes
Gebiet beschrinkt. Sie setzen erst wieder im Spitherbst 1524 ein
und erreichen im folgenden Jahr einen zweiten Hohepunkt. Im
Thurgau, das dem Einfluss Zwinglis sicher ebenso stark offenstand
wie das Appenzellerland, schafften erst im Sommer 1525 einige Ge-
meinden die Messe ab.’') Der Zusammenhang mit dem Ittinger-
sturm und den eidgendssischen Ereignissen vermindert also die
Wahrscheinlichkeit der Aufstellung des Kirchhoreprinzipes fiir Ap-
penzell im August 1524.

Entscheidend fiir die Neudatierung des Kirchhoreprinzips und
eine Neuwertung der appenzellischen Reformationsgeschichte sind
diec Vorginge im Frihjahr 1525. Auf der Luzerner Tagsatzung vom
1. Mérz 1525 liefen Klagen ein iiber grosse Zwietracht im Appen-
zellerland des lutherischen Glaubens wegen. An einigen Orten wa-
ren Kirchen gepliindert worden. Die Anhinger des alten Glaubens
begehrten Rat und Hilfe.?) Nach Vadian und Vogler wurden in
Gais und Teufen die Bilder 1525 entfernt, nach Zellweger in Gais
am 2. Februar.?®) Das passt durchaus in den Zusammenhang. Eben-
so die undatiert iiberlieferten Klagepunkte gegen einen Priester im
Appenzellerland, der einige katholische Lehren und Briuche ange-
griffen hatte, darunter die Bilderverehrung, nicht aber die Messe.?*)
Die Hilferufe der Altgliubigen gewinnen erst dann ihren vollen
Sinn, wenn Gemeinden oder Einzelne eigenmichtig vorgegangen
waren. Wenn das Kirchhoreprinzip bereits aufgestellt war, hatten
die Altgliubigen kein Recht zur Klage mehr. Der Bildersturm in
Gais und Teufen muss aber — das zeigen die parallelen Fille im
Thurgau — radikalen Elementen, vielleicht unter Fithrung der Pri-
dikanten Schurtanner und Kessler, zugeschrieben werden und steht
wohl schon im Zusammenhang mit den 1525 anbrechenden Tiufer-
unruhen.?®) Erst diese radikale Entwicklung — auch der Ueberfall
auf das Kloster Wonnenstein gehért dazu®®) — musste beim Rat die
Erkenntnis fordern, dass die Glaubensfrage in Appenzell auf Grund
des Schriftprinzipes nicht mehr zu 16sen war. Wahrscheinlich hat
die ordentliche Landsgemeinde vom 3o0. April 1525 eine neue Losung

51) EA IV 1 a Materien-Register: Religionssachen: Anfechtung der Mes-
se, Unterlassung des Messdienstes, Ausrdumung und Zerstérung von Bil-
dern, Altiren und Kirchenzierden iiberhaupt.

52) 1. c. nr. 250 d und e.

53) Vadian, Deutsche historische Schriften III 225. Stark 67.
51y EA L. c. zu e (S. 596 f.).

55) Siehe die Darstellung der Tiduferbewegung bei Stark 69—77.
56) Im November oder anfangs Dezember 1524. Stark 86,

20



fiir das ganze Land versucht und sich, als eine Gesamtlosung un-
moglich schien, auf den Vorschlag des Jos Schumacher aus Hund-
wil geeinigt, die Glaubensfrage der Kompetenz der einzelnen Kirch-
horen zu iiberlassen. Es kidme allenfalls noch die ausserordentliche
Landsgemeinde vom August 1525 fiir die Aufstellung des Kirch-
horeprinzipes in Frage®”) Doch scheint uns dieser Zeitpunkt zu
spit. Die Unruhen im Frithjahr mussten mdoglichst rasch geschlichtet
werden. Und wenn auch die rechtliche Regelung meist den Ereig-
nissen nachhinkt, darf doch nicht ein zu langer Zwischenraum ange-
nommen werden. Damit ist auch die Frage der Datierung des Kirch-
horeprinzips geldst. Es wurde nicht, wie Walser und die ihm fol-
genden Geschichtsschreiber meinten, im August 1524 aufgestellt,
sondern wahrscheinlich an der ordentlichen Landsgemeinde vom
30. April 1525.

Die Untersuchung iiber das Kirchh6reprinzip ist damit zu einer
Kritik der appenzellischen Reformationsgeschichte geworden. Das
Schweigen der Landrechnungen hat den Zweifel an bisherigen Da-
tierungen wachgerufen und eine Ueberpriifung der appenzellischen
und eidgendssischen Entwicklung hat verschiedene Griinde vorge-
bracht, die nicht einzeln, wohl aber zusammengenommen den Ent-
scheid der appenzellischen Kirchgemeinden fiir oder gegen den alten
Kult schon im August 1524 als verfriht erweisen. Damit bekommt
die Appenzeller Reformation ein etwas anderes Gesicht. Einmal
verliuft die Entwicklung revolutionirer, als es bisher schien. Die
Unruhen und Ausschreitungen Ende 1524/25 sind nicht Folgen des
Kirchhoreprinzipes, sondern seine Ursachen. Anderseits lauft die ap-
penzellische Entwicklung nicht der eidgendssischen voraus. Zwi-
schen dem Kampf um die Freigabe des Gotteswortes und dem Kampf
um den alten Kultus verlduft eine angemessene Zeitspanne, dhnlich
wie im benachbarten Toggenburg, wo der Landrat im Sommer 1524
das Schriftprinzip aufstellte und im Herbst 1525 die Messe in vier
Pfarrkirchen abgeschafft wurde.’®) Ferner hat sich gezeigt, dass die
in Walter Klarers Reformationschronik tberlieferten Einzeltatsa-
chen nicht immer chronologisch richtig eingereiht sind. Das wirft
neue Probleme auf, z. B. miisste die Zeit der Landesabwesenheit
Pfarrer Diebold Hutters ebenfalls tiberpruft werden.

Die Datierung des Kirchhoreprinzipes ist durch diese Darlegungen
einigermassen geklirt. Der Wortlaut des Landsgemeindebeschlus-
ses kann nicht mehr genau rekonstruiert werden, immerhin ist si-

57) Siehe die Eintrige aus den Landrechnungen S. 12—14.

58) Briefe des Blasius Forrer an Zwingli vom ¢. 12. 1524 und 23. 10. 1525
in Zwingli Werke VIII 256 und 397. Vgl. Gottfried Egli, Die Reformation
im Toggenburg, Schaffhausen 19553, S. 91.

21



cher, dass die Fassung in Klarers Reformationschronik der urspriing-
lichen Form am nichsten steht. Es muss aber noch das Problem
der Bedeutung und des Sinnes des Kirchhoreprinzips angeschnitten
werden. Das hingt wesentlich zusammen mit seiner Handhabung.
In den Wirren der Gegenreformation interpretierten die dussern
Rhoden das Kirchhéreprinzip im Sinne des jedenfalls seit dem Ende
der Kappelerkriege existierenden Gewohnheitsrechtes, das den aus-
wirtigen Kirchenbesuch fiir die religiose Minderheit gestattete. Die
innerrhodischen Politiker suchten bei ihren Rekatholisierungsbestre-
bungen eine rechtliche Grundlage, um die evangelische Minderheit
im Hauptflecken zu eliminieren. Sie fanden sie im Wortlaut der
Klarerschen Fassung nach der buchstiblichen Auslegung. Der Kon-
flikt ist typisch: geschriebenes Recht gegen Gewohnheitsrecht. Auch
einzelne ausserrhodische Kreise suchten nach dem eidgenossischen
Schiedsspruch von 1588 die strenge Interpretation in ihren Kirch-
horen durchzusetzen.??)

Die Frage geht nun dahin, wie wurde das Kirchhoreprinzip in der
Zeit der Reformation zwischen 1525 und 1531 interpretiert. Eine
klare und ecindeutige Losung ist schwierig zu finden, da die spirli-
chen und vereinzelten Quellen nur ungeniigende Aussagen bieten.
Immerhin lassen sich aus bekannten Tatsachen einige Grundziige
aufzeigen.

1. Im Ablauf der Appenzeller Reformation erfolgte die Aufstel-
lung des Kirchhoreprinzips nach den gescheiterten Versuchen, durch
Schriftprinzip und Disputationen die Glaubensfrage fiir das ganze
Land einheitlich zu lésen, noch im Zeichen des Kampfes um die
Freiheit des Gotteswortes.

2. Das unmittelbare Ziel des Gesetzes war nicht die Glaubens-
einheit der Kirchgemeinde, sondern die Kultuseinheit in der Pfarr-
kirche. Die Materialsammlung des Jacob Ower zum Tannerhandel
fasst das um 1619 so zusammen: «Der vertrag anno 1524 (!) ist woll
allweg verstanden worden, daz nun in den kilchen nach bschech-
nem mehr allein eine relligion solle getiebt werden, und mogend die,
so iibermehret worden, woll usserthalb irer glegenheit halber gon,
wohin sy wellend; aber anno 1588 hennd in die Innerroder nit mehr
also verstohn wellen, sonder in dem verstand, die iibermehrten so6l-
lent allenklich sich der religion halten, die mit dem mehr erhalten
worden, und usserthalb keinen kilchgang suchen. Und also hieruff
den evangelischen im houptflecken der Kilchgang uff Gaiss abge-

59) Fischer, Griindung der Schweizer Kapuzinerprovinz, 170. Zellweger
III 2, 336.

22



strickt.»%) Dieses Zeugnis gibt sich zwar deutlich als die ausserrho-
dische Interpretation der Gegenreformationszeit zu erkennen, doch
trifft die Formulierung das urspriingliche Anliegen, eindeutig fest-
zulegen, was fir ein Gottesdienst allein in der Kirche gehalten wer-
den soll. Das entspricht iibrigens auch dem Reformationsgeschehen
in anderen Gebieten, wo anfinglich der auswirtige Gottesdienst-
besuch frei gestellt war.

3. Schon in der Zeit der Reformation zeichnen sich in der Hand-
habung des Kirchoreprinzips bedeutsame Wandlungen ab. Zunichst
wurde die personliche Glaubensfreiheit des Einzelnen auf die zwei
offiziellen Bekenntnisse eingeschrinkt, indem auch der appenzel-
lische Staat mit Zwangsmassnahmen gegen die Tédufer vorging,
wenn auch nicht mit durchschlagendem Erfolg.®') Dann wurde das
Kirchhoreprinzip im Hauptflecken Appenzell durchbrochen und
eigentlich in Frage gestellt, als eine Landsgemeinde anordnete, in der
Pfarrkirche miussten der altgliubige Pfarrer Huter und der neu-
gliubige Kaplan Hess abwechslungsweise predigen.®?) Selbst wenn
diese Verordnung nicht ins Jahr 1525 fillt, wie wir im zweiten
Teil dieser Studien annehmen, so bilden die Ereignisse im August
1531 den sprechenden Beweis, dass in Appenzell wieder ein doppel-
spuriger Gottesdienst eingeftihrt werden sollte, als ein zweifacher
Rat beschloss, drei Monate lang solle ein evangelischer Pridikant —
man dachte vor allem an Bullinger — neben einem katholischen
Priester in der Pfarrkirche predigen.®®) Eine #dhnliche Entwicklung
lasst sich fiir Herisau feststellen, wo die evangelische Partei im
April 1529 einen Pridikanten aus St. Gallen berief; die Gegenpartei
vermochte ihn fir kurze Zeit zu verdriangen, unterlag dann aber
einem neuen Mehrheitsentscheid der Kirchhore.®*) Die Idee des
Kirchhéreprinzipes ist ja nicht eine bloss appenzellische Erschei-
nung, sondern wird schon im Ratschlag der Ziircher Ratsverordne-
ten tiber Bilder und Messe im Juni 1524 formuliert: « ... und wef}
sich ye ein kilchhori desshalb vereinbart, darby s6ll es bliben . . .»54%)
In der ziircherisch-zwinglischen Auffassung darf wohl auch die
Quelle fir das appenzellische Kirchhoreprinzip gesehen werden.

4. Diese Entwicklung zeigt deutlich, dass das Kirchhéreprinzip
nicht statisch, sondern dynamisch zu werten ist. Fiir die evange-

50) Wir verdanken diese Stelle einer freundlichen Mitteilung von Dr.
Walter Schlipfer, Trogen. Vgl. auch die Formulierung im Brief Josua
Kesslers S. 5.

61) Stark 69—77.

62) Siehe oben S. 33.

63) AUB nr. 1925 und 1927.

64y Zellweger III 1, 155 und III 2, 314.

%) Zwingli Werke III 115 f. Egli, Aktens. zur Ziircher Ref. Nr. 543.

23



lische Partei bedeutete es nicht bloss die Erlaubnis ihres Wortgot-
tesdienstes, sondern auch die Moglichkeit, auf einem Umweg die
Protestantisierung des ganzen Landes zu erreichen. In Herisau hatten
sie Erfolg. Ohne den Sieg der V Orte bei Kappel und am Gubel
hitte sich Innerrhoden auf die Dauer nicht halten konnen. Ein Blick
auf die gesamtschweizerische Reformation bestitigt diese Erkennt-
nis: Dort, wo die Reformation von oben her auf Grund des Herr-
schaftsrechtes nicht mdoglich ist, wird sie von unten her durch das
Gemeindeprinzip eingefiihrt.

5. Einige Tatsachen scheinen darauf hinzuweisen, dass einer ur-
spriinglich fretheitlichen Regelung durch das Kirchhoreprinzip
schon im Lauf der Reformationszeit Druck und Zwang folgten:

a) Die Entwicklung in den protestantischen Stinden ldsst der Ab-
schaffung der Messe nach geraumer Zeit auch das Verbot auswiirti-
gen Messbesuches folgen. Fiir Appenzell kann allerdings ein solcher
Beschluss nicht nachgewiesen werden. Aber der Beschluss der
Landsgemeinde vom 6. August 1531, die Pridikanten und Priester
sollten sich innert Monatsfrist im gottlichen Wort vereinen, wo
nicht, ihre beiderseitige Stellungnahme auf die nichste Tagung der
St. Galler Synode bringen, an der dann in Glaubensfrage entschie-
den werden sollte, liegt doch in dieser Richtung.%) Was von der
protestantischen St. Galler Synode zu erwarten war, ist klar. Die
Ausfiihrung des Beschlusses hitte jedenfalls die volle Protestantisie-
rung des Appenzellerlandes bedeutet. Den sich nicht fiigenden
Geistlichen wurde damals schon mit Zwangsmassnahmen gedroht.

b) Wenn man die Existenz konfessioneller Minderheiten im Ap-
penzellerland wihrend des 16. Jahrhunderts genauer untersucht, so
muss man zu allererst differenzieren. Die Existenz einer evangeli-
schen Minderheit im Hauptflecken ist von Beginn der Reformation
bis 1588 ununterbrochen bezeugt. Die starke Gruppe von Katho-
liken am Ostrand der Rhode Trogen — sie wird in einer Aufzeich-
nung von 1597 auf sog Mann veranschlagt — bestand wohl auch
seit der Reformationszeit, sicher seit der Durchfithrung des zweiten
Landfriedens im Rheintal. Da sich hier Rhodsgrenzen und Pfarrei-
grenzen nicht deckten, die Leute vielmehr nach Berneck und Mar-
bach pfarrgenossig waren, fand auf sie das Kirchhoreprinzip keine
Anwendung. Uber die in den ausserrhodischen Kirchhéren ansis-
sigen Katholiken gibt es einander stark widersprechende Schitzun-
gen. Eine Aufzeichnung in den Nuntiaturberichten von 1590 gibt
dafiir, wenn man Trogen-Grub, wo offenbar die Oberegger und
St. Gallisch-Gruber mitgezihlt werden, abrechnet, 700 stimmbe-

65) AUB nr. 1925.

24



rechtigte Minner an,%) das genannte Dokument von 1597 nur 14,
teilweise mit Namen aufgefiihrt., Die betrichtliche Diskrepanz
kann, selbst wenn man Verluste in fremden Diensten, zahlreiche
Todesfille im Pestjahr 1593, Auswanderung von Katholiken oder
Konvertiten nach Innerrhoden und die Mitzdhlung nicht weniger,
die ihre Fahne nach dem Winde hingten, einberechnet, wohl nur
erklart werden, wenn man annimmt, der Verfasser der Relation oder
sein Gewidhrsmann habe in seinem Optimismus nach den ersten Er-
folgen der Kapuziner die katholische Minderheit in Ausserrhoden
ziemlich tberschitzt. Sie schrumpft sicher auf eine bescheidenere
Zahl zusammen. Vor allem war sie unbedeutender als die evange-
lische Minderheit im Hauptflecken, sie zidhlte weder Ratsherren
noch Regierungsleute und besass auch kirchlich keinen Zusammen-
hang. Ob sie auf Familien zuriickgeht, die in der Reformation dem
alten Glauben die Treue gehalten haben, oder ob sie sich erst in der
Zwischenperiode gebildet hat, kann kaum mehr mit Sicherheit ent-
schieden werden. In der Reformationszeit waren solche vereinzelte
Katholiken sicher einer ungeheuren Belastungsprobe ausgesetzt. In
diesem Zusammenhang verdient das im dritten Teil dieser Unter-
suchung veroffentlichte Dokument beachtet zu werden. 1526 gab
es, soweit wir diesem Schreiben Glauben schenken konnen, bereits
keine Anhinger der Messe mehr in Trogen. Fir andere Gemeinden
Ausserrhodens fehlen die Angaben. Nicht nur die Ueberzeugungs-
kraft der Schriftpredigt, sondern ebensosehr der Druck der Um-
gebung, das Milieu, diirften im Gebiet der ausserrhodischen Kirch-
horen wihrend der Reformation die katholischen Minderheiten zum
Verschwinden gebracht haben. Neue Minderheiten haben sich wohl
erst in der Zwischenperiode gebildet, vielleicht durch Zuwanderung
auf erledigte Bauerngiiter.

c. In diesem Zusammenhang muss noch auf das Problem hin-
gewiesen werden, ob es im Appenzellerland zur Zeit der Reforma-
tion Glaubensfliichtlinge gegeben hat. Vorderhand zeichnet sich
noch keine Losung ab. Viel miihselige, ins Detail gehende Archiv-
arbeit wire noch zu leisten, um herauszufinden, was fiir Familien
wann aus welchen Griinden wohin ausgewandert sind. Ohne eine
Koordinierung solcher Forschungen, wie sie u. W. Joseph Schacher
fiir Luzern betreibt, kann noch kein Urteil gefillt werden. Fiir Ap-
penzell ist uns bisher einzig ein Beispiel aus der Zeit zwischen Re-

66) Das Dokument von 1597 in AUB nr. 4138 (vgl. auch nr. 4131), wo
teilweise die gleichen Zahlen zu finden sind. Die Aufzeichnung von 1590
(Nunziatura Svizzera Bd. 4 als Beilage zu einem Brief vom 30. 4.) haben
wir in unserer Dissertation (vgl. Anm. 1) S. 169 verwendet, dabei allerdings
den Wert der Zahlenangaben zu hoch veranschlagt.

25



formation und Gegenreformation bekannt, die Konversion des
Herisauers Konrad Tanner, die mit der Umsiedlung nach Appen-
zell verbunden ist. Doch scheinen ausser religiosen Griinden auch
solche der Karriere mitzuspielen.”) Die Auswanderungen nach 1590
gehoren nicht mehr in diesen Zusammenhang.

Eine Gesamtbeurteilung, soweit sie moglich ist, zeigt, dass das
Kirchhoreprinzip anfinglich freiheitlich gehandhabt wurde, solange
die Reformation noch um ihre Existenz zu kimpfen hatte. In der
zweiten Phase der Reformation, als die neue Lehre um ihren vollen
Sieg kampfte, schritt man mehrfach iiber das Kirchhoreprinzip hin-
weg. Das einmal gesetzte Recht wurde nicht als bindende Ver-
pflichtung, sondern als Etappe fiir neue Forderungen betrachtet, ein
Charakteristikum jeder Machtpolitik, gerade in den Zeiten der Re-
formation und der Gegenreformation. Der Beruhigung nach dem
zweiten Landfrieden entsprach eine Neubesinnung auf den Erlass
der Landsgemeinde von 1525 und dessen weite Interpretation, die
praktisch vor allem auf eine Duldung der evangelischen Minderheit
in Appenzell herauskam. Katholische Minderheiten in Ausserrhoden
fielen bedeutungs- und zahlenmissig weniger ins Gewicht, und auf
die Randgebiete gegen das Rheintal hin konnte das Kirchhéreprin-
zip rechtlich nicht angewendet werden. Die katholische Restauration
in Appenzell gegen Ende des Jahrhunderts suchte — und das ist
typisch fur jede Restaurationspolitik — fiir ihre Massnahmen gegen
die evangelische Minderheit eine rechtliche Grundlage und fand sie
in der wortlichen, strengen Auslegung des Kirchhoreprinzips.

67) Zu Tanner s. Koller-Signer 348. Eine Biographie dieser interessanten
Personlichkeit, tiber die auch verschiedene Kapuzinerchronisten — Tanner
war der Vater dreier Mitglieder der Provinz — wichtige Einzelheiten ver-
mitteln, fehlt noch.

Herr Albert Grubenmann, Appenzell, hat uns darauf hingewiesen, dass
die Innerrhoder Linie des Geschlechtes Grubenmann gerade in der frag-
lichen Zwischenperiode von Teufen ins katholische Innerrhoden zog. Nach
seinen genealogischen Forschungen stammen die Grubenmann vermutlich
aus Wittenbach (erstmalige Nennung 1424). Drei Briider Ulrich, Hans und
Gallus werden 1512 noch in Oberloren genannt. 1535 erscheinen die glei-
chen Namen in den Mannschaftsrédeln der Teufener Rhode. Ulrichs Sohn
Bernhard erscheint 1539 noch im Mannschaftsrodel von Teufen. Um 1550
lisst er sich in der Gegend des Saul nieder. Er ist verheiratet mit Barbara
Schlipfer. 1571 wird seine Tochter Elsbeth in der Pfarrkirche von Appen-
zell getauft. Unter den des Glaubens Verdichtigen, die 1591 im Kirchhore-
und Feuerschaubuch aus Meistersriite und Haslen genannt werden, ist kein
Grubenmann aufgefiihrt. So konnte wohl als Grund der Auswanderung
Glaubensanfeindung oder Glaubenswechsel, vielleicht in Verbindung mit
der Heirat, vermutet werden.

26



II. EIN UNBEKANNTER BRIEF EINES
APPENZELLISCHEN REFORMATORS

Als wir im Staatsarchiv Luzern untersuchten, ob sich aus Einrei-
hung, Schrift und Beschaffenheit des Blattes mit den Thesen der
Appenzeller Disputation chronologische Schliisse ziehen liessen,
stiessen wir auf ein Dokument in Schachtel 670: Reformation, das
dem Herausgeber der Aktensammlung zur Schweizer Reformations-
geschichte und der entsprechenden Abschiedsbinde offenbar ent-
gangen war. Es handelt sich um nicht weniger als einen Brief des
Appenzeller Kaplans Johannes Hess an seinen Pfarrer Diebold Hu-
ter. Wir lassen den Wortlaut folgen.

«Gnidd und frid in Christo Jesu unserm heren. Nit on ursach
schriben wir lich zuo, so es doch muntlich wol mocht beschechen.
Mit kurtzen worten aber soltii, Hueter, mit dinem helfer wissen,
dz wir uch ietz zum letsten wellen bitten und warnen briiederlich,
dz ir von den irrenden failschen ongegrundten leren abstandind. Wo
ir aber dz nit wettind thuon, sond ir wissen, dz wir daran werden
setzen sel, er, lib und guot (nit ufl nid, sonder ufl pflicht), dz es
muos beschechen. Damit ir aber wissind, weliches die failschen leren
syend (ob irs nit wistind), wellend wir tich hie etlich anzeigen.

Zum ersten, dz ir nit mer sollend predigen, wisen und leren (we-
der mit worten néch mit thaten), dz nidch disser zit ain fegfir sy
oder ain ort, darinn der abgestorbnen selen muessind braten oder
liden und daselbst gnuogthuon fur ire siind, 6ch nit leren weder mit
worten noch mit thiten, dz man fur die abgestorbnen selen s6l bit-
ten, beten, opfren, grepnus, sibet, drisgest und jarzit begen, mef}
han, kertzen brenen und wiewaser sprengen, etc.

Zum andern sollend ir och nit leren oder wisen, das Christus al-
lain hab gliten und gnuogthuon fiir die erbsiind und miiessind wir
selbs gnuogthuon fur unsery siind, dan das ist ain grosy gotzleste-
rung, 6ch nit mer leren, das man die sailgen im ewigen leben (die ir
nennent hailgen) soll an ruieffen und bitten, wie dan dz uwer bruch
bishar ist gesin.

Zum dritten sollend ir nit leren, die sailigen habind durch iren
liden und sterben und guty wort und werck verdient dz ewig leben,
och nit leren weder mit worten noch mit thaten, das saltz, wie-
waser, kertzen, palmen, fladen und derglichen sollind gwicht wer-
den wie bishar, etc.

Zum vierden sollend ir 6ch nit leren, es syend siben sacrament
von Gott oder von der hailgen christenlichen kilch uffgesetzt, die
alle gniid gebind, 6ch sollend ir kainen rompsen ablafl néch bischof-

27



lichy indulgentz verkonden weder in kilchen néch uff den altaren,
och nit leren, das weder bapst, bischoff noch pfaff mog siind ver-
gen, dan die wider sy gesundiget ist, etc.

Zum fiinften sollend ir nit leren, flaischessen sy an ainem tag
sinder weder an dem anderen, och nit leren, es sy ain tag grosser
oder hocher dan der ander, och nit, das die bilder nutz und guot
syen weder in kilchen noch in heusern, und etlich artickel mehr,
jetz nit not, all zu melden, aber zuo siner zit.

Deren articklen haind ir sit gwist und offentlich glest, darum es
nit gnuog wirt sen, jetz- und schwigen, sonder not wirtz erforde-
ren, dz irs offentlich widerruiefind, wo irs aber nit wellend thuen
und in kiirtzy, so werden ir innen, das es denocht mifl geschechen.
Dan wir kénend und mogends nit mer erliden, das ir das arm guot
f6lckly so onchristenlich fuierind und um das iren betriegen. Darum
so lif} uns wissen gschrifflich, wie du dich wellist halten, und das
bald, dan sider der trostung hist dz mandat schon iibertretten.
Darniich du schribst, darnich werden wir witer handlen. Gott geb
dir und uns gnad.

Joh. Hess cum ceteris.»

Der Brief hat weder Adresse noch Datum. Auf der Riickseite be-
findet sich als einziger Registraturvermerk «249». Er wurde offen-
bar in den Luzerner Akten urspriinglich nach den Beschliissen des
St. Galler Priesterkapitels zu Rorschach 1529 eingereiht, die von
folio 241—248 reichen. Die Schrift ist typisch humanistisch. Der
Vergleich mit einem Originalbrief des Johannes Hess an Vadian
vom 17.Januar 1526%!) ergibt dieselben Schriftziige und dieselbe
sprachliche Eigentumlichkeit, dass «iie» gelegentlich als «uie» ge-
schrieben wird (im Brief an Vadian: «truieben», im Brief an Huter:
«ruiefen, fuieren»). Dadurch ist der Originalcharakter des Briefes
erwiesen.

Wie ist nun der Brief zu datieren und in den Ablauf der Appen-
zeller Reformationsgeschichte zu stellen? Die theologischen Lehren,
die Hess hier vertritt, wurden vom Tagsatzungsschreiber zu einer
Kundschaft verwertet, die erstmals von Zellweger publiziert und
auf die Tagsatzung vom 1. Mirz 1525 zu Luzern datiert wurde.?) Die-
ser Ansicht folgen auch die Herausgeber der Eidgendssischen Ab-
schiede.?) Das Exemplar der Kundschaft im Berner Staatsarchiv ist
allerdings in den Abschied vom 27. August 1525 eingebunden. Doch

1) Stadtbibliothek St. Gallen: Vadianische Briefsammlung XI 264.

2) Zellweger, Geschichte III 1, S. 104 f.
3) EAIV 1 a, 597.

28



ist diese Einreihung ein Werk des 17. oder beginnenden 18. Jahrhun-
derts. Schrift und Wasserzeichen, ein Briquet 12288 f. dhnlicher
laufender Bir, stimmen mit dem im gleichen Band Y, pg. 355—358
eingereihten Abschied vom 1. Mirz 1525 iiberein. Aus dem zweiten,
im Staatsarchiv Solothurn erhaltenen Exemplar der Kundschaft las-
sen sich ebenfalls keine genauen chronologischen Schliisse ziehen.
Auch hier ist die Kundschaft spiter eingereiht als der Luzerner Ab-
schied. Die beiden datierten benachbarten Stiicke fallen in die Zeit
vom 27. Mai bis zum 2. Juli r525. Das Wasserzeichen der Kund-
schaft, eine Traube, stimmt mit dem des Abschieds vom 1. Mirz, einem
laufenden Biren (wie auf dem Berner Exemplar) nicht tberein,
findet sich aber auf andern, Badischen, Einsiedlerischen und Luzer-
nischen Abschieden des gleichen Jahres. Da die Solothurner Ab-
schiede um diese Zeit jeweils am F.nde des Jahres eingebunden wur-
den, kann das Jahr 1525 fiir die Kundschaft vom Pfaffen in Appen-
zell als gesichert gelten.?)

Wenn auch eine Adresse am Brief des Johannes Hess fehlt, so
geht aus dem Wortlaut hervor, dass er an den Pfarrer in Appenzell,
Diebold Huter, gerichtet ist. Anfangs 1525 hatten seine IFeinde das
Gertlicht ausgestreut, er sei am pipstlichen Zug 1522 schuld ge-
wesen und habe dafiir Geld genommen. Am 21. Februar erschien
Huter vor dem Rat von Luzern und erhielt durch das Zeugnis
zweiler Luzerner Hauptleute die schriftliche Bestitigung, dass jene
Verleumdung aus der Luft gegriffen sei.’) Dies Zeugnis wurde auf
Grund einer Klage Huters vor der Tagsatzung zu FEinsiedeln vom
15. Februar ausgestellt.?) Bischof Hugo von Konstanz verwendete
sich in einem Schreiben an die Boten der Tagsatzung zu Luzern
vom 1. Mirz fiir den unermiidlichen Verteidiger des alten Glau-
bens.”) Am selben 1. Mirz nahmen die Boten einen Bericht iiber die
Zwietracht im Glauben und die Kirchenpliinderungen im Appen-
zellerland entgegen.®) Aus all dem ergibt sich klar, Diebold Huter

4) Briefl. Mitteilung des Staatsarchivs Solothurn (K. Arnold).

5) Zellweger, Urkunden III 1, S. 206 f. — AU nr. 1799.

Das Original im innerrhodischen Landesarchiv Appenzell datiert eindeutig
auf den 14. Februar.

5) EA L c. 585 (nr. 248 e).
7) Strickler, Aktensammlung I nr. 1008, S. 341.

8) EA L c. 595 f. (nr. 250 ¢). — Zur Personlichkeit des Johannes Hess
siehe Stark 31 f., Willi 32, Koller-Signer AppWuGb 193 (unter Lehner).
Ueber Diebold Huter siche die aus einer Folge von Feuilleton-Artikeln ent-
standene Biographie P. Stirkle, Diepolt Huter, ein Retter in stirmischen
Tagen, Altstiatten 1931. Allerdings ist hier zu bemerken, dass die mehr-
malige Landesabwesenheit Huters zum Teil einzig auf chronologisch falsch
eingereihten Episoden aus Walter Klarers Reformationsgeschichte beruht,

29



hat den Rat von Luzern iber die Vorginge in Appenzell miindlich
unterrichtet — der Bildersturm in Gais und Teufen ist damit fiir an-
fangs Februar 1525 gesichert — und hatte als schriftlichen Beweis den
Brief des Johannes Hess mitgebracht. Dieser Brief diente als Unter-
lage fiir die Kundschaft, die den Boten anfangs Mirz in Luzern oder
Einsiedeln mitgegeben wurde. Das Original des Briefes wurde dann
in die Akten des Luzerner Staatsarchivs eingereiht. Der Brief muss
also vor dem 15. Februar 1525 geschrieben worden sein.

Der letzte Absatz des Briefes behauptet, Huter habe seit einer
Biirgschaftsleistung ein Mandat iibertreten. Mit dem Mandat ist
offenbar das Schriftprinzip gemeint, mit der Birgschaftsleistung,
die von Klarer in seiner Reformationschronik und von Bischof Hugo
von Konstanz in seinem Brief vom 12. Juni 1524 an den Rat von
Appenzell erwihnte Summe Geldes, welche die beiden Parteien des
Appenzeller Klerus vor der Disputation hatten hinterlegen miissen.
Die Divergenz in der Summe — der Brief des Bischofs spricht von
soo, Klarer von 1oo Gulden — ist vermutlich so zu losen, dass
Huter als Vertreter der Altglaubigen 500 Gulden vertrdsten musste,
wihrend die fiinf Pfarrer oder Priester der neugliubigen Richtung
die Trostung unter sich gleichmissig verteilten.?) Damit gewinnen
wir als Terminus a quo fiir die Datierung des Briefes anfangs Juni
1524.

Die Tatsache, dass Huter den Brief den katholischen Eidgenossen
libergab, fiihrt uns dazu, das Datum im Spielraum zwischen Juni
1524 und Februar 1525 eher spidt anzusetzen. Wire der Brief dem
Pfarrer schon 1524 zugestellt worden, hitte er zweimal Gelegenheit
gehabt, ihn den in Appenzell vorsprechenden altgliubigen Boten zu
tibergeben, am 22. Juli 1524 oder anfangs Januar 1525.1%)

Auch inhaltliche Griinde sprechen eher fiir eine Spitdatierung.
Die theologischen Lehren des Briefes, die von den Eidgenossen fiir
die Kundschaft vom Pfaffen in Appenzell verwendet wurden, stim-
men, wie wir bereits in der ersten Untersuchung iiber das Kirch-
horeprinzip bemerkten, mit den Thesen der ersten Appenzeller
Disputation im grossen ganzen iberein.!') Die sieben «artikel,
darumb dann die disputatz zuo Appenzell beschechen sollt» geben
wohl auf jene nicht erhaltenen «ettlich artickel in schrifft vergrif-

z. B. ldsst sich die zweimalige Abwesenheit Huters im Jahre 1524 nicht er-
weisen.

9) Der Brief Bischof Hugos ist abgedruckt in Zwingliana I 375. Die

Stelle in Klarers Reformationschronik findet sich in den App. Jb. 1873,
S. 92,

10) EA L c. nr. 195. — Stark 87 (zwischen 5. und 9. Januar).
11) Sijehe S. 18.

30



fen und uch als zwyfelig anzeigt» zuriick, von denen der Brief Bi-
schof Hugos an Appenzell spricht.!?) Sie stehen, wie es einer Dispu-
tation entspricht, in Frageform. Hess geht in seinem Brief bereits
einen Schritt weiter, die Lehren, deren Schriftgemissheit an der
ersten Disputation hitte gepriift werden sollen, werden in den er-
sten vier Punkten als falsch bezichtigt. Er trigt den Angriff gegen
den katholischen Glauben auf breiterer Basis vor: in den Thesen der
Disputation waren verschiedene Dinge noch nicht genannt, so die
Weihe von Salz, Weihwasser, Kerzen, Palmen und Fladen, der
bischofliche Ablass auf Kirchen und Altaren, die kirchliche Fasten-
und Festordnung, und die Bilderverehrung. Vor allem aber wird die
Beicht als Irrlehre dargestellt («das weder bapst, bischoff noch
pfaff mog siind vergeben, dan die wider sy gesundiget ist»), die 1im
Schriftmandat der Landsgemeinde und in der Ausschreibung der
ersten Disputation noch ausdriicklich geschiitzt worden war.!?)
Ausserdem behauptet Hess, Pfarrer Huter vertrete die Lehre, Chri-
stus habe allein fir die Erbsiinde gelitten und Genugtuung geleistet.

Diese Stelle kann zweideutig interpretiert werden: Entweder hat
Christus nur fiir die Erbsiinde gelitten, nicht fiir die personlichen Siin-
den — diese Ansicht haben die appenzellischen Reformatoren anfing-
lich Diebold Huter in die Schuhe geschoben — oder nur Christus,
nicht aber die Erlésten haben fiir die Erbslinde gelitten und Genug-
tuung geleistet — so hat es Huter tatsichlich gemeint. In diesem
Sinn sprach er bei der Berner Disputation in der dritten Schluss-
rede, und selbst die appenzellischen Reformatoren mussten diesen
ersten Teil seiner Erklarung unbeanstandet lassen.'?) All das ergibt,
dass der Brief des Johannes Hess eine spiatere Entwicklungsstufe der
appenzellischen Glaubensbewegung darstellt als die Thesen der er-
sten Disputation. Eine Entwicklungsstufe, die etwa der zweiten
Disputation im Dezember 1524 entsprechen mag. Darauf deutet
auch die Unterschrift hin: «Joh. Hess cum ceteris.» Der Kaplan Jo-
hannes Hess schreibt nicht in seinem eigenen Namen, sondern fiir
eine Gemeinschaft Gleichgesinnter, die in einer Zusammenkunft
nach der vereitelten ersten Disputation die damals in Frage gestell-
ten kirchlichen Lehren und Briauche nebst einigen andern als un-
evangelisch und falsch hinstellten. Diese zweite Zusammenkunft
muss wohl mit der von Salat bezeugten zweiten Disputation in Ap-
penzell identisch sein.'*) Die Versammlung der beiden Glaubens-

12) Strickler 1. c. nr. 2231. — Zwingliana I 375.

13) EA L c. nr. 188 zu a 1. — Stark 61.

133) Zellweger Urk. III 1, S. 277—279. (Eine andere Ausgabe der beziig-
lichen Disputationsakten steht uns momentan nicht zur Verfiigung.)

14) Salat ASRG I 76 f£.

31



parteien in gesonderten Hausern passt jedenfalls sehr gut zu dem
vom Brief vorausgesetzten Tatbestand. Als die Prddikanten sich in
ihrer Stellungnahme geeinigt hatten und den Katholiken entgegen-
treten wollten,'®) erfolgte der Angriff der aufgebrachten Bauern
mit ihren Kniitteln und Bengeln, so dass auch der zweite Disputa-
tionsversuch vereitelt wurde. Da die Namen der iibrigen unter
Hessens Brief fehlen, ist der Brief nicht am Tag der Disputation,
dem 26. Dezember geschrieben worden, sondern etwas spiter, ver-
mutlich nach dem Eintreffen einer eidgenossischen Botschaft zu
Anfang Januar 1525.1%)

Am Schluss seines Briefes droht Hess dem Pfarrer, wenn er nicht
widerrufe, mit weitern Massnahmen. Offenbar hatten die Neuerer
schon damals im Sinn, die Verleumdung gegen Huter auszustreuen,
er sei am pipstlichen Soldzug schuld, und so sein antireformato-
risches Wirken unmoglich zu machen.!”) In diesem Zusammenhang
muss auch die von Walter Klarer erwihnte Episode, dass eine
Landsgemeinde beschlossen habe, in Appenzell miissten der alt-
gliubige Pfarrer Diebold Huter und der neugldubige Kaplan ab-
wechslungsweise predigen und ein Bauer, namens Bick Dérig, habe
Hess am Betreten der Kanzel verhindert, betrachtet werden.1®)
Klarer datiert die Landsgemeinde unbestimmt «zur selben zyth».
Zellweger nimmt ohne Quellenangabe einen Landrats-, statt einen
Landsgemeindebeschluss an, worin ihm der Herausgeber der Refor-
mationschronik in Anmerkung 6 und seither alle Darsteller der
Appenzeller Reformation folgen und datiert ihn auf Mai 1523 (in-
folge falscher Ansctzung der Landsgemeinde, die das Schriftprinzip
festlegte), Willi auf den Landrat nach der eidgendssischen Bot-
schaft im Juli 1524, ebenso Stirkle, wihrend Stark, wohl in Riick-
sicht auf Klarers unsichere Chronologie, einfach das Jahr 1524 an-
nimmt.!®) Am 17. Januar 1526 klagte Hess seinem Freund Vadian,
dass seine Stellung in Appenzell ausserordentlich gefihrdet sei, da
ihn die Tidufer wie die «truieben» hassen.??) Die Schlussreden der
Disputation zu Baden unterschrieb er noch als «caplon zuo Appen-
zell».21) Noch im gleichen Jahre soll er nach Teufen gezogen sein,

15) So interpretieren wir die Stelle: «... vnd als schier die disputierer
fiirher brechen sottend anzefahen .. .»

16) Stark 87.

17y AU nr. 1799.

18) App. Jb. 1873, S. 94. Zu Bick Dérig vgl. Koller-Signer 354, wo ein
Jag Dorig. gen. Bick aus Riitiner Rhod von 1531—73 erwihnt wird.

19y Zellweger 111 1, 77 f. Willi 61 f. Stirkle, Huter 15 f. Stark 6o, 62.

20) AU nr. 1815 nach Vadian. Briefslg. (St. Galler Mitteilungen 28, S. 5).
«Truieben» als Ausdruck fiir die Altglaubigen.

21 EA L c. S. 933.

32



wo seine spitere Tatigkeit als Pfarrer und sein Tod durch Klarers
Reformationschronik bezeugt sind.??) Die Unmdéglichkeit, von der
Kanzel der Dorfkirche fiir seine Ueberzeugung zu wirken, die Klage
iiber den Hass der Altglaubigen und der Wegzug nach Teufen ste-
hen in einem innern, psychologisch leicht begreiflichen Zusammen-
hang. Zwischen der von Klarer erwihnten Episode und dem Brief
an Vadian kann keine allzulange Zeit verstrichen sein. Darum
scheint es uns moglich, dass es Hess bereits 1524 durch das Ein-
greifen der Bevolkerung verwehrt wurde, die Kanzel zu besteigen.
Der Brief von anfangs Januar oder Februar 1525 an Pfarrer Huter
lasst keine miide Resignation durchblicken, sondern ist von heraus-
fordernder Kampfstimmung getragen. Es ist anzunehmen, dass Hu-
ter den Kaplan wegen seiner neugliubigen Ideen schon frith nicht
mehr predigen liess, da die Predigtverteilung doch wohl dem Pfar-
rer oblag. Der Kaplan musste deshalb Anstrengungen unternehmen,
sich durch einen Rats- oder Landsgemeindebeschluss das Predigt-
recht zu erwirken.?®) Diese Anstrengungen gehdren wohl auch zu
den Massnahmen, mit denen Hess versteckt droht. Der Lands-
gemeindebeschluss, Pfarrer und Kaplan sollten abwechslungsweise
predigen, gehort wohl eher ins Jahr 1525.

Es bleibt noch die Frage abzuklidren, warum der Brief ohne Adresse
und Datum geschrieben ist. In der Einleitung sagt Hess, die Mitteilung
hitte auch miindlich geschehen konnen. Das ist der Schliissel zur
schriftlichen Abfassung. Es pflegte wohl schon frither vorzukom-
men, dass Menschen, auch Geistliche, die miteinander zerfahren
sind, die unbedingt notwendigen Mitteilungen einander schriftlich
zukommen lassen. Das Zerwlirfnis zwischen Hess und Huter hatte
seinen Grund nicht so sehr in personlichen Schwierigkeiten als im
Auseinanderklaffen der innersten Glaubensiiberzeugung. So ist es
leicht erklirlich, dass der Kaplan eines Morgens dem Pfarrer die
im Luzerner Staatsarchiv erhaltene schriftliche Mitteilung ins Kelch-
kidstchen oder auf den Sakristeitisch legte, um mit thm nicht spre-
chen zu miissen. Eine Adresse brauchte ein solches Blatt nicht, und
auch kein Datum, da kein Bote es zu {iiberbringen hatte.

Die Quellen zur Geschichte der Reformation in Appenzell flies-
sen spirlich. So gewinnt der neu entdeckte Brief des Johannes Hess
an Bedeutung. Zwar sind die darin vertretenen reformatorischen
Lehren schon linger durch die von Zellweger in seine Darstellung
eingebaute Kundschaft bekannt. Aber die Anfangsworte dieses Do-

22y App. Jb. 1873, S. go.
23) Vgl. die Ausfithrungen A, Wilds iiber das Verhiltnis der Appenzel-

ler Kapline zur Seelsorge in der Pfarrei in: Das Kollaturrecht des Grossen
Rates von Appenzell I. Rh. S. 29.

2 33



kumentes erweckten bisher den Eindruck, als ob es sich um Aeus-
serungen eines einzelnen radikalen Predigers handle. Der Brief
schafft Klarheit. Er profiliert die Gestalt des Johannes Hess, ge-
nannt Lehner, schirfer. Der 1510 als Priester in Freiburg i. B. im-
matrikulierte, 1513 als Frithmesser, 1522—26 als Kaplan zu Appen-
zell genannte Geistliche erscheint hier als einer der bedeutendsten
Vorkimpfer der Reformation in Appenzell. Auch seine Gegner wer-
den stirker differenziert. Pfarrer Diebold Huter ist unbestritten
der Hauptwidersacher des neuen Glaubens. Aber Hessens Brief ist
nicht nur an seine Adresse geschrieben. Im eigenartigen Wechsel
des «du» und des «ir» erscheint als zweiter und wohl auch zweit-
rangiger Gegner der «helfer» Hieronymus Schnetzer. Wenn der
dritte von Klarers Reformationschronik erwihnte Verteidiger des al-
ten Glaubens, Kaplan Laurenz Fissler, hier fehlt, darf wohl ver-
mutet werden, dass er anfidnglich zu den in ihrer Stellungnahme
schwankenden Gestalten gehorte.??)

Die im Brief vertretenen reformatorischen Lehren sind nicht nur
Hessens personliche Meinungsiusserung, sondern die offizielle Stel-
lungnahme der neugldubigen Geistlichen des Appenzellerlandes. Sie
konnen geradezu als die Schlussreden der — vereitelten — zweiten
Appenzeller Disputation vom 26. Dezember 1524 bezeichnet werden.

I11. EIN SCHREIBEN DER KIRCHHORE TROGEN
AN DEN RAT ZU APPENZELL

Bei der Neuordnung des Landesarchives Appenzell 1954—356 kam
ein, wie Buchstabenspuren am obern Rand beweisen, beschnittenes
Blatt zum Vorschein, das nach Schrift und Inhalt aus der Zeit der
Reformation stammt.

«Anttwortt ainer kilchhory Trogen ainem ersamen amman und
zwiffachen ratt Appenzell uff ier ainbringen.

Uff den span def} erwirdigen wortt Gottes anttwort ain kilchhory
wie for, by den gmainden im landt nach allem inhalt der mandaten
zu beliben, alf} lang und durch gmaind widerum verenderet. Me
nachdem und wier unsern predigern in der kilchhdry nach anlan-
gung ainf} ersamen ammann und zwiffachen ratt erfaren saitt, er
welle siner ler und liben mencklichem mit giitter gwiissny in aller
senffmiitt under dem stab ainf} fryen redtlichen landtfl Appenzell

21) Ueber Schnetzer und Fissler siehe Stark 31 f. Schnetzer war der Sohn

des um 1535 ermordeten Ammanns Uli Schnetzer von Flawil (Mitteilung
von Dr. P. Stirkle).

34



gern rechnung giben, wer in darum erfordere, wan sy sey ufl grund
christlicher ler und gschrifft. Ain kilchhory ist deff woll pricht, dafl
uff friindt gricht uflert dem landt niemant, weder gaistlich nach
weltlich, sol tiberanttwortt werden, wan es ist wider unserfy lands
und fornenhar von gwalt an!) von unsren landtliitt nie kortt noch
recht und fornenhar von gwalt an') von unseren landliitt nie kortt
noch gbriicht.

Ist ouch retlich worden von iinf}, das mir von ainer grossen
gmaindt und grossen zwiffachen ratt in kainerlay wyfl unf3 absun-
deren wellidt. Befriindt®) sich ouch ain kilchhory zuo Trogen, daf3
der prediger zu Herisow ettwan die papist mif} selbs nit fur ain
opfer erkent, alf} kalt latt sein kilchgnossen uffzogen on enttlichen
psaid, dannen grossen onwill im landt enspringty, und darby alzitt
guott landtliitt. Und so erfraget, ob ettwer were, der gern mif}
hortti, so ist in der grossen kilchhori kainer erfunden.»

Riickseite: « Anntwort Troger rod.»

Das Antwortschreiben nimmt Bezug auf eine Botschaft des zwei-
fachen Landrats von Appenzell in Glaubenssachen an die Kirchhore
Trogen oder an alle Kirchhoren des Landes. Im Mittelpunkt des
ersten Abschnittes steht die Person des Predigers von Trogen, der
sich wegen irgend einer Schuld vor einem Gericht ausserhalb des
Landes Appenzell verantworten sollte. Der Prediger und die mit
ihm einig gehende Kirchhore pochen aber auf die Gerichtshoheit
des Landes Appenzell: Ladung vor fremde, geistliche oder welt-
liche Gerichte, ist gegen Landessatzung und Landesbrauch.

Der zweite Abschnitt handelt uber die Messe. Die Trogener wei-
sen auf die Beschliisse von Landsgemeinden und Grossen Riten hin,
offenbar auf das Kirchhéreprinzip. Interessant ist die Nachricht
tiber Herisau: Der dortige Prediger soll am Opfercharakter der hei-
ligen Messe zweifeln, seine Kirchgenossen aber im Ungewissen
lassen. Der letzte Satz scheint auf eine Anfrage oder Abstimmung,
ob die Messe wieder eingefithrt werden solle, hinzudeuten. In Tro-
gen ist aber die Stimmung einhellig dagegen.

Das Dokument gehdort sicher nicht in die erste Phase der appen-
zellischen Reformation, den Kampf um die Freiheit der neuen Pre-
digt, sondern in die Zeit, die durch den Kampf fiir und gegen
die Messe gekennzeichnet ist. Das Kirchhoreprinzip wird bereits
vorausgesetzt, also ist das Dokument 1525 oder spiter geschrieben.

Im Frithjahr 1526 wihlten die Kirchgenossen von Trogen Pfarrer
Pelagius Amstein zu ihrem Seelsorger. Er hatte vorher die Pfarrei

1) = ohne.
2) = befremdet. Vgl. oben friindt = fremd.

35



Goldach versehen, sie aber verlassen miissen, da er sich weigerte,
Messe zu lesen, d.h. wegen seiner reformatorischen Titigkeit. Abt
Franz Geissberg von St. Gallen, dem die Kollatur uiber die Pfarrei
Trogen zustand, gab allerdings seine Zustimmung zu dieser Wahl
nicht und gelangte mindestens zweimal an Amstein. Stiftshauptmann
Melchior Degen von Schwyz reklamierte und drohte in Gegenwart
Landammann Eisenhuts.?) Dann verlieren sich die Spuren der Ti-
tigkeit des Pelagius Amstein bis zur Berner Disputation 1528.4) Im
darauffolgenden Sommer predigte er mehrmals an der Letzi, wohl
in der Gegend Landmarch-St. Anton-Oberegg. Er erhielt grossen
Zulauf aus dem Rheintal, besonders aus Altstitten. Der Vogt des
Rheintals, Paul Anderhalden aus Schwyz, schrieb, besorgt um die
religiose Entwicklung in seiner Vogtei, einen Brief an den Rat von
Appenzell, worin er verlangte, «das sy den bredikanten wellind ab-
stellen».?) Abstellen kann zweierlei bedeuten, Absetzung des Pfar-
rers oder Verbot der weitern Predigttitigkeit ausserhalb der Kir-
che.%) Die Appenzeller wiesen vorderhand das Ansinnen des Vogtes
zuriick und vertagten die Angelegenheit auf die Sitzung des Gros-
sen zweifachen Rates. Der Vogt beklagte sich auch bei seinen
Herren, den regierenden Orten. Die Tagsatzung vom 3. September
1528 zu Baden gab den Appenzeller Boten Ammann Eisenhut und
Matthias Zidler den Auftrag mit, den Appenzeller Pfaffen und Pra-
dikanten zu befehlen, dass sie in ihren Kirchen predigen und andere
nicht verfithren sollten.”)

Das Antwortschreiben der Kirchhére Trogen scheint zundchst in
beide Jahre zu passen. Fiir 1528 spricht die Erwihnung des Land-
rates, die schwankende Haltung von Herisau — 1529 wird es pro-
testantisch®) — und die Nachricht, dass in Trogen niemand mehr
etwas von der Messe wissen wolle.

Trotzdem glauben wir uns fiir 1526 entscheiden zu diirfen. Den
Ausschlag gibt unseres Erachtens die Vorladung des Pridikanten
vor ein auswirtiges Gericht. Der schwyzerische Vogt verlangte ja
nicht, dass Amstein sich vor einem rheintalischen Gericht verant-
worten musse, sondern dass die Appenzeller ihn wegen seiner neu-
gliubigen Titigkeit selbst bestrafen sollten. Hingegen ist es sehr
wahrscheinlich, dass Abt Franz Geissberg den Pridikanten Am-

%) AUB nr. 18z0.
4y AUB nr. 1844.

5) AUB nr. 1849. Text nach EA IV 1 a nr. 573 zu d (5. 1390). Siehe
auch Zwingli Werke g nr. 844.

6) Schweiz. Idiotikon Bd. II, 138 f.

) AUB nr. 1851.

8) AUB nr. 1871.

36



stein ob seiner unrechtmissigen Annahme der Pfarrei Trogen vor
Gericht lud.?)

Auch die tibrigen Fakten passen bei niaherem Zusehen ins Jahr
1526. Zunichst die religiose Entwicklung in der Pfarrei Herisau.
Die Behauptung der Trogener, der Prediger von Herisau halte sel-
ber nicht mehr am Opfercharakter der heiligen Messe fest, ist an
sich nicht bewiesen und muss jedenfalls vorsichtig aufgenommen
werden. Unter Umstinden konnte ein Kaplan in Herisau im neu-
gliubigen Sinn gepredigt haben.'®) Da aber im selben Brief der Aus-
druck «Prediger» einmal eindeutig den Pfarrer von Trogen bezeich-
net, darf angenommen werden, dass er das zweitemal den Pfarrer
von Herisau meint. Der Pfarrer ist fur die Seelsorge in erster Li-
nie verantwortlich, und er sollte seinen Leuten «psaid» geben und
sie nicht in der Unsicherheit lassen. Diirfen wir bei Joseph Forrer
— der die erste Disputation in Appenzell durch seinen Hinweis auf
den Konzilsgedanken zum Scheitern brachte, ein zeitweiliges
Schwanken in entscheidenden Glaubensfragen annehmen?!!) —
Er hielt in Herisau aus, solange noch etwas fiir die Altgliubigen zu
retten war, und wirkte nach seinem Wegzug als Leutpriester in Alt-
dorf und Luzern, den Hochburgen der katholischen Innerschweiz.
Die Urner und Luzerner hiitten sich dies wohl zweimal tiberlegt. Bei
manchen Personlichkeiten, vor allem humanistischer Bildung, zeich-
net sich tatsichlich eine schwankende Haltung in der Reformations-
zeit ab, sie neigten anfinglich zur Kritik am Bestehenden, sie be-
griissten sogar stiirmisch das Auftreten der Neuerer, aber es gingen
thnen die Augen auf, als sie die Konsequenzen der Reformation
erlebten, und sie wandten sich wieder der alten Kirche zu. Die
Zeit der Unsicherheit war im allgemeinen vorbei, als das Zentrum
des alten Kultes, die heilige Messe, angegriffen wurde. Hier schie-
den sich die Geister. Das alles spricht gegen die Behauptung der
Trogener.

Doch konnten zwei Indizien in der Richtung dieses Vorwurfs
gedeutet werden. In einem Schreiben an Vadian bittet Zwingli den
St. Galler Reformator, fiir die Verteilung seiner Schrift gegen die
geplante Disputation von Baden im Appenzellerland zu sorgen. In
diesem Brief stehen die Worte: «Scripsi hic episcopo Herisoe.» Es
ist die einzige Stelle, aus der wir etwas von einem Briefwechsel

9) AUB nr. 1820. Vgl. dazu Th. Frey, Reformation im Rheintal (1947)
und Th. Miiller, Die st. gallische Glaubensbewegung zur Zeit der Fiirstibte
Franz und Kilian (1910).

10y Vielleicht Wolfgang Zimmermann. Vgl. Stark 33.

11y Tiir die Disputation in Appenzell s.S. 18. Forrer in Altdorf und
Luzern AUB 1871 und 1910.

37



Zwingli-Forrer erfahren. Hat Zwingli um eine schwankende Hal-
tung Forrers gewusst und gesucht, den Pfarrer von Herisau auf
seine Seite zu bringen? Der unmittelbare Zusammenhang ldsst eher
auf die Deutung schliessen, die Franz Stark dieser Stelle gibt: Der
Pfarrer von Herisau soll als Gegner lokaler Glaubensgespriche
und Verfechter des Konzilsgedankens in des Reformators Pline,
die Badener Disputation zu Fall zu bringen, eingespannt werden.!?)

Auf der Disputation zu Bern, wohin Forrer auf Befehl der Obrig-
keit ging, gab er bei der dritten Schlussrede ein Votum ab, das
auch die Zustimmung des Berner Reformators Berchtold Haller
fand. Trotzdem darf an der katholischen Ueberzeugung Forrers
nicht gezweifelt werden. Der Wortlaut seines Votums beweist klar,
dass er nicht nur die Notwendigkeit der Gnade, sondern auch die
Verdienstlichkeit der guten Werke betonte.!®) Am Schluss des Ber-
ner Glaubensgespriches erklirte sich Forrer mit dem andern Ver-
treter der katholischen Partei in Appenzell, Pfarrer Diebold Huter,
gegen alle 1o Artikel.'*) In der Zeit zwischen der Berner Disputa-
tion und dem Uebertritt Herisaus zum neuen Glauben ist eine
Aeusserung Forrers gegen den Opfercharakter der heiligen Messe
unmoglich.

Die beiden Stellen geniigen nicht, bei Forrer eine schwankende
Haltung in Glaubenssachen zu beweisen. Bei der Behauptung, er
erkenne die Messe nicht mehr als Opfer an, wird es sich also um eine
dhnliche Missdeutung von Seite der Reformatoren handeln wie bei
der Ansicht Pfarrer Huters iiber Erlosung und Erbsiinde.'®) Hin-
gegen darf man, wenn man alle Stellen tiber Forrer zusammentrigt
und noch beriicksichtigt, wie wenig profiliert er in Walter Klarers
Reformationsgeschichte erscheint,'®) als sicher annehmen, dass er
nicht die vehemente, kimpferische Natur Pfarrer Huters besass.
Sein Auftreten verrit eher Versohnlichkeit und Besonnenheit. Im
Letzten, in ihrer katholischen Ueberzeugung, waren die beiden so
verschiedenen Naturen allerdings einig.

Die Nachrichten der Trogener Antwort iiber Herisau lassen sich
in das Jahr 1526 einbauen. Sie beweisen, wenn man die notwendi-
gen Abstriche an der Behauptung iiber die Lehren des Predigers
macht, nicht mehr, als dass trotz der ersten Abstimmung fiir den
katholischen Glauben im Jahre 1525 die altgliubige Position in He-

12) Zwingli, Werke VIII 573 f.

13) Zellweger Urk. III 1, 281 f.

) FALc. S. 1264.

15) Siehe S. 18.

16y App. Jb. 1873, S. ro1 (die einzige Erwihnung).

38



risau gefihrdet war. Religioser Gegensatz bei den Priestern der
Pfarrei, Einfliisse von Hundwil, Urnésch, dem Toggenburg und vor
allem von St. Gallen her und die seit 1525 auftretende Tduferbe-
wegung 1%2) erkliren eine wachsende Unsicherheit bei der Bevol-
kerung zur Gentige. Bei den religiosen Fiihrern miissen wir eher eine
geradlinige Entwicklung annehmen, bei der Masse aber ein Auf und
Ab und Fiir und Wider nach der jeweiligen Stirke der verschie-
denen Einfliisse. Das Auf und Ab der appenzellischen Reformation
spiegelt sich gerade im Kampf um die Messe. Nach der Anerkennung
des Kirchhoreprinzips hatten die ausserrhodischen Gemeinden aus-
ser Herisau Bilder und Messe abgeschafft.l”) Dass dies iiberall am
gleichen Sonntag geschah, wie aus der Darstellung Walsers hervor-
geht,’®) mochten wir allerdings bezweifeln. Teufen und Gais kamen
jedenfalls mit der Ausriumung der Bilder zuvor.!?) Wenn der Pfar-
rer von Urnisch, Balthasar Lieni, nach der Entscheidung seiner
Kirchgenossen fiir den protestantischen Kult noch als Vertreter der
altglaubigen Partei an der Badener Disputation teilnimmt, kann das
jedenfalls so gedeutet werden, dass dort die Lage noch nicht vollig
entschieden war.2?)

Der Schlussatz der Trogener Antwort an den Grossen Rat setzt
jedenfalls Bestrebungen zur Wiedereinfiihrung der Messe voraus.
Und diese Bestrebungen miissen im Zusammenhang mit der Bade-
ner Disputation stehen. Die Manifestation der katholischen Theo-
logen fiir Eucharistie und Messe, der Zwiespalt unter den Refor-
matoren in der Auffassung des Abendmahls, die Tatsache, dass der
neugliubige Vertreter von Gais, Matthias Kessler, die ersten zwei
Schlussreden Ecks unterschrieb und sich damit fiir die Messe er-
klirte, haben die katholische Partei in Appenzell so gestirkt, dass
im nichsten Landrat am 15.Juni 1526 beschlossen wurde, an die
Kirchhoren zu gelangen, ob man die Messe wieder einfithren wol-
le.’) Von den Antworten ist einzig die der Trogener erhalten. Sie
fiel negativ aus. Und die ausserordentliche Landsgemeinde vom

163) Stark 74 f. erwihnt fiir 1525 eine Tiuferversammlung auf Sturzen-
egg bei Herisau und zwei Tdufer von Oberdorf (Herisau).

17) Willi 64. Stark 67.

18) 'Walser 436.

19y Siehe den ersten Teil dieser Arbeit, bes. S. 11.

20) EA 1 c. 932, hier «Lyfi?» genannt. Der Name Lieni nach Stark 39.

?1) EA 1. c¢. — LA Appenzell: LR 1521—27, pg. 295: «Item me ussgen
dem waibell 3 Ib 15 8, haind dye 75 man kost, die by ainander sind gsesen

an sant Fytty tag.» St. Veit = 15. Juni. An der Sitzung des Grossen zwei-
fachen Rates nahmen also 75 Mann teil.

39



15. Juli beschloss, wohl in Uebereinstimmung mit den meisten an-
dern Antworten, man wolle niemand zu der Messe zwingen.??)

Das Antwortschreiben kann also in die Zeit zwischen dem 15. Juni
und dem 15. Juli 1526 datiert werden. Es ist ein Zeugnis fiir die
verworrene religiose Lage im Appenzellerland zur Zeit der Bade-
ner Disputation. Die Kirchhére Trogen hat sich schon ganz ein-
deutig fiir den neuen Glauben entschieden. Die Reformation ist
also sicher nicht bloss das Werk des Pelagius Amstein, der erst seit
wenigen Monaten in der Pfarrei wirkte, sondern seine Vorginger
haben schon wesentliche Erfolge erzielt. Wohl hat Giber das Schicksal
der Pfarrei Herisau erst die Berner Disputation entschieden. Aber der
Uebertritt der letzten ausserrhodischen Gemeinde zum neuen Glau-
ben erscheint durch die Nachrichten des aufgefundenen Dokumen-
tes nicht unvorbereitet. Die Badener Disputation hat in Appenzell
eine Reaktivierung der katholischen Ratspartei bewirkt. Diese
konnte es wagen, die Frage der Messe nochmals vor das Forum der
Kirchhoren zu bringen. Das muss als ein Teilerfolg von allerdings
kurzer Dauer gewertet werden. Denn das Kirchhoreprinzip gestat-
tete dem Rat kein energisches Durchgreifen mehr. Seine Hinde
waren gebunden, nicht nur durch die Riicksicht auf die in religiosen
Dingen selbstindigen Kirchgemeinden, sondern auch durch den
wechselnden Willen der sehr verschieden besuchten und gestimmten
Landsgemeinden. Der innern Spaltung entsprach die schwankende
Haltung auf eidgenossischem Boden.

Die Geschichte der Reformation in Appenzell muss in einigen
Teilen korrigiert werden. Nachrichten spiterer Autoren sind nicht
einfach unbesehen zu iibernehmen, sondern kritisch zu wiirdigen.
Vielleicht gelingt es weitern Zufallsfunden in lingst durchgekdmmt
geglaubten Archiven, dem nachgedunkelten und nicht in allen Tei-
len aufzuhellenden Bild da und dort neue Lichter aufzusetzen.

22y AUB nr. 1826.

40



	Studien zur Geschichte der Reformation im Lande Appenzell

