
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 8 (1961)

Artikel: Die Wallfahrt der Appenzeller zu "Unserer Lieben Frau im Gatter" im
Münster zu St. Gallen (1475-1529)

Autor: Staerkle, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wallfahrt der Appenzeller
zu « Unserer Lieben Frau im Gatter»
im Münster zu St. Gallen (14J5-152Q)

Von Dr. P. Staerkle, Stiftsarchi

Da die Urkunden und die Chroniken uns nur selten einen Einblick
in die spätmittelalterliche Geisteskultur des Appenzeller Volkes
gewähren, müssen wir alles begrüssen, was gerade über dieses Gebiet
nähern Aufschluss geben könnte. Mehr noch als das Eheprotokoll
des st. gallischen Schreibers Hans Hechinger (1454—1458), der für
das bischöflich-konstanzische Ehegericht die Zeugenaufnahmen
niederschrieb und damit das familiäre Leben der Appenzeller beleuchtete,

überraschen uns die Mirakelbücher des Stiftes St. Gallen, die
über ihre Volksfrömmigkeit manche bunte Bilder uns vor Augen
führen.1)

Die Gnadenstätte

Vor der Glaubensspaltung prangte in der Klosterkirche zu St. Gallen

ein hochverehrtes Gnadenbild. Es war nach dem Zeugnis des

Zeitgenossen Johannes Kessler ein aus Gips gegossenes Vesperbild.
Die Statue der schmerzhaften Mutter Gottes mit dem göttlichen
Sohne im Schoss zierte den in den Lettner eingebauten St. Onofrius-
Altar. Rechts von diesem Gnadenaltar erhob sich eine jener Säulen,
welche das Hauptschiff des Münsters einerseits vom südlichen
Seitenschiff, anderseits vom gotischen Chore der Mönche abschloss.
An dieser Säule hing eine hohe Tafel, auf welcher die vorzüglichsten

Wunderzeichen, welche wir am besten als wunderbare Gebets-
erhörungen bezeichnen, Aufnahme gefunden hatten. Ein Gitter
schützte das Gnadenbild vor den Zugriffen der Gläubigen, weshalb
die Wallfahrtsstätte den Namen «Unsere Liebe Frau im Gatter»

x) Als Quellen kommen in Betracht: Bd. 389 des Stiftsarchivs St. Gallen;
ein unter E 3 A 26 registriertes Heft, das die Wunderzeichen oder wunderbaren

Gebetserhörungen enthält, die auf einer grossen Tafel in der Nähe
der Gnadenmutter niedergeschrieben waren; Bd. 391 eine Kopie der letzern
aus dem 17. Jahrhundert. Als Literatur: P. Staerkle, Die Wallfahrt zu «Unserer

Lieben Frau im Gatter» im Münster zu St. Gallen; in Zeitschrift f.
Kirchengeschichte, 1927, S. 161 ff., 283 ff.

31



trug. Das Gnadenbild muss schon geraume Zeit vor der Wallfahrt
bestanden haben, wurde aber erst seit der Gründung des Frühamtes
(1475) zur öffentlichen Verehrung ausgestellt. Ein Kollegium von
fünf Kaplänen sang mit den Klosterschülern morgens 5 Uhr ein
Amt auf dem benachbarten St. Anna-Altar, an den sich eine zur
gleichen Zeit gestiftete St. Anna-Bruderschaft knüpfte.

Die Organisation

Durch Frühamt, Bruderschaft und Wallfahrt zu Unserer Lieben
Frau gelang es Abt Ulrich VIII. (1463—1491) den Vorrang der
bisher mangelhaft besuchten Klosterkirche über die Stadtkirche
St. Laurenzen wirksam zu betonen. Die Organisation des

Wallfahrtsdienstes trug denn auch das Siegel des alles ordnenden
Prälaten. Die Mönche des heiligen Gallus liessen die «Wunderzeichen»,
welche die Pilger erzählten, sorgfältig aufschreiben und überprüfen,
sie hatten die Aufgabe, dieselben für die Verkündigung auf der
Kanzel und die besondere Aufzeichnung auf der grossen Tafel
auszuscheiden. Viele Gebetserhöhungen traf weder das eine noch das
andere. War einerseits die Verkündung der Zeichen auf der
Münsterkanzel und an der Säule ein gutes Mittel, die Wallfahrt zu
fördern, so musste sie anderseits doch auf den Widerstand jener stos-
sen, die aus naheliegenden Gründen ihre persönlichen Erlebnisse
nicht der Oeffentlichkeit kundgeben wollten. Oft veranlasste erst
ein Rückfall oder der Ausbruch eines neuen Uebels, die Erhörung
nicht länger zu verschweigen und den Bericht dem Wallfahrtspriester

anzugeben.

Moritz Witzig von Appenzell war von einem schweren Bruch
auf die Fürbitte der Gottesmutter geheilt worden, unterliess es

jedoch, die Heilung mitzuteilen. Den eingetretenen Rückfall hielt er
als Strafe für die Nichtangabe des Zeichens. Er meldete den Vorfall

und die Sache war wieder gut (1482). Manchem hat wohl der
gute Rat eines Geistlichen über diese Schwierigkeit hinweggeholfen.
So mahnte der Leutpriester von Herisau, Hans Knüsli, sein Pfarrkind

Laurenz Pollenstein: «Gang und gibs noch an, denn du bist
schuldig der Mutter Gottes zu lob» (ca. 1478). Die meisten Pilger
unterzogen sich freudig der Anzeigepflicht und machten die Angabe
des Zeichens zum Gegenstand des Gelübdes.

Die Verbreitung

Einen Beweis für die weite Verbreitung der Wallfahrt zu «Unserer

Lieben Frau im Gatter» liefert uns die Pilgerkarte. Berücksich-

32



tigen wir nämlich die Heimat der Pilger, so kann das Auge auf ein
Gebiet schauen, dessen nördlichster Punkt bei Rottenburg an der
Tauber (Franken) liegt, während Alexandria am Po die südlichste
Grenzmarke bildet. Hall in Tirol flankiert die östliche Grenze und
die Städte in Burgund sind die westlichsten Ausläufer.

Es war gegeben, dass die Stadt St. Gallen am Segen des Gnadenbildes

am meisten Anteil nahm. Das benachbarte Appenzellerland
zeigt überraschend viele Pilger. Unter den Geheilten ist der Flecken
Appenzell mit 23 Fällen vertreten. Es folgen dem Alphabet nach
Gais (i),2) Gonten (2), Grub (1), Herisau (6), Hirschberg (1),
Hundwil (8), Reute (2), Schlatt-Leimensteig (1), Schwende (1),
Speicher (1), Stein (2), Teufen (10), Trogen (7), Urnäsch (2), Wald
(1). Diese wunderbaren Gebetserhörungen beziehen sich lediglich
auf die noch vorhandenen Mirakelbücher, von denen das eine nur
die Jahre 1475—1482, das andere aber die Jahre 1480—1485 und
1509—1515 umfasst. Welche Fülle von Bildern würde sich also
entfalten, wenn die Berichte aus den übrigen Jahren noch vorhanden

wären!

Wurde den Pilgern Erhörung zuteil, hatten sie in der Sakristei das
Zeichen anzugeben. Für die Aussagen wurden wenigstens zwei
männliche Zeugen herbeigezogen, die jedoch nicht die Tatsache der
Heilung, sondern bloss die Angabe des Berichtes beweisen sollten.
Zu diesem Zwecke rief man gewöhnlich in der Nähe weilende
Pilger oder Kirchenbesucher oder andere Leute herbei. Solche Zeugen,

die oft als Mitpilger anzusprechen sind, finden wir aus Appenzell

(10), Gais (3), Grub (1), Haslen (1), Heiden (1), Herisau
(8), Hirschberg (i), Hundwil (5), Speicher (2), Stein (1), Teufen
(4). Trogen und Urnäsch (1). Von einem gewissen Benziger kennen
wir die nähere Heimat nicht.3)

Das «Verheissen» (Wallfahrtsgelübde)

Der Wallfahrt ging das Geloben oder die «Verheissung» voraus.
Sie besagt nicht bloss das Versprechen einer Wallfahrt, sondern eine

vollständige Hingabe an Maria, die gleichsam von der gelobenden

2) Die Zahlen in Klammern beziehen sich auf das Vorkommen der
betreffenden Ortschaft in den Mirakelbüchern.

3) Wir nennen einige Zeugen aus offenbar noch bestehenden Geschlechtern:

aus Appenzell: Hans Signer und Uoli Wild; aus Gais: Uoli Haas; aus
Haslen: Hans Signer; aus Heiden: Hans Herzog; aus Herisau: Hans Zeller
(-Müller); Uoli und Konrad die Tanner, Hans Zülper; aus Oberegg: Peter
Sonderegger ab dem Hirschberg; aus Teufen: Hermann Graf.

33



Person Besitz nehmen sollte. Den ergreifendsten Ausdruck hiefür
sehen wir in der Art und Weise, wie Eltern ihre kleinen, geretteten
Kinder der Gottesmutter aufopferten. Sie trugen dieselben hinter
die Vergitterung und legten sie auf den Gnadenaltar, um sie aus den
Händen des Priesters als Vertreter Mariens gleichsam wieder als

Eigentum zurückzulösen.

Als Hensel Gefellers Frau von Appenzell, Eis Rohner, nach vier
Totgeburten zum fünften Mal ein Kind unter dem Herzen trug
und die Hebammen eine Wiederholung des Unglückes fürchteten,
erklärte ihr Uoli Müller, ihr Nachbar und ausersehener Pate: Du
sollst dich «verheissen» zu Unser Frauen in St. Gallen Münster und
sie bitten, dir eine lebendige Frucht zu verleihen, dann wollen wir
das Kind Unser Frauen opfern auf den Altar. Also tat die Frau.
Sie genas eines gesunden Kindes und kam mit ihm und dem Paten

zur Gnadenstätte am Freitag nach St. Michaels Tag 1482.4)

In das Gelübde wurden die Anzahl der Pilgerfahrten, die zu
verrichtenden Gebete, die Weihegeschenke und oft auch die Erzählung
der Heilung miteinbezogen. Adelheid Schittli von Teufen will drei
Pilgerfahrten, Katharina Rechsteiner von Trogen deren zehn
unternehmen. Hensli Sturzenegger von Reute will zum Danke alle
Jahre nach St. Gallen pilgern. Von den Gebeten wird am meisten
der Rosenkranz zum Gegenstand des Gelübdes gemacht. So will
Jakob Dietrich, der Student von Hundwil, bei seiner Wallfahrt zu
«Unserer Lieben Frau im Gatter» mit der ihn begleitenden Mutter
einen Psalter beten. Unter den Weihegeschenken begegnet uns am
meisten das Wachs. Die Form richtet sich gewöhnlich nach der
Grösse des erkrankten Gliedes. Ulrich Trat von Appenzell, dessen
kleines Kind, Wibrad mit Namen, von Kopfschmerzen befreit worden

ist, kommt selbsiebent an die Gnadenstätte und lässt eine Kerze
von der Länge des Kindes brennen. Was haben wir unter den
lebendigen Opfern zu verstehen, die in den Berichten so oft erwähnt
werden? Offenbar handelt es sich um Hühner oder Tauben.

Bei den silbernen Opfern denken wir doch zuerst an die heute
noch gebräuchlichen Votivzeichen aus demselben Metalle. Ebenso
herrschte damals schon der Brauch, zum Danke an der Gnadenstätte
das Messopfer darbringen zu lassen.

Wie sehr der Bussgeist den Pilgergang verklärte, beweist das
Beispiel Uoli Schigglis von Bendlehn. Von der Gelbsucht geheilt
vollführt er die Wallfahrt barfuss und «onred», d.h. ohne auf dem

Wege mit irgend jemanden zu sprechen. Rudolf vom Speicher ver-

4) Das Jahr selbst kann nicht mit Sicherheit ermittelt werden. Es muss
aber als das ungefähre bezeichnet werden.

34



ËUM S. r*"£ ' «rutty* fc*&

<^nS *nat

\r^*fe^^,*Witri !*Aè «t«w? fëêct,

Eine Seite aus dem Mirakelbuch

spricht Maria, das Pfund Wachs, das er ihr schenken will, im
Zeichen der Demut von Haus zu Haus zu erbetteln.

Konrad Gmünder von Herisau, der wegen eines lebensgefährlichen
Geschwüres am Halse weder essen noch schlucken kann, will

gerne sterben, wenn er nur das heilige Sakrament des Altares nochmals

empfangen kann.

35



Veranlassung zur Wallfahrt

Die Unglücksfälle, welche die Anrufung «Unserer Lieben Frau
im Gatter» veranlassten, stehen in engem Zusammenhang mit dem
Beruf und der Beschäftigung der verunglückten Person und ihrer
Angehörigen. Hans Humel von Appenzell stürzt vom Pferde.
Infolge der Gehirnerschütterung verliert er die Sprache. Seine Mutter
verheisst ihn der Mittlerin aller Gnaden. Der junge Gedemler vom
selben Orte trägt für seinen Vater Laurenz Schindeln auf das Dach
und stürzt in die Tiefe. Während dem Sturz hat er noch die
Geistesgegenwart, Maria anzurufen. Da lag er denn wie tot. Niemand
spürte an ihm Leben. Da kommt ein Mann des Weges und trifft den
Knaben auf dem Pflaster. Er hebt ihn auf und trägt ihn in das
Elternhaus hinein. Er holt den Vater, der offenbar Mesmer war, in
der Kirche. Dieser nimmt einen Kaplan mit sich. Es spricht der
Priester: Ich spür kein Leben an dem Knaben, ihr solltet ihn zu
Unserer Lieben Frauen in St. Gallen Münster verheissen. Also
verheisst ihn der Vater mit einem Viertel Wachs und ruft Maria mit
grosser Andacht an. Zur Vesperzeit steht der Knabe wieder auf,
ohne irgend einen Nachteil vom Sturze her zu spüren. Mit welcher
Freude mag der Vater mit seinem Sohne die Pilgerfahrt in den
«Gatter» angetreten haben. Uoli Aider von Urnäsch wird beim
Holzfällen von einem «Tremmel» am Kopfe getroffen, so dass er
Gesicht und Gehör verliert. Sein Vertrauen auf die Gottesmutter
wird belohnt.

Das 15. Jahrhundert sah noch die Appenzellerin selber die Kleider

spinnen. Die Spindel, die fast überall Hausrecht hatte, richtete
mit ihrer nadeiförmigen Spitze und ihrer Neigung zum Abspicken
manche Verheerungen an. Naturgemäss wurden namentlich Frauen
und Töchter und bei ihnen weilende Kinder von ihr getroffen. So

spielt die 14jährige Tochter Hans Fässlers «ab Gais» in der Stube
der Eltern mit genanntem Werkzeug. Ein Stoss der hereinstürzenden

Schwester und die Spindel steckt in einem Auge der erstem.
«Do verschwal im (der 14jährigen Tochter) das og, dass es im so

gross wie eine fust vor dem hopt lag und mocht ihm nyemant helf-
fen.» Ein Szenenwechsel. In der Stube Hansen vom Nord zu
Appenzelle). Der hat ein Töchterlein, das geht in das viert jähr. Da sass

seine Grossmutter und spann, da wollte das Kind zu ihr laufen und
fiel ihr in eine spindel und ging ihm die spindel in das linke Aug eines
halben fingers lang. Und sie fürchteten, das kind war um das Aug
kommen und in disen nöten, da kam ain junge tochter in das hus

4a) Zum Teil in altem Stil geschrieben.

36



und sprach: «Wir wend das kind verhaissen — zuo Unnser Lieben
Frowen in das Gatter und wend das kind mit uns dar tragen.»
Gleich nach der Verheissung, d. h. in zwei Tagen ist dem «kind das

loch gantz genäsen und sind hie gesin an der Oster Mittwochen»
(1479—1482). Ein anmutiges Bild enthüllt sich uns in der Nähe von
Trogen. Die beiden kleinen Kinder Jakob Ghusers, Otmar und Gallus,

sind an einem Sonntag zur Vesperzeit in die Beeren gegangen,
ohne abends heimzukehren. Gegen 200 Personen machten sich auf
die Suche. Die Angst der Eltern war umso grösser, als es unterdessen

stark geregnet hatte. Die Eltern nahmen Zuflucht zum Gnadenbilde

und versprachen die üblichen Opfer. Anderntags fand man die
Kinder im Walde sitzen, ohne an ihrer Gesundheit Schaden
erlitten zu haben. Herr Burkart Lenbach, ihr Pfarrer, begleitete
Eltern und Kinder in die Klosterkirche.

Mehr noch als die Unglücksfälle haben Krankheiten die Anrufung

Mariens verursacht. Dass die Bezeichnungen der Uebel
mangelhaft sind, muss man dem damaligen Stand der Medizinwissenschaft

und der laienhaften Kenntnisse der Zeichenschreiber zugute
halten. Am meisten begegnet uns die Gliedersucht. Sie dürfte wohl
mit dem Klima des Appenzellerlandes und der einseitigen Ernährung
zusammenhängen. Zu den damit behafteten Pilgern gehören: «Eis
Hartmänin us der Gruob», die lahm in den Beinen war, dass sie
nirgends hin «mocht gon» und an den Händen, dass sie den Arm nicht
heben konnte; am Vorabend vor Fronleichnam 1509 erschien sie

geheilt im Münster und opferte ein wächsernes Knie. Laurenz
Pollenstein hatte ebenfalls keine Gewalt mehr über seine Glieder und
wurde ebenfalls auf die Fürbitte der Gottesmutter geheilt (ca.
1478). Eines der noch frühern «Wunderzeichen» befasst sich mit
einer Frau aus Hundwil, namens Kunigolt, des Widenhubers Weibs
Schwester. Ihre Gliedersucht brachte es mit sich, dass sie «an einer
knicken, ouch an einem stecken in Sant Gallen münster kommen»
musste, die sie nach ihrer Heilung an der Gnadenstätte liess.

Eis Schurtanner und Heinrich Bruders Frau von Trogen, welch'
letztere durch ihren Seelsorger Herr Heinrich (Köchlin) auf das

Gnadenbild aufmerksam gemacht worden war, wurden ebenfalls
von ihrer Gliedersucht geheilt. Aus Appenzell notieren wir die vom
selben Leiden Erlösten: Hermann Huber, Uli Josli, Laurenz Heim's
Sohn und Uli Zurburgs Schwester Barbara.

Die relativ hohe Zahl der Bruchleidenden erinnert an das Los
harter Arbeit, welche die Leute in Wald und Flur zu bewältigen
hatten.

«Moritz Witzig von Appenzell, der hat gehan ainen schwären
bruch uff der lincken sitten und mocht kain werch — anfachen,

37



wann er sich bückt, so geschach im also wee», als ob er niederfallen
musste. Er verhiess sich U. L. Fr. in «das Gatter» und wurde erhört.

Ein anderes Beispiel

«Item es ist ze wissen, das Hanns Bregetzer von Heresow, der ist
brochen gesin und hat sich lassen schniden und nachdem als er
geschnitten ist gesin, ward der bruch böser dan vormals.» Aus Furcht
vor einer zweiten Operation «enthiess er sich zuo Sant Wolffgang,5)
do mocht im nit geholffen werden, do hat er sich zuo ander hailigen
verhaissen und im och nit geholffen ward. Do kam im in den syn,
wie er sich solt verhaissen zuó Unser Lieben Frowen in Sant Gallen

münster, gelich hat im die muotter Gottes geholffen, das im der
bruch gar genäsen ist. Och hat er ainen knaben, der gat in das ach-
tett jar, der ist och brochen gesin» und so oft «im der bruch haruss
fiel, so dätt der knab nit anders denn schrien. Do hat der vatter
den knaben och här verhaissen». Es handelt sich hier also um eine
doppelte Heilung. Andere Bruchleidende, die Heilung fanden, sind:
Uoli Schwendimann von Hundwil, Hans Schay ab Leimensteig,
Hennsli Sturzenegger ob Marbach am Berg, Hugo Steinegger von
Roten (Teufen). Von vielen andern müssen wir der Kürze halber
Umgang nehmen.

Diese Beispiele öffnen uns den Blick in das tiefe Glaubensleben,
das im Spätmittelalter im Appenzellervolke existierte. Aus diesem

schöpfte es die innige Marienverehrung, die Wertschätzung des

Messopfers und das Streben, in christlicher Liebe einander zu helfen.

Enge mit dem Priester verbunden sucht es seinen Rat in guten
und bösen Tagen. Was in den vielen Pilgerberichten oder Wunderzeichen

sich aufhäuft, ist eine Fülle von religiöser Gesinnung, von
übernatürlicher Einstellung und von Mitleben mit der Kirche, so
dass, wenn wir auch die Nachteile des Wallfahrtslebens in das Urteil

miteinbeziehen,6) immer noch so viel Positives übrig bleibt,
dass wir das religiöse Leben der vorreformatorischen Zeit der
Ostschweiz günstiger beurteilen müssen, als es bis jetzt geschehen ist.

5) St. Wolfgang genoss das Vertrauen des Volkes in grossem Masse. Es
gab auch innerhalb des Klosterhofes von St. Gallen eine Kapelle, die zu
seiner Ehre erbaut war.

6) In den Quellen findet sich nichts hievon.

38



Das kulturhistorische Moment kommt dadurch zum Ausdruck,
dass wir über Leben und Treiben und über Wohl und Wehe
unterrichtet werden. Es erschliessen sich Bilder aus dem Familienleben
der Appenzeller, die keine Urkunde wiedergibt.

Aus den 68 Wunderzeichen und der grossen Zahl der Zeugen
erhält der Freund der Genealogie ein willkommenes Material für
seine Familienforschung.

Das Gnadenbild ist nicht mehr. Es wurde 1529 beim Bildersturm
zu allererst zertrümmert. An seiner ungefähren Stelle begrüsst uns
heute ein Marienbild als Aufruf zur Marienverehrung, die, solange
es Christen gibt, nie erstirbt, auch wenn ihre Formen wechseln.

39


	Die Wallfahrt der Appenzeller zu "Unserer Lieben Frau im Gatter" im Münster zu St. Gallen (1475-1529)

