
Zeitschrift: Innerrhoder Geschichtsfreund

Herausgeber: Historischer Verein Appenzell

Band: 5 (1957)

Artikel: Die Glaubenssorge und Sittenpolizei der weltlichen Obrigkeit in
Appenzell I.Rh. 1597-1712

Autor: Gisler, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-405167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-405167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Glaubenssorge und Sittenpolizei
der weltlichen Obrigkeit in Appenzell I.Rh.

1597-1712

Von Dr. Johannes Gisler

Wenn wir hier die Maßnahmen der innerrhodischen Obrigkeit
zur Erhaltung des katholischen Glaubens und zum Schutze und zur
Förderung des religiösen und sittlichen Lebens darzustellen versuchen,

kann es sich selbstverständlich nicht um eine eigentliche Seel-

sorgsgeschichte handeln, wie wir sie beispielsweise Stiftsbibliothekar
Dr. Johannes Duft für das abt-st. gallische Gebiet verdanken. *)
Während die Fürstäbte von St. Gallen seit der Errichtung des Of-
fizialates im Jahre 1614 neben der weltlichen Regierung weitgehend
auch bischöfliche Jurisdiktionsrechte ausübten,2) stand dem Rat
von Innerrhoden keine kirchliche Regierungsgewalt zu. Sachlich
fallen damit die Glaubensverkündigung, die Sakramentenspendung
und überhaupt die gesamte Seelsorge, soweit sie kirchliche Weihe-
und Jurisdiktionsgewalt voraussetzt, außerhalb den Rahmen unserer
Betrachtung. Wir wollen nur aufzeigen, wie die weltliche Obrigkeit

nach damaliger Regierungsauffassung nicht nur den Glauben
der Landleute bestimmte, sondern auch durch strenge und
einschneidende Vorschriften dafür sorgte, daß der katholischen Religion

gemäß gelebt wurde. Die Mitwirkung der Regierung bei der

Abkürzungen

ESVB Ehe-, Sterbe-, Verkündigungs- und Vergabungsbuch
GRP Geheimratsprotokoll
LB Landbuch des Kantons Appenzell Innerrhoden nach der älte¬

sten und letzten Erneuerung im Jahr 1585. St. Gallen 1828.
LR Landrechnungsbuch
LRP Landratsprotokoll (seit 1676)
MB Mandatenbuch
RP Ratsprotokoll. Die Ratsprotokolle enthalten bis zum Jahre

1676 die Verhandlungen des Wochenrates und des zweifachen
Landrates.

SI Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der schweizerdeut¬
schen Sprache. Frauenfeld 1881 ff.

WRP Wochenratsprotokoll (seit 1677)
Sämtliche handschriftlichen Quellen befinden sich im Landesarchiv
Appenzell. Die zitierten Akten sind unter dem blossen Datum auffindbar.

*) Johannes Duft, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von St. Gallen im
17. und 18. Jahrhundert. Luzern 1944.

2) Duft 1. c. S. 48 ff.



Gründung neuer Pfarreien und Pfründen wie auch die Besetzung
der Pfründen durch den Rat und die damit verbundene Regelung
der priesterlichen Pflichten sowie die Aufsicht über den Klerus und
das Kirchenvermögen brauchen wir hier nicht zu behandeln, da sie

bereits Standespfarrer Dr. Anton Wild eingehend gewürdigt hat.3)
Die Schirmvogtei über die Klöster soll Gegenstand einer allfälligen
späteren Klostergeschichte sein.

Zeitlich beginnen wir unsere Untersuchung mit der Landteilung

von 1597. Die Stellung Appenzells zur Reformation hat durch
Schulinspektor Kaplan Dr. Franz Stark, die Bemühungen der
katholischen Ratsglieder und der Kirchhöre Appenzell, mit Hilfe der
Kapuziner und in Verbindung mit den katholischen Orten den alten
Glauben wieder herzustellen, und die Streitigkeiten zwischen den
äußern und innern Rhoden um die Religion und den Beitritt zum
Bündnis mit Spanien, die schließlich zur Landteilung führten, haben
durch P. Dr. Rainald Fischer eine gründliche Darstellung gefunden.4)

Die Wahl des Jahres 1712 für den Abschluß unserer
Forschungen läßt sich einigermaßen mit dem Ende der Vorherrschaft
der katholischen Orte in der Eidgenossenschaft durch den vierten
Landfrieden rechtfertigen. Dabei sind wir uns freilich wohl bewußt,
daß der Aarauer Friede, der die V katholischen Orte der Mitregierung

in der Grafschaft Baden und in den untern Freien Aemtern
beraubte und in den gemeinen Vogteien die konfessionelle Parität
einführte,5) in Innerrhoden kaum eine Aenderung der Religionspolitik

bewirkt haben dürfte. Innerrhoden, das sich übrigens am
zweiten Villmerger Kriege nicht beteiligt hatte, konnte für sein
Gebiet seine Glaubensangelegenheiten nach wie vor souverän regeln.

Die Quellen für die vorliegende Arbeit sind neben dem Landbuch

von 1585 hauptsächlich das Mandatenbuch von 1605—1631
und die Ratsprotokolle von 1597—1712. Die Mandate wurden
regelmäßig im Frühjahr von der Neu- und Alträtesession und im
Herbst von der Gallenratssession beraten, oft im bisherigen Wortlaut

bestätigt oder den Bedürfnissen und Gegebenheiten entsprechend

abgeändert und am darauffolgenden Sonntag in der Kirche
vom Landschreiber verlesen. Wenn Mißbräuche einrissen oder

3) Anton Wild, Das Kollaturrecht des Großen Rates von Appenzell I. Rh.,
Appenzell 1945, S. 30—169.

4) Franz Stark, Die Glaubensspaltung im Lande Appenzell bis zur Badener

Disputation 1526. Appenzell 1955. P. Rainald Fischer, Die Gründung

der Schweizer Kapuzinerprovinz, Beiheft 14 zur Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte, Freiburg 1955, S. 95—225.

5) Vgl. Johannes -Dierauer, Geschichte der Schweizerischen Eidgenossenschaft

IV, Gotha 1912, S. 207—210.



wenn es der Rat als notwendig und nützlich erachtete, wurden auch
zwischenhinein Mandate verkündet.6) Die Ratsprotokolle enthalten
nicht nur grundsätzliche Bestimmungen, welche die Mandate
ergänzen, sondern sie geben uns vor allem auch Aufschluß darüber,
wie die Mandate tatsächlich durchgeführt wurden, da darin die
ausgefällten Bußen und Strafen für die Vergehen aufgezeichnet sind.
Für die Zeit nach 1631, aus der uns keine Mandatenbücher erhalten
sind, sind wir neben dem Landbuch ausschließlich auf die
Ratsprotokolle angewiesen.

Es ist nicht leicht, uns ein klares Bild von der Höhe und damit
auch von der Wirksamkeit der damaligen Geldbußen zu
machen. Wir können hier nicht eine Gesamtübersicht über die Preise
und Löhne und die Kaufkraft des Geldes in der von uns behandelten
Epoche geben, sondern müssen uns mit einigen wenigen Hinweisen
begnügen. Die Bußen sind im Mandatenbuch und in den Ratsprotokollen

meistens in Pfund Pfennig und Bruchteilen davon angegeben,
die Landrechnungen dagegen, die für finanzgeschichtliche
Untersuchungen die wichtigste Quelle bilden, führen nach der Landteilung

sämtliche Geldsummen in Gulden an. 1633 bestimmte der Rat,
daß ein Gulden für ein Pfund genommen würde, sofern die Buße
innert Monatsfrist bezahlt würde. Wartet der Gebüßte länger als
einen Monat, soll er das Pfund ganz entrichten. Aus diesem
Ratsbeschluß ergibt sich, daß zwar das Pfund Pfennig mehr wert war
als ein Gulden, jedoch bei rascher Bezahlung der Buße Gulden
und Pfund als gleichwertig galten. Auch aus den Jahren 1608, 1615,
1630, 1646, 1648 und 1653 haben wir Zeugnisse, daß ein Gulden
für ein Pfund gerechnet wurde.7) Praktisch dürfen wir also Pfund
Pfennig und Gulden gleichsetzen. In den Jahren 1627—32 bezahlte
der Staat für Arbeiten an den Brunnen, Zimmerarbeiten im Waaghaus,

Dachdeckerarbeiten, Holz- und Waldarbeiten folgende
Taglöhne: Handwerksmeister: durchschnittlich 6 Batzen, hie und da

8) Vgl. MB 1605—31 fol. i2r, 22r, 23V, 26V usw. RP 1597—1609 S. 369;
RP 1639—45 S. 54; RP 1646—52 S. 295; RP 1652—59 S. 11, 149 usw.;
RP 1660—67 S. 166 f., 207 usw.; RP 1667—74 S. 20, 53 usw.; RP 1674—

77 S. 35, 217. LRP 1676—97 S. 38 f., 56 usw.; LRP 1697—1706 S. 6,

23 f. usw.; LRP 1706—14 S. 13, 41 usw. Einzelne Ausschnitte aus dem
Mandatenbuch, hauptsächlich über die Glaubens- und Sittenpolizei
veröffentlichte Franz Stark, Alte Ratsmandate erzählen, Heimat und
Kirche im Appenzellerland 11 (1946) Nr. 1.

7)RP 1609-21 S. 259; RP 1621-32 S. 423; RP 1632-39 S. 145; RP
1652—59 S. 87. GRIP 1641—69 S. 91, 121. Vertrag zwischen Inner- und
Ausserrhoden vom 12. Mai 1608 S. 8.
1 Gulden 15 Batzen 60 Kreuzer
1 Pfund Pfennig 20 Schilling



auch nur 5 Batzen; Hilfsarbeiter: meistens 4, in Einzelfällen nur
3 und zuweilen auch 5 Batzen. 1631 setzte der Rat den Taglohn für
einen Zimmermannsmeister auf V2 Gulden oder 7V2 Batzen, für
einen Knecht auf 18 Kreuzer oder 4V2 Batzen und für einen Tag-
löhner oder Holzspalter auf 3 Batzen fest.8) Ein Pfund Rindfleisch
erster Qualität durfte 1631 laut Verfügung des Rates nicht mehr als
einen Batzen kosten. 1628 kaufte die Regierung von einem
Schuhmachermeister zu Feldkirch 100 Paar Schuhe zu 31 und 50 Paar zu
30 Kreuzern.9) Da die Schuhe offenbar für die Armen bestimmt
waren, dürfen wir eine mittlere Preislage annehmen. Fassen wir die
erwähnten Beispiele zusammen, so bekommen wir folgendes Bild:
Um ein Pfund Pfennig oder einen Gulden Buße bezahlen zu können,
mußte in den Jahren 1627—1632 ein Handwerksmeister
durchschnittlich 2—2V2 Tage, ein Knecht 3V3 Tage, ein Hilfsarbeiter
4 Tage und ein Taglöhner 5 Tage arbeiten. Für ein Pfund Pfennig
oder einen Gulden hätte der Gebüßte 15 Pfund bestes Rindfleisch
oder 2 Paar Schuhe kaufen können. Natürlich gelten diese Lohn-und
Preisansätze nicht für unsere ganze Periode. So wurde beispielsweise
in den Jahren 1696—1702 für Zimmer- und Maurerarbeiten und
verschiedene, nicht näher bezeichnete Verrichtungen durchwegs ein
Taglohn von V2 Gulden oder 7V2 Batzen bezahlt, also ein Lohn,
den in den Jahren 1627—32 bestenfalls ein Meister, aber niemals
ein gewöhnlicher Arbeiter erreichte. 1696 ist für einen
Zimmermannsmeister sogar ein Taglohn von 10 Batzen bezeugt.10)

I. Der katholische Glaube als Staatsreligion

Der Rat von Innerrhoden betrachtete es als eine unaussprechliche
Wohltat Gottes, daß durch die Landteilung der katholische Glaube
zur einzigen Religion des Landes geworden war.u) Er war mit
allen Mitteln darauf bedacht, die gewonnene Glaubenseinheit zu
bewahren und keine Protestanten auf innerrhodischem Gebiet zu
dulden. Kurz nach der Landteilung wurden einige Landleute von
Meistersrüte, welche die Sonn- und Feiertage nicht halten und
überhaupt nicht dem katholischen Glauben gemäß leben wollten, vom
Rate zur Rechenschaft gezogen. Die meisten von ihnen baten um
Gnade und versprachen, katholisch zu bleiben. Der Rat drohte
ihnen, sie zu bestrafen und des Landes zu verweisen, wenn sie ihr

8) LR 1627—47 S. 11—14, 17, 20, 30-43, 45, 58, 61, 83, 86, 89 f., 99, 101-
110. RP 1621—32 S. 514.

9)RP 1621-32 S. 508. LR 1627-47 S. 33.
10) LR 1687-1702 S. 269 f., 313, 357 f., 393 f., 433-435 f.
n) Fastenmandat vom 28. Februar 1599.



Versprechen nicht getreu halten würden. Die zwei Personen, die
den katholischen Glauben aufgaben, mußten innerhalb drei Wochen
das Land verlassen. 1603 wurde ein Innerrhoder, der sein Kind in
Gais taufen und dieses wie auch seinen Vater daselbst beerdigen ließ
und die religiösen Pflichten vernachlässigte, 10 Pfund Pfennig gebüßt.
Er sollte sofort beichten und kommunizieren und fürderhin die
Gebote Gottes und der Kirche erfüllen. Doch wollte er lieber aus
dem Lande ziehen. Auch im folgenden Jahre und 1619 mußten sich
einige Landleute wegen ihres Glaubens vor dem Rate verantworten.

12) Fremden oder Außerrhodern, die sich um das innerrhodische
Landrecht bewarben, wurde, vor allem in der ersten Hälfte des

17. Jahrhunderts regelmäßig die Bedingung gestellt, nach der
katholischen Religion zu leben und zu sterben.13) Es war unmöglich,
das innerrhodische Landrecht zu besitzen, ohne sich zugleich zum
katholischen Glauben zu bekennen.

Wer sich in Innerrhoden niederlassen oder auch nur sich
längere Zeit hier aufhalten wollte, wurde ebenfalls mindestens
während der Dauer seines Aufenthaltes zur Ausübung der katholischen

Religion verpflichtet. So wurde 1598 einem Uli Hofstetter
von Gais erlaubt in der Mühle zu Roten zu wohnen, doch mit der
ausdrücklichen Bedingung, daß seine ganze Familie wie auch seine
Dienstboten katholisch leben. Ein anderer Gaiser, der in Innerrhoden

eine Weide besaß, wurde verklagt, daß er sich nicht um die
Kirchengebote kümmere. Er durfte die Weide zwar behalten, sollte
aber weder seine Frau noch seine Kinder hier wohnen lassen und
er selbst mußte während des Aufenthaltes auf der Weide an Sonn-
und Feiertagen hier zur Kirche gehen. Kaspar Solenthaler von
Herisau mußte 1630 vor dem Pfarrer eine Prüfung in Glaubenssachen
bestehen, ehe ihm die Niederlassung bewilligt wurde. Auch die aus
St. Gallen gebürtige, protestantische Ehefrau eines Rheinfelder
Bürgers, dem hier die Betreibung des Hafnerhandwerkes gestattet
wurde, hatte die katholischen Sitten und Gebräuche zu halten.14)
Als Dienstboten durften laut einer Verordnung des Rates von 1605
nur Katholiken angenommen werden. Wer reformierte Knechte
oder Mägde länger als einen Monat behielt, verfiel einer Buße von
5 Pfund Pfennig.15)

12)RP 1597-1609 S. 31, 33 f., 184, 226; RP 1609-21 S. 393. GRP
1611—41 S. 73.

13) RP 1597—1609 S. 361, 365, 431; RP 1609—21 S. 89, 135, 322, 431.
Für die Ausserrhoder vgl. die unten in Anm. 17 zu zitierenden Stellen.

W)RP 1597-1609 S. 73; RP 1621-32 S. 98, 444- GRP 1611-41
S. 417.

15) RP 1597-1609 S. 246..



Während Innerrhoden mit aller Strenge den Protestantismus von
seinem Gebiete fern hielt, wollte es Außerrhoden nicht das

gleiche Gegenrecht gegenüber dem Katholizismus zugestehen. Als
die außerrhodische Regierung sich kurz nach der Landteilung
anschickte, die noch wenigen in Außerrhoden ansässigen Katholiken,
die auswärts den katholischen Gottesdienst besuchten, zur Annahme
des reformierten Glaubens zu bringen, suchte dies der innerrhodische

Rat unter Führung von Landammann Konrad Tanner mit
Hilfe der katholischen Orte zu verhindern, jedoch ohne Erfolg.
Außerrhoden setzte mit zäher Widerstandskraft trotz der eidgenössischen

Intervention seinen Willen durch und schrieb fortan auf
seinem Gebiet die protestantische Religion mit der gleichen
Ausschließlichkeit vor wie Innerrhoden den katholischen Glauben
gebot. 16) Jene Außerrhoder, die sich inskünftig zur katholischen
Religion bekennen wollten, suchten jeweils um das innerrhodische
Landrecht nach und fanden bereitwillige Aufnahme, sofern ihre
Glaubensüberzeugung echt und ihr bisheriges Verhalten
rechtschaffen war.17)

Eine besondere Gefahr für den katholischen Glauben bildete in
der damaligen Zeit der längere Aufenthalt oder gar die

Niederlassung an protestantischen Orten. Die völlig
andersgläubige Umgebung, der Mangel an katholischer Gottesdienstgelegenheit

und nicht zuletzt der Zwang, die reformierte Predigt zu
besuchen, konnten leicht zum Glaubensabfall verleiten. Kein Wunder,
daß die Konstanzer Diözesansynode 1609 die geistlichen und weltlichen

Obrigkeiten aufforderte, ihren Untertanen zu verbieten, mehr als

ein bis zwei Monate in einer nichtkatholischen Ortschaft zuzubringen.18)

Auch die innerrhodische Regierung überwachte das
Glaubensleben ihrer auswärtigen Landleute. 1606 entschuldigte sich
beispielsweise Hans Knusert von Schwende vor dem hiesigen Rate, daß

er einstweilen nicht ohne großen Schaden aus der zürcherischen
Vogtei Sax wegziehen und sich an einem katholischen Orte niederlassen

könne. Er versprach, dem katholischen Glauben treu zu blei-

1B) Max Kürsteiner, Appenzell Ausserrhoden von der Landteilung bis zum
Ausscheiden der Schweiz aus dem Deutschen Reiche 1597—1648,
Appenzellische Jahrbücher 49 (1922) S. 21—62. Fischer 1. c. S. 223, 225.

1T) RP 1597—1609 S. 26, 30, 130, 230, 246; RP 1609—21 S. 37, 49 f., 259,
266, 306, 314, 392 f., 406, 422, 427; RP 1621—32 S. 472 f., 486, 505;
RP 1632—39 S. 234, 362; RP 1646—52 S. 176. GRP 1611—41 S. 74, 313 f.
LRP 1697—1706 S. 551. WRP 1704—09 S. 326 f. Schwyz an Innerrhoden,

29. März 1601, 24. März 1621, 20. Januar 1624, 3. Februar 1624,
7. November 1628, 3. Juni 1629. Landshofmeister der Abtei St. Gallen
an Innerrhoden, 20. Juni 1701.

18)Duft 1. c. S. 311.

8



ben, obwohl er in Sax von der Obrigkeit gezwungen würde, dem
protestantischen Gottesdienst beizuwohnen. Weit mehr gefährdet
war der Sohn des Jöri Keller, der sich zu Hundwil aufhielt und
bereits den Uebertritt zum andern Glauben erwog. Sein Vater
wurde gemahnt, ihn sofort heimzurufen und ihn wieder zum rechten

Glauben zu bringen. Im Weigerungsfalle wurde der ganzen
Familie Landesverweisung angedroht, da auch Keller selbst kein
eifriger Katholik war.19) Im Herbst 1615 gebot die Regierung bei der
Strafe des Landrechtsverlustes sämtlichen Innerrhodern, die an
reformierten Orten dienten, innert einem halben Jahr entweder ins
Land Appenzell zurückzukehren oder sich an katholische Orte in
Dienst zu begeben. Nur jene, die Gelegenheit zur Erfüllung ihrer
religiösen Pflichten hatten, durften beim Rat um die Bewilligung
nachsuchen, weiterhin bei ihren andersgläubigen Meistersleuten zu
bleiben.20) Wie weit dieses Mandat wirklich durchgeführt wurde,
läßt sich leider nicht feststellen. Jedenfalls dienten auch später
wiederum Innerrhoder an protestantischen Orten. So befahl der Rat
im Frühjahr 1635 allen Landleuten, die bei Nichtkatholiken
in Dienst standen, auf Ostern nach Hause zu kommen,
hier die Osterpflicht zu erfüllen und dem Landammann
einen Beichtzettel vorzulegen. Auf Gallentag des gleichen Jahres
sollten sie den Dienst kündigen.21) 1640 beschäftigte sich die
Regierung erneut mit den Innerrhodern in evangelischen Gegenden,
hauptsächlich in Außerrhoden. Neben der Gefahr des Glaubensabfalls

war diesmal die schlechte Behandlung der Innerrhoder durch
die Außerrhoder der nähere Anlaß, die hiesigen Landleute
heimzuführen. So wurde Moritz Brander in Außerrhoden gefoltert, weil
er sich mit einem ledigen Mädchen vergangen haben sollte. Freilich
scheinen die innerrhodischen Dienstboten an diesem strengen
Verfahren nicht ganz unschuldig gewesen zu sein, klagte doch
Statthalter Dietzi von Urnäsch, die Innerrhoder hätten in Außerrhoden
viele uneheliche Kinder gezeugt und sonst Ungelegenheiten verursacht.

Die hiesige Regierung dagegen war darüber ungehalten, daß
ihre Landleute arme außerrhodische Töchter heirateten und so noch
mehr in Armut gerieten. Trotz dieses schlechten Verhältnisses
konnte sie sich aber doch nicht zu einem energischen und
konsequenten Vorgehen entschließen. Sie mahnte zwar unter Androhung
des Landrechtsverlustes alle, Außerrhoden zu verlassen, gestattete
ihnen aber doch wenig später wiederum zu bleiben, sofern sie die
Sonn- und Feiertage und die Fast- und Abstinenztage getreulich

19)RP 1597-1609 S. 321.
20) RP 1609-21 S. 265 f. MB 1605-31 fol. i49r.
21)RP 1632-39 S. 255. GRP 1611-41 S. 313.



halten wollten. Für Feiertagsbrüche und Uebertretung des

Fastengebotes sollten sie nach innerrhodischem Recht gestraft werden.
Eine Anzahl Leute, die in Außerrhoden und anderen nichtkatholischen

Orten gedient hatten, wurden vor den Rat zitiert. Da sie

versprachen, katholisch Zu bleiben, gingen sie straflos aus. Bei einigen

lief übrigens das Dienstverhältnis in absehbarer Zeit ab. Strenger

verfuhr die Regierung mit jenen, die sich wider das Verbot
erneut nach Außerrhoden in Dienst begaben. Sie wurden zu einer
Geldbuße von 20 Pfund Pfennig verurteilt, die jedoch den einen

ganz, den andern zur Hälfte bedingt erlassen wurde. Einer hatte

sogar 31 Pfund zu bezahlen, da er in Außerrhoden die katholische
Religion verunglimpft hatte und vom Glauben abzufallen gedachte.
Sein Vater wurde aus dem Rate gestoßen.22) Im Oktober 1641 verbot

der Rat wiederum bei Strafe des Landrechtsverlustes den
Aufenthalt an andersgläubigen Orten. 1643 wurden drei Innerrhoder,
die unerlaubterweise in Außerrhoden gedient hatten, bestraft, der
eine um 20 Pfund Pfennig, weil er die reformierte Predigt besucht
hatte, die beiden anderen bedingungsweise um 10 Pfund, da sie sich
im übrigen als gehorsam erwiesen hatten und einer sogar alle Sonn-
und Feiertage nach Appenzell zur Kirche gekommen war.23) Eine
dauernde und durchgreifende Seelsorge, wie sie beispielsweise die
Fürstäbte von St. Gallen den auswärtigen Pfarrkindern angedeihen
ließen,24) ist für Innerrhoden nicht nachweisbar.

Die weltliche Obrigkeit wachte auch über die Reinheit und
Unversehrtheit der Glaubenslehre. Sie bestrafte die
Aeußerung häretischer und glaubenswidriger Ansichten wie auch
die Schmähungen der Religion, der Heiligen und der Geistlichen.
So wurde 1614 Thomas Neff wegen seiner ketzerischen Reden und
schändlichen Scheltworte gegen die Geistlichen, vor allem gegen
die Kapuziner, 12 Tage ins Gefängnis gelegt. Er mußte alle seine
Reden widerrufen und den katholischen Glauben als den allein
seligmachenden erklären. Wegen seiner großen Armut wurde von
einer Geldbuße abgesehen. 25)x Hans Mazenauer, der die Losspre-
chungsgewalt der Priester leugnete und meinte, die reformierten
Außerrhoder würden ebenso gut selig wie die katholischen
Innerrhoder, und noch weitere glaubenswidrige Meinungen äußerte, wurde

vom Rat zum Pfarrer zur Beichte geschickt. Ferner verlor er
Ehre und Gewehr und durfte keinen Wein mehr trinken. Die Geld-

22) RP 1639-45 S. 89 f., 92 f., 95, 99, 101, 105, 107 f., 175. GRP
1611-41 S. 453, 464 f., 471.

23) RP 1639-45 S. 166 f., 262, 278.
24)Duft 1. c. S. 311-315.
25) RP 1609-21 S. 212.



büße von 51 Pfund Pfennig wurde ihm bedingungsweise erlassen.26)
Ein anderer bestritt die Gegenwart Christi im Altarssakrament und
hielt den evangelischen Glauben für ebenso heilskräftig wie den
katholischen. Er mußte dafür drei Kreuze mit der Zunge lecken, zwei
Tage im Gefängnis verbringen und eine Buße von 10 Pfund Pfennig

entrichten. Nach der Beichte beim Pfarrer sollte er dem
Landammann die Bescheinigung für die erhaltene Absolution vorlegen.

27) Besonders drastisch drückt sich das Ratsprotokoll über Hans
Schwenner aus, der die Mutter Gottes geschmäht haben sollte. Er
hätte dafür verdient, daß man ihm den Kopf ins Feld hauen würde.
Wie es scheint, gelang es ihm nachzuweisen, daß er nicht eigentlich
die Mutter Gottes verhöhnt, sondern bloß mit einem Bekannten

wegen der Anbringung eines Marienbildes gescherzt hatte, und sich
so der Strafe zu entziehen. Ein Thurgauer, der hier eine
Schuldforderung einziehen wollte, leugnete in der Trunkenheit die besondern

Gnadenvorzüge und die leibliche Aufnahme Marias in den
Himmel. Er wurde zum Widerruf und zu einer Buße von 31 Pfund
Pfennig verurteilt.28)

IL Verbot des Fluchens und Schwörens

Wie die weltliche Obrigkeit den katholischen Glauben an und für
sich vorschrieb, so sorgte sie auch für die Beobachtung einzelner
göttlicher und kirchlicher Gebote, indem sie deren Uebertretung
mit Geldbußen und anderen Strafen belegte. So verboten die Mandate

regelmäßig das Fluchen und Schwören. Wer leichtfertig fluchte,

sollte sofort den Boden küssen oder eine Buße von einem Pfund
Pfennig bezahlen. Bei besonders grobem Fluchen und Schwören war
Bestrafung an Ehre, Leib und Gut vorgesehen. Jedermann, vor
allem die Ratsherren und die Wirte waren verpflichtet, Fehlbare dem
Rate zur Bestrafung anzuzeigen.29) Daß die Vorschrift, nach dem

28)RP 1621-32 S. 515 f.
2T) RP 1632—39 S. 247 f. In den Ratsprotokollen findet sich öfters die

Strafe des «Kreuz schlecken». Darunter ist nicht etwa ein blosses
Küssen, sondern ein Lecken mit der Zunge zu verstehen, wie es die
Protokolle ausdrücklich bezeugen. Mehrmals wird angeordnet, daß das
Kreuz die Länge und Breite eines Ziegels haben müsse, einmal, daß das
Kreuz auf dem Boden geleckt werden müsse. Vgl. RP 1621—32 S. 397;
RP 1632-39 S. 557; RP 1652-59 S. 139; RP 1667-74 S. 163, 310. GRP
1641-69 S. 197, 255, 259. WRP 1682-88 S. 19, 196; WRP 1688-9]
S. 196; WRP 1691—96 S. 435, 469.

28)RP 1632-39 S. 377; RP 1639-45 S. 6.

29) LB 1585 S. 122. MB 1605—31 fol. I2V, 28r, 36r f., 42V, 5ir, 5ör, 73r,
81V, 90V, 95V, I02V, iiov, 115V, i2or, i28r, 138V, i45r f., I5ir, 154V,



Fluchen den Boden küssen zu müssen, tatsächlich gehandhabt wurde,

ist uns in zwei Fällen ausdrücklich bezeugt. 1643 weigerte sich
ein Säumer von Hundwil, der im Hause eines Hauptmanns übel
geflucht hatte, auf dessen Aufforderung hin den Boden zu küssen, und
erwiderte trotzig, er frage den hiesigen Herren nichts nach. Er
wurde dafür 5 Pfund Pfennig gebüßt. Ein Innerrhoder, der einer
gleichen Mahnung keine Folge leistete, mußte 1671 ein Pfund
entrichten.30) Im übrigen betrug die Buße selten nur ein Pfund.31)
Oft war das Fluchen mit Gotteslästerung, Zank, Hader, Streit,
Drohungen, Schlägereien und unartigem Wesen verbunden; oft
wurde es auch zusammen mit Völlerei, Trunksucht, Uebertretung
des Weinverbotes und liederlichem Leben abgestraft. Die hiefür
in den Ratsprotokollen genannten Strafen waren Geldbußen von
2—5 Pfund, in einem Fall für langjähriges schändliches Fluchen

sogar 15 Pfund, Gefangenschaft von 2—7 Tagen, Ehrverlust,
Weinverbot, zeitweiliges Wirteverbot, ein Kreuz lecken, in der Ratsstube

den Boden küssen und beichten, wobei jeweils dem
Landammann der Beichtzettel vorgelegt werden mußte. Diese Strafen
konnten einzeln ausgesprochen oder auch zwei oder mehrere davon
miteinander verbunden werden, je nach den Umständen und der
Größe des Vergehens.32) 1641 mußte Hans Neff, der am Abend
des Landsgemeindesonntages die Hauptgasse hinaus bis zum
Kapuzinerkloster jämmerlich geschworen und das ganze Dorf verflucht
hatte, sogar 31 Pfund Pfennig bezahlen, in der Ratsstube ein Kreuz
lecken und zur Beichte gehen.33) Eine für unsere Begriffe ganz
ungewohnte Strafprozedur mußte 1669 Hans Martin Speck wegen
Gotteslästerung, Beschimpfung des geheimen Rates, abscheulichen
Fluchworten sowie wegen Fraß und Völlerei und Trunksucht über
sich ergehen lassen. Nur die flehentliche Fürbitte seiner Verwandtschaft

bewahrte ihn vor einer entehrenden Bestrafung durch den
Scharfrichter. Nach achttägiger Gefangenschaft wurde er an einem

i66r, i73r. RP 1667-74 S. 188. GRP 1684-1705 S. 419. Unter Schwören

ist in diesem Zusammenhang nicht eine Eidesleistung zu verstehen,
sondern es sind damit anstößige, leichtfertige und vor allem
gotteslästerliche Beteuerungen und Flüche gemeint. Vgl. SI IX Sp. 2101—
2105.

30) RP 1639-45 S. 289; RP 1667-74 S. 321.
31)RP 1597-1609 S. 183; RP 1609-21 S. 268, 417. GRP 1611-41 S. 66.

32)RP 1609-21 S. 65, 238, 268, 320; RP 1621-32 S. 117, 128, 211; RP
1632-39 S. 241, 358, 446; RP 1639-45 S. 258, 319, 331, 375; RP 1646-52
S. 183, 187, 285; RP 1652—59 S. 101, 139, 241; RP 1660—67 S. 457; RP
1667-74 S. 225, 310 f. GRP1611-41 S. 66, 82, 159; GRP 1641-69 S. 81,
197, 255, 521; GRP 1684-1705 S. 81. WRP 1682-88 S. 19, 33.

33)RP 1639-45 S. 128.



Freitag von zwei Wächtern in die Kirche vor den Kreuzaltar
geführt, wo er mit seiner gotteslästerlichen Zunge ein Kreuz lek-
ken mußte. Hierauf sollte er mit dem Rosenkranz und einer
brennenden Kerze in der Hand der Messe und Predigt beiwohnen und
nach dem Gottesdienst Gott laut um Verzeihung seiner Sünden
bitten. Am folgenden Sonntag und Mittwoch wurde der eben
geschilderte Vorgang in ähnlicher Weise wiederholt. Die Zwischenzeit

hatte er im Gefängnis zu verbringen. Nachher wurde er auf
vier Jahre des Landes verwiesen, ihm jedoch bei gutem Verhalten
eine Begnadigung nach zwei Jahren in Aussicht gestellt.34) Auch
wer leichtfertig Anlaß zum Fluchen gab, wurde bestraft. So wurden
1672 zwei Burschen je 14 Pfund Pfennig gebüßt, weil sie nachts ein
Fuder Scheiter umgestoßen und dadurch große Ungelegenheit
verursacht und den Besitzer zu groben Fluch- und Scheltworten
herausgefordert hatten.35)

777. Heiligung der Sonn- und Feiertage, Gottesdienst,
Prozessionen

Der religiöse Eifer eines Katholiken wurde in der damaligen Zeit
nicht zuletzt an der Beobachtung des kirchlichen Sonn- und
Feiertagsgebotes gemessen. Wer sich um dieses Gebot nicht kümmerte,
konnte leicht den Verdacht erregen, daß er überhaupt nicht katholisch

sei.36) Die Zahl der Feiertage war wesentlich größer
als heute. Das älteste noch erhaltene Verkündigungsbuch der Pfarrei
Appenzell von 1620—1627 erwähnt folgende kirchlich gebotene
Feiertage: Neujahr, Dreikönigen, Maria Lichtmeß, St. Matthias, Maria

Verkündigung, Ostermontag, Osterdienstag, St. Philipp und
Jakob, Kreuzauffindung, St. Bonifaz, Christi Himmelfahrt,
Pfingstmontag, Pfingstdienstag, Fronleichnam, St. Johannes der Täufer,
St. Peter und Paul, St. Maria Magdalena, St. Jakob, St. Laurenz,
Maria Himmelfahrt, St. Bartholomäus, Maria Geburt, Kreuzerhöhung,

St. Matthäus, St. Mauritius, St. Michael, St. Simon und Juda,
Allerheiligen, St. Martin, St. Katharina, St. Andreas, Maria Empfängnis,

St. Thomas, Weihnachten, St. Stephan und St. Johannes Evangelist.

1655 wurde bei der Erneuerung des Goldenen Bundes der
heilige Karl Borromäus auf Betreiben des päpstlichen Nuntius Friedrich

Borromäus von den katholischen Orten zu ihrem Patron
erkoren und zugleich sein Fest als gebotener Feiertag eingeführt. Zwi-

34) RP 1667-74 S. 161-164. LB 1585 S. 122.

35) RP 1667-74 S. 373.
3,i) Vgl. RP 1597-1609 S. 31, 33 f., 193; RP 1609-21 S. 214; RP 1660-67

S. 595.



sehen 1653 und 1660 wurde auch der Josefstag zum Feiertag
erhoben. Am Karfreitag und an Allerseelen war die Feiertagsruhe nur
bis zur Vollendung des vormittäglichen Gottesdienstes vorgeschrieben.

Diese Liste galt noch am Ende unserer Periode in den Jahren
1710—1712 unverändert.37) Wenn auch in den Mandaten des

ausgehenden 16. und in den Ratsprotokollen des 17. Jahrhunderts die
staatliche Anerkennung nur für etwa 30 von den eben genannten
38 Feiertagen direkt oder indirekt bezeugt ist,38) dürfen wir doch
ohne weiteres annehmen, daß sämtliche Feiertage von der weltlichen

Obrigkeit gebilligt waren. Vom damaligen Verhältnis
zwischen Kirche und Staat aus gesehen, ist es nicht denkbar, daß Jahr
für Jahr ein gebotener Feiertag von der Kanzel hätte verkündigt
werden können, ohne daß der Rat wenigstens stillschweigend damit
einverstanden gewesen wäre. 1605 wollte die Regierung drei neue
Feiertage einführen: St. Georg, St. Martin und St. Nikolaus. Diese
drei Feste galten im ganzen Bistum Konstanz als gebotene Feiertage.
Der Rat verband diesen Beschluß mit der Bitte, daß St. Georg die
Landleute im katholischen Glauben standhaft mache, St. Martin
Menschen und Vieh segne und St. Nikolaus die Reinheit der Seele

und des Leibes von Gott erflehe. Praktisch wurde nur der Martinstag

als Feiertag beibehalten, die beiden anderen wurden mit Bewilligung

des Generalvikars von Konstanz bald wieder abgeschafft, da
das Landvolk wegen seiner Armut sie nicht wohl halten konnte.30)

Aehnlich wie heute waren an Sonn- und Feiertagen
grundsätzlich alle knechtlichen Arbeiten untersagt. Seit 1618 waren

im Landbuch für Sonntagsarbeit 5 Pfund Pfennig, für Feiertagsarbeit

3 Pfund Buße vorgesehen. 40) In den Ratsprotokollen finden
sich ziemlich viele Beispiele von Bestrafungen, so etwa für Heuen
und Emden, Transporte, Viehtreiben, Holzhauen, Sägen, Weben,
Spinnen, Schlachten, Backen und andere Verrichtungen. Die Bußen
schwankten gewöhnlich zwischen 2 und 5 Pfund Pfennig. Selten

3T) ESVB 1620—27 S. 237—305; ESVB 1710—17 S. 327—480. Dierauer 1. c.

IV S. 58 f. Carl Rusch, Beiträge zur Geschichte Innerrhodens 1600—1670
(Sutterchronik), Appenzell o. J., S. 32. Der Josefstag erscheint erstmals
1660 als gebotener Feiertag. ESVB 1660—66 S. 293, 315, 337, 375.
Zwischen 1653 und 1660 fehlen die Verkündungsbücher der Pfarrei
Appenzell.

38) MB 1579—97 S. 20, 51, 143, 156. RP 1597—1609 S. 285, 287, 349;
RP 1609—21 S 13, 107, 127, 132, 212, 258, 320; RP 1621—32 S. 386,
430; RP 1652-59 S. 49, 165, 168, 206; RP 1667-74 S. 382. GRP 1605-
10 S. 76; GRP 1611—41 S. 152, 176, 223, 449,460; GRP 1641—69 S. 545;
GRP 1669-81 S. 3.3; GRP 1705- 16 S. 84. WRP 1677-81 S. 70, 272.

39) RP 1597-1609 S. 285, 287. MB 1605-31 fol. 30V f.
40) LB 1585 S. 91 f.

14



kam ein Täter mit einem Pfund oder gar mit einem bloßen Verweis
davon. Nur in Einzelfällen wurden Sonn- oder Feiertagsschänder
gefänglich eingezogen oder mit höheren Geldstrafen belegt. So
mußte beispielsweise 1629 ein Bauer, der am Feste des heiligen
Landespatrons Mauritius Hafer geschnitten und Eschenlaub gesammelt

hatte, 6 Pfund, ein anderer, dessen Dienstboten an drei Sonntagen

Heu geerntet hatten, im Jahre 1625 sogar 15 Gulden bezahlen.41)

Während heute die Innerrhoder an Festtagen, die in Sankt
Gallen nicht gefeiert werden, mit Vorliebe in der nahen Stadt
Einkäufe und andere Geschäfte besorgen, war es damals strengstens
verboten, an Feiertagen nach St. Gallen oder anderswohin zum
Markt zu fahren. Fehlbare wurden bis zu 5 Pfd. Pfennig gebüßt. Laut
einer Verfügung des Rates von 1649 durfte jeder Landmann einem
anderen, der an Sonn- oder Feiertagen Schlachtkälber hinwegführte,
diese beschlagnahmen. Die eine Hälfte des Kalbes sollte ihm, die
andere den armen Sondersiechen gehören. Dem ehemaligen Besitzer

sollte nur noch das Fell zurückerstattet werden.42)

Für Arbeiten, die als notwendig erschienen, bestanden
Ausnahmebestimmungen. So war nach dem Landbuch das Einbringen von
Heu, Emd, Korn und Werg an Sonntagen gestattet, wenn es vom Unbill

der Witterung vernichtet zu werden drohte. Im September 1627
erlaubte der Geheime Rat wegen des vorherigen schlechten Wetters
das Emden an Feiertagen, sofern auch die Geistlichen ihre
Einwilligung dazu geben würden.43) Besonders geregelt war auch das

Transportwesen. Grundsätzlich, aber nicht ausnahmslos fiel das
Fahren mit beladenen Pferden unter das Verbot der knechtlichen
Arbeit. Laut einer Bestimmung von 1607 durften Säumer an Sonn-
und Feiertagen nicht von hier wegfahren, jedoch hier ankommen.
Dieses Zugeständnis scheint nicht lange gegolten zu haben. 1615
wurde ein Fuhrmann, der einige Male am Sonntag während des
Gottesdienstes von Lindau her hier eintraf und den Gottesdienst
versäumte, 2 Pfund Pfennig gebüßt. 1631 plante der Rat, den
Rheintalern zu verbieten, am Sonntag mit Pferden hieher zu fahren.

Ein Vierteljahrhundert später wurde den Fremden, vor allem

41) RP 1597—1609 S. 38, 68; RP 1609—21 S. 107, 109, 257—259, 329; RP
1621—32 S. 71, 195, 345, 358, 386; RP 1632—39 S. 245; RP 1646—52
S. 244; RP 1652—59 S. 40, 164—166, 168, 206; RP 1667—74 S. 105,
156, 489. GRP 1611-41 S. 57, 67, 460; GRP 1641-69 S. 545; GRP
1684-1705 S. 68, 493. WRP 1682-88 S. 31; WRP 1704-09 S. 428;
WRP 1711—12 S. 290.

42) MB 1605—31 fol. 49V. RP 1597—1609 S. 106, 349; RP 1609—21 S. 212;
RP 1621-32 S. 345, 395, 397; RP 1639-45 S. 77; RP 1646-52 S. 313;
RP 1652-59 S. 49, 288. GRP 1611-41 S. 77.

43) LB 1585 S. 91 f. GRP 1611-41 S. 195.

15



den Außerrhodern und Rheintalern, bei z Pfund Buße untersagt, an
Sonntagen Waren nach Appenzell zu bringen, um sie daselbst zu
verkaufen. Säumern mit Salz aus dem tirolischen Hall war es nach
einem Erlaß von 1634 erlaubt, an Sonn- und Feiertagen hier
durchzufahren. Machten sie aber einen Aufenthalt, bei dem das Salz
abgeladen wurde, durften sie erst am folgenden Werktag wieder
aufladen und weiterziehen. Während es in den Jahren 1611—1614
ausdrücklich verboten war, an Sonn- und Feiertagen von oder zur
Mühle zu fahren, durften die Müller nachweisbar von 1615 bis
1630 nach der Vesper und laut einer späteren Bestimmung, die 1656
bestätigt wurde, schon nach Vollendung des vormittäglichen
Gottesdienstes Korn und Mehl transportieren. Das sonntägliche Fahren
mit Vieh zu erlauben, überließ der Rat 1649 dem Ermessen der
geistlichen und weltlichen Obrigkeit.44) Auf Anordnung der Regierung

wurden zuweilen an Sonn- und Feiertagen Musterungen von
Truppen und militärische Uebungen durchgeführt.45)

An Sonn- und Feiertagen war es grundsätzlich verboten, Waren
in Läden oder auf offener Gasse feil zu halten. Ohne Einschränkung

war der Handel mit katholischen Schriften und Devotionalien
gestattet. Ebenso durften Fremde und Einheimische frisches oder
gedörrtes Obst, das sie selbst gepflanzt hatten, nach dem Gottesdienst

unter dem Kaufhaus verkaufen. Auch die Bäcker durften
ihre Läden nach dem Hochamt öffnen. Vor der Messe war ihnen
der Verkauf von Brot nur in ihren Häusern hinter verschlossener
Ladentüre erlaubt. Diese Einschränkung galt seit 1614 für den ganzen

Sonn- oder Feiertag. Ueberhaupt scheint der Verkauf von
Lebensmitteln in den Häusern zulässig gewesen zu sein, nur die
Läden mußten offiziell geschlossen bleiben, vor allem während des

Gottesdienstes. Laut einem Mandat von 1610 konnte der
Landammann gestatten, nach dem Hochamt Rechen und Gabeln feil zu
halten. 1629 erlaubte der Rat den fremden Händlern auch den
Verkauf von Werg. Mit der Zeit scheint der Handel mit Werg und
Heugeräten an Sonn- und Feiertagen zu einem Gewohnheitsrecht
geworden zu sein. So ersuchte der Rat 1645 den Pfarrer, den Verkauf

dieser Waren außerhalb der Gottesdienstzeiten zu bewilligen.
Hätte er die Vollmacht nicht dazu, sollte er sie beim Bischof
einholen oder einfach durch die Finger sehen wie bisher. Immer mehr
lockerte sich die strenge Praxis der alten Mandate. 1679 und l698

44) MB 1605—31 fol. ii3r, I23T, 130V, I4ir, I48r, 156V, 167V, I75r. RP
1597—1609 S. 405; RP 1609—21 S. 258 f.; RP 1621—32 S. 514; RP
1646-52 S. 305; RP 1652-59 S. 288. GRP 1611-41 S. 302; GRP 1669-
81 S. 34. LRP 1706-14 S. 277. WRP 1711-12 S. 30.

45) GRP 1641-69 S. 524, 532; GRP 1705-16 S. 84. LRP 1706-14 S. 342.

16



mußte der Rat auch die Schließung der Lebensmittel- und Krämerläden

praktisch auf die Gottesdienstzeiten beschränken.46)
Während des sonn- und feiertäglichen Gottesdienstes war auch

das Wirten untersagt. Die Mandate von 1605—1630 setzten für
den Wirt 3V4 Pfund, für den Gast Va Pfund Pfennig Buße fest.
In der Praxis betrugen die Geldstrafen bis zu 5 Pfund für den Gast
und bis zu 7 Pfund für den Wirt je nach den Umständen und den
Vergehen, die zugleich abgeurteilt wurden, wie etwa Gottesdienstversäumnis,

Uebertreten der Polizeistunde usw. 1613 wurden sechs

Männer, die am Passionssonntag die Osterkommunion empfangen
hatten und nachher statt ins Hochamt ins Wirtshaus gegangen
waren, dort getrunken, gezecht und sich wie an der Fasnacht gebärdet

hatten, 3V4—5V4 Pfund gebüßt und nochmals zur österlichen
Beichte geschickt. Dem Wirt, der schon öfters während des
Gottesdienstes gewirtet hatte, wurde die Wirtebewilligung entzogen und
eine Buße von 5 Pfund auferlegt.47)

Die äußere Ruhe und die Loslösung von den alltäglichen
Geschäften bildeten die notwendigen Voraussetzungen für die innere
Sonntagsheiligung durch Gebet und Gottesdienstbesuch. Die
innerrhodische Regierung verpflichtete die Landleute, auch wenn
sie außerhalb des Landes sich aufhielten, sowie die Niedergelassenen,

gemäß dem Kirchengebot an Sonn- und Feiertagen der Messe
und wenn möglich auch der Predigt beizuwohnen. Säumige wurden
gemahnt und in den meisten Fällen mit Geldbußen von 1—5 Pfund
Pfennig, selten höher oder gar mit Gefangenschaft bestraft.48) Die
weltliche Obrigkeit wies die Eltern auch an, ihre Kinder regelmäßig
in die Kinder- oder Christenlehre und in die Vesper zu schicken.
1664 wurden fünf Jungmädchen, die sich einem ausgelassenen
Leben hingaben und immer wieder die Kinderlehre versäumten, zu

4C) MB 1605—31 fol. 17V, i8v f., 3or f., 38V, 44V f., 52V, 57V, 70V, 76r,
83V f., 92r f., 97r f., io4r, 112V, ii7r, 122V f., i3or, i4ir, 146V f.,
156V, i67r, 173V f. RP 1597—1609 S. 30; RP 1609—21 S. 258, 329;
RP 1646—52 S. 306; RP 1652—59 S. 40, 165. GRP 1611—41 S. 222;
GRP 1641-69 S. 39, 72. LRP 1676-97 S. 110 f,; LRP 1697-1706
S. 24, 37.

47) MB 1605—31 fol. I2V, 27r, 35V, 42r, 55V, 72V, 95r, io2r, nor, ii5r,
i2or, I27r f., I38r, I45r, i66r. RP 1597—1609 S. 133, 487; RP 1609—
21 S. 13, 131; RP 1646—52 S. 485, 487; RP 1652—59 S. 241; RP 1667—
74 S. 188. GRP 1605-10 S. 50; GRP 1684-1705 S. 112. WRP 1677-
8ä S. 70.

48) MB 1605—31 fol. io7r. RP 1597—1609 S. 30; RP 1609—21 S. 109,
132, 214, 220, 258, 310, 375; RP 1632—39 S. 119; RP 1646—52 S. 313,
451, 487; RP 1652-59 S. 166; RP 1667-74 S. 382. GRP 1611-41 S.

315; GRP 1641-69 S. 300 f., 545; GRP 1669-81 S. 33, 284. WRP
1704—09 S. 151, 160 f.

17



einer Buße von i Pfund Pfennig verfällt, die ihnen jedoch auf
Wohlverhalten hin bedingungsweise erlassen wurde. Zwei andere,
die statt der Christenlehre mehrmals Alpstubeten aufsuchten, wurden

1667 einen Tag und eine Nacht ins Gefängnis gelegt.49)
Ueber das Verhalten in der Kirche wachten nicht nur

etwa der Pfarrer und die Geistlichen, sondern ebenso sehr auch das

Auge des Gesetzes. Beim Zusammenläuten sollten sich die Gläubigen

unverzüglich in die Kirche begeben oder, sofern sie ihre
Gottesdienstpflicht schon erfüllt hatten, wenigstens den Kirchenplatz
räumen. Der Gerichtsschreiber und der Landläufer, später auch der
Landweibel und die Wächter und in Gonten der Totengräber hatten

die nicht sehr angenehme Aufgabe, allzu redselige Leute unter
Androhung von V4 Pfund Buße in die Kirche zu mahnen. Schwatzen,

ungestümes Drängen und ungebührliches Benehmen in der
Kirche wurden von den Mandaten immer wieder verboten. Bisweilen

erging auch vom Rate die Aufforderung, die Gänge frei zu
halten. Nach Beendigung des Gottesdienstes hatten die Gläubigen
die Kirche unter Stillschweigen zu verlassen, damit niemand, der
noch länger beten wollte, gestört würde. Beeidigte Aufseher wachten

über die Durchführung dieser Bestimmungen und zeigten die
Fehlbaren dem Rate an. Die Bußen für Schwatzen in der Kirche
schwankten in der Regel zwischen einem halben und einem ganzen
Pfund Pfennig; in einem Fall betrug die Buße sogar 5 Pfund, weil
noch unehrbares Benehmen hinzukam. Laut einem Urteil des
Geheimen Rates von 1642 sollten die Mitglieder des Kleinen Rates
die dreifache und die Mitglieder des Großen Rates die zweifache
Schwatzbuße entrichten. 1706 mußte ein Oberegger, der einen
andern in der Kirche blutig geschlagen hatte, während des ganzen
Hauptgottesdienstes vor dem Altar knien. Auf Anordnung der
Regierung wurde 1711 die Türe der Empore in der Frauenklosterkirche

vernagelt, weil dort zu viel geschwatzt wurde und die
Abgeschiedenheit des Ortes Pärchen zum verstohlenen Stelldichein
verlockte.50) Strenge geahndet wurde auch mutwillige Gottesdienst-

49)MB 1605-31 fol. i39r, i55r. RP 1660-67 s- 5«75 RP 1667-74 S. 38.
GRP 1611-41 S. 315.

50) MB 1605—31 fol. 14V f., 25V, 28V, 37V, 43r f., 51V, 56V, 6or, 67r, 73V f.,
82V, 9ir, 96r f., io2v f., mv, n6r, 121V., 128V, I46r, I59r, i66v, I77r.
RP 1597—1609 S. 274, 470; RP 1609—21 S. 80, 127; RP 1621—32 S. 259,
395. 424, 474, 494; RP 1632-39 S. 118, 238, 536; RP 1639-45 S. 327;
RP 1646—52 S. 279 f., 283L, 311, 380; RP 1652—59 S. 60 f., 63, 133,
226; RP 1660-67 S. 793; RP 1667-74 S. 67, 288; RP 1674-77 S. 22.
GRP 1605-10 S. 77; GRP 1611-41 S. 194, 306; GRP 1641-69 S. 21 f.
LRP 1706-14 S. 277. WRP 1677-81 S. 7, 9; WRP 1704-09 S. 260;
WRP 1709-11 S. 327, 336.



Störung. So wurde 1700 eine außerrhodische Hochzeitsgesellschaft,
die in ihrer ausgelassenen Freude vor der Hasler Kirche während
des Hochamtes eine Salve abgeschossen hatte, 100 Dukaten
gebüßt.51)

Die innerrhodische Regierung überwachte auch die Gestaltung
des Gottesdienstes und die Sakramentenspendung und schrieb
nach ihrem Ermessen bisweilen religiöse Uebungen vor. Nach
einer Weisung des Geheimen Rates von 1608 sollten die Gläubigen
an Weihnachten, Ostern, Pfingsten und Maria Himmelfahrt nicht
im Kapuzinerkloster, sondern nur in der Pfarrkirche die Kommunion

empfangen. Im gleichen Jahr vereinbarte der Rat mit dem

Pfarrer, daß die Jahrzeitstiftungen am Sonntag aus zeitlichen Gründen

nicht mehr ganz verlesen werden sollen. Am Sonntag durfte
nur noch verkündet werden, welche Jahrzeiten in der folgenden
Woche stattfinden würden. Ausführlich wurde die Jahrzeitstiftung
an dem Wochentag verlesen, an dem sie gehalten wurde.52) Auf
Anregung des Kapuziners P. Dominik Lerch ordnete die Regierung
1611 an, daß jeweils am Samstagabend alle Glocken geläutet würden.

Jedermann, der das Geläute hörte, sollte niederknien und
mindestens drei Vater unser und Ave Maria für seine verstorbenen
Eltern und Verwandten wie auch für alle armen Seelen beten. 163 7

mahnte sie die Geistlichen, nach altem Brauch am Samstagabend
und am Abend vor Feiertagen über die Gräber und in das Beinhaus

zu gehen und zum Trost der armen Seelen Weihwasser zu
sprengen. Zugleich wurde den Priestern ans Herz gelegt, am
Mittwoch und Freitag wiederum die Prozession um die Kirche zu halten.

1641 kam auf Wunsch des Kapuzinerguardians P.Laurenz
Grüniger die Verfügung hinzu, daß am Freitag nach der Messe
und am Mittag die große Glocke zum Andenken an das bittere
Leiden urtd Sterben Christi geläutet werde. Von nun an sollte auch
an Sonn- und Feiertagen zum Sanctus und zur Wandlung die große
Glocke verwendet werden.53) Bei Leichenbegängnissen durfte laut
Ratsbeschluß vom Pestjahr 1629 die große Glocke nicht für Jünglinge

unter 18 Jahren und die Frauenglocke nicht für Mädchen unter

16 Jahren gebraucht werden. Es sollten nur drei Zeichen geläutet

und mit dem Läuten erst begonnen werden, wenn der Leichen-

51) GRP 1684-1705 S. 428 f.
52) RP 1597-1609 S. 483. GRP 1605-10 S. 76.

53)RP 1609-21 S. 66; RP 1639-45 S. 123. GRP 1611-41 S. 346, 359.
P.Dominik stammte von Àltishofen LU, trat 1596 in den Kapuzinerorden,

war 1622 Guardian in Frauenfeld und starb am 9. Mai 1632 in
Altdorf. Gütige Mitteilung von Provinzarchivar P. Beda Mayer O. M. Cap.,
Luzern. Ueber P. Laurenz vgl. unten Anm. 74.

19



zug den Boden der Feuerschau betrat. Für Hingerichtete durfte
nicht die übliche Männer- oder Frauenglocke, sondern nur die
Winkelglocke verwendet werden.54) 1648 machte die Regierung den
Pfarrer auf das alte Gelübde aufmerksam, jeweils am 18. März zur
Erinnerung an den grauenvollen Dorfbrand von 1560 und zur
Bewahrung vor einem neuen derartigen Unglück ein Votivamt vom
Leiden Christi zu halten.55) Als am 18. Januar 1679 bei einem
Sonderwind ein Haus verbrannte und dadurch das ganze Dorf Appenzell

in höchste Feuersgefahr geriet, gelobte ein Herr Alexius,
vermutlich der damalige Kaplan Alexius Signer, im Namen des ganzen
Landes, künftig das Fest der Stuhlfeier Petri, das auf den 18. Januar
fällt, als gebotenen Feiertag zu begehen. Der Rat war jedoch damit
nicht einverstanden, sondern wollte lediglich an diesem Tage jeweils
ein feierliches Hochamt mit anschließender Allerheiligenlitanei halten

lassen. Ein bedeutend schwereres Brandunglück traf das Dorf
am 8. August 1701, wo 11 Häuser niederbrannten und weitere 30
Gemächer vom Feuer angesteckt oder aufs höchste bedroht waren.
Pfarrer Johann Martin Sutter erschien mit dem Allerheiligsten auf
dem Brandplatz und gelobte eine Wallfahrt nach Einsiedeln, woran

aus jedem Hause mindestens eine oder zwei Personen teilnehmen

sollten. Innerhalb einer Stunde konnte der Brand gelöscht
werden. Der Rat befaßte sich eingehend mit der Frage, ob dieses

Gelübde ohne Genehmigung der weltlichen Obrigkeit gültig wäre,
und gelangte schließlich zur Ansicht, daß vielen Leuten wegen ihrer
Armut die Wallfahrt nicht zugemutet werden könnte. Er übte nicht
den geringsten Zwang aus, erwartete jedoch eine zahlreiche
freiwillige Beteiligung. In Form einer Prozession zogen die Pilger am
22. August hier weg und trafen am 25. August wieder hier ein.
Nach Weisungen des Rates mußten Kreuz und Fahne durch die

protestantischen Gegenden versteckt getragen werden.56) In
Notzeiten wie bei Kriegsgefahr und Naturkatastrophen wurden
bisweilen Anbetungsstunden vor dem ausgesetzten Allerheiligsten, also

eigentliche Bettage angeordnet.57) Auf weitere Andachtsübungen
werden wir noch im Zusammenhang mit dem Fastenmandat zu
sprechen kommen.

54) RP 1621-32 S. 373. GRP 1611-41 S. 229.
55) RP 1646-52 S. 208.

5C) GRP 1669-81 S. 322; GRP 1684-1705 S. 469 f. Geigerchronik II S. 82,

141. Carl Rusch, Zur Geschichte Innerrhodens in den Jahren 1670-
1720 (Sutterchronik), Appenzell o. J., S. 8, 28. Vgl. ESVB 1675-1680
S. 546. Mit Sonderwind wurde damals wie noch heute der Föhn
bezeichnet.

B7)RP 1621-32 S. 549. GRP 1669-81 S. 288.



Unter den Prozessionen und Kreuzgängen, die von der weltlichen
Obrigkeit vorgeschrieben und geregelt wurden, ist an erster Stelle
die Stoßfahrt zu nennen. Sie wurde wohl bald nach der Schlacht
am Stoß von 1405 zum Dank für den glorreichen Sieg der Appenzeller

eingeführt. Im Landteilungsbrief von 1597 wurde vereinbart,
daß die Innerrhoder die Kapelle auf dem Stoß auf ihre Kosten
unterhalten und ihre Wallfahrten und Kreuzgänge dorthin nach
altem Brauch halten dürfen, ohne von Außerrhoden darin irgendwie
behelligt zu werden.58)

Wie heute noch wurde die Stoßfahrt jeweils am Feste des

heiligen Bonifatius, am 14. Mai, abgehalten. Fiel sie auf einen Freitag,

Samstag, oder ein höheres Fest, wie Pfingsten oder Christi
Himmelfahrt, wurde sie gewöhnlich um einen oder mehrere Tage
verschoben oder vorverlegt. Als 1608 der Bonifatiustag mit dem
Mittwoch in der Bittwoche zusammenfiel, verordnete der Rat, daß
die Jungen und Starken an der Stoßfahrt, die Alten dagegen an der
gewöhnlichen Bittprozession zur Heiligkreuzkapelle sich beteiligen
sollten. 1661 wurde die Stoßprozession an einem Samstag
durchgeführt mit der Begründung, daß die Vorfahren den Schlachttag
auch nicht nach ihrem freien Belieben hätten wählen können. Wegen

der Wirren des zweiten Villmergerkrieges wurde sie 1712
erst am 22. Juli abgehalten.59)

An der Stoßfahrt sollte nach Anordnung der Regierung aus
jedem Hause mindestens ein ehrbarer Mann teilnehmen. Auch die
Bewohner von Hirschberg und Oberegg unterstanden dieser
Vorschrift; sie sollten sich laut einem Mandat von 1608 morgens um
7 Uhr bei der Stoßkapelle einfinden oder sich spätestens bei der
Schießhütte vor Altstätten der Prozession anschließen. Nach Zeugnissen

aus den Jahren 1639, 1649 und 1656 mußten jene, die der
Stoßfahrt ohne hinreichenden Grund fernblieben, ein Pfund Wachs
oder 12 Batzen entrichten. Frauen und Töchter sollten hier in
Appenzell den Gottesdienst besuchen. 1636 wurde ihnen sogar bei
1 Pfund Pfennig Buße die Teilnahme an der Prozession verboten,
da sie doch nicht viel Gutes verrichten, sondern höchstens Aerger-
nis geben würden. 1679 durften sie wieder mitmachen. Doch mußte
der Rat 1706 schwere Klagen vernehmen, daß ledige Töchter sich
öfters zum großen Aergernis für die Außerrhoder mit den Bur-

58) Appenzeller Urkundenbuch II, hg. von Traugott Schieß, Trogen 1934,
S. 880.

59) RP 1597-1609 S. 438; RP 1609-21 S. 22, 284, 323; RP 1639-45 S. 260;
RP 1646-52 S. 304; RP 1660-67 S. 168, 173. LRP 1676-97 S. 95; LRP
1697—1706 S. 203; LRP 1706—14 S. 309. WRP 1711—12 S. 256.



sehen unehrbar benommen hätten, was sie neuerdings von der
Prozession ausschloß.60)

Im Gegensatz zu heute ging früher die Stoßfahrt bis nach Mar-
bach, wo jeweils der Gottesdienst gehalten wurde. Auf dem Rückwege

wurde meistens in Altstätten Rast gemacht und eingekehrt.
Wiederholt warnte die Regierung vor Völlerei und Unmäßigkeit
im Trinken. 1649 wurden alle, die schon in Marbach das Wirtshaus

aufgesucht hatten, gebüßt, und zwar jene, die nicht der ganzen

Messe beigewohnt hatten, 3 Pfund Pfennig, jene, welche die
ganze Messe angehört hatten, nur 1 Pfund. Es wurde ihnen frei
gestellt, statt die Geldbuße zu bezahlen, für jedes Pfund Pfennig je
drei Tage am Kirchenbau in Haslen zu arbeiten. Schlimmer erging
es ein Jahr früher jenen vier Männern, welche die Prozession nur
bis Altstätten mitmachten, dort ins Wirtshaus gingen und spielten.
Sie wurden 10 Pfund gestraft, durften bis zur Erlegung der Buße
keinen Wein mehr trinken und mußten nach Einsiedeln wallfahren.
In Altstätten wurden die Geistlichen und die Ratsherren wenigstens
zu gewissen Zeiten auf Staatskosten bewirtet. 1694 wurde den
Amtsleuten, alten und neuen Hauptleuten und den Kleinen Räten
aus Spargründen nur noch die Hälfte des Mahles bezahlt. Ueber-
haupt scheinen von da ab außer den Geistlichen nur noch die
Mitglieder des Kleinen Rates gastfrei gehalten worden zu sein. Von
1709 an wurde ihnen statt der Mahlzeit 5 Batzen in bar
ausgerichtet, 1711 gingen sie sogar ganz leer aus.61)

Mit besonderer Feierlichkeit wurde schon damals die
Fronleichnamsprozession gehalten. 1607 verordnete der Rat, daß
der Landessäckelmeister, Kirchenpfleger, Landschreiber und
Landweibel den Himmel tragen sollen. Der regierende Landammann und
der Statthalter sollten den Priester mit dem Allerheiligsten begleiten.

Zur Feierlichkeit gehörte auch das Schießen aus großen
Geschützen und Musketen oder Gewehren. Den Schützen wurde
Speise und Trank verabreicht oder eine kleine Bargeldentschädigung

ausgerichtet. 1667 wurde allen, die nicht die Geschütze zu
bedienen hatten, der Zutritt zu diesen bei 2 Pfund Pfennig Buße
verboten. Wegen verschiedenen Mißbräuchen wurde 1678 das

Schießen sogar vorübergehend abgeschafft, doch in einem der
folgenden Jahre wieder eingeführt. 1648 wurde jenen, welche

60)MB 1605-31 fol. 62r. RP 1632-39 S. 331, 558; RP 1646-52 S. 304.
GRP 1641-69 S. 225. LRP 1676-97 S. 95; LRP 1697-1706 S. 548.

81) RP 1597-1609 S. 438; RP 1609-21 S. 22, 284, 323, 354, 396; RP 1632-
39 S. 399; RP 1646—52 S. 313. GRP 1611—41 S. 125; GRP 1641—69
S. 121. LRP 1676-97 S. 95, 461; LRP 1697-1706 S. 8 f., 83 f., 203,
548; LRP 1706—14 S. 167, 202, 221, 245. WRP 1711—12 S. 256.



die Altäre aufzurichten hatten, ein Lohn von 12 Batzen
zuerkannt. Der Vogt der Heiligkreuzkapelle, der sich weigerte, den Altar

auf dem Landsgemeindeplatz aufzustellen, wurde 1 Pfund Pfennig
gebüßt. Unehrerbietigkeit gegenüber der Prozession wurde strengstens

geahndet. So mußten 1651 zwei Männer, die geschwatzt und
den Hut auf dem Kopfe behalten hatten, in der Ratsstube ein Kreuz
lecken, eine Wallfahrt nach Haslen und zur Kapelle auf dem Kronberg

machen und beichten. Zudem wurden sie während des
Wochenmarktes eine Stunde lang in die sogenannte Trulle gestellt.62)

Ebenfalls zu Ehren des Altarssakramentes wurde jeweils am dritten

Monatssonntag eine Prozession gehalten. Wiederholt verfügte
der Rat, daß die Amtsleute bei dieser Monatsprozession mit
brennenden Kerzen hinter dem Allerheiligsten gehen sollten. 1708
wurden auch die Mitglieder des Geheimen Rates zur Teilnahme
verpflichtet. Laut einem Ratsbeschluß von 1605 erhielten der Priester,

der das Allerheiligste trug, jener, der ihn begleitete, und die
Himmelträger jedes Jahr vier Mähler. Das erste hatte der Pfarrer
an Fronleichnam zu geben, das zweite wurde aus dem
Kirchenvermögen, das dritte aus dem Landessäckel und das vierte von der
Sakramentsbruderschaft bestritten.63) Auch zu Ehren der Mutter
Gottes fand monatlich eine Prozession statt. 1641 beklagte sich
Hauptmann Hans Rechsteiner, daß diese Prozession über sein Gut
führe. Der Rat wies die Beschwerde entrüstet zurück und gab ihm
zu verstehen, daß er sich gegen ein Gott so wohlgefälliges Werk
überhaupt nicht beklagt hätte, wenn er wirklich gut katholisch
wäre.64)

In den Ratsprotokollen ist noch von andern Prozessionen
die Rede. So mußten die Kirchgenossen der 1647 neu errichteten
Pfarrei Gonten jährlich am Feste des Landespatrons Mauritius zur
ehemaligen Mutterkirche Appenzell pilgern. 1650 schrieb die
Regierung vor, daß aus jeder Haushaltung mindestens eine Person an
dieser Prozession teilnehme. Die Säumigen hatten ein Pfund Wachs
zu entrichten.65) In der Neu- und Alträtesession von 1696 kam die
Prozession zur Sprache, die seit einigen Jahren an Sonn- und Feiertagen

während des Sommers zur St. Antoniuskapelle im Rinkenbach

gehalten wurde, um ein fruchtbares Jahr zu erflehen. Es wurde

82)RP 1597-1609 S. 377; RP 1646-52 S. 450; RP 1667-74 S. 24; RP
1674—77 S. 231. GRP 1641—69 S. 120, 223, 317; GRP 1669—81 S. 233;
GRP 1684-1705 S. 39. LRP 1676-97 S. 185. WRP 1688-91 S. 91, 189.

63)RP 1597-1609 S. 293; RP 1646-52 S. 103; RP 1667-74 S. 173. GRP
1684—1705 S. 143; GRP 1705—16 S. 97.

M) RP 1639-45 S. 141.
') Wild 1. c. S. 78, 259. RP 1646-52 S. 391. GRP 1641-69 S. 125.

65

23



befürchtet, viele Landleute könnten die Gelegenheit, ihre Sonntagspflicht

mit einer kürzeren Messe in St. Anton zu erfüllen, nur zu
gerne benützen und das Hochamt und die Predigt in der Pfarrkirche
versäumen. Der Rat schlug deshalb dem Pfarrer vor, diesen Kreuzgang

auf den Dienstag zu verlegen oder an seiner Stelle eine
Andacht zu halten. Im folgenden Jahr wurde es dem Ermessen des

Pfarrers anheim gestellt, die Prozession wöchentlich oder gar nur
alle vierzehn Tage durchzuführen.66) Zuweilen ordnete der Regierung

außerordentliche Bittprozessionen an, beispielsweise wegen
schlechtem Heuwetter, starken Regenfällen, Viehseuchen und
Kriegsgefahren. °7)

IV. Fastenvorschriften

Wie die Heiligung der Sonn- und Feiertage, so überwachte die
weltliche Obrigkeit auch die Beobachtung des kirchlichen Fasten-
und Abstinenzgebotes. Als Fast- und Abstinenztage galten
alle Tage der Fastenzeit mit Ausnahme der Sonntage, Mittwoch,
Freitag und Samstag der vier Quatember oder Fronfasten, die Vi-
gilien von Pfingsten, St. Johannes dem Täufer, St. Laurenz, Maria
Himmelfahrt, Allerheiligen und Weihnachten sowie von acht
Apostelfesten. Abstinenztage waren nicht nur alle Freitage des Jahres,
sondern auch die Samstage.68)

Am Sonntag vor Beginn der Fastenzeit ließ die Regierung jeweils
ihr Fastenmandat in der Kirche verlesen. Auch wenn es in dem
einen oder anderen Jahr nicht verkündet wurde, sollten seine

Bestimmungen doch gelten und sich niemand mit Unwissenheit
entschuldigen können.69) Während der ganzen Fastenzeit und an den

übrigen Fasttagen des Jahres war der Genuß von Fleischspeisen
wie auch von Eiern verboten. Der Pfarrer konnte Kindbetterinnen,
Schwerkranken und auch anderen Personen aus wichtigen Gründen

das Essen von Fleisch gestatten. Die Mandate setzten die Buße

°6) LRP 1676-97 S. 496 f.; LRP 1697-1706 S. 8.

67)RP 1597-1609 S. 270; RP 1609-21 S. 101; RP 1639-45 S. 342. GRP
1669-81 S. 288.

6S) ESVB 1620—27 S. 239, 244—248, 251, 253, 255 f., 259, 267 f., 270, 272,
274, 278, 280. RP 1597—1609 S. 191; RP 1609—21 S. 5, 320 f., 364; RP
1621—32 S. 73; RP 1632—39 S. 376; RP 1646—52 S. 201; RP 1660—67
S. 168. GRP 1641-69 S. 249; GRP 1669-81 S. 87; GRP 1684-1705
S. 539.

69) MB 1605—31 fol. 33V ff., 5or, 6or, 79r ff., 88v ff., io9r, I36r ff.,
i7or ff. RP 1597—1609 S. 40, 161, 191, 240, 298; RP 1632—39 S. 459;
RP 1639-45 S. 251, 318; RP 1646-52 S. 201; RP 1660-67 S. 585, 680;
RP 1667—74 S. 71. WRP 1700—04 S. 31, 530.

24



für verbotenen Fleischgenuß ursprünglich auf 2 Pfund Pfennig, einmal

sogar auf 5 Pfund und später auf 1 Pfund an. Von 1704 an war das

Fleischessen an Fast- und Abstinenztagen einfach bei hoher Strafe und
Ungnade der Obrigkeit untersagt. Ein Sattler aus Lindau, der eine Zeit
lang hier wohnte, wurde 1608 sogar des Landes verwiesen, weil er in
der Fastenzeit das Abstinenzgebot übertreten, kein Versprechen gehalten,

gelogen und anderes gegen die Einheimischen getan hatte.
Auch jene Landleute, die außerhalb des Landes, beispielsweise in
Außerrhoden oder St. Gallen verbotenerweise Fleisch aßen, wurden
bestraft.70)

Vom Aschermittwoch bis zum Karfreitag waren das Schlachten
von Groß- oder Kleinvieh wie auch der Handel mit Schlachtvieh

und die Jagd bei der Buße von 3V4 Pfund untersagt. Wer für
den spätem Gebrauch schlachten wollte, durfte es tun, jedoch ohne
in der Fastenzeit etwas davon zu essen. Ausdrücklich wurde auch
der Verkauf von Schlachtvieh und Eiern an protestantische Orte
verboten. Die einzige Ausnahme bildete mit der Zeit der
Mittefastenmarkt. 1646 beauftragte der Rat den Pfarrer, beim Bischof
von Konstanz die Bewilligung einzuholen, daß dieser Markt
abgehalten werden könne, ohne dadurch eine Sünde zu begehen. Fünf
Jahre später wurde er beim Verbot, Schlachtkälber außer das Land
zu verkaufen, ausdrücklich ausgenommen. Im übrigen wurde das

Verbot selbst verschärft. Neben der Buße von 3 Pfund für die
Verkäufer wurde den Käufern angedroht, sie ohne Gnade in die
Trulle zu stellen.71)

Während der ganzen Fastenzeit wie auch an den übrigen
Fasttagen war es grundsätzlich verboten, in den Wirtshäusern zu
essen und zu trinken. Leuten, die am Morgen zur Kommunion
gegangen waren, alten Leuten und solchen, die sich zu Ader gelassen

hatten, durfte der Wirt eine Suppe und ein halbes Maß Wein
geben. Ebenso durften die Ratsherren an den Ratstagen und andere
Personen, die weit her wichtiger Geschäfte halber ins Dorf kamen,
bis Mittefasten im Wirtshaus eine Mahlzeit und einen gebührenden
Trunk einnehmen. Kamen während der Fastenzeit fremde Gesandte
nach Appenzell, so bestimmte der Rat, wer ihnen Gesellschaft
leisten sollte. An den Fastensonntagen bis zum Lätaresonntag
einschließlich durfte jedermann im Wirtshaus essen und trinken, je-

70) MB 1605—31 foh I36r f., i7or. RP 1597—1609 S. 106, 130, 189, 423,
425; RP 1609-21 S. 4 f., 21, 186; RP 1639-45 S. 90. GRP 1669-81
S. 87; GRP 1684-1705 S. 539. WRP 1700-04 S. 530.

71) MB 1605—31 fol. 33V, 34V, 5or, 6or, 79r, 8or, 88v, 89V, I09r, i36r—
137V, i7or—171V. RP 1609—21 S. 234, 317; RP 1646—52 S. 17, 210;
RP 1652—59 S. 277. GRP 1641—69 S. 152.

25



doch mit Maß und in aller Zucht und Bescheidenheit, ohne zu
jauchzen und zu zauren. Die Bußen für die Uebertretung des
Wirteverbotes betrugen gewöhnlich für den Wirt 2V4—5Pfund und für
den Gast V2—3V4 Pfund Pfennig, sofern nicht noch weitere
Vergehen hinzukamen. Später scheint sich diese strenge Gesetzgebung
etwas gemildert zu haben. So wurden 1667 jene Wirte vor den Rat
zitiert, die in der Fastenzeit nach 9 Uhr abends gewirtet hatten.
Das Fastenmandat von 1700 gebot den Töchtern, vor Anbruch der
Dunkelheit die Wirtshäuser zu verlassen. Beide Stellen deuten darauf

hin, daß das Wirten in der Fastenzeit nicht mehr grundsätzlich
verboten war.72)

Als Fastenandacht wurde auf Anordnung des Rates täglich
um V25 oder 5 Uhr oder kurz vor dem Betläuten, so daß die Leute
außerhalb des Dorfes noch bei Tageslicht nach Hause kommen
konnten, die Komplet gehalten. Alle Landleute wurden zur eifrigen
Teilnahme ermahnt, um von Gott ein fruchtbares Jahr und die
Bewahrung der Freiheit und des Wohlstandes der Heimat zu erflehen.

1643 verfügte die Regierung, daß während des vierzigstündigen
Gebetes die Läden geschlossen bleiben und jedermann dem Gebet
mit großer Andacht beiwohnen und nicht auf der Gasse herumstehen

soll. Die fehlbaren Ladenbesitzer hatten eine Buße von 2

Pfund Pfennig zu entrichten, die ihnen jedoch bei sofortiger
Bezahlung zur Hälfte erlassen wurde.73) Daß auch Fastenpredigten
gehalten wurden und die weltliche Obrigkeit auch hierüber ein
Aufsichtsrecht beanspruchte, zeigt uns folgender Vorfall. 1638 sandte
der Rat eine Abordnung zu P. Laurenz Grüniger, Guardian der Ka-

72) MB 1605—31 fol. 27r, 34r f., 41V f., 5or, 55V, 6or, 72r f., 79r f., 88v f..
9or, io2r, 1091, ii5r, i27r, 136V f., i38r, i45r, 150V, i54r, 170V f. RP
1597—1609 S. 163, 191, 240, 396; RP 1609—21 S. 126,320 f.; RP 1632—

39 S. 78, 250; RP 1646-52 S. 385; RP 1660-67 S. 828. GRP 1605-10
S. 22; GRP 1611-41 S. 73; GRP 1641-69 S. 249. WRP 1700-04 S. 31.

73) MB 1605—31 fol. 34V, 5or, 6or, 8or, 89r, I09r, I37r, I7ir. RP 1597—
1609 S. 298; RP 1639—45 S. 251, 253. Das vierzigstündige Gebet wurde
vor dem ausgesetzten Allerheiligsten gehalten. In Appenzell dürfte es

wohl durch die Kapuziner eingeführt worden sein, die neben den
Jesuiten dessen Hauptförderer waren. Es wird erstmals in einem
Ratsbeschluß vom 19. November 1619 erwähnt. Darin wurde bestimmt, daß
man während des vierzigstündigen Gebetes nicht im Wirtshaus trinken
soll und «nit thuon wie andere mal geschehen mit juchzen usw., sonder
gott vor äugen haben». Aus diesem Wortlaut darf geschlossen werden,
daß das Gebet damals bereits in Uebung war und nicht erst eingeführt
wurde. Da der Beschluß im November gefaßt wurde, ist anzunehmen,
daß es in jenem Jahr während der Adventszeit gehalten wurde. Für das

gesamte Gebiet der Abtei St. Gallen wurde es 1620 von Abt Bernhard
Müller erstmals angeordnet. RP 1609—21 S. 416. Duft 1. c. S. 206 f.

26



puziner, um ihn höflichst zu ersuchen, von seinem Vorhaben, während

der ganzen Fastenzeit in der Pfarrkirche zu predigen, abzustehen,

da das Landvolk seine Predigten nicht verstehe. Der Guardian
war über diese Zumutung höchst beleidigt und meinte, es wäre ihm
während seines ganzen langjährigen Ordenslebens noch keine solche
Schmach widerfahren. Schließlich mußte er mit großem Unwillen
dem Drängen der Regierung doch nachgeben und P. Illuminatus
Schmidlin predigen lassen.74)

Die drei Wochen vom Lätaresonntag bis Ostern galten als eine
besonders heilige Zeit. 1608 ordnete der Rat für diese Wochen eine
Art Gerichtsferien an, da die meisten Landleute zu dieser Zeit ihre
österliche Beichte ablegten. Auch die Erfüllung der Osterpflicht
wurde wenigstens zuweilen von der weltlichen Obrigkeit
überwacht. So wurden 1619 einige Personen, die zur österlichen Zeit
nicht gebeichtet hatten, 1 Pfund Pfennig gebüßt und sofort zum
Pfarrer zur Beichte geschickt.75)

V. Ehe, Hochzeit und Familie

Die Ehe ist nicht nur ein Sakrament, sondern zugleich auch die
Keimzelle des Staates. Kirchliche und weltliche Interessen berühren
sich hier gegenseitig. Wenn sich die innerrhodische Regierung schon
mit rein kirchlichen Belangen so stark befaßte, mußte sie
naturgemäß auch bestimmte Ehevorschriften erlassen. Teilweise schützte
die staatliche Gesetzgebung das kirchliche Eherecht durch weltliche
Sanktionen, teilweise ergänzte sie dieses oder fügte sogar eigene
Bestimmungen hinzu.

74) RP 1632—39 S. 464—466, 470. P. Illuminatus von Zug war 1612
Mitnovize des hl. Fidelis von Sigmaringen und später in verschiedenen
Klöstern Guardian. In Appenzell amtete er 1633—1635 als Guardian und
1635—1638 als Vikar. Er starb am 29. Sept. 1657 in Schwyz. P. Laurenz
war vom September 1637 — September 1638 und wiederum 1641—1643
Guardian in Appenzell und 1646—1648 erster Guardian des neuerbauten
Klosters Samen. Er starb am 16. März 1666 in seiner Heimatgemeinde
Stans. Da er 1642 an der Engelweihe in Einsiedeln predigen durfte,
muß er ein ausgezeichneter Kanzelredner gewesen sein. Trotzdem
gelang es ihm am Anfang seiner hiesigen Tätigkeit nicht, die Herzen
seiner Zuhörer zu gewinnen, während P. Illuminatus dem Volke schon
seit lahren vertraut war und es offenbar besonders gut verstand, die
ewigen Wahrheiten der Auffassungsgabe der einfachen Leute entsprechend

darzulegen. Die Angaben über die beiden Kapuziner verdanken
wir der freundlichen Mitteilung von Provinzarchivar P. Beda Mayer
O. M. Cap., Luzern.

r5) RP 1597—1609 S. 423; RP 1609—21 S. 397. GRP 1611—41 S. 74, 141.

27



Von den kirchlichen Ehehindernissen behandeln wir
hier unserem Thema gemäß nur jene, die in den Mandaten und
Ratsprotokollen erwähnt werden. An erster Stelle ist die
Blutsverwandtschaft zu nennen. Verwandtschaft bis zum vierten
Grad einschließlich machte die Eheschließung nicht nur unerlaubt,
sondern auch ungültig. Während nach dem kirchlichen Recht eine

Dispens im vierten und dritten, bei Fürsten sogar im zweiten Grad
möglich war, durfte nach dem appenzellischen Landbuch nur im vierten

Grad oder achten Glied beim päpstlichen Nuntius um Dispens
nachgesucht werden, und auch dies nur mit Bewilligung der weltlichen
Obrigkeit. Eine Ehe, die von Verwandten im siebten Glied oder
noch näher mit kirchlicher Dispens, aber ohne ausdrückliche
Erlaubnis der weltlichen Obrigkeit geschlossen wurde, galt nach in-
nerrhodischem Recht in der Regel nicht als Ehe. Ein Mandat von
1610, das auch künftig gelten sollte, droht allen, die sich zuwider
dieser Vorschrift kirchlich trauen ließen, Landrechtsverlust an.

1711 wurde bekannt, daß Landeshauptmann Martin Anton Josef
Speck und seine Frau im fünften Glied verwandt, Leutnant Johann
Josef Geiger und seine Frau sogar Geschwisterkinder waren. Beide
Ehen waren mit kirchlicher Erlaubnis geschlossen worden. Während

der Landeshauptmann straflos ausging, wurde das Ehepaar
Geiger des Landrechtes verlustig erklärt und sein Vermögen auf
unbestimmte Zeit beschlagnahmt. Auf Verwendung des Dekans von
Rorschach wurde ein neuer Untersuch eingeleitet, dessen Ausgang
uns leider nicht überliefert ist. In andern Fällen betrug die Buße

5—3 1 Pfund Pfennig. Bisweilen nahm die Buße den Charakter einer
Erlaubnistaxe an. So wurde 1637 einem reichen Bauern, der mit
seiner Braut angeblich im siebten Glied verwandt war, die Einholung

der kirchlichen Dispens unter der Bedingung bewilligt, daß er
eine Buße von 100 Reichstalern oder 150 Gulden erlege. 1643 wurde
einem Pärchen die unter gleichen Umständen auferlegte Buße von
51 Pfund auf gutes Verhalten hin vorläufig eingestellt. Nach einem
Erlaß des Geheimen Rates von 1646 durften jene, die im siebten
Glied verwandt waren, beim Nuntius um die Dispens nachsuchen,
sofern sie 100 Pfund Schillinggeld als Buße zu geben bereit waren.
Ohne Entrichtung einer Buße oder Taxe wurden mit Ausnahme
der Verwandtschaft im achten Glied Gesuche um kirchliche Dispens
nur selten erlaubt, vor allem etwa um eine ungültig geschlossene
Ehe in Ordnung zu bringen und damit die daraus entsprossenen
Kinder zu legitimieren. Da Innerrhoden ein sehr kleines Ländchen
und zu einem schönen Teil vom protestantischen Außerrhoden
umgeben war und da die Ehe mit Auswärtigen in gewissen Fällen
überhaupt erschwert war, muß die Praxis der Regierung als sehr streng

28



bezeichnet werden. Es darf uns daher nicht verwundern, wenn sich
die Landleute hie und da beklagten und trotz des Verbotes doch zu
heiraten suchten.76)

Eine wesentlich kleinere Rolle als die Blutsverwandtschaft spielte
das Hindernis des bereits bestehenden Ehebandes.
Wer eine gültige Ehe geschlossen hat, kann keine zweite eingehen,
solange das erste Eheband besteht. Kirchlich kann eine gültige Ehe
zwischen Christen nur durch den Tod des einen Ehegatten oder,
sofern sie noch nicht vollzogen ist, durch päpstliche Dispens oder
durch Ablegung der Ordensgelübde aufgelöst werden. Aus dem
bisher gefundenen Archivmaterial konnte nur ein einziger Fall von
Bigamie oder Doppelehe festgestellt werden. 1697 wurde Hans
Jäger, der zuerst in Gonten geheiratet und bald darauf in Deutschland
eine zweite Frau geehelicht hatte, in Kempten zum Tode durch das
Schwert verurteilt, jedoch auf Fürbitte seiner ersten rechtmäßigen
Frau begnadigt und bloß mit Ruten ausgepeitscht. Bei seiner Rückkehr

nach Innerrhoden wurde er hier erneut gefänglich eingezogen.
Da er davon redete, statt der rechtmäßig angetrauten Gattin die
zweite Frau zu behalten, mußte er am Neujahrstag mit brennenden
Kerzen in den Händen während des Gottesdienstes in der Kirche
stehen. Die erste Frau erklärte sich bereit, mit dem treulosen
Ehemanne zusammen zu leben, reiste mit ihm nach Deutschland und
starb kurze Zeit später. Der Rat ließ eine Untersuchung einleiten,
ob Jäger vielleicht ihren Tod selbst verursacht und sich somit das

Ehehindernis des Verbrechens zugezogen habe.77) Bei Verschollenheit
des einen Ehegatten war es oft recht schwierig festzustellen,

ob er wirklich gestorben und somit das Eheband gelöst sei oder
nicht. So ließ der Rat 1646 durch den Pfarrer bei der bischöflichen
Kurie in Konstanz anfragen, ob ein gewisser Anton Gartenhauser,
der schon seit neun oder zehn Jahren nichts mehr von seiner Frau
gehört und bereits 1642 zwei uneheliche Kinder hatte, sich wieder
verheiraten dürfe.78) Die Antwort ist uns leider nicht überliefert.

Die innerrhodische Regierung stellte auch rein zivile
Ehevorschriften auf. Zeitweise scheint der Rat das Recht beansprucht

7B) Johannes Baptist Sägmüller, Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts
II, Freiburg i. B. 1914, S. 174—179. LB 1585 S. 58. MB 1605—31 fol.
107V f. RP 1597—1609 S. 57; RP 1609—21 S. 22, 33, 70, 73; RP 1621—32
S. 506; RP 1632—39 S. 219. GRP 1611—41 S. 88, 260 f., 301, 308, 337,
348, 358 f.; GRP 1641—69 S. 47, 77; GRP 1684—1705 S. 70, 196, 221,
324,517. LRP 1676—97 S. 278, 341, 350; LRP 1697—1706 S. 210 f.; LRP
1706—14 S. 245—248, 262—264.

7T) Sägmüller 1. c. S. 156—159, 171 f., 230. GRP 1684—1705 S. 326, 333.
Weltliche Räte des Stiftes Kempten an Innerrhoden, 26. Dez. 1697.

78)RP 1639-45 S. 241; RP 1646-52 S. 73. GRP 1611-41 S. 454.

29



zu haben, eine Ehe nach seinem Ermessen zu erlauben oder zu
verbieten. So wurde 1620 einem Pärchen die Heirat kurzerhand sowohl
hier im Lande wie auch auswärts untersagt. Der Grund wird uns
nicht angegeben; vielleicht waren es die ungenügenden
Vermögensverhältnisse der beiden Brautleute. 1623 wurde allen,
die entgegen der Mahnung der geistlichen und weltlichen Obrigkeit
Hochzeit hielten, angedroht, ihnen im Bedürfnisfalle nichts aus dem
Armleutsäckel zu geben und auch nicht die Verwandtschaft zu
ihrer Unterstützung heranzuziehen. Aehnlich wurde in den Jahren
1628—1630 öfters an die Heiratsbewilligung die Bedingung
geknüpft, daß das künftige Ehepaar sich und die Kinder ohne
Belastung der Armenkasse und der Verwandtschaft erhalte. Bisweilen
hatten die Eltern der Brautleute oder auch andere sogar hiefür
Bürgschaft zu leisten. 1630 wollte der Rat allen Brautleuten, die
nicht entweder zusammen über 1000 Pfund Pfennig Vermögen
verfügten oder wenigstens 500 Pfund besaßen und dazu noch ein gangbares

Handwerk ausübten, die Ehe verbieten. Wer diese Bedingungen
nicht erfüllte und trotzdem heiraten wollte, sollte auswandern und
anderswo seinen Lebensunterhalt suchen. Schon einen Monat später
mußte diese harte Bestimmung dahin gemildert werden, daß
Minderbemittelte die Eheerlaubnis erhalten sollten, sofern sie sparsam
wären und ihr Lebensunterhalt einigermaßen gesichert erscheine.
Schließlich mahnte der Rat arme Leute nur noch allen Ernstes vom
Heiraten ab. Waren sie unbelehrbar, gestattete er ihnen die Ehe,
verbot ihnen aber ein Hochzeitsmahl und drohte ihnen Landesverweisung

an, sobald sie wegen ihrer Armut jemandem zur Last fallen
würden. Wiederholt wurde auch verordnet, daß die Brautleute vor
der Hochzeit der Regierung Rechenschaft über ihr Vermögen
ablegen sollten.79) Vom Jahre 1631 an lassen sich in den Ratsprotokollen

keinerlei Beschränkungen der Ehefähigkeit wegen ungenügendem

Vermögen mehr nachweisen außer bei der Heirat mit
Fremden.

Besonders geregelt war die Ehe mit Fremden. Laut dem

Vertrag zwischen Inner- und Außerrhoden von 1608 war die Heirat

mit einem außerrhodischen Ehegatten von der Zustimmung

der nächsten Verwandten abhängig. Nicht nur die Eltern
der Brautleute, sondern auch ihre Geschwister und bei deren Fehlen
sogar die Verwandten bis zu den Geschwisterkindern einschließlich

oder auch der Vormund konnten die Ehe verhindern. Einzig
die Witwen waren von einer Einwilligung der Verwandten unab-

79)MB 1605-31 fol. 165V. RP 1609-21 S. 478; RP 1621-32 S. 289 f., 339,
341, 375, 387, 391. 398, 414, 420, 427, 444 f., 448, 453, 472, 476, 559
GRP 1611—41 S. 156, 158, 243.

30



hängig.80) Die Ehe zwischen Inner- und Außerrhodem war
naturgemäß eine Mischehe, sofern die beiden Brautleute nicht schon vor
der Heirat den gleichen Glauben angenommen hatten. Ließ sich das

Ehepaar in Innerrhoden nieder, so blieb dem außerrhodischen Gatten

nichts anderes übrig, als den katholischen Glauben anzunehmen.
Umgekehrt zwang die Niederlassung in Außerrhoden den innerrhodischen

Gatten zur Preisgabe der katholischen Religion. Eine andere
Regelung war bei der damaligen strengen Glaubenseinheit in den
beiden Halbkantonen nicht möglich.

Für die Heirat eines Innerrhoders mit einer fremden Braut
war zunächst nur erforderlich, daß sie, sofern sie eine Leibeigene
war, von der Leibeigenschaft befreit wurde. Andernfalls verlor auch
der Mann das Landrecht und Erbschaften oder andere Vermögensgewinne,

die den Eheleuten oder ihren Kindern zufielen, wurden
vom Staate eingezogen. Ein Mandat von 1608 wies alle ausländischen

Töchter, die hier keine Dienste hatten, aus dem Lande, doch
wurden dadurch jene Ausländerinnen, die hier irgend einer Beschäftigung

nachgingen, nicht betroffen. Ebenso wenig war damit verboten,

daß ein Innerrhoder eine auswärtige Braut heimführte. Nach
einer Verordnung von 1626 mußten alle Innerrhoder, die in Uri,
Schwyz, Unterwaiden oder Zug sich verehelichen wollten, gleichgültig

ob ihre Braut eine Innerrhoderin oder eine Landesfremde
war, einen obrigkeitlichen Ausweis über ihre dortigen Lebensverhältnisse

an die hiesige Regierung schicken und erhielten auf Grund
dieses Scheins die Heiratsbewilligung. Diese Vorschrift mußte bei
Strafe des Landrechtsverlustes eingehalten werden. Es sollte
dadurch vermieden werden, daß plötzlich armengenössige Kinder aus
diesen Kantonen nach Innerrhoden geschickt würden. 1686 verfügte
der Rat, daß jede fremde Braut ein Vermögen von mindestens 150
Gulden besitzen müsse. Konnte sie den Nachweis hiefür nicht
erbringen, ging auch der Mann seines angestammten Landrechtes
verlustig. Diese Bestimmung wurde 1702 ins Landbuch aufgenommen
und ziemlich streng gehandhabt.81)

Wie eine Fremde bei Erfüllung der eben erwähnten Bedingungen
durch die Heirat mit einem Innerrhoder das innerrhodische Landrecht

erwarb, verlor eine Innerrhoderin durch die Heirat mit einem
fremden Bräutigam ihr angeborenes Landrecht. Ob und unter

so) Vertrag zwischen Inner- und Ausserrhoden, 12. Mai 1608, S. 11 f. Unter
Fremden sind nicht nur die Ausländer im heutigen Sinne des Wortes zu
verstehen, sondern alle, die nicht das innerrhodische Landrecht besaßen.

S1) LB 1585 S. 43 f. MB 1605-31 fol. 78r. RP 1621-32 S. 199, 206. GRP
1684-1705 S. 252 f. LRP 1676-97 S. 268 f. WRP 1682-88 S. 207 f;
WRP 1696-99 S. 233; WRP 1704-09 S. 254, 485.

31



welchen Bedingungen sie das Bürgerrecht ihres Ehemannes bekam,
hing von den Gesetzen ab, die in der Heimat ihres Bräutigams
galten. Töchter, die einen Ausländer heiraten wollten, durften in
der Regel nicht hier Hochzeit halten, sondern wurden in die Heimat
ihres Bräutigams verwiesen. Zuweilen wurden Ausnahmen gemacht
und hie und da dem Ehepaar sogar gestattet, wenigstens eine Zeit
lang hier zu wohnen, besonders wenn etwa der Mann ein dem
Lande nützliches Handwerk ausübte oder mindestens die
Einheimischen nicht konkurrenzierte. Stets war das Wohlverhalten solcher
Leute unerläßliche Bedingung. Sobald sie irgendwelche Ungelegen-
heiten verursachten, mußten sie das Land verlassen. Aehnlich wurde
auch verfahren, wenn beide Brautleute Fremde waren. Frauen, die
in die Fremde geheiratet hatten, gab die Regierung bisweilen nur
ungern und gegen bestimmte Zusicherungen ihr Vermögen heraus.
Vom Heirats- und Erbgut, das außerhalb den Kanton wanderte,
mußte der Abzug, d. h. eine Abgabe von 5—10 Prozent entrichtet
werden, wenn nicht mit den betreffenden Orten besondere Verträge
über eine Abzugsbefreiung bestanden. Nach Möglichkeit sollte die

Veräußerung liegender Güter in fremde Hände verhindert werden.
Gemäß dem Landbuch hatte jeder Landmann auf eine Liegenschaft,
die an einen Fremden verkauft wurde, innerhalb eines Jahres, sechs

Wochen und drei Tagen das Zugrecht, d. h. er durfte durch Erlegung
der Kaufsumme dem Fremden das Gut entziehen und es an sich

bringen. Das Zugrecht wurde 1614 auch auf Alpen und Weiden
ausgedehnt, die erbsweise an Rheintaler, Toggenburger oder andere
Fremde mit Ausnahme der Außerrhoder fielen. 1687 wurde verordnet,

daß liegende Güter, die von Landesfremden geerbt wurden,
geschätzt und von den einheimischen Miterben oder anderen
Landleuten um die entsprechende Summe ausgelöst werden sollten.82)
Diese ziemlich einschneidenden Bestimmungen sollten sowohl der
Ueberfremdung des Landes wie auch einer allzu starken
Vermögensabwanderung steuern.

Eine wesentlich höhere Bedeutung als heute kam früher dem

Eheversprechen oder Eheverlöbnis zu. Darunter verstand das

82) LB 1585 S. 31 f., 44. MB 1605-31 fol. 13V, 37r, jir f., 82r, 96r,
mr, i2ir, 139V, 155L RP 1597—1609 S. 219, 278, 327; RP 1609—21
S. 34;RP 1621-32 S. 32, 428, 531; RP 1639-45 S. 33, 344; RP 1674-

77 S. 23. GRP 1611-41 S. 362, 365, 410; GRP 1641-69 S. 340. LRP
1697-1706 S. 24 f.; LRP 1706-14 S. 244. WRP 1704-09 S. 189; WRP
1709—11 S. 31. Ueber den Abzug vgl. Historisch-Biographisches Lexikon
der Schweiz I S. 80—82 sowie folgende Akten: Kaspar Büeler in
Bischofszell an Innerrhoden, 13. Dez. 1638; Abt Pius von St. Gallen an
Innerrhoden, 2. März 1649; Revers Innerrhodens betr. Abzug gegenüber

Schwyz und Glarus, 13. Nov. 1676; Schwyz an Innerrhoden, 12.
Dezember 1705.

32



Kirchenrecht das Versprechen zweier Personen, miteinander künftig

die Ehe schließen zu wollen. Damit ein Eheversprechen gültig
und rechtsverbindlich war, mußte es wohl überlegt, ernstlich
gemeint, freiwillig, gegenseitig, klar und deutlich entweder durch die
beiden Brautleute persönlich oder einen Vertreter kundgegeben sein
und es durfte zwischen den beiden Personen kein Hindernis bestehen,

das die Ehe zwischen ihnen ungültig oder auch nur unerlaubt
machte. Eine besondere Form war bis zum Jahre 1907 nicht
vorgeschrieben. Während heute bei der Verlobung zum Zeichen der
Treue gegenseitig die Ringe ausgetauscht werden, gab früher in
unseren Gegenden der Bräutigam seiner Braut als Ehepfand eine Münze,

beispielsweise einen Taler, wie uns dies aus dem Jahre 1645
bezeugt ist.83) In sehr vielen Fällen wird man sich die Ehe
überhaupt ohne derartige Formalitäten versprochen haben.

Das Eheversprechen verpflichtet die Brautleute zur gegenseitigen
Verlöbnistreue und zum Abschluß der Ehe innerhalb der abgemachten

Frist. Bestand keine besondere Vereinbarung, sollte die Ehe
nach dem Wunsch der Kirche wegen der sittlichen Gefahr
möglichst bald geschlossen werden. 1684 wurde ein Pärchen von Geheimen

Rat aufgefordert, entweder innert Monatsfrist zu heiraten oder
freiwillig gegenseitig vom Eheversprechen zurückzutreten. Im
Weigerungsfalle sollte die Braut erbarmungslos ins Gefängnis gelegt werden.

Auf Anhalten des Pfarrers maßte sich der Rat 1697 das Recht an,
Verlobte mit Gewalt zur baldigen Heirat zu zwingen und sie nicht
ein, zwei oder gar mehr Jahre warten zu lassen, wie dies zuweilen
geschehen war.84) Durch freiwilligen Verzicht beider Brautleute
wurde das Eheversprechen ohne weiteres hinfällig. Der eine Teil
durfte aber nicht ohne das Einverständnis des andern Teils mit
einer dritten Person die Ehe eingehen. Doch war eine solche Ehe
nicht ungültig, sondern bloß unerlaubt. Wollte der eine Teil das

Verlöbnis auflösen, der andere aber nicht, so kam es zu einem Prozeß

vor dem geistlichen Gericht. Praktisch löste das geistliche
Gericht ein Eheversprechen aus jedem Grunde auf, der eine unglückliche

Ehe befürchten ließ. Der vom Eheversprechen zurücktretende
Teil konnte zu allfälligem Schadenersatz verpflichtet werden.
Gemäß dem Landbuch wurden hier in Appenzell Prozesse wegen
Auflösung eines Verlöbnisses zuerst vor den Pfarrer gebracht. Dieser
entschied zusammen mit zwei Mitgliedern des Kleinen Rates, ob das

Eheversprechen gültig und rechtverbindlich sei oder nicht. Im

83) Zum Ganzen vgl. Sägmüller 1. c. S. 100—107. Abt-st. gallischer Obervogt

Adam Tschudi auf Schloß Oberberg an Landammann Wyser von
Innerrhoden, 18. Mai 1645. Vgl. SI V Sp. 1120, 1142.

84) GRP 1684-1705 S. 6 f., 327.

3 3



Falle der Gültigkeit suchten die drei Herren die Parteien zu einem
gütlichen Vergleich sowohl hinsichtlich der Auflösung des
Verlöbnisses wie auch über allfällige Schadenersatzansprüche zu bewegen.

Wurde keine Einigung erzielt, konnte der Prozeß vor den Rat
weiter gezogen werden. Kam auch hier keine Verständigung
zustande, wurde die Sache an das geistliche Gericht in Konstanz zur
endgültigen Entscheidung überwiesen.85) Konflikte zwischen
geistlicher und weltlicher Obrigkeit scheinen auf diesem Gebiet in
unserer Periode selten gewesen zu sein. Größten Unwillen erregte
1637 der Dähler-Sonderer-Handel. Elisabeth Sonderer, die Tochter

des Landesfähnrichs Johann Sonderer, klagte vor dem geistlichen
Gericht in Konstanz gegen Jakob Dähler wegen unehelicher
Kindserzeugung und stellte das Begehren, daß Dähler zum Abschluß der
Ehe mit ihr verpflichtet werden solle. Dähler seinerseits klagte in
Konstanz gegen den Rat von Innerrhoden, daß dieser ihn zur Ehe
mit Elisabeth Sonderer zwingen und ihn außerdem wegen eines
Meineides, den er im Verlauf des Prozesses geleistet haben sollte,
bestrafen wolle.- Hierauf forderte der Konstanzer Offizial die
hiesige Regierung unter Androhung des Kirchenbannes auf, sofort
von jeder weiteren Einmischung in den Prozeß abzustehen und das

Urteil völlig dem geistlichen Gericht zu überlassen. Pfarrer und Dekan

Dr. Abraham Fäßler überreichte dem Landammann den Bannbrief

ausgerechnet am Weihnachtstage 1637, was die Erbitterung nur
noch steigerte. Der Rat ordnete sofort die beiden Landammänner
Martin Sutter und Jakob Wyser sowie alt Landvogt Hippolyt
Bronbüeler nach Konstanz ab, um sich gegen die falsche Anklage
Dählers zu rechtfertigen, worauf der Generalvikar den Bannbrief
sofort widerrief. Nach dreieinhalbwöchiger harter Untersuchungshaft

wurde Dähler der falschen Anklage seiner Obrigkeit vor einem
fremden Gericht und somit des Verbrechens der Majestätsbeleidigung

schuldig erklärt. Wie es im Urteil ausdrücklich heißt, hätte
er dafür den Tod verdient, wurde jedoch auf Fürbitte des Pfarrers
wie auch der übrigen Verwandtschaft und der Kapuziner nur zum
Widerruf und zu einer Buße von 1473 Gulden verurteilt und verlor
Ehre und Gewehr. Anderthalb Monate später wurden ihm Ehre
und Gewehr wieder zurückgegeben. Er mußte jedoch dafür nochmals

101 Reichstaler oder 151V2 Gulden bezahlen und sich ver-

85)LB 1585 S. 58 f. MB 1605-31 fol. 8or f. RP 1597-1609 S. in, 490;
RP 1667-74 S. 394. GRP 1641-69 S. 17, 22; GRP 1684-1705 S. 334.
WRP 1682-88 S. 289; WRP 1691-96 S. 457; WRP 1700-04 S. 127.
Zeugnis des Pfarrers Martin Gartenhauser über die Beilegung eines
Ehehandels, 3. Mai 1611; Innerrhoden an den Generalvikar von
Konstanz, 13. Febr. 1623; Urteil des Generalvikars von Konstanz in einem
Ehehandel, 17. Nov. 1712.

34



pflichten, die Tochter des Landesfähnrichs innert Monatsfrist zu
heiraten. Pfarrer Fäßler, ein Vetter Dählers, hatte alle Mühe
nachzuweisen, daß er den Bannbrief in keiner Weise veranlaßt
hatte.86)

Da viele einander leichtfertig die Ehe versprachen und nachher
das Verlöbnis nicht halten wollten, verordnete der Rat 1609, daß
alle, die von einem Eheversprechen zurücktraten, 5, 10, 20 Pfund
Pfennig oder noch höher gebüßt werden sollen. Wenn nicht besondere

Umstände eine Verschärfung oder Milderung der Strafe nahe
legten, betrug die Buße gewöhnlich 10 Pfund, auf welche Summe
sie seit 1635 im Landbuch festgesetzt war. Wer zwei oder mehr
Personen die Ehe versprach, hatte für jede Person, die er nicht
heiraten konnte oder wollte, 10 Pfund zu entrichten. Es kam vor,
daß zwei, drei, ja sogar vier Personen kurz hintereinander die Ehe
versprochen wurde.87)

Endgültig und unauflöslich wurde die Ehe erst mit der kirchlichen
Trauung geschlossen. Gemäß den Bestimmungen des Konzils von
Trient mußten die Brautleute an drei aufeinanderfolgenden Sonn-
und Feiertagen vor der Hochzeit in der Kirche verkündigt werden.
Diese Vorschrift wurde auch ins appenzellische Landbuch aufgenommen.

1698 beschwerte sich der Rat beim päpstlichen Nuntius, daß
seit vier oder fünf Jahren die Verkündigung an drei Sonntagen
stattfinden müsse, und die Brautleute frühestens am vierten Sonntag
getraut werden könnten, während vorher die Verkündigung auch
an den gebotenen Feiertagen erfolgen durfte. Wollte jemand den
alten Brauch einhalten und nicht volle vier Wochen warten, mußte
er eine besondere Taxe nach Konstanz entrichten.88) Die Mahnung
des Tridentinums an die Brautleute, vor der Hochzeit zu beichten,
wurde auch durch die Mandate wiederholt eingeschärft.89)

88) RP 1632-39 S. 443, 447-454, 463-470, 472-477, 482. GRP 1611-41
S. 371—381. Bannbrief des Offizials von Konstanz, 23. Dez. 1637; Zeugnis

des Offizials für Pfarrer Fäßler, 20. Jan. 1638; Urfehde Dählers,
18. März 1638.

87) LB 1585 S. 58. MB 1605-31 fol. 8or f. RP 1597-1609 S. in, 490;
RP 1609—21 S. 14, 264, 485; RP 1621—32 S. 279, 397; RP 1632—39
S. 242, 423, 563; RP 1639-45 S. 105, 143, 171; RP 1660-67 S. 657, 761;
RP 1667-74 S. 40, 394. GRP 1605-10 S. 64, 83; GRP 1611-41 S. 5,
306, 370, 387, 400; GRP 1641—69 S. 106, 254; GRP 1684—1705 S. 360,
388, 390, 407, 516. WRP 1682-88 S. 90 f., 97, 203, 205; WRP 1691-96
S. 457; WRP 1696-99 S. 335, 338.

88) Sägmüller 1. c. S. 109. LB 1585 S. 58. GRP 1611-41 S. 55; GRP 1684-
1705 S. 334.

89) Sägmüller 1. c. S. 133. MB 1605-31 fol. 67V, 77V, 93V, 105V, 107V,
n8v, 165V. RP 1597—1609 S. 470.

35



Die heute noch übliche Form, daß eine gültige Ehe vor dem Pfarrer

oder einem von ihm bevollmächtigten Priester und mindestens
zwei Zeugen geschlossen werden muß, geht auf die Bestimmung
des Konzils von Trient von 1563 zurück. Nach dem Landbuch sollte
das Brautpaar am Wohnort des Bräutigams Hochzeit halten. Die
katholische Trauung war in Innerrhoden eine Selbstverständlichkeit.

1610 wurde ein Innerrhoder 20 Pfund Pfennig gebüßt, weil
er seine Ehe vom reformierten Prädikanten in Teufen einsegnen
ließ. Die gleiche Buße hatte sein Vater zu entrichten, weil er hiezu
eingewilligt hatte.90)

Gewöhnlich fanden die Hochzeiten am Sonntag oder Montag
statt, wobei die Vornehmen besonders den Montag bevorzugten.
Der Dienstag wurde 1630 für die Trauung armer Leute bestimmt.
Die Beobachtung dieser Vorschrift läßt sich später nicht mehr
nachweisen. Eine Braut, die bereits ein Kind erwartete, durfte seit
1628 nur am Mittwoch Hochzeit halten.91)

Zur Hochzeit trug der Bräutigam mit Stolz sein Seitengewehr oder
seinen Degen. Männer, denen wegen eines Vergehens das
Seitengewehr strafweise verboten war, erhielten zuweilen die Erlaubnis,
es über die Hochzeit zu tragen.92) Die Braut erschien, sofern sie

noch Jungfrau war, barhaupt mit dem Kränzchen oder Schappel
geschmückt. Bräuten, die schon schwanger waren, wurde die
Jungfrauentracht strengstens untersagt. Die älteren Mandate schrieben
für sie die Stuche vor, eine Art Schleier, der über die Unter- oder
Ohrenhaube, die sogenannte Stuchenschlappe geheftet war. Als
gegen Ende des 17. Jahrhunderts immer weniger Brautleute rein
zum Traualtar treten durften, verfügte der Rat 1696, daß eine
Braut in der Hoffnung an der Hochzeit einen Strohkranz tragen solle.
Ebenso mußte der fehlbare Bräutigam statt des Seitengewehres einen
Strohdegen tragen und statt des üblichen bunten Hochzeitsstraußes

einen Strauß aus Stroh an seinen Rock heften. Brautpaare, die
mit diesem Strohschmuck Hochzeit feierten, wurden von der Buße,
die für das Unzuchtsvergehen jeweils zu bezahlen war, befreit. Wer
lieber die Buße entrichten wollte, durfte dafür ohne Stroh mit dem
gewöhnlichen Seitengewehr, jedoch nur am Mittwoch Hochzeit halten.

Der Schappel war einem gefallenen Mädchen unter keinen
Umständen gestattet. Brautleute, die mit der Jungfrauentracht ihre Um-

90') Sägmüller 1. c. S. 119. LB 1585 S. 58. RP 1609—21 S. 14.

91) LB 1585 S. 61 f. MB 1605-31 fol. 165V. RP 1621-32 S. 433, 448; RP
1646—52 S. 65. GRP 1605—10 S. 20. WRP 1704—09 S. 403. Für den
Mittwoch vgl. auch die übernächste Anmerkung.
RP 1597—1609 S. 309; RP 1632—39 S. 415; RP 1646—52 S. 65.92

36



welt über den wahren Sachverhalt hinwegtäuschen oder nicht am
Mittwoch Hochzeit halten wollten, hatten in der ganzen von uns
behandelten Periode einschließlich der Strafe für die Unzucht
Geldbußen von 2 bis 20 Pfund Pfennig oder gar Gefangenschaft zu
gewärtigen.93)

Der Rat wachte darüber, daß bei den Hochzeitsbräuchen keine
Unordnung einschlich. F,in Mandat von 1605 verbot den jungen
Burschen, den Vorgängern, worunter wohl die Gespiele und die
Brautjungfern gemeint waren, Tüchlein und anderes aus den Händen

zu reißen. Aehnlich wurde 1653 den jungen unverständigen
Personen, welche die Braut und die Vorgänger hinderten, zu und
aus der Kirche zu gehen, Strafe angedroht. 1652 verordnete der Rat,
daß sich die Braut am Hochzeitstag vor dem Zusammenläuten in die
Kirche begeben solle.94)

Mit der kirchlichen Trauung war, ähnlich -wie heute, gewöhnlich
das Hochzeitsmahl und ein Fest verbunden. In den Jahren 1623 bis
1630 war ärmeren oder nicht gut situierten Leuten und 1629 bis
1630 auch Brautpaaren, die schon ein Kind erwarteten, ein
Hochzeitsmahl verboten; sie sollten sich sofort nach der Trauung heim
begeben. Später lassen sich keine solchen Ausnahmebestimmungen
mehr nachweisen.95) 1606 und 1618 wurde den Obereggem und
Hirschbergern eingeschärft, die Hochzeitsmähler nach Möglichkeit
in den Wirtshäusern des Landes und nicht auswärts zu halten.96)
Gemäß einer Verordnung von 1604 sollte das Hochzeitsmahl eine
Stunde nach der kirchlichen Trauungsfeier beginnen. 1612 wurde
es auf die Mittagsstunde angesetzt. Die Hochzeitsfeierlichkeiten
sollten so früh beendet sein, daß die Frauen und Töchter noch bei

n3) LB 1585 S. 61 f. MB 1605-31 fol. 67r f., 77V, 165V. RP 1597-1609
S. 470; RP 1621-32 S. 433 f., 448, 455; RP 1632-39 S. 82. GRP 1605-
10 S. 76; GRP 1611-41 S. 215; GRP 1641-69 S. 27, 77; GRP
1669—81 S. 26; GRP 1684—1705 S. 37, 272—274, 324; GRP 1705—16
S. 10. LRP 1676-97 S. 495 f., 510. WRP 1682-88 S. 194 f., 204, 368.
Der Schappel war ein kranzartiges Gebilde aus bunten Stoffblumen mit
Silber-, Goldflitter- und Perlenschmuck. Er galt als Sinnbild der
Jungfräulichkeit, während Strohkranz und Strohdegen auch an anderen
Orten zur Bestrafung und Kennzeichnung für Sittlichkeitsvergehen
dienten. Vgl. Julie Heierli, Die Volkstrachten der Ostschweiz,
Erlenbach-Zürich 1924, S. 17—19, 85 f. mit den Abbildungen 3, 97—100; SI
III Sp. 837 f., VIII Sp. 993—995, X Sp. 1320, XI Sp. 2426 f. Ueber die
Bestrafung der vorehelichen Beiwohnung vgl. unten unter Sittenpolizei.

94) MB 1605—31 fol. 27V. RP 1652—59 S. 23, 124. Ueber die Vorgänger
vgl. SI II Sp. 359, VII Sp. 716 f., 723.

95) MB 1605-31 fol. 165V. RP 1621-32 S. 387, 390, 398, 448. GRP 1611-
41 S. 156, 158.

96) MB 1605-31 fol. 39V f. RP 1597-1609 S. 312; RP 1609-21 S. 383.

37



Tageslicht nach Hause kommen und die Knechte und Mägde noch
ihre Besorgungen verrichten konnten. Die älteren Mandate verboten
regelmäßig bei 3V4 Pfund Pfennig Buße, mehr als 51 Gäste einzuladen,

wobei jeweils noch einige Personen darüber bis zur Höchstzahl

von 60 zugelassen wurden. War die Braut eine Außerrhoderin,
wurden jene Gäste, die sie mitbrachte, nicht gezählt. War sie eine
Landesfremde, durfte der Bräutigam so viele Einheimische einladen,
wie die Braut von auswärts mitbrachte, auch wenn die sonst übliche
Höchstzahl dadurch überschritten wurde. 1629—1630 und 1653
wurde die Gästezahl auf 20—21 und 1656 und 1663 auf 31
beschränkt. Während 1665 den Brautleuten gestattet wurde, beliebig
viele Gäste einzuladen, wurden 1672 die Hochzeitsmähler bei 10
Pfund Buße gänzlich verboten. Das Brautpaar durfte höchstens etwa
gute Freunde zu einer Suppe einladen, mußte sie jedoch völlig gastfrei

halten. Dieses Verbot konnte vermutlich nicht lange aufrecht
erhalten werden. Die Brautleute hatten sich mit jenen Gästen zu
begnügen, die auf ihre Einladung hin freiwillig erschienen. Es war
ausdrücklich untersagt, jemanden zu einer Hochzeit zu nötigen und
zu zwingen. Nicht Menschenfreundlichkeit und verschwendende
Freigebigkeit bewogen das Brautpaar, möglichst viele an seiner
Hochzeitsfreude teilnehmen zu lassen, sondern ein höchst sachliches
Interesse. Wie Zellweger berichtet, war es im 16. Jahrhundert
Brauch, daß die Hochzeitsgäste dem neuvermählten Paar ein
Geschenk gaben und überdies noch ihren Anteil am Hochzeitsmahl
selbst bezahlten. Diese Sitte scheint auch im 17. Jahrhundert bestanden

zu haben. 1605 wurde der Höchstpreis für ein Hochzeitsmahl
auf 15 Kreuzer oder V4 Gulden, von 1643 an auf V2 Gulden
festgesetzt. Wenn Brauch und Anstand von den Gästen allzu teure
Hochzeitsgeschenke forderten und zu Klagen Anlaß gaben, schritt
die Regierung auch auf diesem Gebiet ein. So verordnete sie 1672,
daß niemand mehr als 6 Batzen, und 1707, daß niemand mehr als

V2 Gulden oder 7V2 Batzen schenken müsse. Es war jedoch erlaubt,
mehr zu geben.97)

Nach den älteren Mandaten durfte bei Hochzeiten auch getanzt
werden; es waren aber nur drei Tänze gestattet. Später wurde,
wie es scheint, das Tanzen verboten. 1708 wurde für einen
Hochzeitsanlaß, an dem viele fremde Gäste teilnahmen, eine besondere

97) MB 1605—31 fol. 27V, 36r, 42V, 102V, I07r, nov, 115V, i2or, 127V,
138V, i44r, I45r, I5ir, 154V, i65r f., i72r. RP 1597—1609 S. 211, 484;
RP 1639-45 S. 306; RP 1646-52 S. 183, 382; RP 1652-59 S. 61, 240; RP
1660—67 S. 435, 600; RP 1667—74 S. 407. GRP 1611—41 S. 215. LRP
1706—14 S. 41, 343. Johann Caspar Zellweger, Geschichte des
appenzellischen Volkes IV, St. Gallen 1850, S. 361 f.



Tknzbewilligung erteilt und 1712 wurde ein Ehemann 5 Pfund
Pfennig gebüßt, weil er an seiner Hochzeit hatte tanzen lassen.98)

Vor allem in Oberegg herrschte der Brauch, am Tage nach der
Hochzeit in den Nachbarhäusern Eier und andere Speisen zu betteln

oder sie einfach mitzunehmen, wenn sie nicht freiwillig gegeben
wurden. 1610 und 1619 verbot der Rat diese Unsitte, 1647 sogar
bei 10 Pfund Pfennig Buße.99)

Auch in der so viel gepriesenen guten alten Zeit dauerten
Hochzeitsfreude und Flitterwochen nicht ewig. Die vielen Zeugnisse von
Ehebruch, Ehezerwürfnissen und Vernachlässigung der Eltern- und
Gattenpflichten geben uns ein ziemlich düsteres Bild vom Ehe- und
Familienleben der damaligen Zeit. Dem Wesen der Ehe
widerspricht am schärfsten der Ehebruch. Er wurde auch von der
weltlichen Obrigkeit strenge bestraft. Im ersten Drittel des 17.
Jahrhunderts wurden ehebrecherische Personen gewöhnlich gefänglich

eingezogen und mit einer Geldstrafe belegt. Diese betrug für
den Mann in der Regel 10, für die Frau oder das Mädchen 5 Pfund
Pfennig. War die Partnerin arm, so mußte der Mann auch für sie
die Buße entrichten. Für den zweiten Ehebruch war die doppelte
Summe, also 20 beziehungsweise 10 Pfund, für den dritten die
dreifache Buße zu bezahlen. Beim dritten Mal wurde noch dazu Ehr-
und Gewehrverlust verhängt. 1604 wurde einem untreuen Ehemann
angedroht, ihm beim vierten Mal den Kopf zwischen die Füße zu
legen. Ein mehrfacher Ehebrecher wurden 1629 an den Pranger
gestellt und auf 6 Jahre aus dem Lande verbannt. Ein Teil seines

Vermögens verfiel dem Staate. Fremde hatten ebenfalls Landesverweisung

oder erhöhte Geldbußen zu gewärtigen. Wurde das
Vergehen mit einer Hausangestellten begangen oder war es gar mit
Blutschande verbunden, so wurde das Strafmaß verschärft. 1626
mußte ein Ehebrecher, der sich mit der Tochter seines Stiefsohnes
verfehlt hatte, außer den üblichen 10 Pfund noch 41 Pfund für die
Blutschande entrichten und wurde ehr- und wehrlos erklärt. Die
Tochter hatte 31 Pfund Buße zu erlegen und wurde in der
Reichskammer mit Ruten bis aufs Blut ausgepeitscht und hernach der
Großmutter zur Obhut und Versorgung anvertraut.100)

98)MB 1605-31 fol. 48V, 7ir f., 88r, 91V. RP 1597-1609 S. 474. WRP
1704—09 S. 403; WRP 1711—12 S. 171.

") MB 1605—31 fol. io7r f., 160V. RP 1646—52 S. 171. Ueber ähnliche
Bräuche im Zürichbiet vgl. SI I Sp. 15.

10°) RP 1597—1609 S. 45, 66 f., 71, 82, 112, 132—134, 146, 169, 175, 177,
207, 218, 231, 371, 383, 427; RP 1609—21 S. 27, 34, 164, 180, 226,
255, 292 f., 314, 325, 381, 385, 465, 472; RP 1621-32 S. 6s, 206 f.,
224, 275; RP 1632—39 S. 269. GRP 1611—41 S. 151, 184, 222.

39



1633 wurden schärfere Strafbestimmungen erlassen und auch ins
Landbuch aufgenommen. Danach wurden Personen, die sich des

Ehebruchs schuldig gemacht hatten, 8 Tage bei Muß, Brot und
Wasser ins Gefängnis gelegt und ein Jahr lang ehr- und wehrlos
erklärt. Nach der Entlassung aus der Gefangenschaft hatten sie
neben Vergütung der Gefängniskosten eine Buße von 20 Pfund
Pfennig und bei der Wiedereinsetzung in die Ehre und Waffen
nach Ablauf des Jahres nochmals die gleiche Summe zu entrichten.

1634 wurde dieser Artikel dahin gemildert, daß ein Ehebrecher
sich vom einjährigen Ehr- und Gewehrverlust mit 101 Gulden
loskaufen konnte, in welcher Summe auch die Geldbuße von 40 Pfund
inbegriffen war. Ungefähr seit 1672 war mit Erlegung der loi
Gulden zugleich auch die Gefangenschaft getilgt. Ratsherren wurden

auf 3 Jahre des Rats entsetzt. Seit 1660 war nach dem Landbuch

jeder, der des Ehebruches öffentlich überwiesen worden war,
sein Leben lang nicht mehr in den Rat wählbar. Für den zweiten
Ehebruch war die doppelte Buße zu entrichten. Beim dritten Mal
sollte der Missetäter vor Hochgericht gestellt und konnte sogar
zum Tode verurteilt werden.101)

Diese Bestimmungen wurden besonders für die Bestrafung des

ersten und auch des zweiten Ehebruches vielfach angewendet, wobei

zuweilen den Umständen entsprechend das Strafmaß vermehrt
oder auch vermindert wurde.102) Wenn ein Ehebruch nicht öffentlich

bekannt war, wurde er hie und da geheim abgestraft, damit die
betreffenden Eheleute nicht noch mehr in Hader und Zank gerieten.

In einem solchen Falle war nur die Buße zu entrichten;
Gefangenschaft und Ehr- und Wehrlosigkeit fielen naturgemäß weg.103)
War der Ehebruch mit Blutschande verbunden, so konnte zur

101) LB 1585 S. 59 f. RP 1632-39 S. 106 f., 197, 215; RP 1660-67 S. 49-
GRP 1669-81 S. 14 f., 39; GRP 1684-1705 S. 21-23. LRP 1676-97
S. 204, 238, 280. Mit Muß und Brot wird in den alten Rechtsquellen
die einfachste Kost der Armen und Gefangenen bezeichnet. Immerhin

konnte die Verpflegung noch schlechter sein. So wurde einem
Ehebrecher 1667 frei gestellt, entweder 3 Wochen bei Muß und Brot
oder 10 Tage bei Wasser und Brot im Gefängnis zu verbringen. GRP
1641—69 S. 519. SI IV Sp. 489.

102) RP 1632-39 S. 371, 396, 521; RP 1639-45 S. 50, 333, 393, 427; RP
1646—52 S. 71, 179, 303, 310; RP 1652—59 S. 212, 254; RP 1660—67
S. 49 f.; RP 1667—74 S. 74, 162, 203, 242, 306 f. GRP 1611—41 S. 293,
327 f., 388, 440, 455; GRP 1641—69 S. 27, 52f., 91, 192, 195, 205,
241-243, 376, 446, 491, 518; GRP 1669-81 S. 14 f., 39, 88, 295; GRP
1684—1705 S. 21—23, 351- LRP 1676—97 S. 90, 142, 150, 172 f., 204,
238, 280 f., 512; LRP 1697—1706 S. 37 f., 89—91, 175, 497; LRP
1706-14 S. 135 f., 160 f., 346. WRP 1682-88 S. 10, 137.

103) RP 1639-45 S. 33, 36, 41; RP 1660-67 S. 224 f. GRP 1611-41 S.

327; GRP 1641—69 S. 142; GRP 1684—1705 S. 46, 158, 225 f., 231.

40



Strafe eine Bußwallfahrt nach Einsiedeln verhängt werden. So mußte

beispielsweise 1658 eine solche Ehebrecherin neben Bezahlung
einer Buße von 150 Pfund und nach ca. dreiwöchiger Gefangenschaft

mit bloßen Füßen nach Einsiedeln pilgern und dort beichten.
Von da ab sollte sie jedes Jahr einmal dorthin wallfahren, jedoch
nicht mehr barfuß. Bei Krankheit oder Leibesschwäche durfte eine
andere Person in ihrem Namen die Pilgerfahrt verrichten.104) Bei
mehrfachem Ehebruch oder ehebrecherischem Konkubinat oder
auch sonst wurden die Missetäter bisweilen mit einer Rute und
brennenden Kerzen in den Händen, der Geige oder einer Kette um
den Hals oder einem Strohwisch auf dem Haupt zwischen zwei
Wächtern während des Gottesdienstes in die Kirche oder auch vor
die Kirchentüre gestellt. Seit Ende des 17. Jahrhunderts war diese
entehrende Ausstellung in der Kirche auch dann gebräuchlich,
wenn wegen Armut die Buße nicht bezahlt werden konnte. In
schwereren Fällen wurden die Ehebrecher auch etwa an den Pranger
oder in die Trulle gestellt, mit Ruten ausgepeitscht und von einem
Henkersknecht oder vom Scharfrichter im Dorf herumgeführt.
Auch Landesverweisung kam vor. 1653 mußte sich ein Ehebrecher
für zweimaliges Vergehen neben Bezahlung der Buße von 100 Gulden

verpflichten, in der innerrhodischen Kompagnie in spanisch-
mailändischen Diensten zwei Jahre lang zu dienen, wurde aber
schließlich nach Deutschland verwiesen. Einem andern wurde 1699
jede weitere Bestrafung erlassen, sofern er sich drei Jahre lang in
fremde Dienste begeben wollte.105) 1649 wurde eine mehrfache
Ehebrecherin mit dem Schwert hingerichtet; in anderen Fällen
wurde die Todesstrafe bloß angedroht.106)

104) LB 1585 S. 62. GRP 1641-69 S. 280 f., 492 f. RP 1667-74 S. 74.
105) LB 1585 S. 60 f. RP 1639-45 S. 241; RP 1646-52 S. 306, 308; RP

1652—59 S. 213, 434; RP 1660—67 S. 50 f., 258. GRP 1641—69 S. 52 f.,
196, 204, 206, 220, 314, 512 f., 518 f.; GRP 1684—1705 S. 24, 107,
281. LRP 1676—97 S. 306 f., 349 f., 507; LRP 1697—1706 S. 37 f.,
89—91, 116 f., 118, 497; LRP 1706—14 S. 135 f., 144 f., 151—153, 280,
346. WRP 1711—12 S. 10. Die Geige war ein schweres, geigenför-
miges Holzbrett, das ein großes Loch für den Kopf und zwei kleinere
für die Hände aufwies. Sie wurde beispielsweise in St. Gallen hauptsächlich

zur Bestrafung von Frauen für kleinere Diebstähle, Ehebruch,
Sittlichkeitsdelikte und andere Vergehen verwendet, während für die
Männer mehr das Halseisen gebraucht wurde. Die Trulle war eine
Art Käfig, der samt dem darin eingesperrten Delinquenten herumgedreht

wurde Das Verdingen in fremde Kriegsdienste kam als Strafe
in der Eidgenossenschaft seltener vor als die Verbannung auf die
Galeeren, die davon zu unterscheiden ist. Vgl. SI II Sp. 149; Carl Moser-
Nef, Die freie Reichsstadt und Republik St. Gallen VI Zürich 1951,
S. 858-860, 891-894 und Tafel XI S. 704.

108) RP 1632-39 S. 371. GRP 1611-41 S. 327 f.; GRP 1641-69 S. 142 f.

41



Die weltliche Obrigkeit wachte nicht nur über die Treue der
Eheleute, sondern auch über das Ehe- und Familienleben
überhaupt. Ehemänner, die die Sorge um Frau und Kinder vernachlässigten

und ihr Geld mit Trinken und Spielen verschwendeten,
wurden ebenso wie zankende und hadernde Ehepaare in vielen Fällen

gefänglich eingezogen. Nicht besser erging es Frauen und
Kindern, die sich Schmähungen oder gar Tätlichkeiten gegen das

Familienoberhaupt schuldig machten. Mit den Ehezerwürfnissen waren

nicht selten Fluchen und Schwören und Verwünschung von
Frau und Kindern verbunden. Je nach der Schwere und Häufigkeit
solcher Vergehen konnte die Gefangenschaft bis zu acht Tagen
dauern und Bußen von i—31 Pfund Pfennig ausgesprochen werden.
Oefters wurde auch das Wein- und Wirtshausverbot verhängt.
Manchmal ging es auch mit einer bloßen ernstlichen Mahnung unter

Strafandrohung ab.107) Die Bemühungen und Maßnahmen des

Rates, entzweite Ehepaare wieder miteinander zu versöhnen,
entbehrten bisweilen nicht einer boshaften Ironie, so etwa, wenn
Eheleute, die sich vertrugen wie Hund und Katze, zusammen in eine

Gefängniszelle gesperrt wurden oder dabei sogar aus einem Löffel
essen mußten. 1654 wurde eine Ehefrau, die zusammen mit ihrem
Manne wegen Zank und Hader, Fluchen und Schwören einen Tag
im Gefängnis verbracht hatte, gemahnt, künftig mehr zur Kirche
zu gehen, fleißig zu arbeiten und nicht mehr Tabak zu trinken, d. h.

zu rauchen.108) Tragisch mutet das Schicksal des Ratsherrn Jakob

107) RP 1597—1609 S. 68, 100, 125, 140 f., 170 f., 192 f., 199, 415, 511;
RP 1609—21 S. 58, 346, 389, 410, 418, 428; RP 1621—32 S. 105,
118, 243, 319; RP 1632—39 S. 98, 101 f., 229 f., 241, 371, 404 f.; RP
1639—45 S. 140; RP 1646—52 S. 134, 355; RP 1652—59 S. 61, 138,
229, 231, 269; RP 1660-67 S. 474 f., 813 f.; RP 1667-74 S. 327. GRP
1605—10 S. 58; GRP 1611—41 S. 86, 110—112, 115, 154, 205, 310,
439, 451, 497, 501; GRP 1641-69 S. 9, 50, 55, 65, 149, 175, 201, 204,
328, 346, 408 f., 466; GRP 1669-81 S. 24-27, 294 f.; GRP 1684-
1705 S. 36, 56, 290, 309 f. WRP 1704—09 S. 210; WRP 1709—11 S. 10.

108) RP 1632-39 S. 201, 371; RP ^46-52 S. 134. GRP 1611-41 S. 289,
294; GRP 1641—69 S. 140, 204, 466; GRP 1669—81 S. 25—27. Das
Tabaktrinken oder Rauchen scheint in der Schweiz ungefähr von der
Mitte des 17. Jahrhunderts an allgemein verbreitet worden zu sein
und wurde von den Obrigkeiten öfters als gesundheitsschädigend,
feuergefährlich und unnütze Geldverschwendung verboten oder
mindestens eingeschränkt. In Appenzell wurde es erstmals 1652 im
Feuerschaukreis und 1661 im ganzen Land bei 10 Pfund Pfennig Busse
untersagt. Seit 1676 war es in der Hauptsache nur noch in den Gassen

und an feuergefährlichen Orten verboten. RP 1652—59 S. 23; RP
1660—67 S. 180 f.; RP 1674—77 S. 217. GRP 1684—1705 S. 335, 354;
GRP 1705-16 S. 82. LRP 1676-97 S. 90, 275; LRP 1706-14 S. 228,
343. WRP 1691-96 S. 333; WRP 1704-09 S. 372 f. SI XII Sp. 44-

42



Mösler von Schwende, Vater von sieben Kindern, an. Mösler
bezichtigte seine Frau fälschlicherweise des Ehebruches mit Verwandten

und Nachbarn und behauptete, einige Kinder seien von einem
andern gezeugt. Er mußte diese Verleumdungen bereits 1612 nach
dreitägiger und wiederum 1614 nach vierzehntägiger Gefangenschaft

und Erlegung von 20 Pfund Buße widerrufen. Als er 1615
erneut die gleichen Vorwürfe erhoben, die Obrigkeit schmählich
gescholten und zweimal die Urfehde, d. h. den damals gebräuchlichen

Eid, die Gefangenschtft nicht zu rächen, gebrochen hatte,
wurde er kurzerhand hingerichtet.109)

Eine Ehescheidung im Sinne des heutigen Zivilrechtes, d. h. die
Auflösung einer gültig geschlossenen und vollzogenen Ehe, so daß
sich jeder Teil wieder anderweitig verheiraten kann, kennt das
Kirchenrecht nicht. Kirchlich ist nur eine Trennung von Tisch
und Bett möglich, die wegen des sakramentalen Charakters der
Ehe wie auch wegen der schweren sittlichen Gefahr für die
getrennten Eheleute nicht von den Ehegatten selbst vorgenommen,
sondern nur vom geistlichen Richter ausgesprochen werden kann.
Neben dem Ehebruch des -men Teils, der eine immerwährende
Trennung rechtfertigt, nennt das alte kanonische Recht als Gründe
für eine zeitweise Trennung: Abfall vom christlichen oder
katholischen Glauben, Verführung zu Verbrechen, Bedrohung des
Lebens, schwere Beleidigungen und Mißhandlungen, böswillige
Verlassung, Lästigkeit des ehelichen Zusammenlebens, Rücksichten
auf Gesundheit, Ehre und Vermögen des einen Gatten. Die
innerrhodische Regierung bestritt die geistliche Gerichtsbarkeit auf
diesem Gebiete in keiner Weise, wirkte jedoch bei Ehetrennungen bis
zu einem gewissen Grade mit, indem sie vor allem die vermögensrechtlichen

Verhältnisse regelte. Nach Möglichkeit suchte sie in Zwietracht

lebende Eheleute durch Mahnungen, Strafandrohungen oder
Strafen in der oben beschriebenen Art wieder zu einem friedlichen
Zusammenleben zu bringen. Höchst selten ließ sie von sich aus eine

zeitweilige Trennung eines Ehepaares zu, ohne mindestens vorher
mit dem Pfarrer Rücksprache gehalten zu haben. Selbst in
hoffnungslosen Fällen, wie etwa beim Ehepaar Johannes Rempfler und
Anna Witmer von Haslen hielt sie am Urteil des geistlichen
Gerichtes fest. Rempfler war wegen seines bösartigen Wesens mit
seiner Frau schon oft mit Gefängnis und hohen Geldbußen be-

48, 51 f., 57. Ueber die geschichtliche Entwicklung und rechtliche
Bedeutung der Feuerschau vgl. Nikolaus Senn, Die Feuerschaugemeinde

in Appenzell, Berner Diss, jur., Appenzell 1950.
109) Rp K50p_2I S. 213, 215, 217 f., 221, 229, 232. GRP 1611—41 S. 15 f.,

37-

43



straft worden; die völlig zerrütteten Eheverhältnisse hatten den Rat
schon Jahre lang beschäftigt. Weil beide Teile an der Zwietracht
schuldig waren, wollte der Offizial in Konstanz die Ehe nicht trennen,

sondern gebot 1641 den beiden Eheleuten unter Androhung
des Kirchenbannes, die eheliche Gemeinschaft weiter zu führen.
Die Regierung erachtete eine Gütertrennung als ratsam, doch sollten

die beiden zusammenleben, wie es Eheleuten gebührt, und nur
ein Bett haben, womit dem kirchlichen Urteil Genüge geleistet
war.110)

VI. Sittenpolizei

Wie das Ehe- und Familienleben, so überwachte die weltliche
Obrigkeit auch das sittliche Verhalten der ledigen Personen. Die
außereheliche Beiwohnung, in der damaligen Rechtssprache
Hurerei genannt, wurde gewöhnlich mit 3V4 Pfund Pfennig, seit
ungefähr der Mitte des 17. Jahrhundert in der Regel mit 5 Pfund
Buße belegt. War der eine Teil arm, wurde die Buße für beide
beim andern, gewöhnlich beim Manne eingezogen. Wer die Buße
überhaupt nicht bezahlen konnte, mußte sie im Gefängnis
abverdienen, wobei meistens ein halbes Pfund für einen Tag gerechnet
wurde.lu) Auch wenn es sich nur um einen vorehelichen Verkehr

lln) Sägmüller 1. c. S. 231—234. RP 1597—1609 S. 291, 519; RP 1609—21
S. 215, 217 f., 22i; RP 1632—39 S. 98, 101 f., 201 f., 252, 362, 426;
RP 1639—45 S. 91, 241. GRP 1605—10 S. 92; GRP 1611—41 S. 90, 134,
289 f., 294 f., 302 f., 324, 344 f., 349, 366, 398, 471, 492, 494; GRP
1641—69 S. 40, 42, 45, 59; GRP 1669—81 S. 25—27; GRP 1684—1705
S. 12 f., 272, 290, 309 f. WRP 1682-88 S. 22 f., 59, 225, 394; WRP
1696—99 S. 83; WRP 1700—04 S. 202.

ul) MB 1605—31 fol. 14V, 37V. RP 1597—1609 S. 59, 105, 524; RP 1609
bis 21 S. 14, 33, 85, 160, 163, 183, 185, 234, 272, 333, 460, 498; RP
1621-32 S. 344, 383, 404, 433, 436, 441,494, 543; RP 1632-39 S. 17-19,
54, 83 f., 109, in, 208, 373, 444; RP 1639-45 S. in, 178; RP
1652—59 S. 19, 134, 164, 201, 203, 221, 294; RP 1660—67 S. 514,
529, 684, 832; RP 1667—74 S. 181, 280, 359; RP 1674—77 S. 120, 132
bis 134. GRP 1611—41 S. 132, 456; GRP 1641—69 S. 226, 462, 488 f.,
524 f.; GRP 1669-81 S. 16 f., 30 f., 35, 88, 189 f., 265 f., 281 f., 333,
339 f-, 355; GRP 1684-1705 S. 6, 23, 35, 48, 69-71, 76, 80, 125, 132,
173, 196, 253, 255, 272-274, 279, 344, 377, 388,407,472,479,495,528;
GRP 1705-16 S. 9 f., 50, 62, 92 f. LRP 1676-79 S. 495 f. WRP 1677-81
S. 399; WRP 1682—88 S. 90 f., 138, 173, 201, 203 f., 207, 209, 213, 293,
368; WRP 1691-96 S. 237; WRP 1696-99 S. 242; WRP 1700-04 S.

82, 127, 192 f.; WRP 1704—09 S. 173, 247. Nach dem LB 1585 S. 61
(auch im Original) betrug die Buße schon in der ersten Hälfte des 17.
Jahrhunderts j1^ Pfund, was aber ein Irrtum zu sein scheint. Das MB
1605—31 fol. 14V, 37V wie auch die Ratsprotokolle nennen für diese
Zeit meistens eine Buße von 3% Pfund.

44



handelte oder die beiden sich nachträglich heirateten, war ursprünglich
die gleiche Buße zu entrichten. Später betrug die Geldstrafe

in solchen Fällen öfters nur 2V2 bis 3 Gulden 9 Batzen pro Person.

112) Pärchen, die sich sittlich verfehlten, aber einander doch
nicht heiraten wollten, wurden unter Strafandrohung oder auch
beim Eide von einander gewiesen. Die Uebertretung eines solchen
Eides zog die übliche Strafe des Eidbruches nach sich, d. h. acht
Tage Gefängnis, 40 Pfund Pfennig Buße und Ehr- und Gewehrverlust

für die Dauer eines Jahres.113) Bei mehrmaliger Hurerei,
unzüchtigem Lebenswandel oder anderen erschwerenden Umständen

wurden die Strafen entsprechend verschärft. In solchen Fällen
konnten erhöhte Geldbußen, mehrtägige Gefangenschaft oder
Einsperrung unter der Stiege oder Ehren- und Leibesstrafen wie
Ausstellung in der Trulle, am Pranger oder mit Strohkranz, Rute und
Kerze oder Geige in der Kirche, Kreuz lecken oder sogar Auspeitschen

mit Ruten verhängt werden. Leute, die das innerrhodische
Landrecht nicht besaßen, hatten Landesverweisung zu gewärtigen.
Auch Kuppelei, Beherbergung unsittlichen Gesindels, Zulassung
der Unzucht oder Mitwirkung dazu waren strafbar, ebenso unzüchtige

Reden und Handlungen.114)

Die Blutschande, die besonders in den entfernteren
Verwandtschafts- und Schwägerschaftsgraden ziemlich häufig war,
wurde mit hohen Geldbußen, Gefängnis, Verlust von Ehre und
Gewehr und seit dem letzten Viertel des 17. Jahrhunderts auch mit
den oben beschriebenen Ehren- und Leibesstrafen geahndet. 1606
wurde ein Vater wegen Blutschande mit seiner Tochter mit dem
Schwert hingerichtet, die Tochter an das Halseisen gestellt. Wegen

112) GRP 1611-41 S. 205; GRP 1669-81 S. 18, 190, 265 f.; GRP 1684 bis
1705 S. 76, 181, 190, 196, 211, 252 f., 266, 274, 278.

113) RP 1597—1609 S. 243, 512; RP 1621—52 S. 441; RP 1632—39 S. 537,
539; RP 1652-59 S. 296; RP 1660-67 S. 684. GRP 1641-69
S. 63, 210, 226, 490; GRP 1669—81 S. 280 f., 285 f., 296, 321; GRP
1684-1705 S. 20 f., 74 f., 77, 518. WRP 1682-88 S. 202. Ueber die
Bestrafung des Eidbruches vgl. LB 1585 S. 27.

114) RP 1597—1609 S. 59, 139, 171, 243, 511 f; RP 1609—21 S. 8 f., 34,
48, 107, 185 f., 275; RP 1621—32 S. 89, 100, 109, 129, 176, 276 f.,
39°, 396, 404-406, 421, 424, 460, 477, 493; RP 1632-39 S. 46, 79, 85, 109,
190-192, 198, 283, 289, 292, 320, 326, 537, 539; RP 1639-45 S. 5, 40, 274,
310 f., 350, 352, 392, 401, 429; RP 1646-52 S. 73, 329, 395; RP 1652
bis 59 S. 133 f., 164; RP 1660—67 S. 342, 468 f., 486; RP 1674—77
S. 239. GRP 1611—41 S. 136, 282, 309, 344, 443 f.; GRP 1641—69 S. 23,
90, 156 f., 200, 203, 430, 486, 554; GRP 1669—81 S. 36, 96, 333 f.;
GRP 1684—1705 S. 20 f., 42 f., 55, 167, 347, 360; GRP 1705—16 S. 9
f., 18, 105 f. LRP 1676-97 S. 495 f. WRP 1682-88 S. 203 f.; WRP
1704—09 S. 492; WRP 1711—12 S. 7 f.

45



eines ähnlichen Vergehens erlitt 1645 aucn eme Frau, die vorher ein
Hurenleben geführt und verschiedene Diebstähle begangen hatte,
die Todesstrafe.115)

Bei außerehelicher Kindeserzeugung hatte der Mann
neben der üblichen Buße für die Unzucht dem Mädchen 10 Pfund
Pfennig Entschädigung für den sogenannten Blumen, d. h. für die
Entjungferung und 3 Pfund für das Wochenbett zu bezahlen. War
das Mädchen keine Jungfrau mehr, fiel die Vergütung für den
Blumen naturgemäß weg. Um die zunehmende Unsittlichkeit wirksam

zu bekämpfen, wollte der Geheime Rat 1696 die Entschädigung
für den Blumen abschaffen, damit sich die Mädchen umso eher vor
Verführung hüten würden. Die Neu- und Alträtesession des
gleichen Jahres verwarf aber diese Vorlage und stellte es dem freien
Ermessen der Obrigkeit anheim, im Einzelfall je nach dem
vorherigen Verhalten des Mädchens den Mann zur Bezahlung des

Blumens zu verpflichten oder ihn davon zu befreien.116)

Nach dem Landbuch mußten uneheliche Kinder abwechslungsweise

von der Mutter und vom Vater je ein halbes Jahr erhalten
werden. In der Praxis blieb das Kind oft dauernd bei der Mutter
und der Vater mußte ihr für sein halbes Jahr eine bestimmte Summe

entrichten oder es wurden besondere Verfügungen je nach den
Umständen getroffen. War der außereheliche Vater ein Ehemann,
hatte die Mutter nur das erste halbe Jahr für den Unterhalt
aufzukommen, nachher fielen alle Kosten dem Vater zu.117) Es war nicht
immer leicht festzustellen, wer der außereheliche Vater war. Vater-

115) LB 1585 S. 62. RP 1597—1609 S. 126 f., 131, 318, 370, 488, 517, 522;
RP 1609—21 S. 207; RP 1621—32 S. 502, 504 f., 516; RP 1632—39 S.

367, 415; RP 1639—45 S. 392, 401, 431; RP 1660—67 S. 486; RP 1667—
74 S. 252 f. GRP 1605-10 S. 24, 26; GRP 1611-41 S. 261 338; GRP
1641-69 S. 208, 226, 362; GRP 1669-81 S. 16 f.; GRP 1684-1705 S.

70 f., 134, 278, 338, 362 f., 476 f., 518; GRP 1705-16 S. 55-57, 65-
67, 75. LRP 1676-97 S. 53 f., 511; LRP 1697-1706 S. 462. WRP
1682-88 S. 138, 147.

116) LB 1585 S. 55, 61. MB 1605-31 fol. 14V, 37V. RP 1609- 21 S. 211,
275; RP 1632—39 S. 54; RP 1652—59 S. 127; RP 1667—74 S. 181, 252
f.; RP 1674-77 S. 132-134. GRP 1669-81 S. 16 f., 281; GRP 1684
bis 1705 S. 48, 80, 173, 272-274. LRP 1676-97 S. 495 f. WRP 1682
bis 88 S. 61, 173; WRP 1688-91 S. 29 f., 54; WRP 1696-99 S. 364;
WRP 1700-04 S. 127; WRP 1704-09 S. 247, 284 f. Vgl. SI V Sp. 69.

11T) LB 1585 S. 55. RP 1597-1609 S. 524; RP 1609-21 S. 183; RP 1621
bis 32 S. 210; RP 1632—39 S. 54, 109; RP 1639—45 S. in, 178, 240,
257; RP 1646-52 S. 150; RP 1652-59 S. 127; RP 1660-67 S. 285 f.,
468 f., 662, 761, 791; RP 1667—74 S. 252 f., 377; RP 1674—77 S. 121
f. GRP 1669-81 S. 284, 314; GRP 1684-1705 S. 50 f., 59 f., 72, 80,
88f., 492. LRP 1706-14 S. 142. WRP 1677-81 S. 177 f., 263, 399;

46



schaftsprozesse beschäftigten den Rat wiederholt. Im ersten Fünftel
des 17. Jahrhunderts konnte es vorkommen, daß zwei Männer als

Väter eines und desselben Kindes erklärt und die Unterhaltskosten
unter ihnen verteilt wurden. Später wurden die Vaterschaftspflichten

nach Möglichkeit einem einzigen Überbunden. Wenn weder
durch freiwilliges Eingeständnis noch durch Zeugenaussagen der
richtige Vater nachgewiesen werden konnte, durfte die Mutter,
sofern sie selbst sicher war, dem Vater das Kind auf die Heiligen
geben, d. h. sie schwur einen Eid, daß nur dieser und kein
anderer der Vater ihres Kindes sei. Mütter, die einen Mann
fälschlicherweise der Vaterschaft bezichtigten, und ebenso Männer, die
ihr Vergehen zu leugnen versuchten, wurden dafür bestraft.118)

Zweck und Aufgabe der sittenpolizeilichen Vorschriften war es,
sittliche Fehltritte jeder Art zu verhüten. Regelmäßig verboten die
früheren Mandate den ledigen Burschen und Mädchen wie
auch den Witwern und Witwen, weder in Wirtshäusern
noch sonstwo miteinander zu trinken und zu zehren.
Fehlbare hatten 1V4 Pfund Pfennig, jene, die ihnen zu trinken
gaben, 5V4 Pfund Buße zu entrichten. Seit 1608 wurde den Töchtern
der Wirtshausbesuch bei 1 Pfund Buße überhaupt untersagt, weil
sie ihren Eltern zu viel Geld brauchten. Eine Ausnahme bildeten
lediglich die Hochzeiten und Kirchweihen, doch mußten auch hier
die Mädchen von den Burschen und Witwern getrennt sein. Einzig
in Oberegg und Hirschberg wurde 1615 den Burschen und Mädchen

auf Zusehen hin gestattet, an Hochzeiten im Lande selbst und
an Kirchweihen im benachbarten Rheintal zusammen zu trinken.
Die Töchter sollten sich aber noch bei Tageslicht nach Hause
begeben. Das Wirtshausverbot für die Töchter läßt sich nach 1630
nicht mehr lückenlos verfolgen. 1664 wurde es erneut bestätigt und
den Wächtern eingeschärft, fehlbare Töchter erbarmungslos ins
Gefängnis zu werfen. Im gleichen Jahre beklagten sich die vier
Nachtwächter, daß sie die Mädchen nur mit Mühe von den Wirts-

WRP 1682-88 S. 79, 213, 509 f., 583; WRP 1688-91 S. 29 f.; WRP
1696-99 S. 357, 389; WRP 1700-04 S. 127, 196, 452, 474, 495, 515,
523; WRP 1704-09 S. 187, 284 f.; WRP 1711-12 S. 216.

118) RP 1597—1609 S. 171, 175, 370, 449; RP 1609—21 S. 14, 33; RP
1621—32 S. 9; RP 1632—39 S. 357, 492; RP 1639—45 S. in, 178; RP
1652—59 S. 248 f.; RP 1660—67 S. 247 f.; RP 1674—77 S. 132—134.
GRP 1611-41 S. 442, 448; GRP 1641-69 S. 16, 393; GRP 1669-
81 S. 16 f., 32 f., 35, 189 f.; GRP 1684-1705 S. 21 f., 69, 173; GRP
1705-16 S. 55-57, 62, 65-67, 75. WRP 1682-88 S. 173; WRP 1700-
04 S. 192 f. Der Wortlaut eines Vaterschaftseides, wie ihn eine
ledige Mutter 1666 in St. Gallen schwören mußte, findet sich bei Mo-
ser-Nef 1. c. V S. 362-364.

47



häusern fernhalten könnten, und forderten hiefür eine zusätzliche
Entlöhnung.119) Die Geschlechtertrennung unverheirateter Personen

beim Trinken läßt sich anhand der ausgesprochenen Bußen und
Strafen immer wieder nachweisen. 1666 wurde sie für zwei
Fastnachtstage, den Landsgemeindesonntag und die Maien- und Herbstkilbi

aufgehoben, sollte aber dafür während der übrigen Zeit des

Jahres umso strenger durchgeführt werden. Seit 1687 durften ledige
Personen beiderlei Geschlechts an den drei letzten Fastnachtstagen,
am Landsgemeindesonntag und Montag und am Kirchweihesonntag
und Montag im Herbst miteinander trinken. Den Wirten, die
Burschen und Mädchen außer an diesen erlaubten Tagen zusammen
trinken ließen, sollte die Wirtebewilligung für ein Jahr entzogen
werden. 12°)

Das Verbot der sogenannten Spini läßt sich bis 1671
nachweisen. Wer eine Spini hielt, hatte laut den Mandaten 5V4 Pfund
Pfennig, und wer zu einer Spini ging, 1V4 Pfund Buße zu entrichten.

Nur wenn ein Mädchen oder eine Frau wegen Armut das

Licht nicht vermochte, durfte sie abends ins Nachbarhaus zur
Spini gehen, jedoch nur um zu spinnen.121) Diese letzte Bestimmung
weist darauf hin, daß Spini von Spinnen herzuleiten ist. Vermutlich
kamen ursprünglich mehrere Mädchen und Frauen in einem Haus

zum Spinnen zusammen, teils um Licht zu sparen, vor allem aber

um sich bei dieser etwas eintönigen Arbeit gegenseitig zu unterhalten.

Noch heute ist es ja Brauch, daß Frauen und Mädchen etwa am
Nachmittag zur Nachbarin oder zu Bekannten zur sogenannten Stu-
beten gehen, um daselbst zu sticken oder andere Handarbeiten zu
verrichten und dabei zu schwatzen. Zu den spinnenden Mädchen
werden sich an den langen Winterabenden bald junge Burschen

119) MB 1605—31 fol. i3r, 28r, 43r, 49r, 5ir, 54r, 66v f., 73r f., 8iv, 90V,
95V, I02V, iiov, 115V f., 120V, i28r, I39r, i44r, 145V, i5ir f., 154V f.,
i66r, i73r. RP 1597—1609 S. 470; RP 1660—67 S. 520 f., 600. GRP
1641—69 S. 463.

120) RP 1597—1609 S. 146, 278, 384, 389, 527; RP 1609—21 S. 162, 219,
230, 234, 277; RP 1621—32 S. 259, 391, 546; RP 1632—39 S. 8, 18,

244, 254, 278, 321, 414, 429; RP 1639-45 S. 319, 335, 427; RP
1646—52 S. 9, 477; RP 1652—59 S. 13, 117, 234, 278, 282; RP 1660—

67 S. 621 f., 631, 793; RP 1667-74 S. 30, 188. GRP 1611-41 S. 63,
85, 175; GRP 1641-69 S. 15, 39, 259; GRP 1684-1705 S. 419. LRP
1676-97 S. 53, 277.

121) MB 1605—31 fol. 29V, 44r, 48V, 66v, 74V f., 91V, 103V, n6v, I29r,
146V. RP 1597—1609 S. 239, 349, 467, 470; RP 1609—21 S. 158, 216,
219, 229 f.; RP 1621—32 S. 192, 396, 409 f., 546; RP 1632—39 S. 181;
RP 1646—52 S. 476; RP 1652—59 S. 251, 262; RP 1660—67 S. 445,
629; RP 1667-74 S. 286. GRP 1611-41 S. 113; GRP 1641-69 S. 39,
226 f., 230 f., 528.

48



hinzugesellt haben. Da wurde allerlei Kurzweile getrieben, das Spinnen

wurde immer mehr zur Nebensache und mit der Zeit ganz
unterlassen. In den Mandatenbüchern des 16. Jahrhunderts begegnet
uns die Spini bereits als gemütliche und gesellige Zusammenkunft
von Burschen und Mädchen, wo u. a. auch getanzt wurde, wie der
Ausdruck Tanzspini deutlich beweist. Weil die Regierung in der
Spini, die oft bis spät in die Nacht hinein dauerte, und auch auf
dem anschließenden Heimweg eine Gelegenheit zu sittlichen Verfehlungen

sah, verbot sie diese, wie sie sich im Laufe der Zeit
entwickelt hatte, und schränkte sie auf ihre ursprüngliche Form, eben
auf das Spinnen ein.122)

Außer an Hochzeiten war das Tanzen zum großen Leidwesen
der jungen Leute meistens verboten, vor allem während der
Sommermonate, denn durch den Verzicht auf diese Lustbarkeit sollte
der Schutz Gottes vor allen Ungewittern und ein fruchtbares Jahr
erfleht werden. Im Winter durfte gewöhnlich am Sonntagnachmittag

in der sogenannten Stubeten bis zur Vesperzeit getanzt werden.
In teuren und schweren Zeiten wurde das Tanzen auch im Winter

gänzlich verboten. Aufschlußreich sowohl für die Einstellung
der Obrigkeit dem Tanzen gegenüber wie auch für die Art des

damaligen Volkstanzes ist das Tanzmandat vom Neujahr 1607. Um
dem Jungvolk nicht jegliche Freude und Kurzweile zu rauben,
wollte der Rat das geringste von allen Uebeln, die junge Leute
begehen können, auswählen und eben das Tanzen an den Sonntagen
der kommenden Fasnachtszeit auf folgende Weise gestatten: Vesper
und Kinderlehre sollten von den Geistlichen so angesetzt werden,
daß um 15 Uhr alles vollendet war. Nach der Vesper durften die
Spielleute auf den Platz hinaus ziehen und dann sollte das Hofer
Spiel zum ersten, das Schwendner Spiel zum zweiten und das Lehner

Spiel zum dritten Tanz mit Trommeln und Pfeifen aufspielen.
Nach diesen drei Tänzen war jedem Spiel in der gleichen Reihenfolge

noch zweimal ein Tanz gestattet, also insgesamt nur neun
Tänze. Tänzer und Tänzerinnen sollten den Vortänzern nachtanzen
und durften nicht eigene Seitenwege gehen. Es wurde überhaupt
zu aller Zucht und Ehrbarkeit gemahnt. Zur Betläutenszeit mußten
die Spielleute aufhören, gleichgültig ob die neun Tänze vollendet
waren oder nicht. Die Mädchen sollten sofort heimgehen, die Bur-

122) MB 1570—79 S. 32, 44, 113, 126, 138; MB 1579—97 S. 31, 102,
132, 171, 269, 289, 314. Vgl. SI X Sp. 326—329; Zellweger 1. c. IV
S. 357 f. Wie sich die Innerrhoder noch im letzten Jahrhundert bei
einer Spini mit lustigen Gesellschaftsspielen, Tanzen und Erzählen
von Geschichten unterhielten, schildert anschaulich Albert Rusch,
Näbis vo de Spini, Neuer Appenzeller oder Häädler Kalender 56
(1922..

49



sehen noch ihr Spiel zu dem Hause begleiten, von dem es

ausgegangen war. Bei Uebertretung dieser Bestimmungen sollte das

Tanzen auf den nächstfolgenden Sonntag wieder verboten werden.
1608 wurde das Tanzen auf die gleiche Art für den Kirchweihsonntag

und Montag erlaubt. Es lag im freien Ermessen des Rates,
auch an der Kirchweihe, am Landsgemeindesonntag und sogar an
der Fastnacht je nach den Zeitumständen das Tanzen zu untersagen.

Bis zum Ende der von uns behandelten Periode machte die
Regierung mehrmals von diesem Rechte Gebrauch. Nicht einmal
Zeiten des Wohlstandes konnten der Jugend ihr Tanzvergnügen
sicherstellen. So wurde 1707 für die Fasnacht das Tanzen verboten,
weil in der so guten und wohlfeilen Zeit niemand Grund habe, zu
springen und zu tanzen. An der Kirchweihe des gleichen Jahres war
es wieder gestattet. Wer gegen das Verbot in Wirts- oder
Privathäusern tanzen ließ, hatte nach den älteren Mandaten 2V4 Pfund
Pfennig, in der Praxis meist sogar 5 Pfund Buße zu entrichten.
Wer verbotenerweise tanzte, mußte 1—2 Pfund bezahlen. 1646
wurde ein Tiroler Hackbrettler, der an der Maienkilbi zum Tanze
aufgespielt, über das Maß getrunken und sich Intimitäten mit Mädchen

erlaubt hatte, 5 Pfund gebüßt und beim Eide aus dem Lande
verwiesen. 123)

Zur Nachtzeit waren Lärmen, Jauchzen und Unfugtreiben
wie Verspottung und Belästigung später, oft ein wenig angeheiterter

Heimkehrer und Anrichten von Schaden verboten und strafbar.

Die halbwüchsigen Burschen mußten sich bei der Buße von
1 Pfund Pfennig nach dem Betläuten im elterlichen Hause
einfinden. Nachtschwärmer, die ihre Buße nicht bezahlen konnten
oder sich zu unbändig gebärdeten, wurden ins Gefängnis, bisweilen
sogar unter die Stiege gelegt. Ebenso sollten die jungen Töchter
nach dem Betläuten nicht mehr auf den Straßen bei den Burschen

123) MB 1605—31 fol. i3r f., 29r, 37r, 44r, 48r—49r, 5ir, 57r, 7ir f., 8iv f.,
88r, 91V, 95V, I03r f., mr, n6v, I2ir, i29r, 139V, i46r f., I55r, I73r.
RP 1597—1609 S. 211, 349, 413, 474; RP 1609—21 S. 158, 225; RP
1621-32 S. 81; RP 1632-39 S. 60 f.; RP 1652-59 S. 117; RP 1660-
67 S. 167, 584, 783; RP 1667-74 S. 175, 286, 450. GRP 1684-1705
S. 381; GRP 1705-16 S. 41, 114-116, 189. LRP 1676-97 S. 53; LRP
1697-1706 S. 105; LRP 1706-14 S. 108. WRP .1677-81 S. 88,
153 f., 336; WRP 1682-88 S. 49, 59, 196, 268, 352; WRP 1691-96
S. 5, 19, 21, 23, 422, 474; WRP 1696-99 S. 185; WRP 1700-04 S.

343; WRP 1704—09 S. 284, 312 f., 364, 453, 502; WRP 1709—11 S.

178, 342; WRP 1711—12 S. 77, 183. Unter Stubeten sind in diesem
Zusammenhange gemütliche Zusammenkünfte zu verstehen. Im
Tanzmandat von 1607 ist die Fastnachtszeit im weiteren Sinne gemeint,
die von Dreikönigen bis zum Aschermittwoch dauerte. Vgl. SI IV
Sp. 645; X Sp. 1175 f.

50



herumstehen oder singen. Laut einer Verordnung von 1656 durften
Burschen ledige Mädchen, die sich nachts ohne Licht und ohne
rechtmäßigen Grund auf den Gassen herumtrieben, ungestraft in
einen Brunnen werfen.124)

Nicht einmal die Liebespärchen konnten ihren Gefühlen allzu
freien Lauf lassen, auch sie wurden vom Auge des Gesetzes
überwacht. Mehrmals beschäftigte sich der Rat mit dem Heimführen.
Gemäß dem Frühjahrsmandat von 1606 sollte kein Bursche seine
Geliebte über den Friedhof heimbegleiten, weil daselbst unzüchtige
und unehrbare Dinge verrichtet würden. In einem besonderen Mandat

schärfte die Regierung 1608 dem Jungvolk ein, einander nur in
aller Zucht und Sittsamkeit heimzuführen. Vor jeder allzu intimen
Annäherung wurde gewarnt. Da sich die Klagen über das unehrbare

Benehmen der jungen Pärchen häuften und die Geistlichen auf
der Kanzel dagegen predigten und die weltliche Obrigkeit zum
Einschreiten aufforderten, wurde 1614 das Heimführen von den Stu-
beten und Abendstubeten gänzlich untersagt und das Verbot in den
nächstfolgenden Jahren wiederholt. 1648 mußten einige Töchter,
die spät in der Nacht mit Burschen von der Gonter Kilbi heimgekehrt

waren, 3 Pfund Pfennig Buße entrichten, ein Kreuz lecken
und zur Beichte gehen.125)

Wenn wir die Sorge der innerrhodischen Regierung um die
Bewahrung und Förderung des katholischen Glaubens und der guten
Sitten richtig würdigen und verstehen wollen, dürfen wir nicht
moderne Maßstäbe anlegen. In unserem stark verweltlichten Zeitalter

können wir uns nur noch schwer vorstellen, wie tief der
damalige Mensch trotz aller seiner Fehler und Schwachheiten von
Gott, Glaube und Religion durchdrungen war. Es wurden nicht
nur Pest, Seuchen, Feuersbrünste, Naturkatastrophen und Unglücksfälle

aller Art als Strafen und Heimsuchungen Gottes angesehen,
sondern Gott wurde auch als der Urheber alles Guten und Schönen

und überhaupt als der Lenker und Leiter des Ablaufs der Zeit
und aller Geschehnisse betrachtet und erlebt.12e) In diesem Be-

124) MB 1605—31 fol. i6r f., 28V f., 38r, 43V, 52r f., 54r f., 56V, 66r, 741,
9ir, 97r, I03r, ii2v, I22r f., 128V, 140V, i44r, i46r, I56r, i66v, 171V,
173V. RP 1597-1609 S. 107, 239, 470; RP 1621-32 S. 441, 453, 498;
RP 1632-39 S. 97; RP 1652-59 S. 134 f., 157, 290.

125) MB 1605—31 fol. 36V, 66r f., 138V f., 1441, 145V, i5ir f., i55r,
I73T. RP 1597—1609 S. 470; RP 1646—52 S. 244; RP 1652—59 S. 134.
GRP 1605—10 S. 71, 77; GRP 1611—41 S. 101.

126) Vgl. beispielsweise MB 1605—31 fol. i2v, i3r f., 371, 4ir, 53V, 66r,
138V usw. RP 1609-21 S. 65; RP 1646-52 S. 208. GRP 1684-1705
S. 272 f., 469 f. WRP 1704—09 S. 312. Der eidg. Vorort Zürich

51



wußtsein der Abhängigkeit von Gott und der Pflicht, ihn zu
verherrlichen, wurden Verfassung und Gesetzgebung gestaltet. Das
appenzellische Landbuch verlangt nicht nur tüchtige und weise,
sondern vor allem auch gottesfürchtige und rechtschaffene Amtsleute,

Richter und Ratsherren, denn wo echte Demut und Gottesfurcht

herrschen, kann sich nichts zum Unglück wenden. Nach dem
gleichen Landbuch mußte der Landammann schwören, die Ehre
Gottes und den Nutzen des Landes zu fördern und den Schaden
abzuwenden. Wiederholt wurde den Mitgliedern des Geheimen
Rates bei ihrer Wahl ans Herz gelegt, sich nicht nur zum Besten
des Landes, sondern auch für die Ehre Gottes einzusetzen. Ebenso
wurden die Mandate und Verordnungen, wie es in der Einleitung
öfters ausdrücklich heißt, zur Ehre Gottes und zum Wohle des

Volkes erlassen. Obwohl die höchsten Landesbeamten von der
Landsgemeinde gewählt wurden, betrachtete die weltliche Obrigkeit

ihre Regierungsgewalt nicht als vom Volke, sondern als von
Gott gegeben. Sie nannte sich die ordentliche von Gott gesetzte
Obrigkeit.127)

Aus dieser Einstellung heraus fühlte sich die Regierung nicht
nur für das bürgerliche und irdische Wohl, sondern auch für das

Seelenheil der Landleute verantwortlich. Zur Reformationszeit
entschied letzten Endes überall die weltliche Obrigkeit über die
Beibehaltung des alten oder die Annahme des neuen Glaubens. Auch
in der Eidgenossenschaft bekam der Grundsatz des Augsburger
Religionsfriedens von 1555 Geltung: Cuius regio, eius religio, d.h.
der weltliche Herr eines Gebietes bestimmt auch die Religion seiner
Untertanen. Wenn beispielsweise in Appenzell bis zur Landteilung,
in Glarus und in den gemeinen Vogteien konfessionelle Minderheiten

zugelassen wurden, so darf dies keineswegs als Zeugnis für
Toleranz und Gewissensfreiheit im heutigen Sinne betrachtet werden.

Die Duldung von religiös gemischten Verhältnissen war praktisch

ein politischer Kompromiß, weil in diesen Gebieten keine

schrieb noch im 18. Jahrhundert öfters die Jahrrechnungstagsatzung
ungefähr folgendermassen aus: «Da durch Gottes besondere Güte
wiederum die gewohnte Zeit der Jahrrechnungstagsatzung herannaht,

.». Das Einladungsschreiben enthielt meist die Bitte, daß der
Allmächtige die Verhandlungen zum Besten des Vaterlandes leiten
möge. Zürich an Appenzell, 3. Juni 1730, 13. Juni 1733, 13. Juni
1734, 24. Juni 1738, 10. Juni 1743, 17. Mai 1747, 14. Mai 1748, 5.
Mai 1750, 17. Mai 1751, 12. Mai 1753, 2. Mai 1782, 12. Mai
1783, 5. Mai 1787.

12T) LB 1585 S. 1 f., 10. MB 1605—31 fol. i2r, 26V, 35V, 41V, 50V, 55V,
72r, 8ir usw. RP 1632—39 S. 103, 310, 517, 529; RP 1639—45 S. 249,
333-

52



Glaubenspartei stark genug war, um ihren Ganzheits- und
Ausschließlichkeitsanspruch in vollem Umfange durchzusetzen. Wo
die reformierte Glaubenspartei souverän herrschen konnte, war
die Ausübung der katholischen Religion ebenso wenig gestattet wie
in den souveränen katholischen Orten das evangelische
Glaubensbekenntnis zugelassen wurde.128) Glaubensdelikte, Gotteslästerung,
Fluchen und Schwören, Ehebruch und Sittlichkeitsvergehen aller
Art wurden auch in den protestantischen Städten, wie beispielsweise
in St. Gallen, mit aller Strenge bestraft. Ebenso wurden dort auch
Vorschriften über die Sonntagsheiligung und die Ehe erlassen.129)

Die innerrhodische Regierung ließ sich in ihrer Glaubenssorge
und Religionspolitik von den besten Absichten leiten. Trotzdem
verstieg sie sich gelegentlich zu Beschlüssen, die entschieden zu weit
gingen. 1608 erhielt Kaplan Mang in Gonten vom bischöflichen
Generalvikar in Konstanz für Gonten das Taufrecht und die
Erlaubnis, in der dortigen Kirche das Allerheiligste aufbewahren und
die Sterbesakramente spenden zu dürfen. Der Kaplan hatte sich
diese Rechte ohne Wissen des Rates und offenbar auch ohne
Begrüßung des Pfarrers von Appenzell, zu welcher Pfarrei Gonten
damals gehörte, von der rechtmäßigen kirchlichen Obrigkeit
verschafft. Der Rat erklärte die bischöfliche Bewilligung kurzerhand
als ungültig und verwies Kaplan Mang sogar aus dem Lande. Es

ging der Regierung offenbar nur darum, ihre Macht und ihr
vermeintliches Oberaufsichtsrecht in kirchlichen Belangen in
demonstrativer Weise an den Tag zu legen, denn knapp zwei Jahre später

suchte der Rat selbst in Konstanz um die bischöfliche Erlaubnis
nach, daß in der Kirche zu Gonten das Allerheiligste aufbewahrt
werden dürfe.130)

Mag auch die Regierung bisweilen Beschlüsse gefaßt haben, die
als Staatskirchentum zu brandmarken sind, so dürfen doch ihre
großen Verdienste nicht mißkannt werden. Die Bemühungen der
katholischen Amtsleute und Ratsherren und der Kirchhöre Appenzell

um die Wiederherstellung der Glaubenseinheit vor der
Landteilung und die Glaubenssorge der weltlichen Obrigkeit nach der
Landteilung haben wesentlich dazu beigetragen, daß Innerrhoden
dem alten Glauben treu geblieben ist.

128) Yg] Duft 1. c. S. 34—42; Fischer 1. c. S. 97.
129) Ygj Moser-Nef 1. c. I S. 384—390; II S. 437 f.; Ill S. 915—917, 943 f.;

V 376-424, 440-478.
13°) Wild I. c. S. 75 f.

53


	Die Glaubenssorge und Sittenpolizei der weltlichen Obrigkeit in Appenzell I.Rh. 1597-1712

