
Zeitschrift: Inform'elles : bulletin d'information du Bureau de la condition féminine
de la République et Canton du Jura

Herausgeber: Bureau de la condition féminine de la République et Canton du Jura

Band: - (1987)

Heft: 20: A propos de théologie féministe...

Artikel: A propos de théologie féministe...

Autor: Bouillaud, Simone / Gerber, Théo / Giauque, Jean-Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-350273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-350273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 DOSSIER INFORM'ELLES N°20 - 3/87

A propos de théologie féministe...

Le thème que nous abordons aujourd'hui, nous
est très précieux. La découverte de la théologie
féministe fut, pour nous, très intéressante et
enrichissante... elle permit à certaines de
réconcilier leur féminisme avec leur
christianisme.

Depuis plusieurs années, nous voulions aborder
ce sujet, et c'est grâce au groupe de "Lecture" que
ce projet put enfin se réaliser. Ce groupe, créé

pour lire, commenter, analyser et mettre en
valeur les ouvrages de la bibliothèque du BCF,
travaille par thèmes. En étudiant celui de la
théologie féministe, l'idée germa de préparer
pour Inform'elles un dossier consacré à la place
des femmes dans l'Eglise.

Il était impensable de présenter simplement les
livres à disposition au BCF; nous voulions un
dossier vivant (car cette théologie est bien
vivante qui reflète la réalité jurassienne et
donc, composé de divers témoignages et prises de

positions.

C'est ainsi qu'après une présentation de la
théologie féministe et de son avènement, nous
donnerons la parole à six personnes que nous
avons choisies en fonction de leur sexe, de leur
confession et de leur fonction dans l'Eglise. Vous
lirez donc Simone Bouillaud, membre de l'Eglise
catholique; Théo Gerber, membre de l'Eglise
mennonite; Sr Gertrude Schaller, Abbesse de la
Maigrauge à Fribourg; Jean-Jacques Giauque,
membre de l'Eglise protestante; Abbé Pierre
Salvadé, Curé de Saint-Ursanne; Vreni Biber,
théologienne protestante.

Nous leur avons demandé d'exprimer librement
leur opinion sur la théologie féministe et la
place des femmes dans l'Eglise. Aucune question
précise ne leur a été posée, de manière à ne pas
guider, ou brimer, l'expression des intervenant- e-

s. Simplement, une rencontre riche d'échanges et
d'expériences nous permit de faire le point.

Quant à Sr Gertrude Schaller, nous nous sommes
entretenues avec elle dans son Abbaye de la
Maigrauge.

* * * * *

La théologie féministe
Pour la présenter, nous citons l'article de Marie-
Jeanne Bérère, paru dans l'ouvrage "Au pays de

la théologie" de Marcel Neusch et Bruno Chenu,
paru aux éditions du Centurion (1987).

'Parler en 'féministe"
"La théologie féministe comme telle a pris
naissance dans le continent nord-américain où
elle se présente maintenant comme une section
importante de la théologie. Ses représentantes,
aux USA et au Canada publient depuis une
quinzaine d'années des travaux qui font
référence en Europe et dans le monde. A l'origine
de la théologie féministe, on trouve les
mouvements féministes sociaux, qui ne datent
pas de ce siècle, mais qui se sont étendus et
organisés après la Seconde Guerre mondiale, et
dans lesquels les femmes ont pris une
conscience plus lucide et plus combative des
discriminations et injustices dont elles étaient
l'objet dans toutes les cultures et toutes les
sociétés. Aux Etats-Unis, les femmes
chrétiennes ont été parmi les plus engagées et les

plus actives dans les instances militantes de ce
mouvement de libération et de promotion de la
femme.

"Elles ont découvert que les doctrines
religieuses, comme les structures ecclésiales,
participaient des mêmes schémas dévalorisants
à l'égard des femmes et souvent même,
confortaient par leur caractère absolu les images
contraignantes qui assignaient aux femmes leur
rôle inférieur. Un certain nombre d'entre elles
ont été alors amenées, en s'tnspirant des
analyses et des réflexions qui, dans le même
temps, ont soutenu les théologies de la
libération, à se lancer dans la recherche d'une
expression théologique correspondant au refus
de l'oppression et au désir de libération des
femmes.

"Les courants de cette théologie sont divers, mais
animés d'abord d'une même conviction : les
Eglises chrétiennes, dans leur doctrine et leur
pratique, se sont appuyées sur une anthropologie
dans laquelle l'être masculin est à lui seul l'être
humain véritable et domine alors nécessairement

l'être féminin infériorisé. Cette



INFORM'ELLES N° 20- 3187 DOSSIER 3

mentalité partiale et réductrice a perverti le sens
profond de la création, occulté pour une part ce
que l'Evangile a de libérateur et construit un
univers religieux dans lequel les femmes n'ont
pas la liberté de saisir ni d'exprimer la vérité de
leur propre existence chrétienne. La théologie
féministe s'applique donc à montrer comment le
langage et les symboles bibliques ont reçu des
significations masculinisantes, et à construire
un autre discours en réinterprétant les sources
bibliques pour leur permettre de prendre sens
dans l'horizon de l'existenceféminine.

"Ce faisant, la théologie féministe veut être
animatrice d'un processus de conscientisation

^fc des femmes à l'égard de leur propre aliénation en
même temps que provocatrice de la conversion
des Eglises à la dimension libératrice - pour les
femmes aussi - de l'Evangile du Christ. Parler en
théologienne féministe, c'est d'abord se situer
dans l'optique d'un combat contre les forces
oppressives d'un système patriarcal
d'organisation sociale et ecclésiale où les
hommes mâles ont tout pouvoir, soutenu par une
attitude d'esprit "androcentrique" qui prend
l'homme masculinpour norme dépensée.

'Penser Dieu enféministes
"La théologie féministe s'interroge sur l'image de
Dieu véhiculée dans la doctrine traditionnelle.
Elle conteste les traits masculins que lui
dessinent comme naturellement les notions de

• création et de paternité. Certaines théologiennes
tentent un rapprochement de la tradition

biblique avec les autres traditions religieuses de
l'humanité évoquant Dieu comme "matrice
maternelle de l'existence" et décelant alors en
Dieu le caractère féminin de la maternité.
Pourquoi dit Rosemary Ruether, ne pourrions-
nous pas nous adresser à Dieu en le nommant
"notre Père et notre Mère", ou tantôt "Père" et
tantôt "Mère" D'autres proposent aussi d'écrire
"Dieue", auféminin.

"Toutes les théologiennes féministes,
recherchant la possibilité de dire le féminin en
Dieu, insistent sur la place de l'Esprit dans la
Trinité et dans la relation de Dieu avec
l'humanité. L'Esprit n'étant pas représenté par
une figure masculine se démarque ainsi du Père
et du Fils et leur paraît plus facilement apte à
proposer une image de Dieu non patriarcale. Se
fondant alors sur le fait que les mots : ruah
(esprit), shékinah (présence), sophia (sagesse),
qui nomment des attributs de Dieu, sont des
termes féminins, la théologie féministe propose,

non un Dieu féminin «même si certains groupes
vont jusqu'à parler de "théologie" - mais au
moins l'affirmation d'un principe féminin en
Dieu. Ainsi la figure de Dieu pourrait-elle
correspondre plus adéquatement à la situation
"d'image de Dieu" qui est celle de lafemme autant
que de l'homme.

"La théologie féministe récuse encore avec
vigueur l'importance donnée, dans la
christologie, à la masculinité du Christ
présentée comme un élément fondamental de sa
mission et qui conditionne ensuite la mission de
l'Eglise. Les théologiennes féministes insistent
sur la condition humaine - et non seulement
masculine - du Christ, nouvel Adam
récapitulant en lui toute l'humanité renouvelée,
hommes etfemmes bénéficiaires du même salut

'Théologieféministe plurielle
"Malgré ces orientations très générales
communes, la théologie féministe n'est pas
toujours unanime, ni dans ses analyses, ni dans
ses propositions. Prenons leur manière
d'aborder ce que chaque tendance affirme
nécessaire, à savoir, la réinterprétation des
sources bibliques.

"Letty Russell, qui écrit en 1974 son ouvrage sur
la libération humaine dans une perspective

féministe, fait remarquer que la Tradition,
reconnue comme expression véritable de l'action
salviflque de Dieu, a été coulée dans des



4 DOSSIER INFORM'ELLES N°20 - 3/87

représentations patriarcales qui ont établi des
traditions historiques, ce de fait contestables.
Elle engage la théologie féministe à rechercher
dans la Bible un "passé utile" pour les femmes,
passé jusqu'alors négligé ou occulté, qui leur
permette de se comprendre et de bâtir leur avenir
ecclésial. H faut pour cela retrouver, dans une
nouvelle interprétation, la vérité originelle
libératrice que détient la Tradition.

"Dans le même champ de travail, Rosemary
Ruether se montre plus agressivement critique.
Elle estime que toute culture héritée d'une société
dirigée par les hommes mâles est sexiste, c'est-à-
dire discriminatoire pour le sexe féminin. La
Bible et les Eglises fondées sur son
interprétation sont donc structurellement sexistes.
Cependant, les femmes peuvent découvrir, à
l'intérieur même de la culture biblique, le

principe critique que constitue l'annonce du
salut de Dieu en Jésus Christ Elles doivent alors
s'en saisir pour instaurer et conforter leur
rechercheféministe d'égalité des sexes.

"La pensée d'Elisabeth Schûssler-Fiorenza
paraît plus intransigeante encore. Elle affirme
que la Bible toute entière, dans son fond comme
dans sa forme, traduit une appréhension de Dieu
et de son action dans une mentalité patriarcale
oppressive à l'encontre des femmes et qu'une
interprétation féministe ne peut se satisfaire de
critiquer les formes historiques des traditions
en ménageant la Tradition première, elle aussi
de type androcentrique. E. Schûssler-Fiorenza
envisage alors une rê-interprétation totale, par
des critères et une herméneutique féministes,
des traditions que nous livrent les Eglises afin
de reconstruire une histoire féministe de la
chrétienté. <Je suggérerais donc, écrit-elle, que le
critère à adopter pour l'évaluation des traditions
bibliques androcentriques et des interprétations
qui les prolongent ne peut provenir de la Bible
elle-même et ne peut êtreformulé que dans et par
la lutte des femmes pour leur libération de toute
forme d'oppression patriarcale» (En mémoire
d'elle, p. 73).

"Cette ligne radicale de la théologie féministe
s'emploie donc à traiter toute question
théologique du point de vue féministe. Elle
présente comme moyen nécessaire la formation
d'une "ecclesia des femmes" s'érigeant à côté de
l'Eglise masculine, avec la conviction qu'une
réflexion aussi fondamentalement féministe
peut seule conduire la théologie à son expression
entière et l'Eglise à son ouverture aux réalités
féminines."

Après avoir situé ainsi ce qu'on entend par
théologie féministe, nous vous proposons la
réflexion de six personnes qui, de près ou de loin,
ont eu connaissance de cette nouvelle vision de
la théologie.

Femme "Roue de
secours" NON
Il est temps de remettre l'église au milieu du
village, et la femme au milieu de l'Eglise Cette
femme, objet dans la vie civile publicitaire,^^
"roue de secours" dans l'Eglise actuelle et^F
confinée dans un rôle subsidiaire au sein de nos
communautés paroissiales.

Que je vous dise tout de suite mon indignation
face à la femme chrétienne qui n'assume, dans
notre Eglise, que des tâches auxiliaires et
subalternes où le silence, l'obéissance et la
subordination sont plus appréciés que
l'initiative, l'indépendance ou la prise de

i \
1 J
1

\

«Si vous êtes vraiment ordonné au service de l'Église, „«.
pourquoi moi j'écope de tout le travail sale ici ?» (FHE

position. Trop de femmes se complaisent encore
dans l'auto-gratlfication parce qu'elles
"dépannent" leur prêtre occupé à des tâches, ô
combien plus importantes, ô combien plus
nobles

Mais ne me dites pas que je jette la pierre aux
dames catéchistes, aux ministresses de la
Communion ou aux visiteuses de malades. Il y a
derrière ces engagements louables un potentiel
de valeurs indéniables que je ne possède pas. Ou
plutôt que je ne possède plus Mais devoir se
contenter de cela uniquement et accepter de
n'être que des "bouées de sauvetage" pour curés
débordés ne suffit pas à beaucoup de femmes. A
celles qui ont enregistré le message libérateur de



INFORM'ELLES N°20 - 3/87 DOSSIER 5

Christianisme et féminisme, deux causes bien
faites pour conclure, à la lumière de
l'Evangile, un mariage d'amour et de raison
(sb).

Celui qui a donné aux deux sexes la
responsabilité de la terre, créant la femme et
l'homme à SON image.

réconciliation des sexes et le réveil des chrétiens
face à cette Eglise patriarcale qui est la nôtre.
Celle dans laquelle je ne serai pas vraiment à
l'aise tant que l'Institution empêchera la
Samaritaine de proclamer son CREDO DE
FEMME!

Simone Bouillaud,
membre de l'Eglise catholique.

Credo de femmes

Je crois en Jésus qui a discuté "théologie" avec
une femme devant un puits.
Je crois en la femme appelée par le Christ à des
tâches multiples, y compris celles de baptiser, de
pardonner, de consacrer ou de commenter la
Parole de Dieu.
Je crois en la femme qui dérange son curé en
exprimant son oppression d'un dieu-punisseur
présenté comme tel.
Je crois en Jésus qui ne refuse pas la
Communion à la femme divorcée ou concubine.
Je crois en Jésus qui aime autant le non-
pratiquant que le pilier d'église.

Et c'est par ces actes de foi quotidiens que les
femmes, à travers un mouvement de théologie
féministe bien pensé, revendiquent avant tout
un projet de justice. Elles ne cherchent pas à
prendre la place de l'homme pour l'éliminer de
ses fonctions capitales, mais elles agissent sous
l'impulsion d'une conviction profonde : le
message de Jésus de Nazareth porte en lui le
ferment révolutionnaire et libérateur qui doit
rétablir une conception "FEMME - HOMME" plus
équitable dans l'Eglise. La femme susceptible de
bâtir une Eglise vivante n'est plus la femme
résignée, attendant qu'on lui dise ce qu'il faut
faire et penser, comme dans le bon vieux temps.

En conclusion, nous constatons que les femmes,
même si elles sont plus nombreuses que les
hommes à fréquenter les églises, restent à l'écart
des décisions importantes et des ministères
ordonnés. La masculinité de l'institution
ecclésiale fausse gravement la représentation de
Dieu. Elle n'en présente qu'une face, celle du Dieu
mâle, du Père Tout-Puissant. Et pourtant, dans
la vie familiale, (constante référence pour
illustrer la famille des enfants de Dieu), on
revendique aujourd'hui la complémentarité
"MERE - PERE". Lorsque celle-ci fait défaut,
chacun s'accorde à dire que l'équilibre est rompu
au sein de la famille. L'équilibre du monde, et
celui de l'Eglise, ne peut être rétabli que par la

La femme n'est plus une esclave que les
hommes se sont efforcés de mettre sur un
trône pour qu'elle se taise (sb)

Ce dimanche-là...
La cérémonie religieuse de ce dimanche-là était
un peu particulière. Il y en avait ainsi sept ou
huit par an à se distinguer du culte habituel. La
prédication, à cette occasion, cédait la place à
une étude biblique. Après la lecture d'un psaume
et le cantique entonné à quatre voix par
l'assemblée, une courte prière terminait
l'introduction.

Devant les bancs occupés par une quarantaine de
fidèles - sur la centaine que comptait la
communauté - on avait placé une petite table. A
quoi bon monter en chaire, puisqu'on allait
avant tout dialoguer ce matin-là La portée du
message n'était certes pas affaire d'altitude
Aussi, pour permettre à chacun de s'exprimer, on
avait distribué un petit questionnaire qui allait
servir de guide pour la réflexion commune.



6 DOSSIER INFORM'ELLES N° 20- 3/87

M... avait pris place derrière la petite table. Cela
faisait plusieurs semaines qu'elle s'était
préparée à la présentation de cette étude.
Combien de fois n'avait-elle pas relu le texte,
parcouru les commentaires, comparé les
traductions pour pénétrer ce chapitre 12 de

l'Epître aux Romains.

M... n'avait pas relevé que Paul s'adressait dans
ce chapitre à ses "frères" romains, ni fait
remarquer que, somme toute, l'apôtre laissait
peu de place aux femmes dans l'Eglise. Aucun
fidèle n'avait songé à mettre le doigt sur cet
aspect du texte. Il semblait aller de soi que
chaque membre avait la possibilité, voire le
devoir, de mettre ses dons au service de la
communauté. Les volontaires ne se bousculaient
en réalité pas au portillon et le thème de

l'engagement personnel faisait souvent l'objet de
la prédication. Apparemment, personne n'était
donc gêné de voir M... animer cet échange et
chacun semblait faire sienne cette
recommandation de l'apôtre : "Soyez bien
d'accord entre vous, mais laissez-vous attirer par
ce qui est humble. Ne vous prenez pas pour des
sages." Du moment qu'on ne faisait pas le
recensement des humbles et des.sages à la sortie,
c'était peut-être aussi plus facile Oser projeter
ses idées, analyser le texte pour pouvoir se
l'approprier sous sa forme renouvelée procurait
un enrichissement certain à l'ensemble de la
communauté.

Elle avait d'abord replacé brièvement l'apôtre
Paul et son écrit dans leur contexte pour
permettre à chacun de mieux comprendre le but
de l'Epître. Puis, à tour de rôle, jeunes ou moins
jeunes lisaient dans leur bible un verset à haute
voix. M... les invitait à s'exprimer sur leur façon
de comprendre ces textes. Bien que timides, des

réponses étaient suggérées, développées par l'une
ou l'autre personne, complétées au besoin par le

prédicateur ou par M. elle-même.

"Comme nous avons plusieurs membres en un
seul corps et que ces membres n'ont pas tous la
même fonction, ainsi, à plusieurs, nous sommes
un seul corps en Christ, étant tous membres les

uns des autres, chacun pour sa part. Et nous
avons des dons qui diffèrent selon la grâce qui
nous a été accordée."

Déjà, l'assemblée entonnait le cantique final.
Avant que l'Ancien ne prononce la bénédiction,
M... invita toutes les intéressées à participer au
groupe de dames.

Sur les derniers bancs, C... se souvenait qu'elle
avait longuement hésité à quitter sa ferme isolée
avant de répondre aux invitations répétées des
animatrices. Mais elle avait trouvé là un lieu où
se décharger de ses problèmes, un lieu où l'on
était attentifl-ve?) aux difficultés qui pouvaient
survenir dans la vie mouvementée de tous les
jours. L'occasion de se retrouver avec d'autres
femmes lui offrait une alternative enrichissante:
pouvoir aborder d'autres questions que les seuls

tracas du domaine, élargir son horizon, enrichir
même modestement son vécu de femme. Elle ne
manquerait pas cette occasion.

Théo Gerber,
membre de la Communauté mennonite.



INFORM'ELLES N°20 - 3/87 DOSSIER 7

FHE 6/1981

A l'Abbaye
de la Maigrauge
(Rencontre avec Sr Gertrude Schaller, abbesse).

1 Les femmes ont-elles la place qu'elles méritent
dans l'Eglise

Evidemment non, pas encore.
Les femmes sont pourtant très présentes à la
base. De plus en plus de femmes s'engagent, par
exemple, dans la catéchèse des enfants; de plus
en plus, elles assument un service pastoral dans
les paroisses ou les hôpitaux. Elles sont très
présentes dans les services d'Eglise, mais encore
beaucoup trop rares à occuper des postes à
responsabilités, par exemple, des chaires dans
les facultés de théologie, etc. Beaucoup de
femmes regrettent que leur parole ne soit pas
suffisamment écoutée et considérée.

La semaine passée, nous avons fait la
connaissance d'une femme théologienne du
Canada qui est doyenne à la faculté de théologie
d'Ottawa. Elle doit être une des premières, sinon
la première, à occuper un tel poste.

A la dernière Assemblée Générale du Conseil
Oecuménique des Eglises (COE), à Vancouver, il y
avait 30 % de femmes déléguées par leurs Eglises.
Ce n'est pas encore la parité, mais c'est déjà un
net progrès par rapport à la réunion précédente.

2. Les femmes peuvent-elles être chefs de
communauté

Les femmes peuvent très bien être chefs de
communauté. Elles le sont d'ailleurs
actuellement dans les Congrégations et les
Communautés religieuses et aussi dans des
Communautés de base du tiers monde.

Au Moyen Age, il y avait des femmes, des
abbesses, à la tête de "monastères doubles", c'est-
à-dire abritant à la fois une communauté
d'hommes et une communauté de femmes.
D'autres, principalement en Espagne, avaient
certains pouvoirs juridiques, civils et
ecclésiastiques, qui leur ont été enlevés après le
Concile de Trente, et plus radicalement encore
au début de ce siècle.

Il y aurait encore toute une réflexion à faire sur
les structures de gouvernement de l'Eglise. Dans
les organismes de conseil et d'administration, il
y a bien quelques femmes, mais pas du tout
encore dans les hautes instances de décision.

Et je ne sais si dans les structures actuelles de

l'Eglise on peut lire suffisamment la Parole de
Jésus : "Ceux qu'on regarde comme chefs des
nations les tiennent sous leur pouvoir et les
grands sous leur domination. R n'en est pas
ainsi parmi vous. Au contraire, si quelqu'un
veut être grand parmi vous, qu'il soit votre
serviteur. Et si quelqu'un veut être le premier
parmi vous, qu'il soit l'esclave de tous. Car le fils
de l'homme est venu non pour être servi, mais
pour servir et donner sa vie en rançon pour la
multitude" {Me 10, 42-44).

C'est une manière féminine, maternelle de
concevoir le pouvoir, un pouvoir au service de la
vie concrète des personnes et des communautés
pour les rassembler et les unir dans un climat
d'amour humble et sincère qui favorise
l'éclosion de la vie. L'expansion de ce climat
produira un changement des structures, j'en suis
sûre. Et pour y arriver, je vois comme moyen
privilégié un dialogue franc et fraternel entre
hommes et femmes dans l'Eglise, pour une
collaboration à tous les niveaux, au niveau de la
réflexion sur les questions doctrinales, morales,
pastorales, etc., et au niveau de la décision, de la
promulgation des documents, des lois, etc.



8 DOSSIER INFORM'ELLES N°20 - 3187

Ce qui empêche souvent ce dialogue, c'est la peur :

peur de la sexualité, peur de perdre le contrôle
sur une vie qui se développe, peur de la différence
de langage Je ne sais pas... Il faut à tout prix
promouvoir une collaboration confiante et
fraternelle entre hommes et femmes.

3. A quelles missions Jésus destine-t-il les
femmes, et quelles espérances fonde-t-il sur
elles?

Les femmes qui ont suivi Jésus durant ses
pérégrinations, aussi bien que celles qui L'ont
rencontré, L'ont reconnu en profondeur, avec
une intuition prophétique. Un groupe de femmes
L'a accompagné fidèlement jusqu'au coeur de la
crise, jusqu'à la crucifixion. Elles ont continué à
croire en Lui, alors qu'il n'était plus qu'un
méprisé, alors que ses amis hommes, sauf Jean,
L'avaient abandonné par peur, par lâcheté ou par
déception. Jésus accepte et confirme leur
proximité et leur intuition.

Une chose me frappe en lisant les Evangiles :

Jésus fait souvent des reproches à des hommes, à

ses apôtres, aux pharisiens, à cause de leur
incompréhension, de leur dureté de coeur, de

leurs disputes au sujet du rang, mais je n'en ai
trouvé qu'un seul fait à une femme : celui adressé
à Marthe pour son activisme.

Les femmes semblent avoir mieux compris la
personne de Jésus, ses gestes, sa doctrine, sa vie,
sa mort et sa résurrection.

A côté de Marie, sa mère, j'aimerais relever la
rencontre et la relation d'amitié qui lia Jésus et
Marie-Madeleine.

La première tradition de l'Eglise a appelé Marie-
Madeleine "Apôtre des apôtres". Après l'avoir
rencontrée face à face, Jésus l'a envoyée
annoncer la Résurrection aux apôtres. C'est un
véritable appel parallèle à celui des apôtres
Pierre et André, Jacques et Jean, suivi d'un envoi
enmission.

Il y eut aussi cet autre regard prophétique de
Marie de Béthanle.

D'avance, elle a compris ce qui allait arriver à

Jésus. Elle a passé par-dessus les calculs
mesquins de son entourage et dans un geste
venant du coeur profond, a répandu sur Lui un
parfum de grand prix. Jésus justifie et souligne
ce geste très solennellement : "Ce qu'elle pouvait
faire, elle l'a fait : d'avance, elle a parfumé mon

corps pour l'ensevelissement. En vérité, je vous
le déclare, partout où sera proclamé l'Evangile,
dans le monde entier, on racontera aussi en
mémoire d'elle, ce qu'elle afait" (Marc, 14, 8-9).

Il me semble que la compréhension de la
mission que représentent ces deux femmes est
réservée à l'Eglise de notre temps. Je crois qu'elle
est encore à la veille de découvertes de nouveaux
ministères, pas moins importants que le
ministère du prêtre ou du diacre. C'est pourquoi
les femmes théologiennes représentent une
grande espérance pour l'Eglise. Je voudrais vous
faire remarquer la différence entre les termes
"théologienne féministe" et "femme
théologienne". Je pense que les théologiennes
féministes ont ouvert une voie aux femmes
théologiennes qui désormais ont la liberté
d'approcher l'Ecriture Sainte, la théologie et
l'histoire de l'Eglise avec un regard neuf et une
expérience propre.

4. Comment réagissez-vous aux "révélations"
de la théologie féministe (personnages féminins

de la Bible retrouvés, nouveau visage du
service, du sacerdoce, etc.)

La théologie féministe brise certains schémas de

pensée tellement ancrés dans les habitudes
qu'on ne les a plus mis en doute. Elle fait une
relecture de l'Ecriture Sainte et de l'histoire de

l'Eglise à partir du regard et de l'expérience
féminins. Elle met en valeur les femmes de la
Bible et des Evangiles. L'agressivité avec laquelle
elle réagit à l'exégèse masculine de certains
textes de l'Ecriture, en particulier de Saint Paul,
est tout à fait compréhensible vu l'usage qui en a
été fait à travers l'Histoire.

Elle relève aussi le côté féminin en Dieu, jusqu'à
appeler Dieu "Déesse" pour réagir contre une
masculinisation unilatérale de l'image de Dieu.
Elle essaie un nouveau langage théologique.

J'apprécie ce qu'il y a de positif dans cet effort
des théologiennes féministes et je laisse tomber
les exagérations de tous genres.



INFORM'ELLES N°20 - 3187 DOSSIER 9

La psychologie jungienne montre qu'un homme
ou une femme n'atteignent leur maturité
humaine que s'ils ont intégré la féminité dans
leur personne avec la masculinité, et vice-versa.
L'Eglise Corps du Christ atteindra sa pleine
stature, mûre et adulte, seulement quand ses
membres-hommes et ses membres-femmes
auront des relations pleinement réciproques
dans une subordination mutuelle et confiante.
Ceci est mon opinion personnelle.

La théologie féministe réagit aussi à
l'intellectualisme désintégrant de la théologie
occidentale en revalorisant l'expérience de foi de
la femme dans son corps, son coeur et son esprit.

Au Moyen Age, des hommes, des moines, ne
craignaient pas de se nommer "épouses" du
Christ, de s'exhorter mutuellement à porter en
eux le Christ comme une mère enceinte porte son
enfant, de Le chérir, de Le soigner, afin qu'il
puisse grandir. Ils avaient intégré leur féminité
sans aucun dommage pour leur masculinité,
chose encore très rare aujourd'hui.

De plus, les théologiennes féministes sont très
attentives au langage. Elles ne veulent par
exemple plus d'un discours liturgique inclusif où
le masculin est la norme. Si le prêtre s'adresse à
l'assemblée en commençant par "Frères", suis-je
appelée moi aussi Ou si on parle des "fils de
Dieu", ne sommes-nous pas des filles de Dieu

5. Vous considérez-vous comme féministe

On me taquine quelquefois en me traitant de
féministe. Je ne sais si je le suis. Mais je vis ma
vie avec Dieu en femme et en étant heureuse de
l'être. Ainsi je n'ai pas besoin d'être agressive.
J'ai une expérience de vie différente de celle de
l'homme. Même si elle n'est pas toujours
accueillie et prise en compte, je l'affirme
tranquillement, sûre de sa valeur pour le moins
complémentaire, sinon plus totale que celle de
l'homme.

6. Votre communauté est-elle aussi sensible que
vous à ces problèmes

Vous savez, dans une communauté, les idées et
les sentiments agissent souvent par osmose.
Nous sommes en effet plusieurs à penser ainsi et
à nous y intéresser, mais à des degrés différents.

7. Et le sacerdoce

Il me semble qu'avant de prendre des décisions
quant à l'ordination sacerdotale de la femme, il
faudrait revoir la question du pouvoir juridique
dans l'Eglise.

Est-il vraiment nécessaire qu'il soit lié au
sacerdoce Ne pourrait-il pas être confié à des
laïcs, donc aussi à des femmes

Une fois dissociées ces deux choses, l'identité du
ministère sacerdotal sera plus claire et plus
pure. Et il sera plus facile de discerner si le
service sacerdotal peut aussi être un ministère
féminin.

Il y a des expériences qui font désirer
ardemment l'ordination des femmes, par
exemple, celles des communautés sans prêtre ou
celles des assistantes pastorales dans les
hôpitaux. Lorsqu'elles accueillent les
confidences des malades, devenant souvent des
confessions, et accompagnent des mourants,
elles ne peuvent leur offrir le sacrement de

réconciliation, mais doivent encore appeler un
prêtre inconnu d'eux.

La question de l'ordination diaconale et
sacerdotale de la femme est là. Elle doit rester
ouverte. Seule une réflexion priante et libre de

tout désir de puissance de part et d'autre pourra
conduire à une réponse claire.

Partenaire à

part entière
D'emblée, il ne semble pas inutile de préciser la
difficulté qu'il y a à définir ou choisir un texte,
ou un aspect particulier, dans ce sujet aussi
controversé que mal connu qu'est la théologie
féministe.

Mal connu : pour moi en tout cas Au fil de mes
lectures, je découvrais une approche plutôt
fermée, voire rétrograde, de la part de la
hiérarchie catholique romaine. Mais il n'est pas
dans mon propos de polémiquer sur cette
attitude, ne serait-ce qu'en raison de mon
appartenance à l'Eglise réformée.



10 DOSSIER INFORM'ELLES N°20 - 3187

C'est notamment à la suite d'échanges avec mon
épouse que le point de vue des femmes m'a
interrogé, d'où mon intérêt à l'aborder ici. Pour
ce faire, voici tout d'abord un extrait significatif
et très fort d'un texte de Josette Maufroy :

"Emancipation de la femme : une théologie de la
libération ou libération de la théologie."

"Perspective. L'émancipation de la femme ne se
donne pas pour but de la rendre identique à
l'homme mais à être pleinement elle-même et
reconnue dans son originalité. La
philosophie du combat pour l'avènement de la
justice ne vise pas à libérer une catégorie d'êtres
contre d'autres mais de libérer opprimés et

oppresseurs de la domination ou des rôles où ils
sont enfermés afin de délivrer ce que nous avons
scellé, de susciter la vie."

Pour moi, ce texte est très parlant. En effet, de
1985 à 1987, j'ai participé au Séminaire de
culture théologique organisé par le Centre de
Sornetan. A cette occasion, j'ai pu apprécier la
qualité et la richesse des échanges entre hommes
et femmes, catholiques et protestants. Ces
rencontres m'ont également permis de mieux
comprendre la sensibilité et la manière
d'exprimer les choses de la part des

participantes. Et c'est ici que le texte cité plus
haut prend toute sa valeur : il fait appel à une
réalité vécue.

Ayant eu la chance et le plaisir de vivre
harmonieusement dans ce groupe, il m'est
particulièrement difficile de concevoir qu'au
sein de l'Eglise, les femmes ne puissent partager
non seulement les services mais aussi le pouvoir
avec les hommes. L'Eglise ne perd-elle pas ainsi
des richesses humaines et des forces précieuses
Il serait temps de voir dans les femmes des
partenaires à part entière.

n me faut maintenant développer plus avant
quelques aspects évoqués ci-dessus. Et, en

premier lieu, revenir sur cette notion d'assumer
et de partager le pouvoir. Dans les faits, celui-ci
est essentiellement aux mains des hommes,
alors que les femmes assurent pour leur part une
bonne partie des services. Je pense ici, pour être
concret, aux monitrices du culte de l'enfance, à

l'aide fournie lors d'une vente de paroisse, etc.
Tout naturellement, nous en arrivons à remettre
en cause cet ordre établi, puisque nous prenons
conscience du fait que les femmes aussi sont
porteuses de valeurs dans d'autres domaines que
ceux qui leur sont traditionnellement assignés.
Il suffit de citer la Journée mondiale de prière et
d'offrande, pour ne prendre que cet exemple,
ainsi que l'influence bénéfique insufflée par les
femmes sur la manière d'envisager les
problématiques de la paix et du désarmement.
Au niveau local également, leur engagement est

un apport précieux pour la vie de la
communauté.

En conclusion, face à la désertion croissante des
lieux de culte et à l'égoïsme généralisé, nous nous
devons de favoriser en priorité la collaboration
et une véritable cogestion entre partenaires
féminins et masculins. La mission s'annonce
suffisamment vaste et ingrate pour ne pas la
rendre plus difficile encore par des obstacles
sexistes dépassés. Laissons-nous donc éclairer
par l'enseignement du Christ, dont la vie, la
mort et la résurrection ont été accompagnées par
des femmes.

Jean-Jacques Glauque,
membre de l'Eglise protestante.

o

ne
a
S

<u 00
ai a>

a 3 «
u a

£ Fn

« Il est sécurisant pour les hommes de personnifier Dieu comme un des leurs.
Il risque d'être de leur bord... » — L'autre Parole, groupe de Sherbrooke.



INFORM'ELLES N°20- 3187 DOSSIERll

L'Eglise catholique et la
place de la femme.
Un intérêt de principe

Betty Friedan, qui n'était pas particulièrement
religieuse, répondait à la question "Quel est le
plus grand changement apporté par le
mouvement féministe ?", par la phrase suivante :

"Vous ne le croirez pas... il est théologique !" (1).
Ceci dit, on peut se demander comment l'Eglise a
reçu la question féminine. L'Archevêque de

Chicago, Joseph Bernardin, reconnaissait, en
1983, que c'était "la question la plus sérieuse que
nous avons à régler" (2). En 1963, "Pacem in
terris" reconnaissait les droits de la femme (3) et
"Gaudlum et spes" stigmatise toute
discrimination basée sur le sexe (4). D'autre part,
répondant à l'invitation de Helvi Sipila,
secrétaire générale de l'année de la femme, Paul
VI, lui-même, affirme que "l'Eglise est partie
prenante, à la fois, dans la société civile et dans
l'Eglise" (5). Dès lors, la question se pose :

jusqu'où cette participation peut-elle aller

car les ministères sont variés.

Le ministère de la femme dans l'Eglise
catholique n'a cessé d'être posé à partir de
Vatican II, par son décret sur l'apostolat des laïcs
(6) : "il est très important que la femme grandisse
en participation dans les différents secteurs de
l'apostolat de l'Eglise".

On entend par "ministère", un service. Comme
tel, le service est reçu du Christ-Tête de l'Eglise.
On comprend donc, que la Foi, puisqu'elle nous
est donnée, comporte pour chaque baptisé un
service à partager dans la communauté de Foi.
C'est ce que les théologiens appellent le
ministère des baptisés. Nous verrons plus loin
que ces services sont variés. Ces services
demandent, pour l'unité de l'Eglise, qu'ils soient
authentifiés et coordonnés par une instance
spécifiquement différente : il s'agit du ministère
ordonné. Ce dernier agit "in personna Christl",
c'est-à-dire "en personne du Christ-Tête de
l'Eglise". L'Eglise catholique reconnaît comme
ministère ordonné le ministère sacerdotal des
évêques et, en participation avec les évêques, le
ministère desprêtres et des diacres.

Une femme peut-elle être ordonnée prêtre

En 1967, le 3e congrès de l'apostolat des laïcs,
demandait "une étude sérieuse" du sujet. Les
synodes nationaux de Hollande (en 1969), de
Suisse et d'Autriche (en 1974) postulaient la
possibilité pour des femmes de l'ordination
sacerdotale, avec l'appui théologique de maîtres
allemands, suisses et strasbourgeois notamment
(7).

Paul VI, en 1970, (8) et la Congrégation de la Foi
(9) s'exprimèrent contre, par le célèbre décret
"Inter insigniores". David Stanley, à cette
occasion, démissionnera de la Commission
biblique, estimant que le texte de la
Congrégation ne tenait pas assez compte des
travaux des biblistes et, en solidarité avec leur
théologien, les Etats-Unis s'organisent en
opposition au texte du Saint Office (10).

Mais pourquoi cette attitude négative

Les arguments touchent à une pluridis-
ciplinarité théologique. En touchant au
ministère sacerdotal et à ses modalités, on
touche à la conception de l'Eglise, à l'aspect
trinitaire qui est au coeur de l'Eglise. Agissant
"in personna Christi", le prêtre s'engage comme
le Christ à l'égard de l'Eglise-épouse. Deborah
Belonick (11) qui connaît bien les théologies
féministes américaines le pressent, elle, qui va
jusqu'à contester le mystère trinitaire comme
modèle patriarcal aliénant la position de la
femme. ("Et si Dieu était Mère ?").

Ce n'est pas dans ce rapport "Christ-Eglise" ou
"Personna Christi-Eglise" que le théologien doit
chercher la place de la femme, mais bien plutôt
dans le rapport "Eglise-Temple du Saint-Esprit",
où la femme, à l'image de Marie, est habitée par
la créativité de Dieu.

D'autres arguments se prennent du fait qu'il est
erronné d'envisager le sacerdoce comme un
pouvoir, même si le concile de Trente (session
23) en a parlé comme tel, en réaction à la
Réforme, qui n'admet pas le sacerdoce
ministériel ordonné (12). C'est un service qui, en
soi, ne présente aucune supériorité et qui
appartient en plénitude à l'épiscopat.



12 DOSSIER INFORM'ELLES N°20 - 3/87

Enfin, le ministère sacerdotal n'est pas un droit
de la personne. S'il en était ainsi tous les
hommes pourraient y prétendre. On sait qu'il y a
des conditions restrictives. Parlons donc, plus
volontiers, d'un Don spirituel (13). Vergote, pour
sa part, a montré que le sacerdoce est masculin
parce qu'il médiatise la relation de Dieu le Père
(14).

Les arguments "symboliques"

Jeanine Hourcade pense que le prêtre doit être en
consonnance avec Celui qu'il représente. Le
Christ étant homme, il convient, selon elle, que
le prêtre soit masculin (15). A l'inverse, les trois
auteurs de "Si on ordonnait des femmes" (Le

Centurion, 1982, p. 53), se demandent si cette
opinion ne réduit pas la symbolique à une
simple image. Didier et Wackenheim font du
ministère "le sacrement du Christ" et affirment
que le signe littéral détermine le sens
symbolique : ainsi la représentation du Christ
s'accomode mieux d'un ministre homme (16).

Les arguments scripturaires

Jean-Marie Aubert (17) oppose à ces arguments
une opinion plus proche des thèses féministes. Il
fait l'exégèse de Ga 3, 28 : "En Christ il n'y a plus
ni homme, ni femme". Il faudrait, à son avis,
comprendre la fonction masculine de 'Tête"
dans un sens purement analogique. D'autres
auteurs pensent que le Nouveau Testament, en
prenant la relève du monde juif, où la femme se
trouve exclue du culte public, n'a pas appelé de

femmes-apôtres parce qu'il serait allé contre les
moeurs de son temps. On peut facilement
objecter à ces derniers que le Christ n'a jamais
craint de heurter les moeurs de son temps et ce
d'autant plus que les moeurs païennes
environnantes connaissaient le sacerdoce
féminin.

Les Evangiles, il est vrai, laissent aux femmes un
rôle de témoins privilégiés de la Mort et de la
Résurrection du Christ. Une place nouvelle est
donnée aux femmes, en qualité d'authentiques
disciples : elles sont prioritaires dans la Foi, à
l'image de la Vierge-Mère de la Vie (de la
Virginité féconde). Sans qu'elle soit investie du
sacerdoce, Marie le dépasse en étant Mère de

l'Eglise.

De Saint Paul, on connaît plus les positions
qualifiées de misogynes (18) : "se taire", "ne pas
enseigner", "rester voilée", "soumise"; on oublie
les positions féministes : il s'assure très
largement la collaboration de femmes dans
l'accueil des premières communautés (19), il loue
"celles qui ont durement travaillé pour
l'Evangile" (20), il accorde à la femme le don de

"prophétiser" (21).

Les arguments patristiques

Tous les Pères de l'Eglise écartent la possibilité
pour les femmes d'accéder au sacerdoce. Yves

Congar, pourtant favorable au diaconat
féminin, constate que le fait de l'ordination des
femmes n'a jamais existé (22). Louis Ligier en
donne peut-être une explication : les sectes
gnostiques, montanistes et collyridiennes les
admettaient : il fallait donc que l'Eglise
officielle s'en démarquât !(23).

Ce que nous apporte l'oecuménisme

Les orthodoxes abordent le sujet d'une manière
assez semblable à celle de l'Eglise catholique;
mais ils ajoutent un correctif de taille : le prêtre
peut se marier et la femme du prêtre trouve une
manière reconnue d'exprimer sa personnalité
religieuse. D'autre part, la femme peut être mère
spirituelle ("starets") sans être liée au sacerdoce.

Les Eglises réformées reconnaissant
exclusivement le sacerdoce des baptisés ne
formulent aucune objection à ce qu'une femme
accède au pastorat; encore faut-il ajouter que la
mise en place culturelle de femmes-pasteurs a été

difficile. Chez les luthériens et chez les
anglicans, il n'y a pas d'attitude uniforme.

"ressemblance naturelle" avec le Christ.



INFORM'ELLES N°20 - 3187 DOSSIER 13

Le noeud du problème

Théologiquement parlant, le sacerdoce féminin
ordonné ne semble ni fondé dans l'Ecriture, ni
dans la Tradition. Or, l'Eglise catholique
reconnaît ces deux sources, comme garantes de
la Révélation. Par contre, le mariage d'une
femme à un prêtre est attesté tant dans
l'Evangile (guérison de la belle-mère de Pierre)

que dans la Tradition (jusqu'au 7e siècle) et dans
l'Eglise orientale. Mais l'Eglise occidentale, pour
des raisons disciplinaires, n'a pas conservé cette
possibilité. Il demeure néanmoins pour la
femme, une fonction de partenaire laïque au
sacerdoce. Ce partenariat suppose une bonne
qualité relationnelle et l'acquisition de

compétences théologiques. Le nouveau droit de

l'Eglise (c. 229,81 1) ouvre d'ailleurs les portes des
facultés théologiques aux femmes, tant pour
l'étude que pour l'enseignement.

Les ministères féminins reconnus par le
nouveau code de droit ecclésiastique.

Tellement évidente, la vocation de nature de la
femme est d'être épouse et mère. Encore, sur ce

point, pourrions-nous souhaiter une évaluation
plus positive de la morale sexuelle et conjugale.
Dans un autre ordre et survivant à toutes les
vicissitudes de l'Histoire, la vie consacrée (c. 573)
est un ministère-témoin des conseils
évangéliques. Le diaconat féminin (24) semble
fondé du point de vue doctrinal, mais Martimort
et Gryson pensent que l'institution antique est si
ambiguë, que sa restauration se ferait dans
l'équivoque (25). Les ministères qui peuvent être
mandatés à une femme touchent aussi au
gouvernement de l'église locale : "coopérer au
gouvernement" (c. 129); "expert", "conseiller" (c.

228); "conseil pastoral" (c.512); "membre
synodal" (c. 463, 443); "chancelier", "notaire",
"archiviste" (c. 470). Les tribunaux
ecclésiastiques offrent aussi à la femme
quelques possibilités : "informateur" (c. 1428), (c.

1528); "assesseur", "auditeur" (c. 1424);

"promoteur de justice", "défenseur de lien",
"avocat" (c. 1435); "membre du collège des juges"
(c. 1421). Enfin, les tâches liturgiques et

catéchétiques sont les plus connues et les plus
nombreuses (26).

Aller de l'avant.

Pierre Teilhard de Chardin, qui a écrit un
magnifique ouvrage sur "l'Eternel Féminin" (27)

écrit : "Le monde ne se convertira aux espérances
célestes du christianisme que si, préalablement,
le christianisme se convertit, pour les purifier et
les diviniser, aux espérances de la terre". Tout
mûrit très lentement ici-bas Mais "Inter
insigniores" a raison de citer la phrase-clé pour
comprendre le ministère : "Les plus grands dans
le Royaume de Dieu ne sont pas les ministres,
mais les saints"

Abbé Pierre Salvadé

(1) Betty Friedan, la Femme mystifiée, Denoël-

Gonthier, Paris, 1964.
(2) Après une manifestation qui rassemblait 1200

femmes réclamant des responsabilités.
(3) Jean XXIII, "Pacemin terris", 1 1 avril 1963, No 41.

(4) Vat. II, "Gaudium et spes", 7 septembre 1965, No 29,

par. 2.

(5) Paul VI, Lettre à Helvi Sipila, 6 novembre 1974.
(6) Vat. II, Apostolat des laïcs, 18 novembre 1965,

"Apostolicam actuositatem".
(7) Karl Rahner, Hans Kùng, Bernard Hâring,
Klostermann, Metz et Aubert, Danielou.
(8) Déclaration du 27 septembre 1970.
(9) Inter insigniores - 15 octobre 1976.

(10) "Womens ordination Conférence", 10 novembre
1978.
(11) Deborah Belonick, citée par Jeanine Hourcade,

op. cit p. 1 53.

(12) "Ministère sacerdotal". Cerf, 1971 p. 17; Vat. II, PO,

No 2.
1 3) vide "Inter Insigniores"

(14) Vergote, in Rev. Theol. de Louvain 3, 1972, p. 200-

204.
(15) Jeanine Hourcade, La Femme dans l'Eglise, Tequi,
1986, p. 1 17.

(16) Esquisse d'une théologie des ministères. Revue

des se. religieuses, No 1, janvier 1973, p. 21.

(17) Jean-Marie Aubert, La Femme, antiféminisme et

christianisme. Cerf, 1975, p. 214-238.
(18)lCo,14, 34-35;lTim2, 12;lColl, 10;lColl,3.
(19) Apphia (Phm 2); Nympha (Col 4,15); Prisca (1 Co

16, 9); Phoebé (Rm 16, 1-2); Evodie et Syntyché (Ph 4, 2-

3).

(20) Lydie (ac 16, 14-15; Rm 16, 6, 12).

(21)lColl,2, 16;Ac2, 17-18; Ac 21,9.
(22) Yves Congar, Symbolisme chrétien et ordination
des femmes, in Effort diaconal. No 37-38, sept. 1974,

mars 1975, p. 11.



14 DOSSIER INFORM'ELLES N°20- 3187

(23) Louis Ligier, La question du sacerdoce des
femmes dans l'Eglise, in Doc. cath. No 1742, 21 mai
1978, p. 481.
(24) Etudié par Bouyer, Mystère et ministère de la
femme, Aubier Montaigne, 1976, p. 78; Congar Y. op.
cit.; Geneviève Honoré-Laine, La femme et le mystère
de l'Alliance, Cerf, 1 985, p. 80-8 1

(25) R. Gryson, Le ministère des femmes dans l'Eglise
ancienne, Duculot, 1972; A.G. Martimort, Les
Diaconnesses, essai historique, CLV, Ed. Liturgiche,
Roma, 1982.
(26) C 230, 512, 776, 910, 943, 861, 930, 1168, 1111,
1116.
(27) Henri de Lubac, L'Eternel Féminin, étude sur un
texte du père Teilhard de Chardin, Aubier Montaigne,
1968.

Théologie féministe
J'ai découvert progressivement, que j'étais une
femme dans l'Eglise et, parallèlement, j'ai appris
que ma théologie ne pouvait qu'être féministe.

Petite fille, je jouais au cow-boy et on me disait :

"Ce n'est que pour les garçons !" Plus tard, je
jouais au pasteur et on me disait : "Ce n'est que
pour les garçons !" Pourtant, je ne connaissais ni
pasteur, ni cow-boy dans mon entourage :

c'étaient des figures de livres.

Plus grande, je savais que je voulais devenir
pasteur, que je voulais étudier la théologie. Seule
une tante catholique me disait : "Ce n'est que
pour les garçons !" Chez les Réformés, on avait
déjà entendu parler de femmes qui font la
théologie.

Et j'en ferai, passionnément, ce qui m'aidera à
ne pas tomber sous le jugement des professeurs,
plus sévères à l'égard des étudiantes qu'à l'égard
des étudiants. Je vais en faire avec ma tête, mais
aussi avec toute ma personne et là, de temps en
temps, je me heurte à des habitudes bien ancrées.

Je suis consacrée sans la présence de ma famille,
car ma mère n'a pas le temps et mon fiancé y est
opposé. Je sens, pour la première fois, que je suis
sur un chemin qui ne va pas de soi et où je peux
être solitaire.

Je suis jeune femme, mariée, avec deux petites
filles, lorsque dans l'Eglise réformée s'ouvrent
les votations pour décider si les femmes peuvent
devenir pasteur dans une paroisse, pleinement,
sans être l'auxiliaire d'un homme. C'est le
combat : des collègues masculins se jettent corps
et âme dans la bataille pour éviter la chute de
l'Eglise. Là, pour la première fois, je prends
réellement conscience d'être une femme-
théologienne, une fille d'Eve qui porte le péché
du monde, une femme que le Saint-Esprit ne peut
pas appeler à enseigner, à consoler, à prêcher, à
écouter, à accompagner et encore moins à
conduire et à présider (la sainte cène).

Pour moi, c'est clair : ou bien c'est le Saint-Esprit
qui s'est trompé, ou alors, ce sont mes collègues
masculins. Le choix est vite fait et je commence à
apprendre, à faire de la théologie féministe, celle
qui sait que le Saint-Esprit ne se trompe pas
quand il parle à une femme, celle qui sait que
Dieu a créé l'homme et la femme à son image et
qu'alors - quelle découverte - il/elle doit aussi
êtreféminin-e.

Dorothée Sôlle, la célèbre théologienne
allemande, raconte dans un article : Les
astronautes russes revenant du premier voyage
dans le cosmos, s'entendent poser la question
suivante : "Avez-vous vu Dieu ?" Non, non, ils ne
veulent pas en parler. Un journaliste insiste et
finalement, les astronautes lui répondent :

"Mais il ne faut le dire à personne : Dieu existe,
elle est noire." Ceci tend à signifier que la
théologie ordinaire occidentale, est, en général.
raciste et sexiste; elle pense "blanc" et
"masculin".

F HE / 4-1981



INFORM'ELLES N°20 - 3/87 DOSSIER 15

J'ai eu cette chance dans ma vie de théologienne
d'apprendre à connaître les Eglises du tiers
monde, des chrétiens d'autres couleurs et
d'autres cultures et de découvrir, chez eux, la
recherche de la théologie de la libération. Cette
théologie, qui est multiple et diverse, fait
toujours la même découverte : le Saint-Esprit
s'adresse à l'être humain pour qu'il/elle
devienne entier/entière, libre, responsable,
capable de penser, de dire, de s'exprimer lui/elle-
même.

FHE / 19-1984

Je découvre, alors, avec émerveillement que ma
théologie féministe est une des théologies de la
libération. Je recommence donc à apprendre et à
faire de la théologie passionnément, mais
autrement : en prenant au sérieux le contexte de
vie, la personne, la souffrance, l'oppression; en
combattant la domination, la mise sous tutelle,
l'injustice; en permettant l'expression des
expériences et découvertes de vie et de foi.

Cela signifie qu'il me faut changer et devenir
attentive, m'ouvrir et prendre des risques. Le
culte doit s'ouvrir à l'information sur la vie
humaine. La langue, qui peut véhiculer
l'oppression, doit changer également : je ne peux
plus dire "chers frères", et prétendre que les
"soeurs" sont naturellement incluses. La
théologie des pauvres me remet en question,
mais elle me libère. Dire "c'est ainsi" est
tellement plus rassurant et plus simple.
Découvrir ensemble ce que veut dire la parole
biblique en écoutant les autres est déroutant
mais encourageant aussi.

Dire : "Dieu te bénisse et te garde, qu'elle fasse
resplendir sa face sur toi et qu'elle te donne la
paix", cela peut choquer, mais c'est peut-être la
première fois qu'une femme, dans le culte, se
sentira à l'image de Dieu.

La théologie féministe est la théologie que fait
une femme, mais aussi celle qui dévoile les
déviations de la théologie ordinaire, déviations
qui ont été utilisées pour opprimer les femmes,
pour les culpabiliser et les faire taire. La
théologie féministe est dans la même situation
que les autres théologies de la libération : ceux
qui ont le pouvoir la combattent et celles qui ont
été éduquées pour obéir au pouvoir ne peuvent
plus relever la tête. leur dos est courbé.

Jésus a guéri la femme courbée et, libérée, celle-
ci s'est réjouie.

Vreni Biber,
théologienne protestante

######
Confiance auxfemmes

Réponse de lapage l :

CestThérèse d'Avila Docteure de l'Eglise, qui a
écrit ce texte dans "Le chemin de laperfection".
Nous avonsJeté en 1 982, le 400e anniversaire de
samort!


	A propos de théologie féministe...

