
Zeitschrift: Bericht über das Jahr / Schweizerdeutsches Wörterbuch :
Schweizerisches Idiotikon

Herausgeber: Schweizerisches Idiotikon

Band: - (1979)

Artikel: Berndeutsch in Berne/Indiana

Autor: Haas, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1091535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1091535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Berndeutsch in Berne/Indiana

Von Walter Haas

Chum iche u hock ab! sagte die alte Frau zu mir; und
daran wäre kaum viel Besonderes, wohnte Mrs. Nussbaum
nicht seit ihrer Geburt in einer kleinen Stadt im mittleren
Westen der Vereinigten Staaten, wo auch schon ihr Vater
aufgewachsen war. Allerdings — die kleine Stadt heisst
Berne, und Frau Nussbaum ist nicht die einzige hier, der die
Sprache der Schweizer Stadtgründer noch immer Muttersprache

ist. Etwas wie ungläubige Ehrfurcht ergreift einen
vor dieser über Generationen vererbten Treue zur heimischen

Sprache. Schon aus meiner unreflektierten Wortwahl
können Sie ersehen, wie sehr ich gerührt war: ich habe mit
«Treue» und «heimisch» unwillkürlich zu Ausdrücken
gegriffen, die wir mit sehr positiven Werten zu verbinden
pflegen. Könnte ich aber nicht ebensogut von «Starrköpfigkeit»

reden, mit der hier an einem Idiom festgehalten wird,
das seine Sprecher von ihren Nachbarn trennt? Und was
soll «heimisch» bei Menschen heissen, die seit Generationen

ihr gutes Auskommen in einem Lande finden, das
ihnen doch wohl nicht mehr die «Fremde» bedeuten kann?

Und noch etwas anderes: denke ich wohl auch so spontan
an «Treue», wenn ich welschen Miteidgenossen begegne,
die nach Jahren in der Deutschschweiz noch immer kaum
und jedenfalls ungern deutsch reden? Sicher empfinden
wir beide Fälle, jenen der Schweizer in Amerika und jenen
der Welschen in der Deutschschweiz, als auffällig. Die starke

Gefühlsbindung an jene Sprache, in der wir denken
gelernt haben, verleitet uns aber dazu, das Absonderliche
positiv zu werten, wenn unsere eigene Sprache Gegenstand
der «Treue» ist, und wir reagieren viel empfindlicher (wir
meinen «vernünftiger»), wenn es unsere Sprache ist, die
von Fremden zurückgewiesen wird.

Gerade am Beispiel der Berner in Indiana lässt sich
zeigen, dass das Festhalten an einer überlieferten Sprache
inmitten einer fremden Umgebung wenig mit «Treue» als

9



moralischer Tugend zu tun hat, sondern dass solch
auffälliges Verhalten, besonders wenn es Generationen
überdauert, für die Sprachgemeinschaft einen ganz besonderen
Nutzen haben muss.

Das Städtchen Berne, das heute rund 3 000 Einwohner
zählt, wurde 1852 von Täufern aus dem ehemaligen Berner
Jura gegründet. Während in früheren Zeiten religiöse
Verfolgungen die Täufer immer wieder von ihren Wohnstätten
vertrieben, waren es damals Überbevölkerung und
landwirtschaftliche Fehljahre; fast die ganze Gemeinde von
Sonnenberg in der Nähe von Tramelan emigrierte 1819
nach Ohio, gründete dort ein zweites Sonnebärg (heutige
Postadresse Kidron), von wo die 70 Stadtgründer über
eine weitere Zwischenstation endlich Berne, in der Mundart

natürlich Bärn, erreichten.
Schon im Jura hatten die Täufer unter Französischsprachigen

gelebt, sie brachten somit bereits eine lange Tradition

der Sprachtreue nach Amerika, eine Sprachtreue, die
in ;:gngem Zusammenhang mit ihrer Religion zu stehen
scheint, der wir uns deshalb kurz zuwenden müssen.

Üie Wiedertäufer oder taufgesinnten Christen, wie sie
sich selber nennen, führen ihren Ursprung auf die Zwingli
nahestehenden Zürcher Reformatoren Konrad Grebel und
Felix Mantz zurück, deren Porträts in Berne überall zu
kaufen sind. Die beiden verwarfen die Kindertaufe und
den Kriegsdienst, auch zur Selbstverteidigung und für das

Vaterland, und traten damit in schärfsten Widerspruch zu
Zwingiis politischem Denken. Die urchristlichen Ideale dieser

konsequentesten und radikalsten Neuerer gerieten
deshalb bald in den Geruch des Anarchismus, ihre Anhänger
und sie selbst sahen sich der erbarmungslosesten Verfolgung

ausgesetzt. Ähnliche täuferische Strömungen entstanden

praktisch gleichzeitig in den Niederlanden unter der
Führung Menno Simmons; nach ihm werden die verschiedenen

täuferischen Gruppen unter dem Namen Mennoni-
ten zusammengefasst.

Die Täuferverfolgungen hatten die Gemeinden der
intellektuellen Führung beraubt. Dies hatte zur Folge, dass
alles, was mit höherer Bildung zu tun hatte, als Teil der
«Welt» betrachtet und infolgedessen kategorisch abgelehnt

10



wurde: die bäuerlich-handwerkliche Gesellschaft wurde zur
einzigen sozialen Form, die sich für einen gläubigen Täufer

schickt. Wenn es heute in den USA auch eine täuferische

Intelligenz gibt, dann ausschliesslich in den liberaleren
Fraktionen.

Die nach urchristlichem Vorbild organisierten
Täufergruppen lehnten jede zentrale Autorität ab; dies führte in
Amerika, wo sich seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts
die vertriebenen Täufer zusammenfanden, zu einer für den
Aussenstehenden völlig verwirrlichen Aufsplitterung in
zahlreiche Gruppen. Alle teilen sie zwar die täuferischen
Grundsätze, sie unterscheiden sich jedoch durch Einzelheiten

der Lebensformen, die wir Weltliche als blosse Äus-
serlichkeiten auffassen mögen, die aber für die Täufer selbst
als Anzeichen einer strengeren oder largeren Einstellung
der Welt gegenüber von grösster Bedeutung sind: in diesem

Lichte der unreflektierten Glaubenstreue ist es eben
nicht gleichgültig, ob ein Bruder im Auto oder im Pferdewagen

fährt. Viele Juratäufer schlössen sich in Indiana den
Amischen an, die den konservativsten Kern der Täufer
bilden. Ihr Name leitet sich von einem Simmentaler Bauern
und Täuferbischof des 17. Jahrhunderts namens Jakob
Ammann her; die grundlegende Unterscheidung zu den
übrigen Gruppen liegt in der Institution der «Meidung»:
jeder Bruder, der sich von den anerkannten Lehren und
Gebräuchen entfernt, wird im wörtlichen Sinne «gemieden»,

niemand, und seien es die Eltern und Ehepartner,
darf mehr mit ihm sprechen oder mit ihm Umgang haben.
Auch unter den Amischen, denen Elektrizität und
Benzinmotoren verboten sind, gibt es Fraktionen, sei es, dass die
einen an ihren Pferdefuhrwerken Gummipneus dulden,
die andern nicht, oder dass Unterschiede in der Breite der
Hutkrempe bestehen.

All diese Eigentümlichkeiten beruhen letztlich auf dem
Wunsch, sich von der Welt abzusondern, auf dem Glauben,

dass die möglichste Naturnähe näher zu Gott führe,
dass Tradition und Gehorsam das Leben auf dieser Erde
ausreichend zu ordnen vermögen.

In diesem Zusammenhang ist nun auch das Festhalten
am deutschen Dialekt zu sehen, der für alle Gruppen der

11



Amischen charakteristisch ist: in Pennsylvanien sprechen
sie Pennsylfaanisch, in Berne/Indiana eben das aus dem
Jura mitgebrachte Berndeutsch (allerdings können viele
auch Pennsylfaanisch, da manche Ehepartner aus Pennsylvania

stammen). In diesen strenggläubigen Gruppen steht
der Gebrauch in alter, nicht anzuzweifelnder, völlig
selbstverständlicher Tradition, die durch die deutsche Kirchensprache

gestützt wird, und er dient wie alle andern scheinbar

absonderlichen Traditionen gleichzeitig der Abschirmung

von der «Welt» und dem Zusammenhang im Innern:
in diesem Sinne ist der Dialekt «nützlich», wenn auch in
den Augen der Täufer im Hinblick auf eine andere Welt.

Sicher ist Sprachtreue in fremder Umgebung auch ohne
religiöse Stütze möglich, wenn die Gruppe gross genug ist,
sich im wesentlichen selbst genügt und sich auf irgend eine
andere Weise zu definieren vermag. Ebenso sicher aber
ist es, dass die religiösen Bindungen, besonders wenn sie

so stark und ausschliesslich sind, wie bei den Amischen,
die stärkste spracherhaltende Kraft entwickeln, und dies vor
allem dann, wenn keinerlei spekulierende Zweifel an Sinn
und Wert der Tradition geduldet werden.
Für Berne/Indiana kann geradezu als Regel definiert werden,

dass die Beherrschung des Berndeutschen vom
religiösen Hintergrund des Sprechers abhängt. Die meisten
Einwohner gehören heute den «gemässigten» Mennoniten
an. Dies bedeutete für die Sprache keine «Gefahr», solange

man in dem weiten Land praktisch allein war, und
solange auch die Mennoniten das Deutsche als Kirchensprache

pflegten; dies war bis zum Ersten Weltkrieg der Fall.
Die «tolerantere», oder wenn man will «differenziertere»,
Haltung der Welt gegenüber erlaubte es ihnen aber im
entscheidenden Augenblick, die verdächtig gewordene
Sprache aufzugeben, da dadurch ja nach dieser viel
intellektuelleren Weltsicht keine Grundsätze des Glaubens
angetastet wurden: die Mennoniten fanden für sich die
Antwort auf die Frage, wie man gotes und der werld hulde
zugleich gewinnen könne; für die Amischen ist die Frage
sinnlos.

Seit jener Zeit ist auch in Berne das Berndeutsche bei
den Weltlicheren in ständigem Rückgang, auch wenn es

12



bis zum Zweiten Weltkrieg immer wieder durch eine
beachtliche Einwanderung von Schweizern, die überhaupt
kein Englisch konnten, genährt wurde.

Wer, ausser den Amischen, kann heute noch
berndeutsch? Nach meinen oberflächlichen Beobachtungen
handelt es sich im wesentlichen um zwei Altersgruppen,
die nach der Herkunft in verschiedene Untergruppen
zerfallen.

Die «Alten», 65 und darüber, bilden die erste Gruppe,
die sich ihrerseits aus den in Berne Geborenen und der
ersten Generation der letzten Einwanderer zusammensetzt.
Die Jugend der einen fiel noch in die fraglos deutsche Zeit,
die andern brachten die Sprache von zuhause mit.

Die Angehörigen der zweiten Altersgruppe, die «Jüngeren»,

sind entweder Kinder der letzten Einwanderer, sofern
Vater und Mutter aus der Schweiz stammten, oder sie
kommen aus amischem Hause. Von den Kindern der
deutschsprechenden Alten, die hier geboren sind, sprechen
in der Regel nur noch die Männer mittleren Alters ein
mehr oder weniger rudimentäres Berndeutsch; die Frauen
der gleichen Generation haben die Sprache der Eltern in
der Jugend abgelehnt, im besten Falle verstehen sie sie

noch. Die Weitergabe der Sprache ist in der gesamten
Gruppe der «Jüngern» äusserst unwahrscheinlich, nicht
nur, weil bloss selten beide Ehepartner berndeutsch sprechen

können, sondern vor allem deshalb, weil die Sprache
keine äussere Stütze mehr hat — sie ist sinnlos geworden.

Ich habe bisher überhaupt nichts darüber gesagt, wie
denn das Berndeutsche in Berne/Indiana aussieht. Die
paar Tage, die ich dort verbracht habe, waren zu kurz
und zu faszinierend-lebensvoll, als dass ich systematische
Aufnahmen hätte machen mögen. Zudem aber ist über
die Sprache der Amischen, als über das einzige voll
funktionierende Berndeutsch in Berne, auch gar nichts besonderes

zu sagen: wie Sie bereits an dem kurzen Satz, den
ich eingangs zitiert habe, sehen können, handelt es sich
um weitgehend «normales» Mittelbernisch, sehr ländlich
zwar, wozu auch das durchgängige Duzen gehört, und
etwas konservativer, als die europäische Variante: das Pe-

13



trol heisst hier noch immer Steiöl, und manche Wörter für
neuzeitliche Dinge fehlen schon aus kulturellen Gründen.
Die Verständigung ist für uns so problemlos wie möglich.
Englische Wörter sind in der Sprache der Amischen eher
selten. Du bringsch no ne Änglischi hei! spottete ein alter
Amischer, als meiner Frau in der Unterhaltung ein englisches

Wort entwischte.
Dagegen findet sich begreiflicherweise sehr viel Englisches

in der Rede der Weltlichen. Das Auto heisst ohne
pejorativen Unterton Chare, mit dem man groceries ychou-
fe geht, man gleycht etwas (allerdings ist dieser Abkömmling

von to like auch im Pennsylfaanischen üblich und
wird auch von den Amischen gebraucht — wir haben hier
also ein «deutsches» Dialektwort vor uns, dessen Verbreitung

auf die Vereinigten Staaten beschränkt ist!); ufkchalle
heisst 'telefonieren' (to call up) und fixen heisst 'zurecht
machen' oder 'flicken' (to fix). Luege wird wie englisch
to look verwendet: das luegt so heimelig! — und die
Antwort heisst dann ja, es duet (yes, it does).

Diese wenigen selbst gehörten Beispiele mögen genügen;

wer sich näher für das amerikanische Berndeutsch
interessiert, kann nun zur Beschreibung Marion Roy Wengers

greifen. Für den Schweizer Dialektologen wäre es eine
lohnende Aufgabe, Wengers Material eingehend mit dem
modernen schweizerischen Berndeutsch zu vergleichen, und
eine soziolinguistische Vertiefung wäre überaus aufschlussreich

— beide Aspekte fehlen bei Wenger weitgehend.
Bevor ich schliesse, kehre ich zum Ausgangspunkt meiner

Überlegungen zurück. Warum kann sich eine Sprache
in fremder Umgebung so lange erhalten? Die Frage scheint
mir klar zu beantworten: die Sprache erhält sich, wenn
sie ihren Trägern als Mittel der Gruppenidentifikation
nützt, wenn sie als Symbol jener Traditionen dient, aus
denen die Gruppe sich definiert. Sobald die Gruppe beginnt,
sich anders zu verstehen, wenn sie glaubt, nicht mehr auf
traditionelle Äusserlichkeiten angewiesen zu sein, wird sie
die Sprache, die sie von aussen abschirmt, als störend
empfinden und aufgeben.

In diesem Stadium aber, wenn die alte Sprache
überwunden und den neuen Einstellungen und Bedürfnissen

14



der Gruppe nicht mehr hinderlich sein kann, wird auf
einmal die nostalgische Pflege des fast schon Vergessenen

möglich. Für die heute im mittleren Alter stehenden
Berner war das Berndeutsch ihrer Jugend der vollen
Integration in die amerikanische Gesellschaft hinderlich: es
musste so rasch wie möglich aufgegeben werden. Fleute
sind es die gleichen Leute, die das Verschwinden der
Vätersprache zumindest verbal bedauern und beginnen,
Berndeutschkurse zu organisieren. Jetzt, wo man auf üblicher
amerikanischer Gesellschaftsstufe steht, wird die Frage
nach den «Roots» bedeutungsvoll, und die Reste der
väterlichen Kultur dienen einer neuen, nun aber von Fall zu
Fall und freiwillig eingesetzten Abgrenzung gegenüber den
«Yankees». Von allem, was man an der amerikanischen
Gesellschaft verwerflich findet, von einer gewissen Legèrté
bis zur angeblichen Trunksucht, kann man sich unter
Berufung auf die eigene Flerkunft absetzen: mir Schwyzer
suffe übe nid wie die Yankees, mir wärche, drum hei mer
s ou zu öppis braacht!

Bereits werden die Reste der schweizerischen Vergangenheit

auch folkloristisch bewirtschaftet. Aber genau so
wenig, wie unsere Jodlerklubs den Zerfall der
Berglandwirtschaft aufzuhalten vermochten — wer von den Sängern

möchte im Ernst seine gutbezahlte Anstellung gegen
das angeblich so herrlich freie Sennenleben eintauschen?
— genau so wenig werden Bernes Swiss Days und Mrs.
Stuckys Berndeutschkurse das Aussterben der Sprache in
der Stadt Berne verhindern können.

Die Amischen dagegen pflegen ihr Berndeutsch nicht,
sie sprechen es, und sie beginnen allmählich, die thriving
Swiss Community zu verlassen und sich fernab im Westen
neue Heimstätten zu suchen. Schweizertum bedeutet für
sie nichts oder höchstens ein paar Namen, die im
«Ausbund», ihrem uralten Gesangbuch, im Zusammenhang mit
schlimmen Verfolgungen vorkommen; sie fühlen sich weder

als Amerikaner noch als Schweizer, sie sind tatsächlich

Fremde in dieser verdorbenen Welt. Gott hat den
wehrlosen Christen eine Sprache mitgegeben, um sie vor
der Welt abzugrenzen und zu schützen, eine Sprache, in
der wir Linguisten zufällig einen Schweizer Dialekt erken-

15



nen. Den Amischen wird dies nur bewusst, wenn hie und
da ein seltsamer Weltlicher auftaucht, der die gleiche
Sprache spricht und doch so wenig mit ihnen gemein hat.
Immerhin — er wird leichter Zutritt zu ihren Häusern
finden, als ein Änglischer, und so zeigt sich denn auch hier,
dass die Sprache mehr ist als ein blosses Kommunikationsmittel:

sie kann uns den Weg zu Menschen ebnen, mit
denen uns nur gerade sie verbindet, und sie kann uns aus
Häusern ausschliessen, deren Bewohnern wir uns nahe
fühlen.

Einige Literaturhinweise:
Ausbund — das ist: Etliche schöne Christliche Lieder, wie sie in

dem Gefängnis zu Passau in dem Schloss von den Schweizer-
Brüdern und von andern rechtgläubigen Christen hin und her
gedichtet worden. Lancaster, Pa. 1973.

Buffington, Albert F./Preston A. Barba: A Pennsylvania German
Grammar. Allentown, Pa. 1965 (The Pennsylvania German Folklore

Society, vol. 27).

Dyck, Cornelius J. (Hg.): An Introduction to Mennonite History.
Scottdale, Pa. 1967.

Hostetier, John A.: Amish Society. Baltimore 1972.

Liechty, Edward E.: The Plain People — Left Wing of the
Reformation. Berne, Ind. 1973.

Der blutige Schauplatz oder Märtyrer-Spiegel der taufgesinnten
oder wehrlosen Christen Aylmer, Ontario / La Grange,
Indiana, 1973.

Viereck, Wolfgang: German Dialects spoken in the United States
and Canada and Problems of German-English Language Contact

especially in North America: A Bibliography. In: Orbis 16
(1967), 549—568. Nachtrag: Orbis 17 (1968), 532—535.

Wenger, Marion Roy: A Swiss-German Dialect Study: Three
Linguistic Islands in Midwestern U. S. A. Diss. Ohio State University
1969 (University Microfilms, Ann Arbor).

16


	Berndeutsch in Berne/Indiana

