
Zeitschrift: Bericht über das Jahr / Schweizerdeutsches Wörterbuch :
Schweizerisches Idiotikon

Herausgeber: Schweizerisches Idiotikon

Band: - (1965)

Rubrik: Bericht der Redaktion über den Inhalt der Hefte 160, 161 und 162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bericht der Redaktion Uber den Inhalt der Hefte
160, 161 und 162

Die folgenden Hinweise können selbstverständlich nur einige
Ausschnitte aus den anzuzeigenden Heften vermitteln und nur einen Bruchteil

ihrer auf fast 400 Spalten behandelten Stichwörter aufführen.

Die Bedeutungsentfaltung von Ding wurde im Bericht über
das Jahr 1963 ausführlich dargelegt. Die Zusammensetzungen

und Ableitungen (von aller-dings bis Dingsler) spiegeln
die dort zutage getretene Auffächerung getreulich wider.
Ding als Rechtswort beispielsweise wird aufgenommen von
Ge-ding und seinen Zusammensetzungen, von denen Lib-ge-
ding besondere Aufmerksamkeit beanspruchen darf. Als
Nutzungsrecht eines Gutes oder Kapitals, als der entsprechende

Ertrag oder als das Gut selbst spielen Wort und
Sache von alters her eine wichtige Rolle im familiären und
öffentlichen Bereich. Das deutsche Wort tritt bei uns, als
fester Rechtsbegriff, im 13. Jahrhundert zunächst in
lateinischen Urkunden auf: «Donum propter nuptias, quod
vulgus libgedinge appellare consuevit» (1241, Zürich);
«(Possessiones) quas habebat a nobis nomine usufructus,
quod vulgariter dicitur libgedinge» (1259, Meilinger
Stadtrecht). Es kann schon früh, der Aussprache entsprechend,
ohne -ge- geschrieben werden: «ze liptinge» im Winterthurer
Stadtbuch 1297, «ze lipdinge» im Zürcher Richtebrief von
1304. Das Grundwort wird nach dem Verlust seiner Vorsilbe
weiter reduziert und erhält so den Anschein einer bloßen
Endung: Libtig und Libti heißt es beispielsweise im
Appenzellischen, während für Bibern und Hallau (Schaffhausen)
eine Reduktionsform Liting verzeichnet wird. Im allgemeinen

dürften diese Vorläufer der Witwen-, Waisen- und
Pensions-Kassen (auch der AHV) der Vergangenheit angehören,
wenngleich die Direktion des Kirchenwesens im Kanton
Bern noch 1963 feststellt, daß die katholischen Geistlichen,
die der staatlichen Versicherungskasse nicht beigetreten sind,
auf Grund eines Gesetzes von 1922 betreffend die Pensionie-

12



rung Anspruch auf das «sogenannte Leibgeding» haben. Die
Belege erweisen viel menschlich schöne Vorsorge, aber auch
manche Härte und Rücksichtslosigkeit: (Du hast) der Mue-
ter drümäl z'vil Llbtig versproche, räsoniert ein Egoist
(1889), und eine Stelle aus dem Frauenfelder Synodalbericht
von 1530 lautet (in jüngerer Abschrift): «Dem alten Pfaffen
und seiner Schwöster Sohn als den widerspenigen soll ge-
schriben werden, das si sich in der Kirchen gleichförmig
machen oder ihme, dem alten Pfaffen, wurde sein Leibtig
abgeschlagen.»

Sehr stark im Rechtlichen verhaftet blieb bis heute das
Verb dinge. In Resten erhalten hat sich die früher geläufige
Bedeutung ,sich auf jemanden (als Zeugen) berufen', so in
der Wendung eim d Sach a d'Hand dinge, ihn zum Zeugnis
anhalten (Bern). Bekannter ist die Verwendung mit Bezug
auf Anstellungsverträge, und zwar vom Arbeitgeber' und
vom Arbeitnehmer' aus gesehen: An der Chilbi han i e
Chnächt und e Magd gedinget (Davos), und : Su war 's allwäg
em g'schidste für mi, wen i bimene rächte Pur tät dinge
(CALoosli, Emmentaler Mundart). Die Wendung i 's lang
(läng, große) Jär, i di läng Wuche dinge bedeutet dann ,die
Ehe versprechen, eingehen'; so schreibt schon Heinrich
Bullinger 1527 in seinem «Bewerbungsschreiben an Anna
Adlischweilerin darinnen er sie zur Ehe begehret, welche
er auch bekommen» (nach Miscellanea Tigurina 1722, 3, 18):
«Es bedarff nicht vil hofierens und zänzlens, besonders hie,
da man in das lange Jahr dinget, da kein scheiden hernach
ist.» Wie bei Ding kann dann endlich auch bei dinge der rechtliche

Gehalt mehr und mehr zurücktreten, bis das Verb zum
bloßen Ersatzwort wird, etwa für .schimpfen' in dem St.-Gal¬
ler Beleg: Die wird 'dinget ha!

Tung II, als ,tong' im Sinn von Weberwerkstatt (textrina) in
einem Vokabular des 14. Jahrhunderts bezeugt, hat den
Namenforschern schon viel Diskussionsstoff geliefert. Die
Hauptfrage ist, ob es mit Tung I (Dünger) sprachlich identisch

sei. Die Befürworter dieser Ansicht pflegen sich auf
Tacitus zu berufen, wonach in die Erde gegrabene Gemache

13



zur Abwehr der Kälte mit Mist bedeckt gewesen waren. Der
1334 für die Nähe von Winterthur belegte Flurname «Kriem-
hiltentung» gehört in diesen Zusammenhang wie auch der
Berner Oberländer Alpname Tungel, den der Verfasser von
Idiotikon XIII 596 lieber mit althochdeutsch tuncculle
Wasserloch (oder dergleichen) verbunden hätte. Das Idiotikon

ist natürlich kein Tummelplatz für etymologische Fehden;

aber das System unserer Wortansätze, das Dr. H.H.
Meyer aus Amsterdam in seiner Zürcher Gastvorlesung vom
13. Januar 1966 ,Wurzelbehandlung' nannte, zwingt doch
(heilsam) zu Entscheidungen, die man manchmal gerne
vermiede.

Offenbar nur schweizerisch und auch hier geographisch
beschränkt ist die Bezeichnung Tangg oder Tangge für die
äußere grüne Schale der Nuß (der Baum- und Haselnuß,
auch des Buchnüßchens und der Kastanie). Das Wort ist
hauptsächlich aus den Kantonen Schafifhausen und Zürich
belegt, auch aus dem untern Thurgau sowie aus Zurzach
(Nuß-Tangge) und Einsiedeln (bei Lienert häufig von der
Haselnuß: Si sind scho rundum munggelibrün und us de

Tanggefailed s' au). Wir gewinnen so ein genau abgegrenztes
und charakteristisches Verbreitungsgebiet: ein Resultat, das
bei der ungleichmäßigen Herkunft unseres Materials besonders

bemerkenswert ist.
Von Interesse sind bei geographisch derart begrenzten

Wörtern natürlich die bedeutungsgleichen Ausdrücke anderer
Gegenden. Wir notieren hier: Bratsche bzw. Brätschel,
Bratsche, Brätschge, ßrätschle, Brütsche und Ratsche,
Bilätsch und Pelle, Halle und Laufei, Tullech und Tägge, bei
der Kastanie auch Igel bzw. Chestene(n)igel. Dieses ganze
Arsenal von Bezeichnungen geht nun nach und nach verloren.

Der Fall Tangg(e) bleibt aber ein eindrückliches
Beispiel dafür, wie geschlossen der Bereich und wie sicher die
Ausdrucksweise noch vor hundert Jahren bei der ländlichen
Bevölkerung war. Heute geläufigere Bezeichnungen wie
Hül(t)sche und besonders Schale sind weniger präzis, dafür
allgemein gültig, weniger ,provinziell', aber auch entsprechend

blasser.

14



Dank und Gedanke wecken heute so verschiedene Vorstellungen,

daß uns ihre enge Zusammengehörigkeit kaum mehr
bewußt wird. Unsere Quellen zeigen noch im 16. Jahrhundert
«dank» deutlich im Sinn von ,Gedanke', z.B. die gefallenen
Engel wurden «um ein sündigen dank in helle grund
verstoßen» (Hans Salat), oder aus den Zürcher Ehegerichts-
akten 1541/3: «er hab sy sin lebtag nie genommen, sye im
ouch inn syn sinn und dank nie kommen, sonnder zum dritten

mal iren gseit, er werd sy nit nemmen.» In Basel hat die
Rechtssprache daraus einen besonderen Gebrauch entwik-
kelt, nämlich «Bedenkfrist, einen achttägigen Dank auf des

Klägers Einbringen vor Raht begehren; in den Dank gehen
sagt man von den Gerichtsherren, wenn sie zur Beraht-
schlagung in ein sonderbar Zimmer abtreten» (Spreng,
Idioticon Rauracum); dieses besondere Zimmer hieß
«Dankhus» oder «Dankstuben». Für ,(nochmalige) Beratung,
Bedenkzeit' galt sonst allgemein «Verdank», etwa: «Uf des

Klegers gerichtliche Klag und Vorderung mag der erschy-
nend Versprächer (der Beklagte, der sich «versprechen»,
verantworten muß) angehnds und uf der Stett antwurten
oder, so er Rhats pflägen will, Verdank begehren» (Freiburger

Stadtbuch). Gewisse Fügungen lassen eine Bedeutung
,Absicht, Wille, Zustimmung' erkennen, so «mines (sines
usw.) danks», freiwillig, aus eigenem Antrieb'. Bei der
Entlassung aus dem Gefängnis erklärt einer: «das er sins guoten,
fryen willens und danks, ungezwungen und ungenött, ein
gerecht, gantz, luter, getrüw urfecht. sweren wölte» (1438,
Baden). Über Dank, unfreiwillig, wider Willen' lebt noch in
Mundarten von Graubünden. Schon hier läge es nahe, an
die heute gewöhnliche, ebenfalls schon seit alter Zeit
überlieferte Bedeutung zu denken, etwa im Sinn von ,kein Anlaß
zu Dank'. Noch schärfer stellt sich die Frage im Abschnitt,
der mit,Gefallen, Befriedigung' überschrieben ist, z. B. in der
verbreiteten Wendung eim öppis (nid) zum Dank mache, tue,
,(nicht) zur Zufriedenheit', die man auch als ,so, daß man
(keinen) Dank erntet' erklären könnte. Damit ist eine Schwierigkeit

berührt, von der wohl kein wissenschaftliches Wörterbuch

verschont bleibt: Der Bearbeiter, der sich in die
Geschichte eines Wortes vertieft hat, wird, wo Zweifel bestehen.

15



eher ein Fortleben des älteren Sprachgebrauchs erblicken
(und meist mit guten Gründen), wogegen derjenige, der vom
Normalgebrauch der Gegenwart herkommt, einen solchen
Rückgriff als unnötig oder gar gekünstelt empfindet. Wie
immer die unumgängliche Entscheidung ausfällt, dem
Benutzer bleibt die Möglichkeit des eigenen Urteils gewahrt
dank unserer Praxis, die Belegstellen in reichlicher Zahl und
angemessener Ausführlichkeit zu bieten.

Bei abdanke liegt die Entwicklung klar zutage. Sie geht aus
von ,zum Abschluß, zum Abschied danken', etwa dem
Gastgeber. Der Obwaldner Jerusalempilger Stockmann berichtet
(1606): «Noch bim Eier Lanttvogt (in Lugano) z Morgett
gässen, darnach ime abdanckett sines grasen kostens und
abgnadett unnd uff den Louwisersee gsässen und uff Bur-
letzen (Porlezza) gfaren.» Auch den Gästen an einer Hochzeit

wurde «abgedankt». 1680 klagt ein Thurgauer Pfarrer:
Bei Hochzeiten «mueß der Pfarrer auch an die Mahlzeit und
sehen und hören, was ihm nit gefalt und was er nit zue
verantworten weißt; wann menigklich voll und doli ist, so mueß
er abdanken und die Perlein werffen für Unfläth.» Ebenso
wurde bei Beerdigungen den Teilnehmern für ihr Erscheinen
gedankt, wie das noch heute geschieht. Die Bezeichnungen
abdanke, Abdankig wurden dann auf die Leichenrede und
schließlich auf die ganze Bestattungsfeierlichkeit ausgedehnt,
wobei man nun nicht mehr den Lebenden, sondern dem
Toten abdanket, d.h. die Trauerrede hält, und auch die
Vorstellung des Dankens völlig schwindet, wie ein Eintrag
vom Jahr 1700 im Glattfelder Sterberegister zeigt: «N. war
mächtig unnütz, gepeitscht, im Zuchthaus; hernach
heimgelassen, starb er in 3 Wochen; man hat ihm einfaltig
abgedankt.» Zu den Aufgaben des Pfarrers («eine lästige
Obliegenheit, welche das Volk durchaus verlangt», 19. Jahrhundert,

Kanton Zürich) gehörte früher auch, nach einem
Brand den Löschmannschaften abz'danke', in «Geld und
Geist» gibt Gotthelf eine anschauliche Schilderung einer
solchen Abdankig. Wie es noch heute üblich ist, vor der
Entlassung einige Worte an die Truppe zu richten, so wurde ihr
auch früher «abgedankt»: Der König von Frankreich «hat
die vier vendli Eidgenossen, welliche ime sechs jar lang

16



dienet und verwachet, geurloubet, inen abdancket
widerumb heimb in ir vatterlandt geschickht» (Solothurner
Chronik von A. Haffner, 1577), oder «Damit und die Burgerschaft

dester ifriger und williger sige, in semlichen Nöten
und Fällen ir Bestes ze tuen, würt inen nach vollendetem
Lermen durch einen Burgermeister, etwan ouch durch des

Panners Houpt- und Obmann abgedancket» (Schaffhauser
Chronik von J.J. Rüeger, 1606). Dem «Abdanken» folgt
unmittelbar das Entlassen, Verabschieden, nach Hause
Schicken, und so konnte es geradezu in diese Bedeutungen
übergehen: «Und seynd also die Pündtner auch bald darauff
vom König gantz freywillig abgedancket und heimgelassen
worden» (1672). Auch hier kann der Dank völlig fehlen:
Der Schulmeister N. «soll seines Diensts wegen gentzlicher
seiner Unthüchtigkeit abgedancket und erlassen werden»
(1673, Bern). Die Bedeutungsverschiebung zieht eine
grammatische Änderung nach sich: Das Objekt steht nun nicht
mehr im Dativ, sondern, wie bei entlassen, verabschieden
usw., im Akkusativ, ohne Zweifel nach dem Muster dieser
Verben, z. B. D'Buechbärger händ iren Seckelmeister abdankt.
Man kann aber auch vermeiden, abdanket zu werden, indem
man es selber tut, d.h. rechtzeitig vom Amt zurücktritt. Im
Sinn eines nachahmenswerten Beispiels sagt man darum in
Rüdlingen: De Chuehirt vo Törlike hat vorhär sälber abdanket,

wo-n-er gdnerkt hat, da-n-er nümme g'welt würd.

Im Flecken Appenzell heißt das, was der Gemeindeversammlung

in andern Kantonen einigermaßen entspricht,
eigenartigerweise d' Tunke. Bei manchem Leser mag die
Überraschung sogar in ungläubiges Staunen übergehen, wenn
er bemerkt, daß dieses zunächst dunkel scheinende Wort in
der Sippe von tunke, tünkle, ,eintauchen', eingereiht ist. Die
Lösung des Rätsels ergibt sich aus der Geschichte dieser
Institution. In Appenzell muß, da eine eigentliche
Gemeindeorganisation fehlt, die Feuerschaugemeinde, die
Fürschau, in mancher Hinsicht die Funktionen übernehmen,
die andernorts von der Einwohner- oder Zivilgemeinde
ausgeübt werden. So ordnete sie periodisch Kontrollen der

17



Feuereimer an, die für jeden Haushalt vorgeschrieben waren.
Um die Tauglichkeit dieser Ledereimer zu prüfen, mußte man
sie in einem Brunnen tunke. Im Anschluß an solche Inspektionen

versammelten sich die stimmfähigen Männer, um über
weitere ölfentliche Angelegenheiten wie Baupolizei, Straßenwesen

usw. zu beraten und zu beschließen. So konnte der
Ausdruck Tunke, der anfänglich nur die Eimerprobe
bezeichnet hatte, schließlich auf die nachfolgende Versammlung

übertragen werden.

Tanse heißt noch heute in der regionalen Schriftform wie
schon in der älteren Sprache (seit dem 15. Jahrhundert) das
bekannte, heute allerdings immer mehr verschwindende
Gefäß, in dem man Flüssiges (oder Feuchtes) auf dem
Rücken trägt; mundartlich sagt man Täse, Tause, Tauße,
Tüse, Tüße. Das Wort ist ostschweizerisch in einem weitern
Sinn; es reicht nicht über das Baderbiet, das Freiamt, den
südöstlichen Kanton Luzern, Schwyz und Glarus hinaus.
Westlich davon gilt vor allem Bränte, im Wallis und bei den
Bündner Waisern aber zum Teil noch Chiibel, Ruggcliübel,
Chibji u.ä.

Aber auch innerhalb seines ostschweizerischen Geltungsbereiches

ist Tanse nicht der einzige Ausdruck. In einem
schmalen westlichen Grenzstreifen (Aargau und Luzern,
soweit es dort vorkommt) wird Tause nur für das (alte)
Weintraggefäß gebraucht (zum Teil noch neben Biickti, das
weiter nach Westen dann allein gilt), während das
Milchtraggefäß Bränte heißt. Im Nordosten aber, und zwar schon
zwischen Zürich und Winterthur beginnend und sich von
dort über Schaffhausen, Thurgau, Appenzell und St.Gallen
nördlich der Churfirsten erstreckend, gilt Tause oder Täse

umgekehrt fast nur für das Milchgefäß, während das Weingefäß

in diesen Gebieten mit altem Weinbau (Hailau, Zürcher

Weinland usw.) seinen besonderen Namen Biicki,
Bückti, Bückte, Butte bewahrt hat.

Hier zeigt sich wieder einmal, daß in der Bezeichnung
solcher Gegenstände des täglichen Gebrauches die Mundart
viel genauer ist als die Schriftsprache: Während diese für

18



das Rückentraggefäß überhaupt keinen einfachen allgemeingültigen

Namen hat, unterscheiden gewisse Mundarten sogar
zwei oder drei Typen des Gefäßes durch eigene Namen.

Und da erweist sich nun auch wieder die Nützlichkeit, ja
Notwendigkeit der Sachkunde für die Sprachwissenschaft.
Dank den eingehenden Aufnahmen an Ort und Stelle, welche

Herr Dr. Max Reimann im Zusammenhang mit der
Arbeit am Sprachatlas der deutschen Schweiz vor 25-30
Jahren gemacht hat, wovon er nur einen Teil in seiner
Doktordissertation («Sachkunde und Terminologie der
Rückentraggeräte in der deutschen Schweiz», Zürich 1947) veröffentlichen

konnte, die er uns aber im ganzen Umfang großzügig
zur Verfügung gestellt hat, lassen sich die Zusammenhänge
zwischen den verschiedenen Sachtypen und den verschiedenen

Bezeichnungen mit aller wünschenswerten Klarheit
erkennen (wenn auch nicht bis in alle Einzelheiten im Wörterbuch

darstellen; solches bleibt Sache von Monographien).
Zur Hauptsache handelt es sich um zwei Typen: ein niederes,
etwa bis auf Achselhöhe reichendes Gefäß, ehemals aus
Holz geküfert, heute fast überall aus Blech bestehend, unten
und oben gleich weit oder sogar oben etwas enger, das in
erster Linie zum Tragen der Milch, aber auch (z.T. mit
gewissen Anpassungen) für Molken (Schotte), Milchessig
(Etscher, Sûr, Trank), auch für Schweinefutter dient und
in verkleinerter Ausführung zum Mitnehmen von Suppe oder
Getränken (z.B. Milchkaffee) auf entfernte Arbeitsplätze.
Der andere Typus ist höher, reicht dem Träger über die
Schultern oder sogar den Kopf hinauf, ist stets konisch und
aus Holz und dient zum Tragen der Trauben bei der Weinlese

sowie des jungen Weins, in Gegenden, wo der Weinbau
zurückgegangen oder verschwunden ist, auch des (Apfel-
und Birnen-) Mösts. Daneben wird dieses Gefäß auch für
Wasser, für Jauche, Mist und Erde (bei der Arbeit im Weinberg)

sowie für Baum- und Bodenfrüchte verwendet. In der
«guten alten Zeit», als der Mensch noch vieles selber auf
seinem Rücken tragen mußte, galt die Tause auch geradezu
als praktisches Hohlmaß nicht nur für Flüssigkeiten (weshalb

sie auch geeicht wurde), sondern auch für Obst, Rüben,
Kartoffeln usw.

19



Neben diesen beiden Typen der Tanse (oder Bräute), die,
wie gesagt, in verschiedenen Mundartgebieten verschieden
benannt werden, gibt es dann im St.-Galler Oberland und im
angrenzenden Graubünden noch eine mehr zylindrisch-niedere,

ausschließlich für feste Stoffe verwendete Abart, welche
Zumme heißt, so daß dort zum Teil drei verschiedene Namen
für drei Arten des Rückentraggefäßes nebeneinanderstehen.

Dienst ist ein Wort, dessen Gebrauch und Bedeutungsumfang

in neuerer und neuester Zeit zurückgegangen ist -
und das trotz dem Nachweis der Statistiker, daß ein immer
wachsender Teil unseres Volkes im «tertiären Sektor» der
sogenannten Dienstleistungen beschäftigt ist. Doch das hat
eben mit Mundart nichts mehr zu tun.

Wir verwenden das Wort vor allem noch für den Militärdienst:

Er mues inn Dienst, er ist im Dienst, er tuet Dienst.
Und dann etwa noch im Sinne von Gefälligkeit,
Freundschaftsdienst', wo man etwa das Sprichwort anführt: Ein
Dienst ist der ander wert.

Aber das sind nur Reste einstiger viel breiterer Verwen-
dungs- und Bedeutungsmöglichkeiten. Entsprechend seiner
Herkunft vom Verb diene (n) (worüber im Bericht zum Jahr
1962 einiges gesagt worden ist), bedeutet althochdeutsch
dionost, mittelhochdeutsch dienest, zunächst ganz allgemein
.das Dienen', sowohl als Zustand Stellung als Untertan,
namentlich aber Zugehörigkeit zu den untersten, eben
,dienenden' Klassen, wie auch als Tätigkeit, als Arbeit für
einen Herrn oder Meister, sei es Dienstbote, als Handwerksgeselle,

als Gehilfe einer Amtsperson, aber auch in höherer
Stellung als Beamter (Stadtschreiber z. B.), als Lehrer und
Pfarrer. Da nannte man früher Dienst, was heute Stell,
Astellig oder Poste heißt.

Wie die Pflichten gegenüber den Feudalherren bei uns
großenteils von diesen auf die Städte (und Länder) übertragen

wurden, so behielt man auch den Namen bei: Steuern,
Wacht- und Kriegszugspflichten gegenüber der Stadt (oder
Zunft) heißen Dienst. So bescheinigt Bern 1323, daß «der
herre der propst und daz capitel des gotzhuses von Inder-

20



läppen (Interlaken) mit iren lüten und güetern in ünsern
schirm und burgerrecht... genomen, und sint usgenomen
von aller bürde, teilen, wachten, ungeltes und aller diensten»,
welche die Burger sonst leisten mußten. Da unsere
allgemeine Wehrpflicht in gerader Linie auf jene mittelalterliche
,Reispflicht' zurückgeht, so ist auch das Wort dafür bis heute
beibehalten worden.

Für die privatrechtlichen Verpflichtungen hingegen ist
Dienst wie diene seit dem letzten Jahrhundert (fast) ganz
außer Gebrauch gekommen: junge Mädchen und Burschen
gehen nicht mehr go diene, sie suchen nicht mehr bei einem
Bauern oder in der Stadt bei einem Meister oder einem Herrn
einen Dienst, es Dienstli: eine Stelle als Magd oder Chnächt.

Und damit steht auch die persönliche Bedeutung dieses

Wortes, die eine auffällige Besonderheit unserer Mundarten
ist, wohl auf dem Aussterbe-Etat. «Dienst, wirt auch für ein
Dienstmagt genommen, famula», sagt das deutsch-lateinische
Wörterbuch von Josua Maaler (1561); aber man braucht
Dienst ja nicht nur für die Magd, sondern auch für den
Knecht und namentlich in der Mehrzahl als Sammelbegriff:
d"Dienste sind die Dienstboten. Diese Bedeutung, obgleich
sicher sekundär, ist doch alt; sie läßt sich bei uns bis 1400

zurückverfolgen, findet sich aber auch schon im Mittel- und
Althochdeutschen.

Mit welcher Selbstverständlichkeit man diese Bedeutung
neben der andern, abstrakten, gebrauchte, zeigt etwa die
folgende Bestimmung aus dem Luzerner Stadtrecht vom Ende
des 15. Jahrhunderts, die zugleich stellvertretend für viele
andere Belege stehen soll, welche die Rechtsverhältnisse, die
Behandlung und Einschätzung der Dienstboten in älterer
und neuerer Zeit beleuchten: «Welcher dienst (Dienstbote)
âne redlich ursach von sim dienst (Stelle) gat, vor und ee das

jar old das zil (oder der Termin) us ist, dem sol man umb
sin lidlon nützit (nichts) zuo geben pflichtig sin.»

Den Rest des letzten Heftes und noch ein kleines Stück des

kommenden nimmt die Sippe Tanz ein. Daß sie umfangmäßig

mehr als ein halbes Heft in Anspruch nimmt, mag bei

21



einer Gruppe, deren Wörter, wie man anzunehmen geneigt
ist, bedeutungsmäßig klar sind, verwundern, namentlich auch
im Vergleich mit ähnlichen Wörterbüchern: Das Substantiv
Tanz und das Verb tanze beanspruchen im Schlesischen
Wörterbuch von Mitzka (1965) 14 Zeilen, im Badischen
Wörterbuch von Ochs knapp 2 Spalten, im Schwäbischen
Wörterbuch von Fischer knapp 4 Spalten und im Rheinischen
Wörterbuch (1964) etwa 6 Spalten; bei uns aber sind es
annähernd 40 Spalten.

Hätten wir uns beschränkt auf die heutige Mundart (wie
das Schlesische Wörterbuch) oder auf Mundart und Volkskunde

der Gegenwart (wie das Rheinische Wörterbuch), oder
aber hätten wir uns (wie das Grimmsche Wörterbuch) rein
auf das Sprachliche eingestellt, dann allerdings wären wir für
das Substantiv Tanz etwa mit der Hälfte an Druckseiten und
mit einem noch kleineren Aufwand an Arbeit ausgekommen.

Nun ist ja aber das Idiotikon, wie immer noch zu wenig
bekannt, mehr als ein Wörterbuch der heutigen schweizerdeutschen

Mundarten. Es ist auch ein Wörterbuch der
deutschen Sprache, wie sie bei uns seit dem 13. Jahrhundert
geschrieben worden ist, darüber hinaus aber auch eine Art
Handbuch zur Volkskunde der deutschen Schweiz in Gegenwart

und Vergangenheit, namentlich, wie Prof. Richard
Weiß seinerzeit ausgeführt hat (vergleiche unsern Bericht
über das Jahr 1953), ein Quellenwerk zur historischen
Volkskunde. «Unsere nationalen Wörterbücher erfüllen neben
ihrer sprachwissenschaftlichen Funktion diejenige eines
Reallexikons für fast sämtliche Geisteswissenschaften» (Prof.
R. Hotzenköcherle im letzten Jahresbericht).

So war auch hier - wie etwa schon bei den großen Artikeln
Tod, Tauffltauffe, Tüfel (im XII. Band) - mit den Wörtern
möglichst auch die «Sache» darzustellen: der Tanz in der
deutschen Schweiz, heute und ehemals. Zur Verfügung stand
ein reiches Material, wie es im Laufe langer Jahre gesammelt
worden war: zum Stichwort Tanz allein aus dem 14.
Jahrhundert - als Personenname kann Tanz bis 1257 oder sogar
bis 1209 zurückverfolgt werden - ein Dutzend Belege und in
zunehmender Zahl solche aus den folgenden Jahrhunderten,
namentlich aus den zahlreichen Sittenmandaten und aus

22



größtenteils ungedruckten Protokollen der Straf- und
Sittengerichte (Verhöre, Zeugenaussagen). Es wäre unverantwortlich

gewesen, wenn wir uns da auf eine kleine und nur das
Sprachliche berücksichtigende Auswahl beschränkt und
der Volkskunde und der Kulturgeschichte den Rest an
wertvollen Belegen vorenthalten hätten. Wir haben uns im
Gegenteil bemüht, Ungleichheiten unseres Materials
namentlich mit Hilfe des Sachregisters zu den beiden schweizerischen

Zeitschriften für Volkskunde und der alphabetischen
Register zu den «Schweiz. Rechtsquellen» auszugleichen und
im übrigen allenthalben auf weitere Literatur hinzuweisen.

Da die Sippe Tanz durch den Zufall des Alphabets erst in
einem so späten Band an die Reihe kam, war es möglich,
zahlreiche in früheren Bänden in anderm Zusammenhang
abgedruckte Belege heranzuziehen - der Leser möge solche
Verweisungen als Einladung zum Nachschlagen auffassen! -
und von den Artikeln Tanz und tanze aus mit einiger
Vollständigkeit auf die bisherigen und noch kommenden
sinnverwandten oder speziellen Stichwörter zurück- oder
vorauszuweisen, z.B. auf Polka, Walzer, Allemander, Cherüs,
Hopser, Büchriber, Mülirad, Chlepfer, Mistträppeler, Hannägg
bzw. springe, fiegge, toppeliere, trable, triille. Nicht berücksichtigt

haben wir die allerneusten Tanzformen (Rumba,
Hully Gully usw.), da sich deren fremdsprachige Namen in
der Mundart noch nicht verfestigt haben oder diese Tänze
vielleicht rasch wieder aus der Mode kommen.

Über Tänze vergangener Zeiten besitzen wir in keinem Lall
genaue Beschreibungen, auch von solchen der Gegenwart
meist nur unzureichende. Auch die sprachlichen Zeugnisse
geben (wie Abbildungen) nur einzelne Züge eines Tanzes
wieder, nicht gleichzeitig die Zeit, den Anlaß, den Ort, die
Teilnehmer und Zuschauer, die Musikanten und ihre Instrumente,

die Bekleidung der Tanzenden, auch nur Art, Form
und Figuren des Tanzes und die zugehörige Musik. Von hier
aus gesehen, sind unsere Belege nur Bruchstücke, die wir,
gedeutet und geordnet, dem Benützer des Wörterbuchs zur
beliebigen Auswertung bereitgestellt haben.

Gemäß dem Anordnungsprinzip unseres Wörterbuchs
(wie jedes Wörterbuchs) mußten die einschlägigen Belege

23



nach ihrer sprachlichen Form eingereiht werden. Es kommen
also zuerst die Belege, die das Stichwort Tanz enthalten, dann
die 91_ Zusammensetzungen mit Tanz als zweitem Glied
(z. B. Ere-, Vor-, Griffe-, Holz-, Lauwi-Tanz oder die nach
Sinn oder Herkunft merkwürdigen Kapuziner-, Nasen-,
Schlaffer-, Taberiston-, Tisch-, Züner-Tanz - auf Zusammensetzungen

mit Tanz als erstem Glied ist an passender Stelle
verwiesen); es folgen die Belege mit dem Verb tanze (auch
mit dem substantivierten Infinitiv Tanze und dessen
Zusammensetzungen) und die verbalen Zusammensetzungen ab-,
vor-, seiltanze usw., schließlich die Belege zu Tanzer, tanzig
usw. Was von der Sache aus zusammengehört, sich aber
sprachlich verschieden äußert, mußte also zerrissen und an
verschiedener Stelle untergebracht werden; diesen Nachteil
für den Volkskundler und Historiker haben wir durch
zahlreiche Verweisungen möglichst abzuschwächen versucht.

So findet der Leser den Kreis- oder Ringtanz sowohl unter
dem Stichwort Ringen-Tanz (Sp. 874) wie unter Ringen-
Tanzen (bereits im nächsten Heft); er wird von hier aus auf
Reien und Reigen-Tanz weitergewiesen (von wo aus er im
VI. Band die Artikel Rei, Ring, Ringel-Reie usw. erreicht),
auf das Wort branle im «Glossaire des patois de la Suisse
romande» aufmerksam gemacht und zu den Volks- und
Kinderreimen unter dem Stichwort Tanz (Sp. 839) geleitet;
entsprechende Verse findet er dann auch unter dem Verb
tanze und in diesen Zusammenhang gehörende Kinderspiele
unter Häsli-, Bäre-Tanz sowie unter Sässeli-Tanz (Tanzspiel).

Namentlich ein sachkundlicher Abschnitt innerhalb des

Artikels Tanz («Der Tanz im Volksleben, in Sitte und
Brauch») mag den Leser einladen, sich auf Grund unserer
Belege selber seine Gedanken zu machen etwa über die
Bewertung von Tanz, Spiel und weitern Lustbarkeiten durch
Volk und Behörden im Lauf der Jahrhunderte, über erlaubtes
und unerlaubtes Tanzen zu Stadt und Land, in Häusern und
im Freien, über die vielfältigen Anlässe und Gelegenheiten
zum Tanzen: Hochzeit (vereinzelt auch Taufe und Bestattung),

Erntefeste und dergleichen, Kirchweih, Fastnacht,
Landsgemeinde, Musterung, Markt usw., früher auch
Notsituationen in Kriegs-, Hungers- und Pestzeiten. Viele Belege

24



geben Aufschluß über die Rolle der Gesellenverbände (Kna-
benschaften) und Handwerkergruppen, andere über die
Beteiligung weltlicher und geistlicher Honoratioren, von alten
Frauen und Männern, von Dirnen und Fahrenden, über den
Tanz von Hexen und Teufeln. Eine besondere Gruppe bilden
die Tänze der verschiedenen Maskengestalten, meist zur
Trommel oder zu Schellen; bei den zum Teil verbotenen
Tänzen in Feld und Wald (im 17. und 18. Jahrhundert)
waren hingegen stillere Instrumente bevorzugt. Die Konkurrenz

zwischen einheimischen und fremden Tänzen kommt
auch in den Namen zum Ausdruck, z.B. Hierig, Gäuerler,
Muotataler gegenüber Schwöbli, Schotlisch, Masurka. Das
Aufkommen und Verschwinden verschiedener Tanzformen
im Lauf der Zeit (etwa der ruhige Gnupftanz des 15.

Jahrhunderts, der seltsame Moriskentanz des 16. Jahrhunderts,
der elegante Kontertanz des 18. Jahrhunderts) bildet selbst
einen eigenartigen Reigen.

Von besonderer Art und Bedeutung sind die beiden
Zusammensetzungen Vits-Tanz und Töte-Tanz; die betreffenden
Artikel sind dank unserm reichen historischen Material kleine
kulturgeschichtliche Abrisse, die von eigenartigen Vorstellungen

des späten Mittelalters bis zu sinnentleerten Liedern,
Formeln und Namen der Gegenwart führen. In Quellen des
16. Jahrhunderts wird berichtet von unheimlichen «todten-
tentzen, welche den lüten zun zyten sollend begägnet syn»
(L. Lavater 1569) oder «von einem todtentantz, der uff dem
kilchhoff zum Großen Münster (in Zürich) warhafftig gesehen

worden» (1581, Wickiana, mit entsprechender
Abbildung); hier haben also (unerlöste) Tote getanzt. Bei Manuel
und Holbein (zeitlich etwas früher) ist es dagegen der
personifizierte Tod, der als Musikant oder Mittänzer die Lebenden
zum letzten Reigen ruft, in Wort und Bild. «Herr keiser,
ergebend üch darin, dann es muoß hie nun tanzet sin», ruft
der Tod dem Kaiser zu. Von da an überträgt sich die
Bezeichnung auf entsprechende Bilder, wie sie vielerorts auch
bei uns an Friedhofmauern, in Kirchen, an Häusern
gemalt und in Büchern gedruckt wurden, z. B. «Item ein
eingebundenes, getrukhtes Holbeinisches Todtendänzlin» (in
einem Basler Inventar von 1662) oder «Lange Tafel an der

25



Maur, die Todtentänz» (im Inventar des Schlosses Bürglen
im Thurgau 1714). In Basel, wo die Totentanzmauer bei der
Predigerkirche 1805 abgerissen wurde, lebt das Wort fort als
amtlicher Name der dortigen Anlage und im Kindervers:
Salomêli Wärdebärg verliert der Schueh am Spalebärg, suecht
en in der Santihans (St.Johanns-Vorstadt), findet en uf em
Dötedanz; Dötedanz vergiß mi nit, Salomêli friß mi nil!

Mit den Stichwörtern Schnäggetänz (im Sinn von
Umschweife, Ausreden, Flausen') und tübetänzig ,aufgeregt,
nervös' (bereits im nächsten Heft) verlassen wir den Kreis der
Volkskunde vollends und lassen nun auch noch die rein
sprachliche Seite der Wortsippe Tanz zu ihrem Recht kommen.

So bezeichnet das Wort Tanz nicht nur - wie in der
Schriftsprache - den schaubaren ,Vorgang des Tanzens',
eine Tanzveranstaltung' oder ,das zum Tanz gespielte
Musikstück', sondern in einzelnen ältern Belegen auch die
,Gruppe der Tanzenden' oder (wie auch Tanzete) den
Tanzplatz'; in übertragener Bedeutung meint es sodann (namentlich

im ältern Volkslied und in Flugschriften) ,Waffengang,
kriegerische Auseinandersetzung', z. B. in einem Lied aus
dem Bauernkrieg von 1653: «Der Low (Zürich) hat sich
verwahret mit einer gwehrten Schantz, bis daß er mit kön fahren
dem Bären (Bern) auf den Dantz»; schließlich bedeutet es

Schwierigkeiten, widrige Umstände', meist in bestimmten
Wendungen und Redensarten, z.B. Der Tanz gât a, Mach
kä Tänz! Tanze können nicht nur Tänzer und Tänzerinnen,
auch der Seiltänzer (im 17. Jahrhundert auch «Seilgänger»
genannt) «tanzet uff dem seil» (1457 Solothurn), und auch
Tiere tanze: d Mugge im Muggetanz, d Henne wenn der
Güggel Höstig hät), es tanzet e Lüs, e Chue, d Müs (wenn
d Chatz zum Hüs üs) und der Esel (wenn s em z wol isch), es

tanzen aber auch die Hände, die Füße, die Schreibfedern, die
Rute, die Sonne und durch Zauber selbst der Schitstock und
der Steiofe. Von der Vorstellung des Tänzerpaars aus hat sich
e Tanz (oder e Tanzete) zur Bedeutung ,Geschwisterpaar
verschiedenen Geschlechts' entwickelt («Es waren somit
unser 4 [Kinder], gerade zwë Tänz», das heißt zwei Knaben
und zwei Mädchen) und, auf die Spielkarten übertragen, eine
bestimmte Kartenkombination beim Träntne (einem Spiel,

26



das auch in der Innerschweiz am Aussterben ist), und so
können auch zwei aufeinanderfolgende Karten beliebiger
Farbe tanze. Den Schluß unseres notwendigerweise sehr
summarischen Berichts bilde ein nettes Rätsel aus Davos: Was
ist: e vierredrige Tanz, vier härigi Schwänz, es Zottelmännii
und e Schnellbüchs? Das sind der Wagen, die Zugtiere, der
Fuhrmann und die Peitsche.

Neuerscheinungen zum Schweizerdeutschen

Zusammengestellt von der Redaktion

SDS, Sprachatlas der deutschen Schweiz; hg. von Rudolf Hotzen-
köcherle. Bd. II: Vokalquantität, Konsonantismus; bearbeitet von
Doris Handschuh, Rudolf Hotzenköcherle, Rudolf Trüb. Bern 1965.

Philologia Deutsch. Festschrift zum 70. Geburtstag von Walter Henzen;
hg. von Werner Kohlschmidt und Paul Zinsli. Bern 1965.

Darin:
Rudolf Hotzenköcherle: Geographie und Geschichte des Numerusmodells

von « Bruder» im Schweizerdeutschen.

William G. Moulton: Die schweizerdeutsche Hiatusdiphthongierung
in phonologischer Sicht.

Paul Zinsli: Cunéaz und andere entschwundene Walserkolonien am
Südhang der Alpen.

Heinrich Altherr, Die Sprache des Appenzellervolkes. Herisau 1964.

Tino Arnold, Sprache (Urner Mundart). Uri, Land am Gotthard, Zürich
1965, S. 165 ff.

Bruno Boesch, Die Namenwelt in Wittenwilers «Ring» und seiner Quelle.
Festschrift für Adolf Bach. Heidelberg 1965, S. 127 ff.

Bruno Boesch, Entstehung und Gliederung des deutschen Sprachraums
der Schweiz vom Blickpunkt der Sprachgeschichte und Namenkunde.

Vorträge und Forschungen Bd. 10. Konstanz und Stuttgart
1965. S. 185 ff.

Fridolin und Peter Pee, E Baseldytsch-Sammlig. 2. (erweiterte) Auflage.
Basel 1965.

Fritz Gysling, Von der Bedrängnis der Walser Sprache im Piémont. Wir
Walser 1964, 2, S. 17 ff.

27


	Bericht der Redaktion über den Inhalt der Hefte 160, 161 und 162

