
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 99 (2019)

Artikel: Zum Fall Anna Göldi : Versuch einer ideologiehistorischen
Rekonstruktion

Autor: Marti, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


£c£rwcM?ufîi3«rf>au<t!t>c

fä)OMtli(§C=

SJnf5ô«3û()f

MDCCXIV.

3ûri<$/
©etrucft bcp 3oftp§ îin&innfr.

Titelblatt zum ersten Jahrgang (1714) von Johann Heinrich Tschudis
Monatlichen Gesprächen, Exemplar der Landesbibliothek Glarus (Signatur

M 1052).

82



Zum Fall Anna Göldi - Versuch einer

ideologiehistorischen Rekonstruktion

Hanspeter Marti

1. Allgemeine Vorbemerkungen

1.1. Methodenkritik
Soweit sich die wissenschaftliche Forschung überhaupt mit dem Göldipro-
zess beschäftigte, standen die Geschehensabläufe, das heisst die Ermittlung
der Faktenwahrheit und — namentlich im Anschluss an die vom Glarner
Landrat am 28. August 2008 aufVorschlag des Regierungsrats beschlossene

juristisch-politische Rehabilitierung der am 24. Juni 1782 hingerichteten
Dienstmagd - die moralische Bewertung des Gerichtsfalls im Vordergrund.
Mit der Göldigeschichte befasste Autoren schlüpften in die Rolle von Richtern,

und ihre Erzählungen standen unter dem Diktat der Auffassung, es

müssten aus der Geschichte Lehren in der Gegenwart und für die Zukunft
gezogen werden (historia magistra vitae).1 In diesem Beitrag wird, aufgrund
einer kleinen Auswahl einschlägiger Druckschriften, versucht, die
Meinungsbildung im Göldiprozess genauer zu bestimmen. Die Aufmerksamkeit
richtet sich auf die mentale Prägung von Repräsentanten der Glarner
Oberschicht und auswärtiger Berichterstatter sowie auf ihre Haltung zu
«unerklärlichen» Vorgängen, namentlich zur Zauberei und zum Hexenwesen.

Primär von Interesse sind daher der Gebrauch bestimmter Textsorten,
deren Normen und Abweichungen, weiter die Verwendung von
Argumentationsmustern und die ihnen zugrundeliegenden Mentalitäten,2 die interessegeleitete

Verwendung von (rhetorischen) Argumenten, die damit verbundene

Selbstdarstellung der Protagonisten, ferner ihr Bestreben, die eigene Position

zu festigen und deren Geltungsanspruch öffentlich zu vertreten. Dieser

1 Koselleck, Reinhart: Historia Magistra Vitae. Über die Auflösung des Topos im
Horizont neuzeitlich bewegter Geschichte. In: Koselleck, Reinhart: Vergangene
Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt am Main 1979, S. 38—66.

2 Zur Verwendung des Mentalitätsbegriffs in der Geschichtsschreibung (mit weiterer
Literatur) Marti, Hanspeter: Die frühneuzeitliche Schuldisputation. Stand, Perspektiven

und Probleme ihrer Erforschung. In: Zwischen Konflikt und Kooperation.
Praktiken der europäischen Gelehrtenkultur (12.—17. Jahrhundert). Hrsg. von
Jan-Hendryk de Boer, Marian Füssel, Jana Madien Schütte. Unter Mitwirkung von
Annika Goldenbaum. Berlin 2016, S. 281—305.

83



rhetorikgeschichtliche Zugang nähert sich in erster Linie dem Bild, das die

Autoren in den Texten von sich selbst und ihren Zielen entwerfen, sowie der

Wirkung, die sie mit ihren Stellungnahmen erreichen wollten. Wird der Fall
Göldi aus ideologiekritischer Warte behandelt, besteht die bis jetzt vielleicht
unzureichend genutzte Möglichkeit, die Göldigeschichte von ahistorischen

Verzerrungen zu befreien und auch den (in Teilen erst zu ermittelnden)
Tatsachenwahrheiten auf einem anderen Weg näherzukommen. Historische

Grundlagenforschung, so die geplante Edition und Kommentierung der bis

jetzt wissenschaftlich nicht erschlossenen Quellenbestände, sowie die

Interpretation und Kontextualisierung der von den Gewährsleuten erzählten
Vorkommnisse schlössen dann in der künftigen Geschichtsschreibung ein
historischer Erkenntnis förderliches Zweckbündnis.

Äusserungen in Gerichtsverhandlungen, in Verhören, im polemischen
Schrifttum, aber oft auch in Briefen und Reiseberichten suchen eine

intersubjektive Wirkung, d.h. die Beeinflussung von Entscheiden zu erzielen
und bemühen sich um gesellschaftspolitische Deutungsmacht, sind daher

zwangsläufig ideologisch. Damit schliesst sich der einleitend in Frage

gestellte Kreis des Faktischen wieder: Sprechakte sind Elemente des Geschehens,

das sie abbilden, mehr noch, mitgestalten, und an dessen Dynamik
sie teilhaben. Theodor Lessings erkenntnistheoretischer Skeptizismus in
historischen Fragen deckt sich mit dem hier angewendeten forschungspolitischen

Ansatz: «Wenn das Charakterbild einer historischen Figur von ihrer
nächsten Umgebung aufgezeichnet wird, so erweist es sich, daß nie zur
Deckung zu bringen ist: das Bild, welches der historische Mensch in seinem

engen und engsten Kreis hinterläßt, jenes andere, welches er als Geschichte
hinterläßt und endlich sein eigenstes Wesen, so wie es wohl an sich selber

gewesen sein mag; dieses Dreierlei ist den Druckstöcken beim Dreifarbendruck

zu vergleichen, die zwar alle dasselbe Bild darstellen, aber gleichwohl
nicht miteinander übereinkommen. Berühmung wie Berüchtigung schufen

immer schon umfälschende Transparente, durch welche die historisch
gewordene Person vorurteilsvoll und unvollständig hindurchgesehen wird;
wie sie an sich selbst gewesen ist, das wissen wir niemals.»3 Der
Erkenntnispessimismus dieser Zeilen erfüllt hier, ins Positive gewendet, die Funktion,
die Göldigeschichte einerseits von geschichtsontologischen Behauptungen
zu entlasten, andererseits eine aus divergenten Perspektiven resultierende

Auslegung der Vorfälle anzustreben und die Wirkungskomponente von
Ideologien stark zu machen, ohne der Ermittlung der historischen (Fakten-)
Wahrheit und der Einordnung des Rechtsfalls in institutionen- und sozi-

3 Lessing, Theodor: Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen. Mit einem Nachwort
von Rita Bischof. München 1983, S. 117.

84



algeschichtliche sowie gesellschaftspolitische Kontexte die Berechtigung zu
entziehen.4 Unterschiedliche methodische Zugriffe schärfen den Blick für
Widersprüche, ungeklärte Fragen und historiographische Vorurteile.
Ideologisch stark besetzte Gegenstände — und um einen solchen handelt(e) es

sich im Fall Anna Göldi - fordern die Historiker auch zu Selbstkritik heraus.

Das Vertrauen, der (historischen) Wahrheit näherzukommen, scheint

angesichts ihrer (sprachlichen und subjektiven) Vermitteltheit ein paradoxes.

Dennoch ist an ihm festzuhalten.

1.2. Zur Epoche der Aufklärung
In Frage steht das Verhältnis der Protagonisten zur Aufklärung und zu
voraufklärerischen Positionen bzw. das simultane Vorhandensein
unterschiedlicher, sogar gegensätzlicher Ideologeme. Die Selbstbezeichnung der

Epoche als einer der Aufklärung oder gar von Aufgeklärtheit erschwert
bisweilen historiographische Zuordnungen und ruft immer wieder neue
Probleme hervor, die ihrerseits mit laufend modifizierten Epochenbildern
bewältigt werden. In unserem Zusammenhang darf man die Selbstdefinitionen

der Zeit, so Immanuel Kants geläufige Beantwortung der Frage: Was

ist Aufklärung? vom 5. Dezember 1783, Aufklärung sei der Ausgang des

Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündigkeit, nicht unkritisch
übernehmen, und es gibt, wie angedeutet, auch kein allgemein anerkanntes

Epochenbild. Trotzdem lassen sich Kennzeichen ausmachen: Apologie der

Vernunft, Streben nach klarer und deutlicher Erkenntnis, Abwertung der

Phantasie, Bekämpfung von Magiegläubigkeit und Aberglauben, Befreiung
von Vorurteilen, Aufhebung von Standesschranken, Abbau von Ritualen
der Repräsentation, Aufwertung der Ethik, Utilitarismus, Toleranzdenken,

bisweilen Religionskritik, Verteidigung von Menschenrechten.5 Der
rationalistisch geprägte Aufklärungsbegriff wird aber zunehmend
aufgeweicht durch den Einbezug irrationaler und esoterischer Strömungen in
den Epochenkontext, durch die sogenannte Schattenseite des einseitig mit

4 Dass Historiker die Ermittlung der Fakten nie aufgeben sollten, legen zum Beispiel
Geschichtsfälschungen nahe, die den Holocaust und andere Genozide leugnen, aber
auch Biographien wie die des Germanisten Hans Ernst Schneider (1909—1999), SS-

Hauptsturmführer, der 1945 seine frühere Identität aufgab, sich von da an Hans
Schwerte nannte, dann aber 1995 auf Druck der Aachener Hochschulleitung die

angenommene falsche Identität zugeben musste. Eine erkenntnisskeptische Position

vertrat, im Rahmen einer Kritik des Uberlieferungsstands im Göldihandel, de-

zidiert bereits Jakob Winteler: Der Anna Göldi-Prozeß im Urteil der Zeitgenossen.
Glarus 1951, S. 26.

5 Schneiders, Werner: Artikel Aufklärung. In: Werner Schneiders (Hrsg.): Lexikon
der Aufklärung. Deutschland und Europa. München 1995, S. 47 f., hier S. 48.

85



Lichtmetaphern charakterisierten Zeitalters: In ihm leben okkultistische
Traditionen fort,6 die Sinne und die sinnliche Erkenntnis erfahren eine

Aufwertung (Begründung der Ästhetik durch Alexander Gottlieb
Baumgarten), die Empfindsamkeit rückt in den Vordergrund, notwendigerweise
werden Begriffe unscharf gefasst. Elieraus resultiert ein differenziertes
Bild simultaner geistiger Strömungen, das sich, auch aus transnationalem
Blickwinkel, nicht auf eine rationalistische Typik reduzieren lässt. In der

Ideengeschichte des 18. Jahrhunderts weicht das der Zeitpolemik entstammende

Selbstbild der Aufklärer zunehmend einer Beschreibung und Deutung

heterogener Positionen, die überprüft und mit den herkömmlichen
Setzungen verglichen werden. Darüber hinaus steht die allgemeine
Verwendbarkeit des Aufklärungsbegriffs für die Zeit von circa 1680 bis zur
Französischen Revolution in Frage.

Der Göldihandel fällt in die sogenannte Spätaufklärung, in die beiden

Jahrzehnte nach dem Beginn der von Reinhart Koselleck etablierten
Sattelzeit,7 und eignet sich für die Analyse des breiten Meinungsspektrums
zur Axiomatik des damals verbreiteten Fortschrittsdenkens. Von eindimensionalen

teleologischen Geschichtsmodellen, insbesondere von
Modernisierungstheorien, die ebenfalls umfassende historiographische Implikationen
aufweisen, muss man sich aber verabschieden. Trotzdem spricht nichts

gegen ihre Verwendung für heuristisch-kritische Vergleiche, für historische

Abgrenzungs- und Bestimmungsversuche.

1.3. Aufklärung und okkultes Wissen
Bereits Aristoteles unterschied wissenschaftliche Arbeit, welche den Ursachen

bestimmter Gegebenheiten nachgeht, von anderen Formen der Wis-
sensgenerierung.8 Mit der Inthronisierung der Vernunft als leitender Autorität

der Erkenntnis in der Zeit der Aufklärung war der Rekurs auf natürliche

6 Vgl. die Einleitung zu: Aufklärung und Esoterik. Hrsg. von Monika Neugebauer-
Wölkunter Mitarbeit von Holger Zaunstöck. Hamburg 1999, S. 1-37, hier S. 37: «Es

wäre eine erwünschte Wirkung des vorliegenden Bandes, wenn in der zukünftigen
Forschung das alte Muster von Aufklärung als Inbegriff des Vernünftigen und den

Spielarten frühneuzeitlicher Esoterik als deren Gegensatz einem differenzierteren
Verständnis Platz machen würde.» Ferner: Aufklärung und Esoterik: Wege in
die Moderne. Hrsg. von Monika Neugebauer-Wölk, Renko Geffarth und Markus
Meumann. Berlin/Boston 2013. Dem integralen Epochenkonzept entspricht unter
anderem der Aufschwung der Swedenborg-Forschung.

7 Sattelzeit. Historiographiegeschichtliche Revisionen. Hrsg. von Elisabeth Décultot
und Daniel Fulda. Berlin/Boston 2016.

8 Erörterung und Belege: Nortmann, Ulrich: aitia/Ursache. In: Aristoteles-Lexikon.

Hrsg. von Otfried Höffe. Stuttgart 2005, S. 15-19.

86



Ursachen in der Kosmologie und in der Naturwissenschaft verbunden, der
tendenziell keine Wunder mehr zuliess und rational nicht fassbare

Kausalzusammenhänge, die sogenannten facta occulta bzw. causae occultae, kritisch
beurteilte.9 In zahlreichen Variationen wies die Aberglaubenskritik des 18.

Jahrhunderts den Einfluss übernatürlicher Kräfte und Vorzeichen zurück,
ohne dass sich, wie angemerkt, selbst unter Gelehrten die Ansicht vollständig
hätte durchsetzen können, in der Welt gehe alles mit natürlichen Dingen
zu.10 Die mächtige Tradition, die supranaturale Einflüsse und Wirkungen
als selbstverständlich anerkannte, ist streckenweise gut erforscht und wird
bis in das Mittelalter und in die Antike zurückverfolgt. Sie sei hier nur kurz
mit zwei Beispielen, einem mittelalterlichen und einem frühneuzeitlichen,
das zugleich einen Hexenprozess illustriert, in Erinnerung gerufen. Johannes

von Dänemark (Johannes de Dacia, Ioannes Dacus, um 1280 bezeugt),

Magister der Freien Künste in Paris, teilte die Wissenschaften in göttliche
und in menschliche ein. Die menschlichen gliederte er in nützliche bzw.

notwendige und in unnütze bzw. verbotene auf. Zu den Letzteren (scientiae

magicae) zählte er: 1. mantica sive mantices (Mantik, Wahrsagerei), die sich

aus fünf Unterdisziplinen zusammensetzt (piromantia, aeromantia, ydro-
mantia [eigentlich: hydromantia], geomantia, nigromantia), 2. mathesis, die

er in horoscopium (Horoskop), aruspicium [eigentlich: haruspicium] (Opferschau),

augurium (Vogelgezwitscher) und auspicium (Vogelflug) unterteilte,
3. sortilegium (Losen), 4. prestigium (Blendwerk, Gaukelei), 5. malefi-
cium (Übeltat, Zauberei).11 Stellvertretend für die Frühe Neuzeit stehe das

Exemplar eines Kommentars zur Logik des Aristoteles, der 1547 in Löwen

9 Zu den qualitates occultae, die nicht unbedingt <asyla ignorantiae> sein müssen und
als solche hier ausser Betracht bleiben vgl. die antiparacelsische und antineoplatoni-
sche Ausrichtung z.B. bei Daniel Sennert: Eckart, Wolfgang U.: Antiparacelsismus,
okkulte Qualitäten und medizinisch-wissenschaftliches Erkennen im Werk Daniel
Sennerts (1572—1637). In: Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance. Hrsg.
von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 139-157.

10 Vgl. dazu Pott, Martin: Aufklärung und Aberglaube. Die deutsche Frühaufklärung
im Spiegel ihrer Aberglaubenskritik. Tübingen 1992.

11 Dacus, Johannes: Opera. Nunc primum edidit Alfredus Otto. Voluminis I. Pars

I. Hauniae (Hafniae) 1955, S. XV (Einleitung). Zu Johannes von Dänemark vgl.
Schulthess, Peter und Imbach, Ruedi: Die Philosophie im lateinischen Mittelalter.
Ein Handbuch mit einem bio-bibliographischen Repertorium. Zürich/Düsseldorf
1996, S. 482. Weitere mittelalterliche Aufteilungen der Wissenschaften bei

Grabmann, Martin: Die Geschichte der scholastischen Methode. Zweiter Band. Die
scholastische Methode im 12. und beginnenden 13. Jahrhundert. Berlin 1988, hier
insbesondere S. 52, Anm. 3, Münchener Handschrift Clm 1612, fol. 191r, die drei
Unterdisziplinen der astronomia: gnomonica, astrologia (die noch weiter unterteilt
wird) und mathematica sive divinatio.

87



erschien und dem Trierer Universitätsrektor und Politiker Dietrich Flade

(1534—1589) gehörte.12 Dieser hatte in Trier als Richter an der Verurteilung
zahlreicher Personen wegen Hexerei mitgewirkt und wurde schliesslich,
selber der Hexerei beschuldigt, mit dem Strang hingerichtet.13 Flade fügte 1550

auf dem Vorsatzblatt des Buchtitels ein handschriftliches Verzeichnis aller
scientiae (artes) ein, in dem die Wissenschaften anhand eines komplizierten
Aufbauschemas auf der obersten Hierarchieebene in nützliche und unnütze
aufgeteilt werden. Auch den Letzteren, die Flade in sein System integrierte,
widmete er eine detaillierte Aufstellung, die fünf Untergruppen (magica,
sortilegium, praestigium, maleficium, mathesis) enthält. Magica wird ihrerseits

in pyromancia, aeromancia, idromancia, geomancia und necromancia,
mathesis in haruspicium, avispicium, augurium und auspicium aufgeteilt.14
Diesen gelehrten, bisweilen leicht modifizierten Konsens bestätigen zahlreiche

frühneuzeitliche Universitätsschriften, die der Dämonologie, der Zauberei,

Gespenstern, magischen Praktiken und anderen heute zum Aberglauben
gezählten Erscheinungen gewidmet sind. Sie zeugen von der verbreiteten
Unsicherheit und Verlegenheit, eine natürliche Erklärung für die in der Welt
angetroffenen Phänomene zu finden. Die okkulten Wissenschaften (scientiae
occultae) waren in der Frühen Neuzeit Stofflieferanten insbesondere für
philosophische und medizinische Dissertationen, die seit Längerem bibliographisch

erschlossen und zum Teil in Monographien behandelt werden.15 Die
res occultae zählten zwar zum Kanon der Disputationsthemen, wurden aber

12 Commentaria in isagogen Porphyrii, et in omnes libros Aristotelis de dialectica,

nuper maturo consilio, et gravissimis sumptibus venerandae facultatis artium in
inclyta academia Lovaniensi per dialecticae ac totius philosophiae peritissimos viros
composita, et nunc denuo in utilitate bonorum ingeniorum diligenter recognita,
emendata, et multis in locis prudenter abbreviata. Löwen 1547, Exemplar der
Stadtbibliothek Trier, Sign.: R / 4° / V 62 [für den Literatur- und den Standortnachweis
danke ich Joseph S. Freedman, Montgomery (Alabama)]).

13 Biographie: Kraus, Franz Xaver: Flade, Dietrich. In: Allgemeine deutsche Biographie.

Bd. 7. Leipzig 1878, S. 101 f. [Onlinefassung]; Ost, Sandra: Dietrich Flade.
In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon. Bd. 25. Nordhausen 2005,
Sp. 421—428 (auch zu Flades Bibliothek). Ferner Voltmer, Rita: Dietrich Flade

(1534-1589). In: Encyclopedia of Witchcraft. Ed. Richard M. Golden. Bd. 2. Santa

Barbara, California 2006, S. 378 f. Kurznotiz zu Flades Schicksal bei Daxelmüller,
Christoph: Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie. Zürich 1993, S. 194 f.

14 <Horoscopium> entfällt hier. Weshalb Flade die eigentlich synonymen avispicium
und auspicium unterscheidet, geht aus dem Stemma nicht hervor.

15 Marti, Hanspeter: Philosophische Dissertationen deutscher Universitäten 1660-
1750. Eine Auswahlbibliographie unter Mitarbeit von Karin Marti. München u.a.
1982 (Bibliographie, S. 71, Publikationen Christoph Daxelmüllers; ferner Sachregister

passim).

88



nicht als eigenständige Wissensgebiete an den Hohen Schulen der Frühen
Neuzeit gelehrt, vielmehr von Litterärhistorikern bisweilen in Zweifel gezogen

oder sogar abgelehnt.16 Allein aus dem eben Referierten geht hervor, dass

der Gegensatz von aufgeklärten Gelehrten respektive gesellschaftlicher Elite
und abergläubischem Volk auch im 18. Jahrhundert keine Geltung besass,

okkultes Wissen nicht nur in den oberen Gesellschaftsschichten zirkulierte,
sondern sogar von ihnen ausging und bisweilen andere Bevölkerungsgruppen

durch die Vermittlung von Lehrern, Ärzten und Pfarrern erreichte.17 Im
Spannungsfeld von Aberglauben18 respektive Magie und Rationalismus, die
nicht immer leicht voneinander zu trennen sind, spielten sich auch das

Prozessgeschehen und die Argumentation der Protagonisten im Göldihandel ab.

Die Rekonstruktion exemplarischer Positionen wird daher differenziert
ausfallen. Die Recherche ist auf weitere Zeitgenossen von damals auszuweiten
und hat Prozessakten umfassend einzubeziehen, dies im Wissen, dass mit
strategischen Statements zu rechnen ist, die beliebige Argumente rhetorisch

gezielt einsetzen und nur mit grosser Zurückhaltung Rückschlüsse auf die
wirkliche psychische Verfassung und die Gesinnung der Handlungsträger
zulassen.

Daher ist nicht damit zu rechnen, dass die in ein Ereignis involvierten
Personen so erfasst werden, wie sie wirklich waren, sondern höchstens, wie sie

sich darstellten, sich einbrachten und in Szene setzten. Die Darlegungen ste-

16 Grundlegend: Daxelmüller, Christoph: Disputationes curiosae. Zum «volkskundlichen

Polyhistorismus» an den Universitäten des 17. und 18. Jahrhunderts. Würzburg
1979 (u.a. zu Daniel Georg Morhofs Systematik gelehrter Disziplinen). Marti:
Philosophische Dissertationen (Anm. 15), S. 55, die Aufzählung der Wissensdisziplinen
bei Gottlieb Stolle und der von ihm verworfenen Wahrsagekünste (Astrologie,
Physiognomie, Chiromantie, Geomantie).

17 Daxelmüller, Christoph: Das literarische Magieangebot. Zur Vermittlung von hoch-
schichtlicher Magiediskussion und magischer Volksliteratur im 17. Jahrhundert. In:
Literatur und Volk im 17. Jahrhundert. Probleme populärer Kultur in Deutschland.

Hrsg. von Wolfgang Brückner, Peter Blickle und Dieter Breuer. Teil II. Wiesbaden
1985, S. 837-863, hier zwar pointiert S. 843: «Die breite Masse des Volkes blieb von
dieser von Gelehrten für Gelehrte geschaffenen Literatur jedoch ausgeschlossen.»
Doch S. 839: «[...] daß die Schicht der Ungebildeten (d.h. damit auch der sozial

Schwächeren) an der Kultur der Gebildeten teilhatte, bleibt unbestritten»; zur
Vermittlung magischen Wissens in der Predigt, ebd.

18 Paul Michel, Zürich, danke ich für den Vorschlag, den in der Forschung in der

Regel bedenkenlos verwendeten Begriff des Aberglaubens zu problematisieren, da

er von dogmatischen Setzungen ausgehe und ihrerseits der Ideologiekritik bedürfe.
Als Verständigungskategorie wird der Terminus im Folgenden dennoch verwendet,
ohne dass das Reflexionsdefizit eingelöst würde. Auf die Problematik dieser durchweg

fragwürdigen Übereinkunft komme ich an anderer Stelle zurück.

89



hen daher unter dem Motto <Das unerreichbare Subjekt> oder <Die verlorene
Unmittelbarkeit im Spiegel historischer Erkenntnis).19 Auch bei der Interpretation

von Texten, die historische Wirklichkeit unmittelbar wiederzugeben
beanspruchen, muss der Historiker bisweilen von der Präsenz eines Erzählers

ausgehen, einer Person, die mit dem realen Autor nicht identisch ist, sondern

von ihm als mehr oder weniger fiktives Subjekt eingesetzt oder vorgeschoben
wird. Dieser Erzähler übernimmt die Rolle des Vermittlers von Faktenwissen

und erhebt trotz dieser Subjektgebundenheit der Informationen für seine

Sicht der Dinge einen Wahrheitsanspruch. Während eines Gerichtsverfahrens

entwerfen — eine Binsenwahrheit — Klienten und/oder Rechtsvertreter
Bilder im Interesse ihrer Sache, die mit den Fakten nicht übereinzustimmen
brauchen. Der auf Faktenwahrheit getrimmte Historiker ist so wenig wie
der Richter, mit dem er gerne verglichen wird, vor der Gefahr gefeit, Opfer
von Irrtümern, Fiktionen und Täuschungen zu werden.20 Umso ernster sind

19 Eine vergleichbar geschichtskritische Position vertritt Koselleck, Reinhart: Vom
Sinn und Unsinn der Geschichte. Aufsätze und Vorträge aus vierJahrzehnten. Hrsg.
und mit einem Nachwort von Carsten Dutt. Berlin 2014, Fiktion und geschichtliche

Wirklichkeit, S. 80—95, hier S. 88: «Wir befinden uns in einer unaufhebbaren

Spannung, die es verhindert, daß irgendeine Sprachhandlung jemals geschichtliche
Wirklichkeit einholen kann. Und das gilt sowohl für den Vollzug der Geschichte wie
auch für die Erinnerung, die vergangene Geschichte schriftlich fixiert.» Ahnlich
ebd., S. 89, zum paradox erscheinenden historiographischen Resultat, S. 91: «Das

Ergebnis ist nicht die Wiedergabe einer vergangenen Wirklichkeit, sondern,
überspitzt formuliert, die Fiktion des Faktischen.»

20 Ich nehme hier einen in der historiographischen Konsequenz weitreichenden er¬

zähltheoretischen Gedanken auf, der den Historiker immerhin von der Aufgabe
entbinden kann, die Rolle des Richters über Gott, Mensch und Welt zu übernehmen;

vgl. Schönert, Jörg: Zum Status und zur disziplinären Reichweite von Nar-
ratologie. In: Geschichtsdarstellung. Medien — Methoden — Strategien. Hrsg. von
Vittoria Borsô und Christoph Kann. Köln/Weimar/Wien 2004, S. 131—143, hier
S. 142, die an Historiker gerichtete Empfehlung: «Grundlegend für Historiographie

ist heute die Forderung, den realen Autor (in seiner Rolle als Historiograph)
als Träger der Erzählerrede anzusehen. Eine — vom empirischen Autor zu
unterscheidende - Erzählinstanz wird zumeist nicht eingeführt. Allerdings wäre aus

textwissenschaftlicher Sicht zu bedenken, ob nicht aus methodologischen Gründen
prinzipiell auch für historiographische Texte eine <Historiographen-(Erzähler)Ins-
tanz> anzunehmen wäre, die nicht von vornherein mit dem realen Verfasser in eins

gesetzt wird. Wie auch immer - auf die darstellenden Texte der Historiographie
lassen sich durchaus die Kategorien der philologisch entwickelten Narratologie
anwenden, auch wenn für diese Texte nicht alle narratologischen Vorgaben relevant
sind.» Ausführlich zur geschichtstheoretischen Fragestellung bereits: Theorie und
Erzählung in der Geschichte. Hrsg. von Jürgen Kocka und Thomas Nipperdey.
München 1979.

90



das Veto der Quellen21 und die Kritik der Fachkollegen zu nehmen. Wie der

aktuelle Forschungsstand zeigt, gilt dies in hohem Masse für den heute noch
mit Emotionen belasteten Fall der Anna Göldi.

2. Magie, Zauberer, Hexen und Okkultismus in Johann Heinrich
Tschudis Monatlichen Gesprächen

Den Einflussquellen und der Wirkung von Aberglauben und natürlicher
Vernunft im lokal glarnerischen Kontext des 18. Jahrhunderts aufgrund
der schriftlichen Überlieferung nachzugehen und in ihr das Spannungsverhältnis

von natürlichen und übernatürlichen Kausalitäten zu untersuchen,

stösst in Ermangelung einschlägiger Zeugnisse auf Schwierigkeiten.
Es ist nicht klar, woher die meisten Handlungsträger des Göldiprozesses
das protokollierte <magische> Wissen bezogen, und die geistigen Prägungen
der involvierten Personen, so des Pfarrers und Camerarius Johann Jakob
Tschudi (1722—1784),22 lassen sich bestenfalls annäherungsweise bestimmen.

Zwischen dem Erscheinen von Johann Heinrich Tschudis Dialogen
und dem Prozessgeschehen liegen rund sechzig Jahre, eine verhältnismässig
lange Zeit. Immerhin geht aus handschriftlichen Notizen in einem in der
Landesbibliothek Glarus vorhandenen Exemplar der Monatlichen Gespräche

hervor, dass es dem Camerarius Johann Jakob Tschudi gehörte, einer

wichtigen Stimme im Göldihandel.23 Er setzte sich intensiv mit dem Peri-

odikum seines zwei Generationen älteren Amtsbruders und Namensvetters
auseinander. Wie andernorts waren im Glarnerland (frühaufklärerische)

21 Zum Veto der Quellen: Koselleck: Historia (Anm. 1); ders.: Begriffsgeschichten.
Studien zur Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache. Frankfurt

am Main 2006, S. 71.
22 Marti-Weissenbach, Karin: Tschudi, Johann Jakob. In: Historisches Lexikon der

Schweiz. Bd. 12. Basel 2013, S. 532. Winteler, Jakob: Camerarius Johann Jakob
Tschudi von Glarus als Basler Theologiestudent 1739/40. In: Basler Zeitschrift
für Geschichte und Altertumskunde 58/59, 1959, S. 289—306 (ausführlich zu den

Kontakten mit Basler Professoren, u.a. Samuel Werenfels). Ders.: Camerarius J.

J. Tschudis Briefe an Gottlieb Emanuel von Haller. In: JHVG 60 (1963), S. 103-114.
23 Tschudi, Johann Heinrich: Lehrreiche / Lustig=erbauende Monatliche=Gespräch

[abweichender Titelwortlaut in verschiedenen Jahrgängen]. Zürich 1714—1725. Das
benutzte Exemplar trägt die Signatur M 1052.

91



Zeitschriften zentrale Vermittler von (gelehrtem) Wissen.24 Dieses wurde
dann, wie erwähnt, von Pfarrern, allenfalls auch von der Kanzel, einem

Laienpublikum weitergegeben.

-- csfjj >1. Wjç. ÇS»«.. ^5jog, tULfL

<L • Uû^în. | afiÎLm
x Vi lf*j -

JUL. 0-*^- ^Vublt>UUt/ : «îil;
tyVH*

VÇAO^Â. ®£u-WvH*n. Vr*vo^ .Vi^'

w--P-n.v
^rrow!>x^w»_ vvx *«'**^«r^HVTWwLiv

Vnaoi VLW,

P- _^Whj|t°L • Jlb S^Vvcant.

W*4 & • <^.»w{<!jtv.W*4 fi ^«wjejrv.

Äui.e>4 '1 1*1 blotuiiV- \i Oi|)
KJjUç^ iW^i ûoUlÔoaÛrtd jrfii j

y.\ *• ^vruhaiu ktaUL
*»0UIW» tw *• -—°i " o"

(VwA M« hKjjwV ^»*nv*»£. * • ^
«. & P*jH

V*
/ ?/u 7

M'f> >r--• '. ^ s"
'

„-

c / •..-'

-

2cfyvimï>(/2a1imtbmtite

UdoMtltye*

Stiiföa^ Safer

3ûew&/
©etvucft bep Soffit SinDinner.

Monatliche Gespräch, auf das Jahr 1714 (Zürich), Exemplar der Landesbibliothek
Glarus (Signatur M 1052). Die gedruckte Widmung wurde hier durch eine exakte

handschriftliche Kopie aus der Feder des Camerarius Johann Jakob Tschudi ersetzt.
Dieser ergänzte auch weitere fehlende Druckseiten in den ersten beiden Jahrgängen
der Zeitschrift (1714 und 1715) durch handschriftliche Kopien.

24 Dialoge Tschudis, die in der Zeit ihres Erscheinens erworben wurden und zahlrei¬
che Lesespuren aufweisen, befinden sich heute noch in Glarner Privatbesitz. - Das
zweite Exemplar der Monatlichen Gespräche im Besitz der Glarner Landesbibliothek
stammt aus der Privatbibliothek, die sich früher im Elsenerhaus in Bilten befand

(Signatur: bilt 3 & a-h; die Jahrgänge 1714, 1715 und 1719 fehlen).

92



Johann Heinrich Tschudi wurde am 19. Juni 1670 in Schwanden geboren,25
erhielt dort eine erste Ausbildung, bevor er 1688 am Zürcher Carolinum
das Studium der Theologie begann, das er 1690 an der Universität Basel

mit einer Disputation unter dem Präsidium Peter Werenfels' und mit der

Ordination abschloss. 1692 wurde Tschudi in Schwanden Diakon, aber erst
1719 dort Hauptpfarrer. 1696 hatte er noch einmal unter Werenfels' Vorsitz,

diesmal über die Taufe Christi, disputiert. Er verfasste bis 1713

Erbauungsschriften, medizinische und geschichtliche Abhandlungen. Ein Jahr
später erschien die Beschreibung seines Heimatkantons, von 1714—1725

veröffentlichte er in der Tradition von Christian Thomasius (1659—1728)

und Wilhelm Ernst Tentzel (1659-1707) Monatliche Gespräche,26 in denen

er gelehrten und weniger gelehrten Lesern Wissen über zahlreiche Gegenstände,

hauptsächlich zu Religion und Theologie, zur Litterärgeschichte
(historia litteraria), zu Ethik, Politik und Medizin, unterbreitete. Die
Dialoge, die gleichzeitig belehren und unterhalten wollten und von denen manche

auch zu Erbauungszwecken verfasst wurden, stehen gattungsgeschichtlich
den moralischen Wochenschriften und den <Totengesprächen> nahe.

Von den ersteren unterscheiden sie sich vor allem durch häufige Hinweise
auf (lateinsprachige) Fachliteratur und das Fehlen einer durchgängig
auftretenden auktorialen Erzählerinstanz, von den Totengesprächen durch
Dialogpartner, die nicht historische Personen verkörpern, sondern erfunden
sind, sowie durch die selektive Vermittlung von Wissen, die sie mit der noch
weit unsystematischer angelegten Buntschriftstellerei gemeinsam haben.27

25 Kurzbiographie: Marti, Hanspeter: Tschudi, Johann Heinrich. In: Killy Literatur¬
lexikon. Autoren und Werke des deutschsprachigen Kulturraumes. 2. vollständig
überarbeitete Auflage. Hrsg. von Wilhelm Kühlmann. Bd. 11. Berlin / Boston 2011,
S. 631 f.

26 Nach wie vor massgebend die Monographie AdolfDütschs:Johann Heinrich Tschudi

und seine «Monatlichen Gespräche». Frauenfeld / Leipzig 1943.
27 Zu den genannten Nachbargattungen die Standardwerke: Martens, Wolfgang:

Die Botschaft der Tugend. Die Aufklärung im Spiegel der deutschen Moralischen
Wochenschriften. Stuttgart 1971. Dreyfürst, Stephanie: Stimmen aus dem Jenseits.
David Fassmanns historisch-politisches Journal Gespräche in dem Kelche derer Todten

(1718-1740). Berlin / Boston 2014. Zur Buntschriftstellerei: Kühlmann, Wilhelm:
Polyhistorie jenseits der Systeme. Zur funktionellen Pragmatik und publizistischen
Typologie frühneuzeitlicher <Buntschriftstellerei>. In: ders.: Gelehrtenkultur und
Spiritualismus. Studien zu Texten, Autoren und Diskursen der frühen Neuzeit in
Deutschland. Hrsg. von Jost Eickmeyer und Ladislaus Ludescher in Zusammenarbeit

mit Björn Spiekermann. Bd. 1. Heidelberg 2016, S. 113-40. Zur unsystematischen

Anlage des Periodikums das Zitat aus den Monatlichen Gesprächen bei Dütsch:
Johann Heinrich Tschudi (Anm. 26), S. 69, wo Tschudi von <Miscellanea>, d.h.
(Vermischtem), spricht.

93



Anders als die Monatsgespräche des Christian Thomasius vertreten diejenigen

Tschudis meist einen klaren, leicht einprägsamen Standpunkt, auf
den die bisweilen leicht divergenten Positionen allemal hinauslaufen, und
verzichten weitestgehend auf den Einsatz von Ironie. Oft nimmt der eine

Dialogteilnehmer den vom anderen liegen gelassenen Faden auf, ergänzt,
präzisiert und hält gleichzeitig die Wissbegier der Gesprächspartner wie der
Leser wach. Der ästhetisch-rhetorische Dialog-Rahmen ist für Tschudi das

geeignete didaktische Mittel, das wie die Wahl der literarischen Gattung,
eines Periodikums, zur Frühaufklärung passt, obwohl der betont säkulare
Anstrich der moralischen Wochenschriften fehlt. Tschudi starb am 19. Mai
1729 in Schwanden.

1724 befasste sich Johann Heinrich Tschudi in zwei aufeinanderfolgenden

Gesprächen mit der Zauberei und mit dem Hexenwesen. Im
ersten, das den Titel <Von dem unseligen Hexen- und Zauber-Geschmeiß>

trägt,28 nimmt er zwar die zeitgenössische Aberglaubenskritik auf und
wendet sie dann an mehreren Stellen gegen die katholische Kirche und
deren Repräsentanten, in erster Linie die Päpste.29 Gleichzeitig braucht er
den Begriff <Hexenadvokaten> im negativen Sinn30 und geht von der im
Teufel verkörperten Macht des Bösen aus, der den Menschen mit
magischdämonischen Kräften in seinen Bann ziehen und zu Übeltaten verführen
könne.31 <Vergifter> ist — nicht unwichtig für die Beurteilung der im Göl-
diprozess verwendeten Terminologie — in Tschudis Gespräch Synonym für
<Hexen> und <Zauberer>.32 Aberglaubenskritik, die sich mit seiner Auffassung

nicht deckt, setzt der Schwander Pfarrer mit Atheismus gleich.33 Seine

Attacken richten sich gegen den strengen cartesianischen Dualismus von
Denken (Geist, res cogitans) und Ausdehnung (Körper, res extensa), der

eine Beeinflussung von Körpern durch geistige Kräfte ausschliesst, und
vor allem gegen den wichtigsten Kontrahenten, den holländischen Pfarrer

28 Tschudi, Johann Heinrich: Das XII. Gespräch. Von dem unseligen Hexen= und
Zauber=Geschmeiß. In: Monatliche Gespräch / einiger guter Freunden. Von
allerhand geist- und weltlichen Dingen. Zürich 1724, S. 345—373.

29 Ebd., S. 364.
30 Z.B. Peter Goldschmidts Verworffener Hexen- und Zauberer-Advocat: das ist Wol-

gegründete Vernichtung des thörichten Vorhabens Hrn. Christiani Thomasii [...]
und aller derer, welche durch ihre Super-kluge Phantasie-Grillen dem teufflischen
Hexen-Geschmeiß das Wort reden wollen. Hamburg 1705, vgl. Pott: Aufklärung
und Aberglaube (Anm. 10), S. 213 f.

31 Tschudi: Das XII. Gespräch (Anm. 23), S. 348, die damals gängige Unterscheidung
von natürlicher, künstlicher und teuflischer Magie.

32 Ebd., S. 358 f.
33 Ebd., S. 361.

94



und Cartesianer Balthasar Bekker (1634-1698), der mit seinem Hauptwerk

Die bezauberte Welt (1691-1693) auch im deutschen Sprachbereich
aufseiten von Vertretern beider protestantischer Konfessionen auf heftigste
Ablehnung stiess.34 Übernatürlich-magische Einflüsse spielen laut Tschudi
nicht allein für das einfache Volk, sondern ausdrücklich auch für die
gesellschaftlichen Eliten eine Rolle.35 Diese Auffassung untermauert er in den

Dialogen mit Autoritätszeugnissen. Der Glaube an Hexen und Zauberer
kennt also auch bei Tschudi keine ständischen Grenzen, sondern beruht
grundsätzlich auf einem Konsens, der von einer Mehrheit von Gelehrten

mitgetragen und verantwortet wurde. Andererseits komme es vor, dass der

ungebildete sogenannte Pöbel magische Erklärungen auch dort bevorzuge,
wo astronomische Phänomene, zum Beispiel eine Sonnenfinsternis,
mathematisch berechnet und auf natürliche Gründe zurückgeführt wurden.36

Die ambivalente Position, die der fiktive Gesprächsteilnehmer Bibliander
einnimmt, scheint im folgenden Zitat derjenigen Tschudis zu entsprechen:

«Welcher vernünfftige Mensch will glauben / das die Hexen in
allerhand Thiere sich verwandeln und andere solche Sachen verrichten

können / die alle Vernunfft übersteigen. Vielleicht sind auch

etwann unschuldige Leute durch grausamme Marter und Folter
dahin gebracht worden / daß sie sich der Zauberey schuldig gegeben
/ ob sie schon niemahls etwas damit zuthun gehabt. Jedoch kommen

diese und dergleichen Dinge denen unbestellten Hexen= und
Zauber=Advocaten noch lange nicht also zustatten / daß sie daraus

mit Fug und Recht den Schluß machen könten / es sey gantz und

gar keine Zauberey. Jndem sie aber solches thun / so wiedersprechen

sie gar zu vermessenlich so wol der H. Schrifft / als der fast

beständigen Erfahrung / welches die bejden Stücke sind / mit denen

man die Existenz und gewißheit des Zauber=Lasters zu demonstri-
ren pfleget.»37

Bemerkenswert, wie Bibliander die Autorität der Bibel mit gängigen
Erfahrungen verknüpft. Timotheus, der als nächster das Wort ergreift, wartet mit

34 Nooijen, Annemarie: «Unserm grossen Bekker ein Denkmal»? Balthasar Bekkers
Betoverde Weereld in den deutschen Landen zwischen Orthodoxie und Aufklärung.
Münster u.a. 2009.

35 Tschudi: Das XII. Gespräch (Anm. 23), S. 361, 364 (Einfluss des Teufels ohne
Rücksicht auf Ständeklauseln).

36 Ebd., S. 352 (curiöse Erzählung von den Moskowitern).
37 Ebd., S. 354. Dütsch: Johann Heinrich Tschudi (Anm. 26), S. 77-89, versucht mit

viel Aufwand die fiktiven Personen mit realen zu identifizieren, was, wie er selber

feststellen muss, misslingt.

95



einer Anzahl Bibelstellen auf, welche die Existenz von Zauberei und magischen

Kräften bezeugen,38 und keiner der Gesprächspartner stimmt, wie
angedeutet, mit Bekker überein. Dessen These, Zauber- und Hexenglauben

seien Produkte der Einbildungskraft, wird rundweg zurückgewiesen,39
Christian Thomasius' hexenkritische Dissertation {De crimine magiae,
Halle 1701), in der das Wirken des Teufels allerdings unbestritten bleibt,40

wird gegen die (Advokaten der Hexern instrumentalisiert,41 Paracelsus'

Aktivitäten werden differenziert, jedenfalls nicht durchweg als

abergläubisch-teuflische Praktiken ohne Sinn und Zweck beurteilt, doch gehen bei

38 Tschudi: Das XII. Gespräch (Anm. 23), S. 354—356, wo der Bogen zur damaligen
Gegenwart geschlagen wird.

39 Ebd., S. 362.
40 Zu Christian Thomasius vgl. Pott: Aufklärung und Aberglaube (Anm. 10), S. 225—

246, zum halleschen universitären Kontext: Opitz, Claudia: Die letzten Hexen.

Hexenverfolgung und Misogynie in der Aufklärung - am Beispiel von Christian
Thomasius' Schriften gegen die Hexenverfolgung. In: Intoleranz im Zeitalter der

Revolutionen. Europa 1770—1848. Hrsg. von Aram Mattioli, Markus Ries und Enno
Rudolph. Zürich 2004, S. 91-109; van Hoorn, Tanja: Hexen-Dissertationen.
Akademische Debattenkultur um 1700. In: Marion Gindhart, Hanspeter Marti, Robert
Seidel (Hrsg.): Frühneuzeitliche Disputationen. Polyvalente Produktionsapparate
gelehrten Wissens. Unter Mitarbeit von Karin Marti-Weissenbach. Köln/Weimar/
Wien 2016, S. 217-228. De crimine magiae edierte (lateinisch-deutsch) Lieberwirth,
Rolf: Christian Thomasius. Vom Laster der Zauberei. Uber die Hexenprozesse. De
crimine magiae. Processus Inquisitorii contra Sagas. München 1986 (Nachdruck
der Ausgabe Weimar 1967). Meumann, Markus: Die Geister, die ich rief- oder wie
aus <Geisterphilosophie> (Aufklärung) werden kann. Eine diskursgeschichtliche
Rekontextualisierung von Christian Thomasius' De crimine magiae. In: Aufklärung
und Esoterik: Wege in die Moderne (Anm. 6), S. 649-680. Meumann, Markus:
Hoffmann vs. Thomasius, 1719/20. Zwei gestandene Aufklärer im Streit um
die (Würckungen des Teufels). In: Renko Geffarth, Markus Meumann, Holger
Zaunstöck (Hrsg.): Kampf um die Aufklärung? Institutionelle Konkurrenzen und
intellektuelle Vielfalt im Halle des 18. Jahrhunderts. Halle (Saale) 2018, S. 149—174.

Suitner, Riccarda: Dämonologie und Zauberliteratur in Halle zu Anfang des 18.

Jahrhunderts: der Fall der Vneumatologia occulta. In: ebd., S. 198—213.
41 Tschudi: Das XII. Gespräch (Anm. 23), S. 363 f., deutlicher noch ders.: Das XIII.

Gespräch. Von der Bestraffung, und noch möglicher Büß und Bekehrung derer
Zauberer und Unholden, (Anm. 23) S. 374-406, wo es heisst: «Der vorerwehnte
Herr Christian Thomasius, ob er schon gestehet / daß er Hexen und Zauberer

glaube / auch billichet / daß sie aus einer wolbestellten Republique verjaget und
gestraffet werden / so haltet er doch darvor / daß die Hexen Process gar nichts

taugen [...]», hier S. 378.

96



den Dialogpartnern die Meinungen über den Hohenheimer auseinander.42

Einer von ihnen, Alander, unterscheidet aber in seinem Schlussvotum die
dem einfachen Volk zugerechneten Heiler (empirici) von den professionellen

Ärzten, welche magische Praktiken verabscheuten und die causae naturales

in ihre empirischen Rechte einsetzten.43 Falscher Wunderglaube gehe
auf das Konto von Leuten, die «[...] nicht tieff in die Natur eingesehen /
bald alle raren Begebenheiten zu Wunderen und gar zu Veneficiis machen
/ worüber offt unschuldige Leute in bösen Verdacht gefasset worden.»44

Wo nun eine natürliche Erklärung unmöglich und die Wirksamkeit von
causae occultae respektive magicae anzunehmen ist, lässt sich aus diesem

Blickwinkel nur schwer entscheiden und bleibt der (willkürlichen) Beurteilung

des Einzelfalls überlassen. Im Ergebnis läuft Tschudis Gespräch, wie
bereits dessen Titel anzeigt und trotz hier und dort vorgebrachter
(reformierter) Kritik am (angeblich katholischen) Zuviel, auf eine Bestätigung
der Existenz magischer Einflüsse und des Wirkens von Hexen und Zauberern

hinaus. Diesen Tenor übernimmt der folgende Dialog, der sich mit der

Bestrafung, Busse und Bekehrung «derer Zauberer und Unholden»
auseinandersetzt.45 Ihren Vergehen angemessen sind Folter und Todesstrafe.
Mildernde Umstände geltend zu machen ist nur in Ausnahmefällen, zum
Beispiel, wenn Kinder der Hexerei angeklagt werden,46 gerechtfertigt. Immer
besteht die Gefahr des Rückfalls, der mit einer Beispielerzählung illustriert
wird; die wiederum negativ konnotierte Autorität Bekkers stellt Tschudi
der positiven «unserer Theologen» gegenüber.47 Wer sich dem Teufel
ausliefert, macht sich der Gotteslästerung und der Häresie schuldig und wird
des Atheismus bezichtigt.48 In der politischen Ahndung des Verbrechens
kommt die Kumulation weltlicher und geistlicher Gewalt zum Tragen. Die
Möglichkeit von Fehlurteilen wird aber eingeräumt.49 Der Mensch hat die
Freiheit, sich von Dämonen fernzuhalten, indem er sich, insbesondere im
Gebet, göttlichem Schutz unterstellt. Das XIII. Gespräch schliesst denn
auch mit dem an eine Predigt erinnernden emphatischen Gebetsaufruf des

42 Tschudi: Das XII. Gespräch (Anm. 23), S. 364-371, ausführlich, das tendenziös

ausgewogene Urteil über das Leben des Paracelsus. Aufwelche Quellen Tschudi in
seinem Katalog der Zauberer zurückgreift, zu denen er auch Agrippa von Nettesheim

(ebd., S. 362) zählt, muss hier offen bleiben.
43 Ebd., S. 372 f.
44 Ebd., S. 373.
45 Ebd., Das XIII. Gespräch (Anm. 23), so im Titel, S. 374.
46 Ebd., S. 389 (mildernde Umstände).
47 Ebd., S. 397.
48 Ebd., S. 404.
49 Ebd., S. 378.

97



Timotheus: «Laßt uns aber auch / meine Freunde / nie aufhören / GOtt
eyferig anzuflehen / daß er uns selbst Muth und Dapfferkeit verleihe allen

Versuchungen des Fleisches / der Welt und des Teuffels / mit Ergreiffung
der gantzen Rüstung GOttes mit Ernst zuwiderstehen. [...] Amen.»50 For-
titudo und gravitas sind die geistlichen Tugenden, die der dämonischen

Anfechtung Widerstand leisten; die säkulare Ethik, wie sie die moralischen
Wochenschriften vorzugsweise propagierten, hat hier dem gefürchteten
Ansturm des Bösen nichts Wirksames entgegenzusetzen.

Damit komme ich zum wichtigsten Gattungsmerkmal von Tschu-
dis Monatlichen Gesprächen. Die Dialogpartner lassen mit Vorliebe kurze
Erzählungen zu rhetorisch-persuasiven Beweiszwecken in die Argumentation

einfliessen. Dieses Erzählgut nimmt bisweilen eine lange narrative
Tradition auf, die für die Beurteilung von Erfahrungen aller Art Exempel
bereithält,51 unterschiedlichste Lebenssituationen schildert und auch die

Neugier (curiositas) zufriedenstellt, gleichzeitig den Leser berät, wie er im
Alltag dem Einfluss der bösen Mächte begegnen, ja, ihm gänzlich entrinnen

kann. Im XIII. Gespräch greift Tschudi mit Vorliebe auf negative,
warnende Exempel zurück, die der Humanist und Mathematiker Hermann
Witekind (auch Wilken, Wilcken; 1522—1603)52 sammelte und im Christlich

bedencken und erinnerung von Zauberey / Woher / was / vnd wie vielfeltig
sie sey / wem sie schaden könne oder nicht / wie diesem laster zu wehren / vnd
die damit behafft / zu bekehren / oder auch zu straffen seyn erstmals 1585

50 Ebd., S. 406.
51 Eine kleine Auswahl Sekundärliteratur zu den frühneuzeitlichen Exempelsamm-

lungen sei genannt: Schenda, Rudolf: Die deutschen Prodigiensammlungen des 16.

und 17. Jahrhunderts. In: Archiv für Geschichte des Buchwesens IV, 1961, Sp. 637—

710. Dicke, Gerd: Exempel. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft.
Hrsg. von Klaus Weimar. Bd. 1. Berlin/New York 2007, S. 534—537. Daxelmüller,
Christoph: Narratio, Illustratio, Argumentatio. Exemplum und Bildungstechnik in
der frühen Neuzeit. In: Exempel und Exempelsammlungen. Hrsg. von Walter Haug
und Burghart Wachinger. Tübingen 1991, S. 77-94. Ders.: Exempelsammlungen.
In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik. Hrsg. von Gert Ueding. Bd. 3. Tübingen

1996, Sp. 55—60. Klein, Josef: Exemplum., ebd., Sp. 60—70. Ders.: Beispiel,
ebd. Bd. 1. Tübingen 1992, Sp. 1430—1435. Steiger, Johann Anselm: Exempla fidei.
Die Exempelhermeneutik Luthers und die Exempelsammlungen der lutherischen
Orthodoxie. In: Simpliciana XXI, 1999, S. 41—66. Zur Überlieferung von Erzählungen

und zu einzelnen (auch von Tschudi aufgegriffenen) Motiven wegweisend:
Volkserzählung und Reformation. Ein Handbuch zur Tradierung und Funktion
von Erzählstoffen und Erzählliteratur im Protestantismus. Hrsg. von Wolfgang
Brückner. Berlin 1974.

52 Tschudi: XIII. Gespräch (Anm. 23), in dem der Name des Heidelberger Professors
mehrmals vorkommt (S. 379, 380, 386, 400).

98



veröffentlichte.53 Das Werk, das unter dem Pseudonym <Augustin Lercheimer

von Steinfelden> erschien, handelt in zwanzig Kapiteln nach der loci
communes-Methode verschiedene Fragen zur Zauberei und zum Hexenwesen

ab, thesauriert Exempelerzählungen und nimmt fallweise Stellung
zur Frage nach den Möglichkeiten und Grenzen des Einflusses dämonischer

Mächte. In Kapitel (Articul) XI wird unter dem Titel <Ob die hexen

vihe und menschen bezaubern können>, was der Verfasser (und Tschudi)
verneinen, angemerkt: «Daß etlichen seltzam ding / nadeln / negel / garn
/ bürsten / haar / etc. auß dem leibe vnden vnd oben abgehen / oder auch
auß der haut geschnitten werden / das ist nichts warhafftigs / ist teufels

gespenst der solches vnempfindlicher weise herzu bringet.»54 Witekind
spricht sich gegen Hexenprozesse und die Folter aus, schlägt als politische

Massnahme bessere Lebensbedingungen für die Unterschichten vor,
bezweifelt aber nicht das Unwesen, das der Teufel treibt, verwickelt sich

bisweilen in Widersprüche und gelangt zu einer ambivalenten Einschät-

53 Hier zitiert nach der Ausgabe Speyer 1597, über welche Bibliander und Alander nach

eigenem Bekunden verfügten, vgl. Tschudi: Das XIII. Gespräch (Anm. 23), S. 378,
380. Das digitalisiert vorliegende Exemplar der Bayerischen Staatsbibliothek München

(Signatur: Phys.m.147) weist u.a. einen Besitzvermerk von 1671 des dortigen
Jesuitenkollegs auf. Spätere Edition: Augustin Lercheimer (Professor H. Witekind
in Heidelberg) und seine Schrift wider den Hexenwahn. Lebensgeschichtliches
und Abdruck der letzten vom Verfasser besorgten Ausgabe von 1597. Sprachlich
bearbeitet durch Anton Birlinger. Hrsg. von Carl Binz. Straßburg 1888.

54 Lercheimer/Witekind: Christlich bedencken (Anm. 53), Articul XI, S. 94-103, hier
S. 102. Eine Detailanalyse der Exempelfülle sowie der Kommentare Wilkens steht

bislang aus. Grundlegend Ulbricht, Otto: Der sozialkritische unter den Gegnern:
Hermann Witekind und sein Christlich bedencken vnd erjnnerung von Zauberey von 1585.

In: Vom Unfug des Hexen-Processes. Gegner der Hexenverfolgungen von Johann
Weyer bis Friedrich Spee. Hrsg. von Hartmut Lehmann und Otto Ulbricht.
Wiesbaden 1992, S. 99—128. Kurze Notiz mit weiteren Literaturangaben zu Witekind
und zum Heidelberger Kontext: Kühlmann, Wilhelm: Poetische Hexenangst — Zu
zwei Gedichten des pfälzischen Humanisten Paul Schede Melissus (1539—1602)

und ihrem literarischen Kontext. In: Kühlmann, Wilhelm: Vom Humanismus

zur Spätaufklärung. Ästhetische und kulturgeschichtliche Dimensionen der
frühneuzeitlichen Lyrik und Verspublizistik in Deutschland. Hrsg. von Joachim Teile,
Friedrich Vollhardt und Hermann Wiegand. Tübingen 2006, S. 323—341, hier S.

332. Tschudi verweist im XII. (S. 370) und im XIII. Gespräch (S. 385, 389) zustimmend

auch auf Bartholomaeus Anhorns des Jüngeren Magiologia (Basel 1674). Zu
ihm Brunold-Bigler, Ursula: Teufelsmacht und Hexenwerk. Lehrmeinungen und

Exempel in der «Magiologia» des Bartholomäus Anhorn (1616-1700). Chur 2003.

Für Schenda: Prodigiensammlungen (Anm. 51), Sp. 685, ist Anhorn «ein Muster
abergläubischer Teufels-Hysterie».

99



zung des Wirkungspotenzials magischer Kräfte.55 Auch die Dialogpartner
in Tschudis Monatsgespräch sind unsicher und setzen das iudicium ein,

um herauszufinden, was zu glauben ist und was bewiesen werden kann.
Tschudi nimmt einmal mehr eine mittlere Position ein und grenzt sich
sowohl von Bekkers grundsätzlicher Kritik als auch vom Glauben an Magie
streng orthodoxer Theologen ab: «Das sicherste wird sein / wann wir zwar
nicht allen sothanen Erzehlungen glauben / aber auch nicht alle als blosse

Figmente so gleich ohne Unterscheid verwerffen / sondern vielmehr uns
selbst und jedermann vor allen heimlichen und offenbahren Versuchungen
des Teuffels gewahrnet sein lassen.»56 Die Existenz des Teufels und seines

Einflusses auf die Menschen aber zu leugnen, kommt in Tschudis Dialog
einem Affront gegen die theologische Dogmatik bzw. einmal mehr einer

Glaubensverwirrung und Häresie gleich.
In einem anderen Dialog, in dem mit rationaler Umsicht die Existenz von

Geistern nachgewiesen wird, erinnert die Rolle der Gesprächsteilnehmer
an die des Respondenten in einer Disputation.57 Mit allen (rhetorischen)
Mitteln der Testimonienlehre (Autorität der Heiligen Schrift, gelehrte
Gewährsleute, Exempelgeschichten, eigene Erfahrungen) übernehmen die
versammelten Freunde die Beweislast, einander im Gespensterglauben zu
bestärken und gleichzeitig die Leser in ihren Konsens einzuschliessen. Auch
dem Gespräch über die Gespenster geht der Kommentar eines auktorialen
Erzählers voraus,58 der die Extrempositionen absteckt, von denen sich die

Dialogpartner hernach distanzieren. Diese zusätzlich eingeführte fiktive
Instanz nimmt in geraffter Form das Ergebnis der Unterhaltung vorweg:

«Thorechte Leichtgläubigkeit, und ungläubige Vermessenheit sind
die zween Abwäge, auf welche die meiste Menschen, die eine auf
diesen, die andere auf jenen austretten, wenn es um solche Puncten
zu thun, welche weder aus dem Licht der Natur, noch aus der

allgemeinen Erfahrenheit, apodicticè sich demonstriren und erweisen
lassen. Ein sothaner Puncte ist der von den Gespenstern.»59

55 Vgl. dazu Ulbricht: Der sozialkritische unter den Gegnern (Anm. 54), S. 114; der
Verfasser stuft Witekind in Bezug auf Fragen des Strafrechts als Vorläufer der

Aufklärung ein (ebd., S. 106), weist aber auch auf seine Abhängigkeit von
mittelalterlichen Traditionen der Zurückhaltung gegenüber dem Hexenglauben hin (Canon
Episcopi, ebd., S. 103).

56 Tschudi: Das XIII. Gespräch (Anm. 23), S. 397 f.
57 Ders.: Das V. Gespräch. Von Gespenstern (März 1723) (Anm. 23), S. 69-94.
58 Die jeweilige Rolle des den Dialogpartnern bei- respektive übergeordneten Erzählers

wäre im Einzelnen einer literaturwissenschaftlichen Analyse zu unterziehen.
59 Tschudi: Das V. Gespräch (Anm. 23), S. 69.

100



Die Debatte steht nach diesen Worten unter der Regie disputationsrelevanter

Wahrscheinlichkeitsargumente, die keine eindeutige Pro- oder
Kontraantwort auf die gestellte Frage zulassen und daher einmal mehr nicht mit
den Extrempositionen des Aberglaubens und des Unglaubens zusammenfallen

können. Auch hier steht der Rationalist Bekker, über dessen Vita
berichtet wird, im Mittelpunkt der Widerlegung; der Lehrer des Naturrechts

Samuel Pufendorf (1632—1694), der sächsische Hofprediger Karl
Gottfried Engelschall (1675—1738) und die mit vielen Beispielen angereicherte

Abhandlung des Zürcher Theologen Ludwig Lavater (1527—1586)
über Gespenster stützen den auch mit der Autorität von Bibelstellen
vorgelegten Kompromiss.6" Die Beziehungen zur Limmatstadt werden vertieft
durch das von den Gesprächspartnern angeführte Einverständnis mit den

Autoren der Discourse der Mahler, die nicht davon ausgingen, dass Tote in
Geistergestalt weiterlebten und die Menschen im irdischen Leben bedrängen

würden.61 Gespenster werden in mehreren Erzählsequenzen als

Ausgeburten der Hölle ursächlich auf den Teufel bezogen und damit in ihrer
Existenz und Wirkung biblisch und dogmentheoretisch bestätigt.

Ein kurzes Folgegespräch, zu dem der Einleitungskommentar des fiktiven

Beobachters fehlt, handelt «Von Mittel= Geisteren»,62 deren Vorkommen
ebenso unbestritten sei wie das der Gespenster. Von diesen auch Elementargeister

genannten Wesen werden verschiedene Kategorien unterschieden,
darunter Geister, die den Menschen in Haus und Hof behilflich sein, sie

aber auch necken und sich für ihnen zugefügtes Leid rächen könnten. Bib-
liander zweifelt an der Realität solcher zwischen Mensch und Tier angesiedelten

Naturwesen und referiert den Inhalt einer angeblichen Rosenkreu-
zerschrift, deren Autor er mit der Bemerkung «Wer sihet nicht aus diesem

60 Ebd., S. 72-75 (Bekker), S. 76 (Pufendorf), S. 81 (Lavater), S. 85 f. (Engelschall,
mit dem Tschudi in Briefkontakt stand, vgl. Dütsch: Johann Heinrich Tschudi

[Anm. 26], S. 36).
61 Tschudi: Das V. Gespräch (Anm. 23), S. 89-91. Philaret, der seine Lektüre der

Discourse der Mahler im Spiel bringt, bezieht sich auf Carrache (Johann Jakob
Breitinger): XIII. Discours. In: Die Mahler, oder: Discourse von den Sitten der
Menschen. Der vierdte und letzte Theil. Zürich 1723, S. 85—92. Der Zürcher Aufklärer
steht der Existenz von Geistern wohl skeptischer gegenüber als Tschudi, ringt um
psychologische Erklärungen (Aktivität der Einbildungskraft), bekämpft die

Gespensterfurcht und setzt sich entschieden für das irdische Glück der Menschen ein.
Zum Gespensterglauben in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts vgl. Sawicki,
Diethard: Die Gespenster und ihr Ancien régime: Geisterglauben als >Nachtseite<

der Spätaufklärung. In: Aufklärung und Esoterik (Anm. 6), S. 364—396.
62 Tschudi, Johann Heinrich: Das VI. Gespräch. Von Mittel=Geisteren (März 1723),

S. 94-100.

101



allem Satans Klauen hervorgucken?» der Gotteslästerung bezichtigt.63 Die
optimistische Pointe liegt hier wie in anderen Dialogen Tschudis in der

Annahme, dass der Mensch die metaphysische Macht des Bösen in der
Welt durch die Gott bezeugte Gefolgschaft brechen sowie die Angst vor
dämonischen Einflüssen überwinden könne.

Da (im Detail) nicht rekonstruierbare bzw. bis jetzt nicht rekonstruierte
abergläubische Vorstellungen über die Heilung von Krankheiten im Göl-
diprozess zur Inhaftierung des mit der Angeklagten in Kontakt stehenden
Schlossermeisters Hans Rudolf Steinmüller (1724-1782) führten, kann
hier Tschudis Monatliches Gespräch über den Einsatz von Zaubermitteln
im Krankheitsfall nicht übergangen werden.64 Alle Gesprächsteilnehmer
gehen hinsichtlich des Heilzaubers, den sie durchweg ablehnen, von einem
Bündnis der ihn anwendenden Personen mit dem Teufel aus. Als
Autoritäten werden der Heide Hippokrates, die Bibel sowie mehrmals erneut
Bartholomäus Anhorn herangezogen. Paracelsus' Empfehlung magischer
Praktiken und das auf Zauberei beruhende Segnen von Kranken wird (mit
zurückhaltend antikatholischen Äusserungen) scharf verurteilt. Wiederum
übernehmen Gebet und Frömmigkeit die Aufgabe, eine Heilung durch
göttliche Gnade zu ermöglichen. Im Umgang mit Krankheiten, den die

Protagonisten professionellen Medizinern überlassen wollen, fällt in den
Monatlichen Gesprächen die Kritik am Aberglauben besonders heftig aus.
Die Wirksamkeit von Zaubermitteln, deren Anwendung für die agierenden

Personen mitunter verheerende Folgen habe, wird nicht grundsätzlich,
jedoch anhand einiger Beispiele bestritten. Den Zauberkünstlern drohen

die Gesprächsteilnehmer mit Landesverweisung,65 nicht aber mit der
Todesstrafe. Heilzauber, der von nicht akademisch gebildeten Medizinalpersonen

ausgeübt wurde, erscheint in den Monatlichen Gesprächen als die
im Alltag verbreitetste, daher gefährlichste und am schärfsten bekämpfte

63 Ebd., S. 99 f., Zitat S. 100. Es handelt sich um die Curiose Ertregung der Worte Mösts

Gen. VI,2 (Amsterdam 1700) des Kabbalisten Franciscus Mercurius van Helmont
(1614—1699), Sohn des Johan Baptista van Helmont (1580—1644).

64 Tschudi, Johann Heinrich: Monatliche Gespräch / Einiger guter Freunde. Von
Allerhand Geist= und Weltlichen Dingen. Denen Lehr= und Wüssens=Begirigen
zu erbauender Lust heraußgegeben. Zürich 1717 (Oktober), Das XVII. Gespräch.
Von Kranckheit=heilenden Zauber=Mittlen, S. 289-312.

65 Ebd., S. 311.

102



Form von Magie.66 Gerade sie sollte Anna Göldi, die ihr <Opfer> von dem

ihm angetanen Schaden auch geheilt habe, zum Verhängnis werden.
Verschiedene Dialoge Tschudis nehmen also die Aberglaubensthematik

auf, gehen von der überlegenen Macht Gottes aus und setzen sich für die

Festigung des Glaubens (sola fide) durch wahre Frömmigkeit im Gebet ein. Das
Böse muss dem erflehten Beistand göttlicher Gnade weichen. Der Sieg des

Guten, den christliches Handeln bewirkt, lässt insbesondere die von eschato-

logischen Denkmustern getrübte Sicht irdischen Elends hinter sich.67

1886 hielt der Glarner Historiker und Pfarrer Gottfried Heer (1843—1921)

im Historischen Verein einen Vortrag zum lokalen Aberglauben, den er im
Anschluss an Jakob Grimm (1783-1863) und seinen Lehrer Ernst Ludwig
Rochholz (1809-1892) auf heidnisch-germanische Ursprünge zurückführte
und bekämpfte.68 Das Referat spiegelt die damalige Aktualität des Themas

wider. Im Jahre 1924 sah sich ein Glarner Arzt in einer Abhandlung
veranlasst, die abergläubischen Praktiken, die im Volk verbreitet waren,
mit Umfragen im Glarner Hinterland zu sammeln, öffentlich bekannt zu
machen und damit den medizinischen Aberglauben zu bekämpfen.69 Noch
in meiner Jugendzeit war in Glarner Dörfern die Vorstellung verbreitet, dass

bestimmte Leute, deren Namen hinter vorgehaltener Hand genannt wurden,
Vieh behexen und Mitbewohnern durch Zauberei Schaden zufügen könnten.
Vor vier Jahren erschien ein lokaler Zeitungsartikel, der eine Person zeigt, die

angeblich Magie praktiziert, sich als Hexe und Schamanin bezeichnet und
deren Selbstdarstellung durch keine redaktionelle Stellungnahme in Frage
gestellt wurde.70 Die Kontinuität magischer Tradition ist wohl heute noch

gewährleistet und wird unter anderem im Medium der auch die Sensationslust

befriedigenden Tageszeitung bestimmt immer wieder aktualisiert.

66 Ebd., S. 310, ein Beispiel mit der Aufzählung bestimmten sozialen Gruppen
zugeordneter, inkompetenter Heiler (alte Frauen, Zahnbrecher, Marktschreier und
«dergleichen unnüzf.. .| Gesind»). Das folgende, XVIII. Gespräch (S. 312-320) handelt
<Von der Aerzten und Arzney=Wüssenschaft Mänglen und Unvollkommenheit>.

67 Schenda: Die deutschen Prodigiensammlungen (Anm. 51) hebt die eschatologische
Dimension dieser Literatur sowie die Entwicklung des Gottesbilds vom zürnenden
Richter zum tröstenden, gnadenspendenden Vater (Sp. 698) hervor. Eindimensional
teleologische Entwicklungen vom einen zum andern sind in der Frühen Neuzeit
nicht anzunehmen, und auch Schendas Fazit will sie wohl nicht behaupten.

68 Heer, Gottfried: Das Altglarnerische Heidentum in seinen noch vorhandenen
Überresten. Vortrag, den 25. November 1886 im Historischen Verein des Kts.
Glarus gehalten. Zürich 1887.

69 Schmid, Heinrich: Volksmedizinisches aus dem Kanton Glarus. Zürich 1924, wo all¬

gemein das soziologisch unbestimmt bleibende Volk als abergläubisch eingestuft wird.
70 Südostschweiz vom 19. Dezember 2015, S. 6.

103



Inwiefern können nun Tschudis Monatliche Gespräche, soweit sie hier in
Betracht gezogen wurden, für das Verständnis und die historische Interpretation

der Göldiaffäre und der Prozessakten von Nutzen sein?

Erstens handelt es sich um die Stellungnahme eines Angehörigen der
Glarner geistlichen Elite zu schon damals ideologisch sensiblen Themen,
die auch im Prozess gegen Anna Göldi unmittelbar oder implizit zur
Sprache kamen. Die Vielfalt der in den Monatlichen Gesprächen erörterten

Gegenstände und Motive sowie die Verbreitung dieses Periodikums
lassen behutsame Rückschlüsse auf mentale Voraussetzungen und
Argumentationsmuster der mit dem Gerichtsfall befassten gebildeten Glarner
Oberschicht zu, legen aber gleichzeitig eine differenzierte Interpretation der

anvisierten Positionen zur Magie nahe. In den Monatlichen Gesprächen sind
die Protagonisten von der Denkfigur des Sowohl-als-Auch geprägt und ihre

Stellungnahmen erinnern an die frühaufklärerische Eklektik, die sich
vornehmlich traditioneller Argumente in interessegeleiteter Auswahl bediente,
Autoritäten oft benannte, jedoch das einseitige argumentum auctoritatis
ablehnte.71 Den Worten der Heiligen Schrift und dem Gebet kommt in
der Abwehr des nicht als leibhaftige Person, aber als metaphysisch-geistige
Macht gedachten Satans grosse, ihrerseits magische, das heisst hier Unheil
bannende Bedeutung zu. Von einem profanisierten Weltbild mit dem

einseitigen Akzent auf der Verwirklichung diesseitigen Glücks kann in den

Monatlichen Gesprächen nicht ausgegangen werden, wohl aber von einer

theologischen Position, die einerseits das praktische Christentum betont,
sich aber dennoch vom Pietismus abgrenzt.72

Zweitens bezeugen die narrativen Abschnitte in Tschudis Dialogen das

Bestreben, durch amplificatio in Form von Beispielerzählungen den Leser

zu gewinnen. Diese Exempel stehen entweder in einer langen Erzähltradi-

71 Vgl. Albrecht, Michael: Eklektik. Eine Begriffsgeschichte mit Hinweisen auf die

Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte. Stuttgart-Bad Cannstatt 1994. Zum
wichtigen Briefpartner Tschudis, Johann Jakob Scheuchzer, Marti, Hanspeter:
Naturphilosophische Eklektik. Das Beispiel der ersten Auflage von Johann Jakob
Scheuchzers »Physica« (Zürich 1701). In: Natura Sacra. Der Frühaufklärer Johann
Jakob Scheuchzer (1672-1733). Hrsg. von Urs B. Leu. Zug 2012, S. 33-56.
Propagierung des (eklektischen) Mittelwegs bei der Rezeption magischer Literatur in
Albrecht, Johann Christoph (Präses); Sal, Heinrich Gottfried (Respondent): De
bibliotheca studiosorum portatili dissertatio prima (o.O. 1705), siehe Daxelmüller:
Magieangebot (Anm. 17), S. 842 f. mit Zitat (ebd., S. 858 Anm. 65).

72 Johann Heinrich Tschudis Position wird mitJean-Frédéric Ostervald,Jean-Alphonse
Turrettini und Samuel Werenfels sowie mit dem fragwürdigen, da

Fortschrittsimplikationen enthaltenden Begriffder Übergangstheologie in Verbindung gebracht,
dazu, aber unkritisch, Dütsch: Johann Heinrich Tschudi (Anm. 26), S. 110—112.

104



tion oder entstammen der damaligen Gegenwart. Rhetorische Mittel der

Veranschaulichung übernahmen eine didaktische Aufgabe im Dienst einer
nicht dem Gelehrtenstand zugehörigen Schicht bildungswilliger Leser.73

Der Gebrauch von Beispielen verpflichtet die Adressaten auf ein kreisläufiges,

dem Fortschritt kritisch gegenüberstehendes Geschichtsmodell, das im
Topos <historia magistra vitae> Beweiskraft und Bestätigung findet.74 Dieses

Denken in punktuell-kontingenten Wiederholungsstrukturen findet im alt-
testamentlichen Spruch <nihil novi sub sole>,75 der in der Frühen Neuzeit oft
aufgegriffen und kommentiert wird, eine autoritativ abgestützte historiogra-
phische Beglaubigung. Das Nebeneinander von zyklisch strukturierten und
progressfreundlichen Aussagen über Geschichtsabläufe in Tschudis Monatlichen

Gesprächen entspricht der Simultaneität des Verschiedenen, ja
Widersprüchlichen innerhalb des frühneuzeitlichen Meinungspluralismus.76 Wo
Tschudi den Fiktivpersonen seiner Dialoge okkultismusfreundliche

Gesinnungen unterstellt, geschieht dies oft mit einem Appell an die Vernunft, welche

die als verfehlt und schädlich eingestufte superstitio von einem
gerechtfertigten Glauben an Magie unterscheidet. Diese dem iudicium vertrauende

Einschätzung, die bestimmte okkultistische Positionen durchaus für legitim
hält, ist nicht typisch aufklärerisch im Sinn des 18. Jahrhunderts, sondern
hat eine lange, in die Antike und in das Mittelalter zurück- wie auch in die

folgenden Jahrhunderte hineinreichende Tradition, an der die Monatlichen
Gespräche mit ihrer ausgesprochenen Cartesianismuskritik teilhaben.77 Die

73 Exempel dienten dazu, Angehörige gesellschaftlicher Unterschichten sowie allge¬
mein Frauen und Kinder zu überzeugen. Zur Aufnahmebereitschaft magischen
Wissens durch dieses Zielpublikum vgl. Daxelmüller: Das literarische Magieangebot

(Anm. 17), S. 841 f., 857 Anm. 54.
74 Zu diesem Topos siehe Koselleck: Historia (Anm. 1).
73 Der Prediger Salomo 1,9.
76 Zu fortschrittsorientierten Passagen Dütsch: Johann Heinrich Tschudi (Anm.26),

S. 104, 161. Auf das Nebeneinander divergenter Geschichtsauffassungen in den
Monatlichen Gesprächen gehe ich an anderer Stelle näher ein. Erkenntnisfortschritt ist
mit der Bekämpfung von Vorurteilen zu erreichen, denen Tschudi eine frühe Schrift
widmete (XX praejudicia vulgaria, das ist, gemeine Vorurtheile [Bern 1704]); die
vierte Auflage erschien 1749 in Zürich). Dütsch: Johann Heinrich Tschudi (Anm.
26), S. 252, erwähnt lediglich eine 1703 in Basel erschienene Ausgabe, von der ich
bislang kein Exemplar finden konnte.

77 Grundlegend: Peuckert, Will-Erich: Die grosse Wende. Das apokalyptische Saecu-

lum und Luther. Erster Band. Darmstadt 1966. Ders.: Die grosse Wende.
Geistesgeschichte und Volkskunde. Zweiter Band. Darmstadt 1966. Ferner: Die okkulten
Wissenschaften in der Renaissance (Anm. 9). Schmidt-Biggemann, Wilhelm: Phi-
losophia perennis. Historische Umrisse abendländischer Spiritualität in Antike,
Mittelalter und Früher Neuzeit. Frankfurt am Main 1998.

105



vernunftgeleitete Examinierung der exempla kam den Absichten gemässigter

Rationalisten zwar entgegen, verweigerte sich aber sowohl dem

radikalaufklärerisch-spekulativen Allwissenheitsanspruch der ratio (das heisst dem

Unglauben) als auch einer empirisch abgestützten Verabsolutierung natürlicher

Beweisgründe, von der naturwissenschaftliches Denken bisweilen aus-

ging"
Drittens illustrierten und propagierten Tschudis Monatliche Gespräche das

Ideal einer Konversation unter prinzipiell gleichberechtigten Dialogpartnern
(die Ständeklausel ist ausser Kraft gesetzt), in der in der Regel keine harten

Kontroversen ausgetragen werden, ein friedliches Argumentationsklima
vorherrscht und die vom gegenseitigen Wohlwollen und von Freundschaft

geprägt erscheint. Sie entsprechen der Ideologie der Aufklärung, der Utopie

idealen geselligen Zusammenseins, die sich vom konfessionellen Kampf
(Elenchus) verabschiedet hat.78 Dennoch bricht zeitweise eine antikatholische
Tendenz durch, von der aber das Verhältnis der in dieser konfessionellen
Ausrichtung völlig einigen Dialogpartner nicht weiter tangiert wird; Attacken

gegen das Luthertum bleiben aus. In der Etablierung dialogisch strukturierter

Meinungsbildung, die von realen Machtkonstellationen unbeeinflusst
scheint, politische Themen jedoch bevorzugt aufgreift, nehmen Tschudis
fiktive Monatliche Gespräche das Konzept der im 18. Jahrhundert hauptsächlich

von Gelehrten gegründeten, aber auch von nichtgelehrten Teilnehmern
besuchten Sozietäten auf.79 Der Aufschwung von Offentlichkeitsdiskursen
und die von ihnen geförderte Enthüllung von (politischen) Geheimnissen

(arcana) nahm auf den Fortgang und die Rezeption des Göldihandels
massgeblich Einfluss und hatte private und öffentliche Folgen für die am Prozess

78 Als antikes Vorbild ist natürlich bereits Cicero mit seinen philosophischen Schriften
in Gesprächsform (De republica, De natura deorum und andere) zu nennen, der sich
seinerseits auf Piatons Dialogabhandlungen (sokratisches Gespräch) bezog. Vgl.
auch Im Hof, Ulrich: Das gesellige Jahrhundert. Gesellschaft und Gesellschaften
im Zeitalter der Aufklärung. Zürich 1984. Zur Festigung dieses Epochenbilds:
Geselligkeit und die »Freyheit zu philosophieren«. Halle im Zeitalter der Aufklärung.
Hrsg. von der Stadt Halle. Halle 2012.

19 Grundlegend Erne, Emil: Die schweizerischen Sozietäten. Lexikalische Darstel¬

lung der Reformgesellschaften des 18. Jahrhunderts in der Schweiz. Zürich 1988.

Kempe, Michael; Maissen, Thomas: Die Collegia der Insulaner, Vertraulichen und
Wohlgesinnten in Zürich 1679—1709. Die ersten deutschsprachigen
Aufklärungsgesellschaften zwischen Naturwissenschaften, Bibelkritik, Geschichte und Politik.
Zürich 2002, insbesondere das Kapitel <Alchemie und Hermetik>, S. 187—194, und
das Verzeichnis der Gesprächsthemen, die immer wieder Gegenstände aus dem
Bereich der Magie, auch die Hexenfrage, aufgreifen. Tschudis Monatliche Gespräche

bekennen sich an verschiedenen Stellen zur Geselligkeit, vgl. auch Dütsch: Johann
Heinrich Tschudi (Anm.26), S. 71—74, 142 f.

106



beteiligten Personen und/oder für die Berichterstatter, die mit dem Gerichtsfall

befassten politischen Institutionen eingeschlossen. Anders als in den

fingierten Monatlichen Gesprächen prallten vor Gericht konträre Interessen

aufeinander, dominierten Rivalitäten und Hass, und die Kommunikation
war zumindest den Angeklagten, insbesondere durch die Folter, aufgezwungen.

<Aufklärung> entsteht hier in einem konträren Sinn, in der Form eines

gerichtlichen Ermittlungsverfahrens, ja sogar durch Gewaltanwendung.
Viertens machen Tschudis Monatliche Gespräche den Interpreten auf der

fiktionalen, der Göldihandel und seine Konsequenzen auf der realhistorischen

Ebene auf die Perspektivität von Aussagen aufmerksam. Beide legen
die Analyse von Standortbindungen und daher Skepsis gegenüber historio-
graphischen Wahrheitsansprüchen eindringlich nahe.80

Fünftens fallen Tschudis Monatliche Gespräche mit der zweiten
frühneuzeitlichen Medienrevolution, dem gehäuften Erscheinen von (deutschsprachigen)

Zeitschriften, zusammen, die nicht nur das gelehrte Fachpublikum,
sondern weitere Leserkreise in die Wissensdistribution einbezieht. Besondere

Beachtung ist der Abhängigkeit Tschudis von Zürcher Autoren zu schenken.

Zürich spielt wiederum als geographischer Einflussbereich des Göldihan-
dels eine Hauptrolle. Für die öffentliche Berichterstattung über den Glarner

Hexenprozess sind die Periodika und mit ihnen verwandte Literaturgattungen
die wichtigsten Informationsträger und Meinungsmacher. Die Konjunktur
der Zeitschriften steht vornehmlich mit der Aufklärung in Verbindung.81

811 Zur realhistorischen Perspektivik Rummel, Walter; Voltmer, Rita: Hexen und
Hexenverfolgung in der Frühen Neuzeit. Darmstadt 2008, S. 14-17. Fuchs, Ralf-Peter:
Protokolle von Zeugenverhören als Quellen zur Wahrnehmung von Zeit und
Lebensalter in der Frühen Neuzeit. In: Prozessakten als Quelle. Neue Ansätze

zur Erforschung der Höchsten Gerichtsbarkeit im Alten Reich. Hrsg. von Anette
Baumann u.a. Köln/Weimar/Wien 2001, S. 141—164, hier S. 142.

81 Marti, Hanspeter; Erne, Emil: Index der deutsch- und lateinsprachigen Schweizer
Zeitschriften von den Anfängen bis 1750. Unter Mitarbeit von Mirjam Christen

und Karin Marti. Basel 1998 (Tschudis Monatliche Gespräche, hier S. 95—102

[Nr. 3542-3778]). Böning, Holger: Aufklärung und Presse im 18. Jahrhundert. In:
«Öffentlichkeit» im 18. Jahrhundert. Hrsg. von Hans-Wolf Jäger. Göttingen 1997,
S. 151—163. Marti, Hanspeter: Vermittlungsinstanzen des aufklärerischen
Gedankenguts und seiner Kritik. In: Grundriss der Geschichte der Philosophie, begründet

von Friedrich Ueberweg. Völlig neu bearbeitete Ausgabe. Die Philosophie des

18. Jahrhunderts. Bd. 5. Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation, Schweiz,
Nord- und Osteuropa. Hrsg. von Helmut Holzhey und Vilem Mudroch. Basel 2014,
S. 29—39, zu den Zeitschriften hier S. 30—34.

107



Die Periodika bilden daher die mediengeschichtliche Klammer, die den ersten

Teil dieses Aufsatzes abschliesst und den zweiten eröffnet.

3. Aufklärerische Polemik im Dienst einer Staatsutopie - Wilhelm
Ludwig Wekhrlin

Unter dem provozierenden Titel «Hexenproceß in Glarus» veröffentlichte
der Journalist Wilhelm Ludwig Wekhrlin in der von ihm herausgegebenen
Zeitschrift Chronologen 1782 einen Bericht samt Kommentar, der von einem
Diderot-Zitat eingeleitet und in dem auf eine analoge Information in August
Ludwig von Schlözers Briefwechsel Bezug genommen wird, wo von einer

Hexenverbrennung in Spanien die Rede war.82 Wekhrlin begründete mit
seinem aufrüttelnden, von dezidierter Ablehnung des Hexenglaubens
getragenen Artikel eine Tradition des Argumentierens, auf die sich indirekt die

jüngste Literatur zum Göldihandel und die Bestrebungen beziehen, Anna
Göldi als vermeintliche Hexe und Opfer eines Justizmords zu rehabilitieren
und aktualisierend an die Durchsetzung der Menschenrechte zu erinnern.83

Der schwäbische Journalist ging seinerseits als Repräsentant humanen
Fortschritts und von Verfolgungen Betroffener in die Geschichte ein.84 Er
wurde am 7. Juli 1739 als Sohn eines Pfarrers in Botnang/Württemberg
geboren. Zunächst Schreiber in Ludwigsburg, verliess er 1766 seine Heimat
und lebte dann zehn Jahre in Wien. Seit 1771/72 vertrieb er dort illegal

82 Wekhrlin, Wilhelm Ludwig: Hexenproceß in Glarus. In: Chronologen. Ein periodi¬
sches Werk von Wekhrlin. Zehnter Band. Frankfurt und Leipzig 1781 [recte 1782],
S. 213-224, hierS. 213.

83 Hauser, Walter: Anna Göldi - Hinrichtung und Rehabilitierung. Mit einem Beitrag
von Kathrin Utz Tremp. Zürich 2013. Erweiterte Edition der Erstauflage, die den
Titel DerJustizmord an Anna Göldi. Neue Recherchen zum letzten Hexenprozess in Europa

(Zürich 2007) trägt. Zu Wekhrlin ausführlich Winteler: Der Anna Göldi-Prozeß
(Anm. 4), S. 11-17. Jüngst wurde bestritten, dass es sich beim Göldihandel um
einen Hexenprozess gehandelt habe, vgl. Jorio, Marco: Wo ist die Hexe? In: NZZ
Geschichte, Nr. 17, Juli 2018, S. 110-113. Diese Bestreitung war ihrerseits Gegenstand

von Kritik. Man wird die Terminologie der zeitgenössischen Quellen, die
Sachverhalte und die retrospektive historiographische Sicht der Dinge vergleichen
müssen, um die begriffstheoretische Frage angemessen beantworten zu können.

Vgl. immerhin oben meine Ausführungen zur Terminologie Johann Heinrich
Tschudis mit Anm. 32 (Tschudi: Das XII. Gespräch, Anm. 23, S. 358 f.).

84 Biographische Angaben sind entnommen: Mondot, Jean / Red.: Wekhrlin, Weck-

herlin, Wilhelm Ludwig, auch: Anseimus Rabiosus. In: Killy Literaturlexikon
(Anm. 25). Bd. 12. Berlin/Boston 2011, S. 272-274.

108



geheime Nachrichten, bis er von der Polizei aufgegriffen und ausgewiesen
wurde. Trotzdem kehrte er nach Wien zurück, musste die Stadt dann aber

wieder verlassen, wurde auch in Augsburg nicht geduldet und setzte seine

schriftstellerische Agitation von Nördlingen aus fort. Doch auch hier konnte
er nicht lange bleiben. In Nürnberg brachte er im Verlag der Gebrüder Carl
und Paul Jonathan Felßecker Die Chronologen (12 Bände, 1779—1783) und
anschliessend ein anderes erfolgreiches Periodikum, Das Graue Ungeheuer
(12 Bände, 1784—1787), heraus. Im Taschenbuch der Philosophie auf 1783

(o. O. 1782) verbreitete er radikalaufklärerisches Gedankengut, pries
Voltaires Genie und veröffentlichte eine philosophische Anthologie. Wekhrlin
finanzierte mit publizistischen Aktivitäten seinen Lebensunterhalt und war
einer der ersten freischaffenden Schriftsteller. Mit weiteren provozierenden
Schriften zog er den Zorn des Nördlinger Bürgermeisters auf sich, der 1787
beim Fürsten Kraft Ernst von Öttingen-Wallerstein (1748-1802) die
Verhaftung des <Schreiberlings> erwirkte. Wekhrlin blieb bis 1792 unter zum
Teil erleichterten Bedingungen auf Schloss Hochhaus in Haft, was aber

nicht das Ende seiner publizistischen Tätigkeit bedeutete. Auch nach seiner

Entlassung aus dem Arrest betätigte er sich zum Leidwesen seiner Gegner
als Journalist: Er gab seit dem 1. August 1792 die Ansbachischen Blätter
heraus, die nach drei Monaten verboten wurden. Als angeblich verkappter
Jakobiner wurde er der Volkswut ausgesetzt und unter Hausarrest gestellt.
Am 24. November 1792 starb Wekhrlin an den Folgen dieser Widrigkeiten.
Sein Biograph weist ausdrücklich auf das mutige Auftreten dieses Journalisten

in Justizskandalen der 1780-er Jahre hin, insbesondere im Göldi- und
im Waser-Handel: «In beiden Fällen [...] verstand und verhielt er sich wie
der von ihm hochverehrte Voltaire während der <Calas-Affäre: als geborener
Advokat der Menschheit»).85 Wekhrlin ging als vehementer Verfechter der
Pressefreiheit in die Annalen der Geschichte ein, der im Vertrauen in die
öffentliche Wirkung der Vernunft seinen politischen Optimismus mit dem
Entwurf einer aufklärerischen Staatsutopie krönte.

Wekhrlin stellt die glarnerische Oberschicht, d.h. die für das Todesurteil
verantwortlichen Richter, ferner Camerarius Johann Jakob Tschudi und
den Arzt Johannes Marti (1745-1819), dem aufgeklärten Zürcher Pfarrer

Johann Rudolf Ulrich (1728—1795) entgegen, zieht ausser Diderot, Voltaire
und weitere Aufklärer heran, verteidigt im Fall Göldi die Betrugsthese

gegen die Annahme einer Wirkung magischer Kräfte und plädiert für ein
sachentsprechendes, Verhältnismässigkeit wahrendes Urteil:

85 Wekhrlin: Hexenproceß (Anm. 82), S. 223 f. Mondot: Wekhrlin (Anm. 84), S. 273

f. Der Pfarrer Johann Heinrich Waser (1742—1780) wurde in Zürich wegen
Urkundenentwendung und Geheimnisverrat zum Tode verurteilt und enthauptet.

109



t

S&ronologen.
\

(Sin
m

I >

pen'p6ifc6«ö SBerf
["'V » ' : s

'

oo «
\ •

% *

t

AB c f ft r I i *»

Se&mcr S3«r»&.

granffurf unb itipji#.
' /

3» bir 8u$$<inMiino»

<78I.
' \ - • 1

Titelblatt der Zeitschrift Chronologen des Journalisten Wilhelm Ludwig
Wekhrlin

110



(TT" ""

#e£entttocefl I« ©law»
» *

«* O'eft ürie'belle (machine qtte lé Diable-*»

fegt iDiöcrot*

i

Ddß ift «c dilti freilich > folang er tic? tit
<®?djulen «Ht> ©tfputationöfaleit benimfputfc 31 (ce

tvenn et fidjj» in bte ©er cfet^ftubeii tiaiUt

tvirb et ein bßSlicbeß 3nftrantent, wirb gur Çtâge
be£ ^chaboté uiib ber <S?djeitcrb<uifcrt, fegt §oU
terbanfe itnb £enferéfnccbte in 25ottering*

'
l i > '< *

*

\ *

©eutfeblänb nxW ouß 0d>!over's trieft
weebfeb bn§ »erigei» 3«brt int fatolifcbeti <S?pa#

itien (iii( $<?( »erbraniit to«rb; Hi »ace
be, roenn bei# nachbarliche ©égcnftûf biefet $ra»
ßöbio bàé bec ©IbgeirtlHfcbc! «Ëtahb C&lâtue —
teformifrett 2fntbcUfl — (eft hoch irt btefcit»

3«h« «jetiefect bat, eecloren geben feilte»

1
>,®cn

und erste Seite des Beitrags, in dem er den Hexenprozess und die Hinrichtung

Anna Göldis anprangert.

111



«Wäre der Fall zu Wien oder Berlin geschehen: so ist sehr wahrscheinlich

zu vermuthen, das Töchterchen würde ein Bischen die Ruthe
bekommen haben: Steinmüller und Göldin aber würden — jener zum
Lohn seines Betrugs, diese zur Strafe ihres bösen Willens — einige
Jahre die Straße kehren.»86

Schlosser Steinmüller, der von Anna Göldi in die Affäre verwickelt und
von Wekhrlin als nur vermeintlicher Anhänger magischer Praktiken
eingeschätzt wurde, nimmt in der mehrfach unterbrochenen Erzählsequenz des

deutschen Journalisten den zentralen Platz ein. Die natürliche Unschuld
und Güte des Kindes Annamaria, das Nadeln und dergleichen ausspuckte
und von den Richtern darüber nie befragt worden sei, wird nicht nur
in Zweifel gezogen, sondern geradewegs bestritten. Ohne Rücksicht auf
Rousseau wird das Mädchen als raffinierte Betrügerin und Rächerin
dargestellt. Damit entzog der schwäbische Journalist dem Aberglauben und
der Annahme eines rechtmässigen Urteils im Göldiprozess den Boden,
betrachtete dieses als Ausdruck eines veritablen Justizskandals und klagte
die glarnerische Obrigkeit als Repräsentantin einer in keiner Weise zeit-

gemässen Rechtsprechung an: «Desto trauriger ists, wenn man sieht, daß
die Stimme der Vernunft und Menschlichkeit in Zeit von achtzig Jahren
noch nicht von Zürich bis Glarus vorgedrungen hat.»87 Wekhrlin, der sich
abstrakt-rationaler Beweismittel bediente, erwuchs rasch Kritik durch
eine Argumentation, die auf Augenzeugen setzte und auf zeitgenössischen
schriftlichen Quellen beruhte, also die Sinneswahrnehmung, die
Anwesenheitsklausel und die (Zeit-)Geschichte zur Bekräftigung und Verbreitung
der eigenen Position heranzog. Damit wurden freilich die Argumente des

Schwaben nicht entkräftet, ja, man könnte seine Überlegungen weiterverfolgen

und nachfragen, wie denn Annamaria dazu gekommen sei, Nadeln
und dergleichen in den Mund zu nehmen und dann wieder auszuspucken.
Dieses immerhin einem Kind wohl riskant erscheinende Vorgehen hat in
der Geschichte der Hexenverfolgungen Vorbilder, von denen einige den
Erwachsenen unter den Protagonisten im Fall Göldi bekannt gewesen sein

mögen.88 Naheliegend wäre, dass der Vater, der in Basel eine Dissertation
De singultu (über den Schluckauf) verteidigt hatte, seine Tochter entspre-

86 Ebd., S. 224.
87 Ebd.
88 Hauser: Anna Göldi, 2013 (Anm. 83), S. 75 f.

112



chend instruierte und den Prozess gegen Anna Göldi in die von ihm intendierte

Richtung zu lenken verstand.89

Die Auseinandersetzung im Fall Göldi, die von Journalisten oder ihnen
nahestehenden Autoren in Gang gebracht wurde, spielte sich von Anfang
an in zwei bisweilen voneinander getrennten Beweisfeldern ab, dem der

Augenzeugenschaft, der narratio, der Erhebung, Interpretation und
Verbreitung von Fakten auf der einen und dem des von letzteren abgeleiteten,
tendenziell von ihnen abstrahierenden Vernunfturteils, wie es Wekhrlin am
deutlichsten zum Ausdruck brachte, auf der anderen Seite. Flier setzte die
Kritik Heinrich Ludwig Lehmanns in seinen Freundschaftlichen und
vertraulichen Briefen ein,90 die nun kursorisch vorgestellt werden.

4. Geschichte(n) als Argument - der Reiseschriftsteller Heinrich
Ludwig Lehmann

Lehmann wurde am 26. März 1754 auf der damaligen Domäne Detershagen

bei Burg in der Nähe von Magdeburg als Sohn eines preussischen
Amtmanns geboren.91 Am 23. Mai 1772 immatrikulierte er sich an der
theologischen Fakultät der Universität Halle, hielt sich dann an verschiedenen

Orten zu Weiterbildungszwecken auf und unternahm bereits im Herbst
1773 eine Reise nach Graubünden, wo er von der Familie Jecklin von
Hohenrealta in Rodels (Domleschg) mit der Erziehung der Söhne Dietrich
und Johann Friedrich betraut wurde. Für den Sammler, eine Zeitschrift der
Gesellschaft landwirtschaftlicher Freunde in Bünden, verfasste Lehmann
insgesamt 21 Artikel. In den Freundschaftlichen Briefen, die an einen nicht

89 Tschudi,Johann Jakob: Dissertatio inauguralis medica de singultu. 13. [handschriftliches

Datum] November 1767. Basel (mit Widmung an Camerarius Johann Jakob
Tschudi). Die Darlegungen Tschudis in der Doktordissertation bewegen sich allein
im Bereich physikalischer Ursachen des Schluckaufs, u.a. aufder Linie des Hallenser
Mediziners Friedrich Hoffmann (1660—1742), der dem Cartesianismus nahe stand.

Zur Betrugsthese bereits in frühen Reaktionen auf den Prozess siehe Winteler: Der
Anna Göldi-Prozeß (Anm. 4) S. 6.

90 Lehmann, Heinrich Ludwig: Freundschaftliche und vertrauliche Briefe, den so

genannten sehr berüchtigten Hexenhandel zu Glarus betreffend. Erstes und zweites
Heft. Zürich 1783 (im Folgenden zitiert Lehmann: Briefe I bzw. Lehmann: Briefe

II mit Seitenzahl).
91 Biographische Angaben aus: Margadant, Silvio; Lehmann, Harald: Die Stammbücher

von Heinrich Ludwig Lehmann (1754—1828). Textedition mit biographischen
Anmerkungen. In: Historische Gesellschaft von Graubünden, Jahrbuch 2007,
S. 103-218, hierS. 103-112.

113



mit Sicherheit identifizierten Bündner Adressaten gerichtet sind,92 berichtet

er über den Göldihandel und veröffentlicht dazu auch Originalquellen,

die ihm vom Glarner Ratsherrn und Landschreiber Melchior Kubli
(1750-1835) ausgehändigt worden waren.93 Seine Wanderzeit führte
Lehmann, der sich unter anderem als Romanschriftsteller betätigte, nach St.

Gallen, 1784 wurde er Lehrer und Schulleiter im bernischen Büren, wo
er die Tochter des Stadt- und Landschreibers des dortigen Bezirks, Rosa

Kohler, heiratete. Im März 1793 wurde er wegen eines - nach eigenen
Angaben - aus materieller Not begangenen Diebstahls verhaftet. Im Jahr
daraufkam er dank der Unterstützung seiner Bündner Freunde wieder frei,
musste aber das Gebiet der Schweiz verlassen. Sein Lebensweg führte ihn
weiter nach Paris und Berlin, schliesslich nach Magdeburg, wo er eine
Privatschule eröffnete und eine Zeitschrift, den Beobachter an der Elbe oder

Magdeburger Merkur, herausgab. Am 2. April 1828 starb Lehmann an
diesem Wirkungsort. Er zählte zu den Angehörigen einer (halb)akademischen
Unterschicht, die, bisweilen dem Sensations-Journalismus zugewandt, ein

unstetes, prekäres Leben, zeitweise in materieller Not, fristeten.
Das erste Heft der Freundschaftlichen Briefe wird von einem als Motto

verwendeten Verszitat aus Albrecht von Hallers moralisch-erkenntniskritischem

Lehrgedicht Die Falschheit menschlicher Tugenden eingeleitet. Mit
dem Zitat des bekannten Dichters und Medizinprofessors nimmt Lehmann
die bereits von den Frühaufklärern propagierte Vorurteilskritik auf,94 die er

in der Vorrede an die Leser mit dem Anspruch auf Unparteilichkeit der

92 Am ehesten in Frage kommen RudolfRuinell Jecklin von Flohenrealta (1733-1805)
in Rodels oderJohann BaptistavonTscharner (1722-1806 oder 1751-1835) in Chur,
ebd., S. 109.

99 Ebd., S. 108.
94 Das Motto (Lehmann: Briefe I [Anm. 90], Bl. alv), lautet: «Wie ein gefärbtes Glas,

wodurch die Sonne // strahlt, // Des Auges Urtheil täuscht und sich in allem //
mahlt, // So thut das Vorurtheil: // Es zeigt uns alle // Sachen,// Nicht wie sie

würklich sind, nur so, wie wir sie // machen.» Flaller widmete sein wohl 1730

entstandenes Lehrgedicht dem Basler Physikprofessor Benedikt Stähelin (1695—1750),

dem er bereits die Gedanken über I brnunft, Aberglauben und Unglauben (1729) dediziert
hatte. Nicht unwichtig zu wissen, dass der Naturforscher und als Aufklärer geltende
Haller an die Existenz böser Geister glaubte und in philosophischen Fragen eine

mittlere Position einzunehmen pflegte, vgl. Kaufmann, Thomas: Uber Hallers

Religion. Ein Versuch. In: Albrecht von Haller im Göttingen der Aufklärung.
Hrsg. von Norbert Eisner und Nicolaas A. Rupke. Göttingen 2009, S. 325 Anm. 81

(böse Geister), S. 340 und 360 (Ideologie des Mittelwegs, der produktive
Hypothesenbildung ermögliche). Pointiert zu Hallers Apologie der mittleren Position und
deren Bedeutung für die Aufklärer: Martus, Steffen: Aufklärung. Das deutsche 18.

Jahrhundert - ein Epochenbild. Berlin 2015.

114



Darstellung und auf Wahrheit der Erzählinhalte bekräftigt. In der Frage
der Existenz von Zauberei legt sich Lehmann nach dem, was er in Glarus
erfuhr, ausdrücklich nicht mehr fest. Er begnügt sich mit einer kommentarlosen

Berichterstattung, die sich letztlich für beide Positionen und damit
auch für die Haltung von Aufklärungsgegnern offen zeigt. Erklärte Absicht
der Briefe sind der Schutz der Glarner Obrigkeit vor Angriffen sowie die

Rettung sowohl des vermeintlichen Stadtpfarrers Zwingli95 als auch des

Arztes Johannes Marti, der in einem Brief, aus dem Lehmann zitiert, die
Existenz von Mittelgeistern keineswegs ausschliesse: «Haben wir denn
wohl eine vollkommene Gewißheit davon, ob es nicht in den Luftgegenden
eine Gattung von Geschöpfen giebt, die weder gute noch böse Engel, noch
Seelen abgeschiedener Menschen, sondern von uns und ihnen unterschiedene

Mittelwesen sind, halb Engel, halb Mensch?»96 Wenige Zeilen später
wird derselbe Johannes Marti zum Aufklärer schlechthin stilisiert, Zeugnis

für den vieldeutigen Aufklärungsbegriff des Autors: «Marti ist weder
Schwärmer, noch Dummkopf, noch Bigot; er hat lauter Grundsätze einer

geläuterten Weltweisheit, und ist so weit entfernt dem Teufel so viel Macht
beyzulegen, als seine Lieblingsschriftsteller Voltaire, Rousseau und Bayle es

waren.»97 Die Vorrede an den Leser versteht sich ausdrücklich als Widerlegung

des eben besprochenen Artikels von Wekhrlin, obwohl sie wie dieser

die Wahrheit über den Gerichtsfall in einer öffentlichen Debatte durch
Suche nach natürlichen Gründen herauszufinden und mitzuteilen sich
bemüht. Lehmann lehnt aber die vom schwäbischen Journalisten vertretene

Betrugshypothese ab und begegnet Wekhrlins allgemeiner Kritik am
Prozess, an Glarner Elite und Obrigkeit mit der ebenfalls Aufgeklärtheit

95 Hier liegt eine Verwechslung Wekhrlins vor, die Lehmann: Briefe I (Anm. 90), Bl.

a6r, richtigstellt: Beim angeblichen Stadtpfarrer Zwingli handelt es sich umJohann
Heinrich Zwingli (1745-1804), der von 1771—1801 Pfarrer in Luchsingen war. Er
wird in der Göldiaffäre von Camerarius Johann Jakob Tschudi als Auskunftsperson
erwähnt (Lehmann: Briefe II [Anm. 90], Beilage 3, S. 6—21, hier S. 17); biographische

Kurznotiz bei Heer, Gottfried: Die evangelische Geistlichkeit des Landes
Glarus 1530-1900. Schwanden 1908, hier S. 55.

96 Lehmann: Briefe I (Anm. 90), Bl. a7v. Vgl. auch das folgende, in der Quelle dem

obigen vorausgehende Zitat, Bl. a7r/v: «Jch wollte fast zugeben, daß der sogenannte
Fürst der Finsterniß ein viel zu großer Herr sey, als daß er sich mit dergleichen
Kinderspielen abgeben sollte; aber das kann ich nie glauben, daß zwischen St. Michael
und dem Satan auf= und abwärts so erstaunliche Klüfte leer seyn sollten. Jst es

nicht möglich, daß es auch in diesem großen Zwischenraum von, uns unsichtbaren,
geistigen Geschöpfen wimmelt, welche mit einem freyen Willen würken und gut
und böse seyn können, und vielleicht wohl oft gar ein Affenspiel mit uns treiben,
so wie wir auch gegen niedrige Geschöpfe zu tun pflegen.»

97 Ebd., Bl. a8v und blr.

115



signalisierenden Absicht, auf dem Weg einer objektivistischen Schilderung
der Vorgänge und der Publikation von Quellendokumenten dem Anspruch
auf historische Wahrheit zu genügen. Damit wurde der Fall Göldi sehr
rasch zum Gegenstand auch einer Kontroverse unter Aufklärern
unterschiedlicher Couleur.

Lehmanns Schilderung des Göldihandels erschien in zwei Heften, von
denen das erste sieben in einen Reisebericht eingerahmte Erzählungen, das

zweite eine Einleitung mit einem Quellenanhang enthält. Ein drittes Heft,
das den Prozessablauf und dessen Drum und Dran gänzlich aufdecken
sollte, wurde nicht publiziert. Die Briefform erlaubt dem Verfasser, in einem
als intim inszenierten Text vertrauliche Informationen zu übermitteln, die
diesen ihren Charakter aber durch die Veröffentlichung als Druckschrift
verloren und damit ein widersprüchliches Profil gewannen. Im Mittelpunkt
des Berichts über die Reise, die zum Abschluss des Aufenthalts in Graubünden

unternommen wurde, Lehmann zunächst ins Engadin und dann via
Chur und Walenstadt schliesslich nach Zürich führte, stehen der längere
Besuch in Glarus und das vom Erzähler unmittelbar nach der Hinrichtung
Anna Göldis aufgenommene Stimmungsbild. Der eigentliche Reisebericht
fällt sehr knapp aus (1. Brief), während über die Erfahrungen und Vorfälle
in Glarus sehr ausführlich (2. bis 7. Brief), zunächst in der Aussensicht des

Reisenden, dann aus der auktorialen Perspektive des (allerdings nicht alles)
wissenden Zeithistorikers berichtet wird. Die Betrugshypothese wird
aufgestellt, dann verworfen, Wert auf eine objektive Analyse der überlieferten

Zeugnisse gelegt, damit historische Glaubwürdigkeit erwirkt und schliesslich

nach Abwägung der Plausibilitäten die Wahrheit der Geschehnisse,
nicht aber deren rationale Nachvollziehbarkeit bezeugt:

«Die Thatsache, die ich nun so genau untersucht habe, als es nur
möglich gewesen ist, hat alle meine Einwürfe, die ich als ein Feind
der Dämonologie und als ein kleiner Kenner der Structur des

menschlichen Körpers und der Würkungen der Theile auf einander
machte, gänzlich getödtet und so scheinbar, so unverwerflich ich
meine Einwürfe zu seyn glaubte, so sehr sich meine Vernunft noch

jetzo sträubet; so muß ich dennoch lediglich zur Ehre der Wahrheit
und aus Liebe zu dieser göttlichen Tugend gestehen: die Geschichte
ist wahr. Was mir ehedem Unmöglichkeit schien, ist jetzt blos

Unbegreiflichkeit geblieben.»98

Der Erzähler stilisiert sich zum Kritiker, der aus Erfahrungen lernt,
Vorurteile ablegt, gleichzeitig die Grenzen der natürlichen Vernunft erkennt

98 Lehmann: Briefe I (Anm. 90), Vierter Brief, S. 37.

116



und namhaft macht, aber dennoch nicht ausschliesst, die Vorgänge durch
weitere Untersuchungen erhellen und zu einer endgültigen Aufdeckung
der noch rätselhaft erscheinenden Vorkommnisse gelangen zu können.
Diese Hoffnung auf Vernunft," die das dritte Heft einlösen sollte,100 wird
aber auch durch den Reisebericht im ersten Brief relativiert, in dem sich
der Berichterstatter als überaus gefühlvoller Mensch zu erkennen gibt.101

Empfindsamkeit, der Geltungsanspruch subjektiver Gefühle, steht hier
im Vordergrund. Im anschliessenden Bericht über das Prozessgeschehen
wird der Augenzeugenschaft und damit den Sinnen als Erkenntnisorganen

und Beweisinstanzen Priorität eingeräumt. Auch die Abbildungen der

vom Kind ausgespuckten Gegenstände appellieren an die Zustimmung des

Lesers durch sinnliche Evidenz.102 Wie die im Folgenden etablierte, etwas
anachronistische Analogie zeigt, muss sich die ratio (Reise-) Erfahrungen
unterordnen, sich von ihnen eines Besseren belehren lassen:

«Es ist mir wie jenem Jndianischen Philosophen gegangen, der
nachdem er durch eine Reihe richtiger Schlüsse und mühsamer

chymischer Untersuchungen endlich herausgebracht hatte, daß das

Wasser niemals zu einem festen Körper werden könnte, gegen seine

Meinung überzeugt ward, als er durch einen Zufall nach Sibirien

geführt ward, und dort Eisberge sähe, die sich in Wasser verwandeln
ließen. An Betrug und Taschenspielerey darf ich nun nicht mehr
glauben.»103

Im eben angeführten Zitat liegt dem aufklärerischen Gestus die Offenheit

für neue Beobachtungen zugrunde, ein rational autorisierter Panem-

pirismus, der auf Neugier, Wahrheitsliebe und Entdeckerlust gründet und
durch einfaches Hinschauen zu den vorerst im Dunkeln liegenden Tatsa-

99 Die Wendung soll an Werner Schneiders' Hoffnung aufX ernunft. Aufklärungsphilosophie
in Deutschland (Hamburg 1990) erinnern.

100 Lehmann: Briefe II (Anm. 90), An die Leser, Bl. )(2v, )(5v,)(7r/v,)()(2v: «Kurz, noch
immer bleibt dieser ganz besondere Handel im Ganzen ein verdecktes Essen, ubi
credere et non credere difficile et periculosum. Jm 3ten Heft ein mehreres.»

101 Zur Illustration nur ein einziges, aussagekräftiges Zitat, Lehmann: Briefe I
(Anm. 90), S. 2, «und die wunderbaren Wege der Vorsehung, die ich an Jhrer Seite

in einer Zeit von beynahe 7 Jahren durchwandelt, stellten sich insgesamt meiner
Seele dar — ich erstaunte — seufzte — und endlich ergoß sich mein volles Herz in
ThränenBächen. Es ward mir leichter - ich war nach einer kleinen Pause wieder
heiter, ich konnte die Schönheiten der Natur wieder empfinden.»

102 Lehmann: Briefe II (Anm. 90), Kupferstich (unpaginiert) nach der Beilage N. 13,

S. 97 f., der die vom Kind ausgespuckten Gegenstände abbildet.
103 Lehmann: Briefe I (Anm. 90), Vierter Brief, S. 38.

117



chen vorstösst. Lehmann rechnet zwar nicht damit, psychologische
Determinationen und menschliche Handlungen mit mathematischer Exaktheit
erklären,104 sich aber doch der Wahrheit so weit nähern zu können, dass

nach einer gerichtlichen Untersuchung, wenn auch nicht unumstössliche,
so doch ausreichende Beweise vorliegen.'05 Schenkt man ihm Glauben, so

Hessen der Rest an Ungewissheit und das Staunen über die merkwürdigen,
aber als wirklich erfahrenen Vorkommnisse den eigentlich als vernünftigen

Arzt eingeschätzten Johannes Marti in das Lager der Metaphysiker
wechseln, eine Positionsänderung, die vor allem durch den Heilerfolg Anna
Göldis106 sowie durch das vom Selbstmörder Steinmüller ins Grab
mitgenommene Geheimnis über die mit magischen Praktiken in Verbindung
gebrachte Verabreichung eines Zaubergebäcks bedingt schien. Sowohl der
Berichterstatter als auch von ihm beschriebene Personen sind überzeugt,
vorläufige Meinungen jederzeit aufgeben und andere annehmen zu müssen,

was auch aufklärerische Standpunkte stets variabel, unvollkommen
und daher revisionsbedürftig erscheinen lässt. Restlose Aufgeklärtheit ist

implizite für Lehmann ein Erkenntnisziel, dem man sich zwar annähern,
das man aber nie erreichen kann. Daher macht der irrationale, respektive
ungeklärte Rest von Erklärungen den Aufklärenden nolens volens zum
Bündnisgenossen seines sogenannt abergläubischen Kontrahenten, mit
dem Unterschied, dass der Aufklärer prinzipiell von der rationalen Klärung
merkwürdiger, die Vernunft-Natur scheinbar diskreditierender Ereignisse

104 Lehmann: Briefe II (Anm. 90), An die Leser, Bl. )(5v (in moralischen Fragen gibt
es keine Beweise von geometrischer Exaktheit).

105 Solcherlei Aussagen tangieren die massgeblich von Aufklärern etablierte
Vorurteilskritik. In unserem Zusammenhang ist es angemessen, Vorurteile, die den

Prozessablauf bestimmten, von solchen zu unterscheiden, die dessen Rezeption,
namentlich durch Journalisten, betreffen (Hinweis von Paul Michel). Grundlegend

zu aufklärerischen Lehren über Vorurteile Schneiders, Werner: Aufklärung
und Vorurteilskritik. Studien zur Geschichte der Vorurteilstheorie. Stuttgart-Bad
Cannstatt 1983.

100 Lehmann: Briefe II (Anm. 90), S. 24—27, zum Sinneswandel Martis, den Lehmann
nicht verzeihen konnte, weil ihn die Antwort nicht zufriedenstellte. Zur Erklärung
von Martis Meinungswechsel auch Lehmann: Briefe I (Anm. 90), S. 70-72, wo der

Sprung des Glarner Arztes von der Physik in die Metaphysik von Lehmann
unbestimmt als glücklich oder unglücklich bezeichnet (ebd., S. 72), aber die Eigenart des

Menschen, von einem Extrem in das andere zu fallen, dennoch getadelt wird.

118



ausgeht.107 Anders ausgedrückt: Die Übergänge von der einen zur anderen
Position sind fliessend. Einfache Gegensätze reichen hier für ideologische
Zuschreibungen nicht aus.

Im zweiten Heft versucht Lehmann mit der Veröffentlichung ihm
insgeheim zugespielter zeitgeschichtlicher Quellen sowie mit angefügten
kritischen Anmerkungen und Kommentaren, den Leser an die Aufdeckung
des für ihn vorerst rätselhaft bleibenden Lalls heranzuführen. Er zieht eine
Parallele zum Waserskandal in Zürich, entwirft erneut ein günstiges
politisches Bild der Glarner Obrigkeit, nimmt das Nadelspeien der Arzttochter
als Tatsache hin, sieht Anna Göldi als zu Recht verurteilte, verwerfliche Person

und setzt die Polemik gegen die Chronologen fort. Johannes Marti preist
er einmal mehr als vernünftigen Arzt, bringt den Camerarius Johann Jakob
Tschudi spät, in dessen Briefverkehr mit dem Zürcher Amtskollegen, ins

Spiel und ersetzt die Gattung des freundschaftlichen Briefs durch die

Quellensammlung, die er ebenfalls mit einer Einleitung versieht. Im zweiten
Heft geht Lehmann folglich zu einer Aussageform mit noch gesteigertem
historischem Objektivitätsanspruch über. Die durch Quellen abgesicherte
Geschichtserzählung nimmt bei ihm eine Mittelposition zwischen
Objektivitätsdenken und Geschichtsskeptizismus ein. Diese via media wird am
Göldihandel illustriert, ohne dass Lehmanns Bericht, vom erzählten Lall
losgelöst, geschichtstheoretische Absichten verfolgen würde. In den

Charakterdarstellungen der Protagonisten greift der Journalist auf oberflächliche

physiognomische Kenntnisse zurück - Johann Kaspar Lavater wird

107 Hierin scheint sich Lehmann unausgesprochen spinozistischer Metaphysik, der

Gleichung Deus sive natura, anzunähern und damit implizite eine radikalaufklärerische

Position zu vertreten. Das Verhältnis zwischen der Verbindlichkeit von
Vernunft- und Sinneswahrheiten bleibt bei ihm allerdings schwankend, philosophisch
ungeklärt und damit durchlässig für divergierende Auslegungen. Sowohl die Sinne
als auch die Vernunft können für ihn okkasionell die Funktion eines Korrektivs
vorläufiger Erkenntnisse übernehmen.

119



beiläufig erwähnt — ,108 die ihm als Indizien für die moralische Beurteilung
der Hauptpersonen, Anna Göldis und Hans Rudolf Steinmüllers, dienen.
Ferner illustriert die rudimentäre medizinische Beobachtung die im
Einzelnen anschaulich und detailgetreu geschilderten Krampferscheinungen
des an den verschluckten Nadeln leidenden Kindes, das hier, anders als bei

Wekhrlin, als glaubwürdiger mündiger Wahrheitszeuge erscheint.

5. Veröffentlichung historischer Quellen als Wahrheitsnachweis

Das zweite Heft von Lehmanns Briefen besteht zur Hauptsache aus dem
erwähnten Quellenanhang, der seinerseits das kritische Urteil des Lesers

herausfordert und ihn zum Weiterdenken veranlasst. Es handelt sich um
die folgenden Beilagen, deren Wortlaut, sofern Parallelüberlieferung (noch)

vorliegt, mit anderen, handschriftlichen Fassungen zu vergleichen ist. Wo
zwei Daten, durch Schrägstrich getrennt, angegeben sind, steht das spätere
für den Kalender neuen (gregorianischen), das frühere für den Kalender
alten (julianischen) Stils. Letzteren behielt Glarus noch bis 1798 bei.

Beilage Nr. 1: Bevölkerungsliste des Kantons Glarus aus den Pensionen-

Rechnungen und Steuerrodeln gezogen
Beilage Nr. 2: Brief des Zürcher Antistes Johann Rudolf Ulrich (1782)

an Camerarius Johann Jakob Tschudi

Beilage Nr. 3: Antwort des Camerarius an Ulrich (14./25. April 1782)

1118 Lehmann: Briefe I (Anm. 90), S. 50, Erwähnung Lavaters, der nach Ansicht
Lehmanns trotz seiner physiognomischen Kenntnisse nicht imstande gewesen wäre,
die abgründige Bosheit Anna Göldis aus ihrem Gesicht zu lesen. Von Lehmann ist
ein Briefvon 1784 an Lavater, aber keine Antwort, überliefert, siehe Johann Caspar
Lavater: Ausgewählte Werke. Ergänzungsband. Johann Caspar Lavater (1741-1801).
Verzeichnisse der Korrespondenz und des Nachlasses in der Zentralbibliothek
Zürich. Hrsg. von Christoph Eggenberger und Marlis Stähli. Zürich 2007, S. 97.

Vgl. auch das mit physiognomischen Merkmalen durchsetzte Charakterporträt
Steinmüllers (Lehmann: Briefe I [Anm. 90], S. 56). Analogien zwischen Lavaters

Physiognomik und der ebenfalls als scheinaufklärerisch beurteilten Position
Lehmanns im Göldihandel sieht unter Bezugnahme auf einzelne Personenbeschreibungen

Lehmanns (auch der Frau von Arzt Johann Jakob Tschudi) in den Briefen
Kord, Susanne: From Evil Eye to Poetic Eye: Witch Beliefs and Physiognomy in
the Age of Enlightenment. In: Practicing Progress. The Promise and Limitations
of Enlightenment. Festschrift for John A. McCarthy. Edited by Richard E. Schade

and Dieter Sevin. Amsterdam/New York 2007, S. 35—57. Der Verfasserin geht es

um den Nachweis des Weiterwirkens magischen Gedankenguts im 18. Jahrhundert,
um das Antiaufklärerische im Zeitalter der Aufklärung.

120



Beilage Nr. 4: Aufruf des evangelischen Rats zur Auffindung und Aus¬

lieferung Anna Göldis (25. Januar 1782)

Beilage Nr. 5: Erstes Visum und Repertum von Dr. med. Johannes
Marti über den Krankheitszustand von Annamaria
Tschudi (13./24. Dezember 1781)

Beilage Nr. 6: Medizinisches Gutachten Johannes Martis über das erste
Visum und Repertum (13. Dezember 1781)

Beilage Nr. 7: Zweites Visum et Repertum von Johannes Marti (10./21.
März 1782)

Beilage Nr. 8: Untersuchungsbericht des Landschreibers Melchior Kubli
Beilage Nr. 9: Bittschrift der Verwandten Rudolf Steinmüllers

Beilage Nr. 10: Schreiben von Frau Dorothea Steinmüller an ihren im
Gefängnis sitzenden Mann

Beilage Nr. 11: Kurzbericht Johannes Martis über seine Besichtigung der
Leiche des Selbstmörders Steinmüller

Beilage Nr. 12: Urteil im Göldiprozess, verfasst von Melchior Kubli
(6./17. Juni 1782)

Beilage Nr. 13: Beschreibung der von Annamaria Tschudi ausgespuckten
Objekte (mit Kupferstich)

Der Anhang setzt sich aus ganz verschiedenen Textsorten, dazu aus der in
Beilage 13 genannten Abbildungsamt Legende zusammen: demographisch-
statistisches Dokument, Briefe (von Autoren unterschiedlicher Lager),
Fahndungsaufruf, ärztliche Rapporte und Gutachten, Bittschrift,
Untersuchungsbericht und Urteilsspruch. Hans Rudolf Steinmüller, Anna Göldi
und ihr Dienstherr, der Arzt Johann Jakob Tschudi (1747—1800), kommen
in diesen Dokumenten, stets als erzählte Personen, nur beiläufig zu Wort,
Dorothea Steinmüller (1711-1786) ist wohl nicht die Verfasserin des an
ihren inhaftierten Mann gerichteten Schreibens: Allein schon Lehmanns

Anmerkungen lenken den Blick des Lesers auf die Frage der Authentizität
und der Perspektivik der Überlieferung und damit auf die Grenzen histo-
riographischer Erfüllung von Wahrheitsansprüchen. Andererseits hat der

Quellenanhang für Lehmann eher die Funktion eines Kontrollinstruments
für den im ersten Brief erhobenen Objektivitätsanspruch der Erzählung
und dient, wie die kritischen Hinzufügungen, dem Nachweis historiogra-
phischer Kompetenz und moralischer Integrität des Berichterstatters, einer
Selbstkritik gar, die seinem Kontrahenten, dem Journalisten Wekhrlin,
aus Lehmanns Sicht abgeht. Wekhrlin wird denn vom Verfasser der Briefe

121



auch korrigiert.109 Die Interpretation der publizierten Quellen bleibt der

umfassenderen, längst fälligen historiographischen Aufarbeitung des Göl-
dihandels vorbehalten. Am Beispiel der von Lehmann abgedruckten Texte
seien aber noch einmal Einzelaspekte des Gerichtsfalls verdeutlicht, die
bereits aufgegriffen wurden oder die (ohne Anspruch auf Vollständigkeit)
in einer ideen- respektive ideologiegeschichtlich ausgerichteten Monographie

zusätzlich Beachtung verdienten.
Im Brief des Antistes Ulrich an Camerarius Tschudi (Beilage Nr. 2)

erkundigte sich der Zürcher über die ihm nur gerüchteweise bekannten
Sachverhalte, stellte das aufgeklärte Zürich dem im Fall Göldi rückständigen

Glarus gegenüber und machte sich um die Reputation der reformierten
Kirche in der gesamten Eidgenossenschaft Sorgen. Lehmann relativiert in
einer Anmerkung die Schwarzweiss-Malerei des Zürcher Pfarrers, indem er
auch auf (Zürcher) Gelehrte hinweist, die zwar nicht «eben geradezu Zau-
berey geglaubt hätten», aber die Tatsache des Nadelspeiens nicht bestreiten
würden, bevor man ihnen das Gegenteil beweise."0 Auch hier zeigt sich
das Bestreben des Berichterstatters, die Vorwürfe, die gegen die Glarner
erhoben werden könnten, mit dem Einwand der persönlichen Erfahrung
zu kontern. Verworfen wird aber die zu diesen durchaus passende, naheliegende

Erklärung, dass das Nadelspeien, auf welches sich die Augenzeugen
berufen, durch einen Betrug Annamarias und ihrer Familie zustande kam.
Vermutlich war für Lehmann dieses Terrain Wekhrlins tabuisiert, und er
sah sich daher zu Argumentationen veranlasst, die den Blick auf wohl
entscheidende Realitäten verstellten.

Camerarius Johann Jakob Tschudi, ein Verwandter des gleichnamigen
Arztes, nahm zur Anfrage in einem langen Rechtfertigungsbrief Stellung,
der wohl unbeantwortet blieb. Position und Gegenposition der beiden Pfarrer

standen einander offenbar unversöhnt gegenüber. Der Camerarius, der
nach eigenen Angaben über die Vorgänge rund um das Nadelspeien Tagebuch

führte, setzt seine minutiöse Erzählung in der Antwort an Ulrich als

Autoritätsargument ein, das auch Lehmann zu übernehmen scheint, da er
sie ohne jeden (kritischen) Kommentar abdruckt. Pfarrer Tschudi stellt sich
als Augenzeuge dar, der für die Wahrheit der mitgeteilten Vorkommnisse,
explizit für die Zuverlässigkeit des Sinnesurteils einsteht: «Wie kann das

jetzt albern seyn, wann man das glaubt? was man mit eignen Augen sieht,

109 Dies geschieht an einer Stelle angeblich sogar im Auftrag von Camerarius Johann
Jakob Tschudi (Lehmann: Briefe II [Anm. 90], Bl. a7v-a8r), wodurch Lehmann
eine enge persönliche Beziehung zum Glarner Pfarrer suggeriert und diesen zum
Wahrheitszeugen macht.

110 Lehmann: Briefe II (Anm. 90), Beilage Nr. 2, Anm. a), S. 4 f.

122



und eignen Ohren hört? Jn dem erleuchteten gegenwärtigen Jahrhundert
werden wir doch auch noch unsere gesunde Sinne benutzen und demselben

[sie] trauen dürfen?»"1 Der unreflektierte Sensualismus, der sich in diesen

schlichten Worten mitteilt, trifft sich mit der in der traditionsreichen
Gerichtsrhetorik allgemein anerkannten Beweisautorität der Augenzeugenschaft,

die dem Camerarius generell zentral erscheint, denn steht sie einzeln
da, entzieht sie sich konkreter Kritik durch Drittpersonen.112 Auch bringt
Tschudi seine Loyalität zur Obrigkeit und zur Untersuchungskommission,
aber auch zum «erfahrensten Herrn Medicum [Johannes Marti]» beredt

zum Ausdruck.113 Sogar seine Verwandtschaft mit dem Dienstherrn Anna
Göldis verschweigt er nicht und sucht damit dem Vorwurf der Befangenheit
stracks den Wind aus den Segeln zu nehmen.114 Auch die Publikation der

Gerichtsakten, die er in Aussicht stellte, würde «allen lieblosen und irrigen
Vorurtheilen» vorbeugen.115 Lehmann sicherte seinen eigenen Bericht über
die Glarner Vorfälle mit der vorbehaltlosen Anerkennung der Authentizität
der Erzählung des Camerarius ab und fügte sich damit, wie erwähnt, in der
Sache kurzerhand der Autorität des einflussreichen Glarner Geistlichen.
Letzterer schien an die diabolische Heilkraft der Delinquentin zu glauben
und das Todesurteil als gerechte Strafe für die von ihr begangenen Untaten
vorbehaltlos zu billigen."6

Mit mehreren gelehrten Sinnsprüchen trug sich Camerarius Tschudi in
Lehmanns Stammbuch ein, darunter mit dem damals zur Legitimation
philosophischer Eklektik herangezogenen Bibelzitat (1. Thess 5,21).117 Eine

später von Lehmann ins Stammbuch eingefügte Bemerkung entwirft vom
Glarner Pfarrer ein anderes, dessen Rolle im Göldihandel ins Negative
wendendes Bild, das zur Wertschätzung, die er als Berichterstatter in den

Briefen stillschweigend genoss, in moralischer Hinsicht nicht passt.118 Der

111 Lehmann: Briefe II (Anm. 90), Beilage Nr. 3, S. 19.
112 Ebd., S. 10, pointiert: «Diesen schauervollen Auftritt [des kranken Mädchens] habe

bald alle Tage selbst angesehen, um die innigst betrübten Eltern zu trösten [...].»
113 Ebd., S. 11.
114 Ebd., S. 8, die Frau von ArztJohannJakob Tschudi war eine Nichte des Camerarius.
115 Ebd., S. 17.
116 Ebd., S. 18, mit Emphase: «Die Schlange, welche das unschuldige Kind gebissen,

hat dasselbe wieder geheilet.» Ebd., S. 20, zur Verurteilung.
117 Prüft aber alles, und das Gute behaltet.
118 Margadant: Die Stammbücher (Anm. 91), S. 134, Nr. 75: «Ein weiser und gelehrter

Mann aus einer berühmten Familie. Jn dem Glarner Hexenhandel spielte er bey
allem dem aus Partheysucht eine erbärmliche Rolle.» Zu einer anderen negativen,
ja vernichtenden späteren Charakteristik Lehmanns, die das Glarnerland und seine

Bewohner betrifft Winteler: Der Anna Göldi-Prozeß (Anm. 4), S. 8 f.

123



Vorwurf der Parteilichkeit blieb im Rückblick, in dem nicht für die
Publikation bestimmten Dokument, am Camerarius hängen. Aus späterer Sicht
erweist sich Tschudis Verhältnis zum aufklärerischen Diktum rationaler
(Selbst-)Kritik und zu seinem Bekenntnis zur Eklektik im Sinnspruch als

äusserst fragwürdig und prekär.
Auch über den Vertrauensarzt im Göldiprozess, Johannes Marti, gewinnt

man aus den herangezogenen Quellen kein einheitliches Bild. Einerseits
erscheint er, wie erwähnt, als vernünftiger Arzt und Repräsentant der

Aufklärung, andererseits, durch besondere Umstände und Erfahrungen eines

Anderen belehrt, als eine metaphysischen Erklärungen zuneigende Person.

Während er im ersten Dokument (Beilage 5) den Krankheitszustand von
Annamaria Tschudi kurz und kommentarlos beschreibt, äussert er sich

im Gutachten vom 13. Dezember 1781 (Beilage 6) ausführlicher, wendet
sich den Ursachentypen (seelische oder körperbedingte Kausalität) zu und
bekennt sich zu seiner Meinungsänderung. Der Heilungserfolg Anna Göl-
dis am kranken Mädchen, den er der bösen Kraft der Magd zuschreibt,
veranlasste Marti, die Grenze zum Unbegreiflichen zu überschreiten und
das Terrain empirischer Beschreibung und Beobachtung teilweise
preiszugeben.119 Sein theoretisch anspruchsloser, auf schlichte Anwendung
bedachter Empirismus öffnete sich der Spekulation, die eine Neigung zum
Aberglauben nicht ausschloss, wenn er Lehmann gegenüber versicherte,
es hätte ihn zuvor das Vorurteil eingenommen, «es könne keine Zauberey
Statt finden».120 Der Vorurteilsbegriff, seines konkreten Inhalts beraubt,
konnte in (selbstkritischer Absicht auf das gesamte Spektrum von
Meinungen angewendet, also durchaus auch von Aufklärungskritikern und

-gegnern benutzt und vereinnahmt werden.
Die Seite der Beklagten ist mit zwei Stücken zu Hans Rudolf

Steinmüller, einer Bittschrift seiner Verwandten und einem Brief seiner Frau

(Beilagen 9 und 10), in Lehmanns Quellenrepertoire vertreten. Mit
Wahrscheinlichkeitsargumenten, die, in fortlaufender Reihe vorgebracht, die
Vernunft der Adressaten ansprechen und auch durch rhetorische Fragen
die Unschuld des in Haft gesetzten Schlossers beweisen sollen, sowie mit
dem gleichzeitigen Appell an das Mitleid und das Gerechtigkeitsempfinden
wird geziemend devot die Entlassung des gefangen gesetzten Steinmüller
erfleht. In einer Anmerkung unterstreicht Lehmann den auf das Erregen
der Leidenschaften, das rhetorische movere, setzenden Sprachduktus der

Petenten, merkt die Widersprüchlichkeit bzw. die fehlende constantia der

Aussagen des Angeklagten kritisch an und begrüsst die Verurteilung des

119 Lehmann: Briefe II (Anm. 90), S. 27.
12,1 Ebd., S. 25, Anm. a).

124



magischer Praktiken zu Recht verdächtigten Handwerkers. Im Brief von
Steinmüllers Frau, den Lehmann nicht ihr, sondern einem männlichen
Verfasser zuschreibt, wird der Empfänger mit Verhaltensregeln eingedeckt
und zum Widerstand gegen Anna Göldi bis hin zur Tätlichkeit ermuntert.
Der Obrigkeit wird sogar Parteinahme für die <wahre> Schuldige unterstellt,

gegen welche Ungerechtigkeit Steinmüller protestieren müsse. Für
Lehmann repräsentieren die beiden Angeklagten einen Teil des in dieser

Welt wirkenden Bösen; das einfache Volk, in den Briefen <Pöbel> genannt,
neigt, wenn auch nicht zu teuflischem, so doch zu moralisch verwerflichem
Handeln. Der Glarner Elite erspart Lehmann diesen Vorwurf, da er ihre
Unwissenheit auf ein rationales Beweisdefizit zurückführt, das durch
fortgesetzte vernunftbestimmte Ermittlungen beseitigt werden könne. So gesehen

ist die Welt, für welche die regionale Oberschicht - auch in
Gerichtsverfahren - einsteht, grundsätzlich in Ordnung oder durch Elimination
von Störfaktoren wieder ins Gleichgewicht zu bringen, ohne dass sie als

solche verändert werden müsste.
Lehmanns Quellenanhang vermittelt einen ersten Eindruck von der

Heterogenität der Dokumente und von deren Aussagen, die nun
wissenschaftlich aufzuarbeiten, in einen Interpretationszusammenhang zu bringen

und einer polyperspektivisch angelegten historiographischen Analyse
zugänglich zu machen sind. Das Forschungsdefizit bleibt gross, nachdem
Joachim Heer (1825—1879) sich in einem ersten Rekonstruktionsversuch
auf eine quellennahe Nacherzählung des Prozessgangs beschränkte sowie
ausdrücklich von einer Bewertung der Ereignisse Abstand nahm.121 Die
auf Heer folgende Periode des Schweigens der Regionalhistoriker war allzu
lang.

6. Historiographisches Fazit aus der spätaufklärerischen Journalistenfehde

- Ausblick

Vergleicht man auch nur die Positionen Wekhrlins und Lehmanns in der

Göldifrage, zeigt sich, wie stark sich beider Verhältnis zur Aufklärung

121 Heer, Jfoachim]: Der Kriminalprozess der Anna Göldi von Sennwald (1781—82).

Nach den Akten dargestellt. In: JHVG 1 (1865), S. 9-53, hier S. 50 «Ich habe die
Akten reden lassen und dadurch Jeden in den Stand gesetzt, sich selbst ein Urtheil
zu bilden.» — Hier sei aufden Beitrag von Kathrin Utz Tremp Anna Göldi, letzte Hexe.

Hie Akten des Prozesses (1781—1782) in diesem Jahrbuch hingewiesen, der einige der

genannten Desiderate einlöst, indem er einen quellenkritischen Vergleich zwischen
der Aktenüberlieferung und Lehmanns Quellenauswahl sowie dessen Kommentaren

in den Briefen anstellt.

125



unterscheidet und in ihrem Spiegel dasjenige der vom Gerichtsprozess
betroffenen Personen, namentlich der Repräsentanten der Glarner Elite.
Auch das in den Quellen begegnende Bild der Zürcher und das Selbstverständnis

des Antistes Ulrich führen zu einem differenzierten historiogra-
phischen Urteil. Bei den gemässigten Aufklärern, die sich von der durch
Wekhrlin vertretenen radikalen Richtung abgrenzen lassen, ist von einem
Neben- und Ineinander von rationaler Kritik, christlicher Uberzeugung
und Glauben an die Wirksamkeit magischer Praktiken, zumindest aber von
der Annahme der Existenz wundersamer Ereignisse auszugehen, die einer

Deutung, allenfalls einer Verknüpfung mit natürlichen Ursachen, (noch)
harren. Die übereinstimmende Berufung auf die mit den Sinnen

wahrgenommene Wirklichkeit lässt einen beträchtlichen Erklärungsspielraum
zu, der ausser vernunftbestimmten Kausalitäten übersinnliche Ursachen,
darunter das Wirken des Bösen, des Teufels, und der mit ihm im Bund
stehenden Dämonen, einschliessen kann. Hier ist auch Ubereinstimmung
mit den sechs Jahrzehnte älteren Monatliche(n) Gespräche(n) Johann Heinrich

Tschudis festzustellen. An der (polemischen) Zuspitzung des Gerichtsfalls

der Anna Göldi zum Hexenprozess hatten aufklärerische Journalisten,
Lehmann eingeschlossen, sowohl aus Interesse an Sensationen als auch aus

rationalen Beweggründen massgeblichen Anteil.122

Eine ideengeschichtliche Kontextualisierung, wie sie hier im Ansatz

gewagt wurde, ruft nach philosophisch-ideologischen Zuordnungen im
Epochenkontext, im <siècle philosophique). Zwar kann in den vorgestellten

Druckschriften von philosophischer Argumentation und ihren
begründungstheoretischen Ansprüchen keine Rede sein. In ihnen treten ein
trivialer Sensualismus sowie narrative Wahrheitsansprüche in Erscheinung,
die sich auf Tatsachen berufen und sich, mit Ausnahme von Wekhrlins
Text, nicht einmal zu deren adäquater Deutung durchringen. Erkenntniskritische

Einwände und Überlegungen fehlen. Das ideologische Potenzial
einer solchen Berichterstattung und Geschichtsschreibung ist aber

überlieferungswirksam und mentalitätsbildend, daher historiographisch von
Bedeutung.

Auf welche Einflüsse ideologischer Traditionen lassen die ermittelten
Befunde nun schliessen? Für das 18. Jahrhundert sind sie zuerst in der soge-

122 In den Glarner Quellen wird Anna Göldi als Verderberin, Misshandlerin,
Übeltäterin oder Verbrecherin bezeichnet; der Bericht Melchior Kublis, eine offizielle
Stellungnahme (Lehmann: Briefe II [Anm. 90], Beilage Nr. 8, S. 31-71, hier S. 63),

delegiert die Frage «Ob nun aber diese gewaltsame Kunstkraft mit dem Nahmen
Zauberey oder Hexerey oder mit einer andern Benennung zu belegen sey [...]», im
Rückbezug auf die Examinatoren, der Obrigkeit. Vgl. zu diesem Thema Jorio: Wo
ist die Hexe? (Anm. 83)

126



nannten Popularphilosophie zu suchen, die dem Erfahrungswissen erste
Priorität einräumte, die empirische Psychologie (weiterentwickelte und

sogar eine Psychologie des Aberglaubens schuf. Popularphilosophen lehnten

metaphysische Spekulation und das Systemdenken ab, das zum
Beispiel der Wolffianismus, später Kants Transzendentalphilosophie
propagierten.123 Freilich fehlen in den bislang ausgewerteten Dokumenten — die
erwähnte Schrift des Volksaufklärers Auguste Tissot, auf den Johannes
Marti sich explizit beruft, vielleicht ausgenommen — Popularphilosophen,
und es waren keine mit Namen fassbare Abhängigkeiten ausfindig zu
machen. Der Jenaer Philosophieprofessor und Aberglaubenskritiker Justus

Christian Hennings (1731—1815), der gegen die Wunderkuren Johann
Joseph Gassners (1727-1779) polemisierte, wollte mit seinen Schriften ein
breites Publikum erreichen und stellte fest: «Je spekulativer, ja allgemeiner
die Wahrheiten und je mehr sie von sinnlichen Gegenständen entfernt sind,
desto schwerer ist es, den Vortrag allgemeinnützig und auf die faßlichste

Art einzurichten.»124 Unsere Gewährsleute teilten stillschweigend diese

Auffassung, denn die Ermittlung und Erzählung eines Kriminalfalls
appellierten an sich schon an das sinnliche Auffassungsvermögen der Rezipien-
ten. Die Debatte über Möglichkeiten und Grenzen der Popularphilosophie
fällt nun genau in die frühen 80er-Jahre des 18. Jahrhunderts.125 Für den

Berliner Aufklärer Johann Jakob Engel (1741-1802), der seine Ansichten in
der Aufsatzsammlung Der Philosoph für die Welt in narrativer Form vermittelte,

war die «Orientierung an der Welt sinnlicher Erfahrung [...] von alles

entscheidender Bedeutung.»126 Und «Ihr [der Philosophie] Ort ist die Welt
der Sinnlichkeit. Sie erwächst aus dieser Welt und entfaltet ihre Wirkung
in dieser Welt — und so ist es nur folgerichtig, dass sie sich der Sinnlichkeit

123 Zur Popularphilosophie vgl. Holzhey, Helmut: Popularphilosophie. In: Histori¬
sches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 7. Basel 1989, Sp. 1093—1100. Schneiders,
Werner: Popularphilosophie. In: Lexikon der Aufklärung (Anm. 5), S. 324-326.
Ueding, Gert: Popularphilosophie. In: Historisches Wörterbuch der Rhetorik
(Anm. 51). Bd. 6. Tübingen 2003, Sp. 1541—1564 (sehr weiter und daher unscharfer

Begriff). Waszek, Norbert: § 19. Die Popularphilosophie. In: Grundriss der
Geschichte der Philosophie (Anm. 81), S. 403-414, 443-445 (Bibliographie). Roth,
Udo: «Lesen mag es die ganze schöne Welt.» Michael Hißmanns Beitrag zur
Popularphilosophie. In: Heiner F. Klemme, Gideon Stiening, Falk Wunderlich (Hrsg.):
Michael Hißmann (1752—1784). Ein materialistischer Philosoph der deutschen
Aufklärung. Berlin 2013, S. 157-202. Zur empirischen Psychologie und zur Psychologie
des Aberglaubens Pott: Aufklärung und Aberglaube (Anm. 10), S. 325.

124 Zitiert nach Böhr, Christoph: Philosophie für die Welt. Die Popularphilosophie der
deutschen Spätaufklärung im Zeitalter Kants. Stuttgart-Bad Cannstatt 2003, S. 65.

125 Ebd., S. 66.
126 Ebd., S. 78.

127



als Mittel bedient und im Gewand literarischer Einkleidung ihrem Publikum

nähert.»127

Der in unseren Quellen vorherrschende Panempirismus sowie die von
Johann Heinrich Tschudi und Heinrich Ludwig Lehmann eingesetzten

Darstellungsmittel und Beweisargumente decken sich weitgehend
mit den knapp umrissenen (rhetorischen) Vorgaben der Popularphiloso-
phen — eine Spur, die für die Rezeption der Aufklärung im Glarnerland
weiter zu verfolgen ist. Die ideologischen Abhängigkeiten lassen sich aber

nicht auf die Popularphilosophie reduzieren, da unsere Protagonisten das

Spannungsverhältnis von natürlichen und suprarationalen Kausalitäten
mit sehr konkreten (politischen, eigennützigen) Absichten thematisieren,
allerdings ohne Metaphysik zu treiben. Das Tor zu trivialer Metaphysik
steht ihnen aber durch den Aberglauben und die Aberglaubenskritik weit
offen. Soweit Schriften deutscher Gelehrter für die erweiterte Kontextuali-
sierung in Frage kommen, ist Werken Beachtung zu schenken, die an den

Universitäten Halle (Christian Thomasius und Repräsentanten der

vernünftigen Medizin) und Göttingen (Historiker, Journalisten; August Ludwig

von Schlözer) sowie in deren Einflussbereichen entstanden. Das Motiv
des Nadelspeiens taucht auch in Kinderbüchern128 und im lateinsprachigen
Schrifttum der Frühen Neuzeit auf, das zu Vergleichs- und anderen

Interpretationszwecken heranzuziehen ist. So veröffentlichte der Nürnberger
Arzt Georg Abraham Mercklin (1644—1702), Mitglied der Gelehrtengesellschaft

Leopoldina, eine Exempelsammlung, in der auch einschlägige
Erzählungen überliefert sind.129 Bereits in der Vorrede greift Mercklin im Blick
auf durch Zauberei hervorgerufene Krankheiten den Topos von drei
möglichen Positionen auf, deren Vertreter er vorstellt. Er selbst nehme, da ihm

127 Ebd., S. 79.
128 Richter, Dieter: Erzählte Aufklärung. Die Geschichte vom Nadelschlucker-Kind

und die verhexten Gufen. In: Hören Sagen Lesen Lernen. Bausteine zu einer
Geschichte der kommunikativen Kultur. Festschrift für Rudolf Schenda zum 65.

Geburtstag. Hrsg. von Ursula Brunold-Bigler und Hermann Bausinger. Bern 1995,
S. 585-598.

129 Das Werk erschien erstmals 1698, 1715 dann unter dem Titel: Tractatus physico-
medicus de incantamentis, sexaginta casus, maxime prae caeteris memorabiles,
complectens. Nürnberg 1715. Zur Biographie vgl. Hirsch, August: Mercklin, Georg
Abraham. In: Allgemeine deutsche Biographie. Bd. 21,1885, S. 407 f.

128



Extreme zuwider seien, die mittlere Position ein.130 Der von diesem Verfasser

propagierte Kompromiss gewährleistete unter dem Schutz von Eklektik
und Aufklärung den Fortbestand von Ansichten, welche die Existenz von
Magie grundsätzlich bejahten, sich aber im Einzelfall durchaus rationaler
Urteilskriterien bedienten. In diesem skizzierten weiten Diskursfeld sind
die referierten Stellungnahmen zum Göldiprozess ideologiegeschichtlich
anzusiedeln. Ich fasse zusammen:

Voraufklärerische, jedoch nicht in jedem Fall aufklärungsfeindliche
Positionen in der Hexen-und Zaubereifrage griffJohann Heinrich Tschudi
auf. Die rhetorisch-rationale Struktur der Bittschrift und anderer
gerichtsrhetorischer Textsorten rekurriert stillschweigend auf Traditionen, die in
das Mittelalter und in die Antike zurückreichen.131 Auch sind sie nicht
aufklärungsspezifisch, aber im 18. Jahrhundert von noch ungebrochenem, mit
der Aufklärung durchaus kompatiblem Einfluss. Die Pluralität ideologischer

Entlehnungen, die der Eklektik geschuldet ist, und die interessegeleitete

Rezeption heterogener Denkmuster, deren Provenienz häufig nicht
ausdrücklich transparent gemacht wird, prägte auch das literarische Schaffen

der hier anvisierten Glarner Gelehrten. Der Einbezug weiterer Quellen,
bei Camerarius Tschudi der handschriftlichen Überlieferung, wird ergänzend

zu differenzierten Ergebnissen ideologischer Positionierung führen.
Der Denkhorizont der Glarner Protagonisten, die Rezeption der Aufklärung,

auch über diese fallbezogenen Einflüsse hinaus, ist erst noch
auszumessen. Die Kategorien rückschrittlich» und »fortschrittlich» sollten, da sie

ideologisch stark vorbelastet sind, vermieden werden. Jedenfalls drängen
sich aus ideologiegeschichtlicher Perspektive differenzierte Befunde auf:

Aufklärung und ihr Gegenteil lassen sich in unserem Fall nicht trennscharf
voneinander unterscheiden. Ferner stellt sich die grundsätzliche Frage,

130 Ebd., Praefatio, Bl. *3r: «Très potissimùm circumferuntur Doctorum sententiae circa

Morbos, qui ab Incantatione dependere creduntur. Sunt enim, qui hujusmodi Incantationi
nihil prorsus, sunt contrà alii, qui nimium ei tribuunt; et sunt denique, qui inter
hos medium tenent.» «Sed quorsum ruimus? Quo tandem tendit longior hic noster
sermo? Ut paucis nos expediamus: scopus noster his hactenus in medium allatis
eô tantùm collimat, ut evincamus, non omnes abstrusiores effectue, auf rariùs contingentes

p.n. corporis humani affectus, statim Incantationi imputandos esse; tametsi contra rursus
nullos omninô Morbos à Veneficiis dependere, neutiquam liceat statuere» (ebd.,
Bl. ***3v).

131 Zur Gerichtsrhetorik siehe die vielen einschlägigen Artikel in dem von Gert Ueding
herausgegebenen Historischen Wörterbuch der Rhetorik. Bde. 1—9. Tübingen
1992—2009. Bde. 10—12. Berlin / Boston 2012—2015, zur Bittrede, Bd. 2, 1994,

Sp. 43-47.

129



inwieweit die Menschenrechte der historischen Beurteilung der damaligen
Vorfälle dienstbar gemacht werden dürfen.

Wichtige Faktoren für die historiographische Beurteilung des Göldihan-
dels und für dessen ideologiehistorische Zuordnung im 18. Jahrhundert sind
die frühe Öffentlichkeit des Falls, insbesondere die Publikation ausgewählter

Prozessakten durch Heinrich Ludwig Lehmann, sowie die Beliebtheit
der Zeitschriften und der Aufstieg der Journalisten zu Meinungsmachern
und -distributoren. Auf ihre Aktivitäten132 geht im Wesentlichen die
Eigendynamik zurück, die das Prozessgeschehen namentlich durch die

Berichterstattung in landesfremden Medien gewann. Sie wurde durch Reaktionen
der Glarner Obrigkeit verstärkt, die in der Folge die Öffentlichkeitswirkung

des Gerichtsfalls weiter steigerten.133 Selbst Lehmann, der nach eigenen

Worten in den Briefen ein positives Bild vor allem von den Glarner
Behörden zu entwerfen versuchte, trug letztlich mit seiner Berichterstattung

zum schlechten Ruf des Landes Glarus im deutschsprachigen Raum
massgeblich bei. Weniger der eigentliche Gerichtsprozess, der von
strategischen Dispositiven lokaler Machtträger bestimmt war, als dessen zunehmende

publizistische Verhandlung entzog das Geschehen, das er auslöste,
nach und nach der rationalen und politischen Kontrolle. Die zum Schandfleck

der Glarner Identität geronnenen Ereignisse waren und sind für eine

Geschichtsschreibung ungeeignet, die (regionale) Identifikationsangebote
bereithalten wollte oder sollte. Das fast hundertjährige Totschweigen der

Göldigeschichte war die Antwort auf die peinliche Ausgangslage, mit der
sich die Glarner Historiker auf der Suche nach positiven Inhalten
konfrontiert sahen. Aus historiographischer Sicht hat sich an diesem Zustand
bis heute wenig geändert. Die (moralische) Aufarbeitung des Gerichtsfalls
durch schriftstellerische Produktion,134 die auch den Roman (Kaspar Freu-
ler, Eveline Hasler) und das Schauspiel umfasst, ist das eine Erfordernis,
die ebenso dringliche wissenschaftliche Edition der Prozessakten und die
intensive Interpretation der Geschichtsquellen das andere, im gegenwärtigen

Zeitpunkt vielleicht noch wichtigere Desiderat. Die Dialektik von
historisch gesichertem Wissen und von sich genauer Erkenntnis entziehenden
Fakten, deren Ungeklärtheit auszuhalten ist, könnte sich immerhin in der

gegenwärtig zunehmenden öffentlichen Erinnerungsarbeit, zum Beispiel in

132 Weitere Zeitungs- und Zeitschriftenartikel siehe bei Winteler: Der Anna Göldi-
Prozeß (Anm. 4). Korrodi-Aebli, Elisabeth: Auf den Spuren der «letzten Hexe»

Anna Göldi — Der Fall — Die Presseberichte. Darstellung des Göldi-Handels und
seiner publizistischen Verarbeitung im 18. Jahrhundert, o. O. 1996.

133 Vgl. Winteler: Der Anna Göldi-Prozeß (Anm. 4), S. 13.
134 Hauser (Anm. 83).

130



Ausstellungskonzepten, niederschlagen. Wie denn? Die Präsentation der

Perspektivität erzählten Geschehens ist eine wichtige, bislang unterschätzte

Komponente der Darstellung und daher notwendig für eine von ideologischen

Befangenheiten und Absichten möglichst freie sowohl auf das Gestern,

das Heute und die Zukunft bezogene Öffentlichkeitsarbeit. Die hier

partikulär ins Auge gefasste historiographische Kontextualisierung — von
der politik-, rechts-, sozial- und medizingeschichtlichen Dimension der

Göldigeschichte ganz zu schweigen - ist nur zu leisten, wenn sich die
Wissenschaft vermehrt und entschlossen des überlieferten Quellenmaterials
annimmt und auch ihre Bemühungen von kulturpolitischer Seite angemessen

unterstützt und gefördert werden. Denn der Göldiprozess ist ein
Prestigeobjekt nicht nur für die frühneuzeitliche Hexenforschung und Rechtsgeschichte,

sondern für die internationale Frühneuzeitforschung überhaupt.

131



Die Schulstunde, Gemälde des belgischen Malers Jozef Geirnaert
(1791-1859). (Einsehbar unter www.artnet.com)

132


	Zum Fall Anna Göldi : Versuch einer ideologiehistorischen Rekonstruktion

