
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 99 (2019)

Artikel: Annäherung an Anna Göldi : "späte" und "letzte" Hexen in der Schweiz
und in Deutschland

Autor: Utz Tremp, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das kranke Kind aus dem Film «Anna Göldin» von Gertrud Pinkus.

(Alpha-Film GmbH)

8



Annäherungen an Anna Göldi - «Späte» und «letzte»

Hexen in der Schweiz und in Deutschland*

Kathrin Utz Tremp

Einleitung

Zu Beginn des Jahres 2016 ist ein Band mit dem Titel Späte Hexenprozesse.

Der Umgang der Aufklärung mit dem Irrationalen erschienen. Es handelt
sich um Beiträge zu einer Tagung des Arbeitskreises Interdisziplinäre

Hexenforschung (AKIH), die bereits 2005 in Weingarten (Baden-Württemberg)
abgehalten worden war; die Beiträge sind aber keineswegs überholt.1 In
diesem Band wird der Fall der Anna Göldi, die angeblich als letzte Hexe Europas

am 24. Juni 1782 in Glarus hingerichtet wurde, immer wieder genannt,
nicht zuletzt als dringliches Desiderat der Forschung.2 Aufdem Buchdeckel
sind zudem die zahlreichen Stecknadeln und Häftlein sowie Eisendrähte
und -nägel abgebildet, die das angebliche Opfer der Anna Göldi, die
neunjährige Anna Maria Tschudi, nach einer zeitgenössischen Abbildung seit

November 1781 erbrochen haben sollte, die eigentlichen Corpora delicti?
In der Einleitung zum Band spricht Wolfgang Behringer, der Altmeister

der neuen Hexenforschung, vom «erlösenden» Begriff des «Justizmordes»,

den der Göttinger Historiker August Ludwig Schlözer (1735-1809)
als Reaktion auf die Hinrichtung der Anna Göldi 1783 in seinen Stats-

Anzeigen prägte: «Ich verstehe unter diesem neuen Worte die Ermordung
eines Unschuldigen und sogar mit allem Pompe der heiligen Justiz, verübt

von Leuten, die gesetzt sind, dass sie verhüten sollen, dass kein Mord
geschehe, oder falls er geschehe, doch gehörig gestraft werde.» Ausserdem

rief Schlözer dazu auf, «diese ganze Hexengeschichte von Glarus» genau

Vortrag vor dem Historischen Verein des Kantons Glarus am 24. Januar 2017.
1

Behringer, Wolfgang; Lorenz, Sönke (f); Bauer, Dieter R. (Hg.): Späte Hexenprozesse.

Der Umgang der Aufklärung mit dem Irrationalen, Bielefeld 2015 (Hexenforschung,

Bd. 14).
2 So bei Vanysacker, Dries: Enlightenment and Witchcraft. The Dangers of Denying

the Existence of the Devil. In: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 25—33, hier
S. 27.

1 Lehmann, Heinrich Ludwig: Freundschaftliche und vertrauliche Briefe den so

genannten sehr berüchtigten Hexenhandel betreffend, Heft 2, Zürich 1783, S. 96-97
Beilage 13. Siehe dazu in diesem Band, S. 80.

9



zu dokumentieren und «in extenso zur Publication» zu bringen4, ein
Postulat, das bis heute nicht erfüllt ist, indem es noch keine kritische Edition
des Akten des Göldi-Prozesses gibt. Auch Philippe Bart, der einen äusserst

instruktiven Überblick über die letzten Hexenverfolgungen in der
Innerschweiz gibt, erwähnt den Fall Anna Göldi, doch gibt er ein falsches Todesdatum

an, nämlich den 13. Juni 1782, und meint, dass die Hingerichtete
aus dem sanktgallischen Sennwald stamme5; in Wirklichkeit wurde Anna
Göldi nach dem gregorianischen Kalender am 24. Juni 1782 hingerichtet,
und Sennwald gehörte damals zur zürcherischen Landvogtei Sax-Forsteck.
Vor allem aber hat sich Rainer Decker bereits recht ausführlich auf Anna
Göldi eingelassen, obwohl der Gegenstand seines Beitrags eigentlich die
letzte Graubündner Hexe ist, nämlich die 52-jährige Maria Ursula Pad-

rutt aus dem Dörflein Tinzen (rätoromanisch Tinizong) in der Herrschaft
Oberhalbstein, der im Jahr 1780 der Prozess gemacht wurde, ohne dass es

indessen zu einer Hinrichtung kam.6

Anna Göldi ist in dem Band aber auch «selber» vertreten: Mit einem

Beitrag des Journalisten und Juristen Walter Hauser mit dem Titel Der
Hexenprozess gegen Anna Göldi in der Beurteilung der Zeitgenossen, der wohl
erst nach der Tagung von 2005 geschrieben wurde, denn er basiert auf
einem Buch des gleichen Autors, das 2007 in erster und 2013 in zweiter

Auflage erschienen ist.7 Wie der Titel des Beitrags sagt, fokussiert der Autor

4 Behringer, Wolfgang: Späte Hexenprozesse - ein Pfahl im Fleisch der Aufklärung.
In: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 1—24, hier S. 14 f. Siehe auch Münster-
Schröer, Erika: «Tödliche Gelehrsamkeit». Der Düsseldorfer Hexenprozess 1737/38,

ebd., S. 35-53, hier S. 36 Anm. 3; Graf, Klaus: Der Endinger Hexenprozess gegen
Anna Trutt von 1751, ebd.,S. 89-101, hier S. 97. Siehe auch Korrodi-Aebli, Elisabeth:
Auf den Spuren der «letzten Hexe» Anna Göldi — Der Fall — die Presseberichte.

Darstellung des Göldi-Handels und seiner publizistischen Verarbeitung im 18.

|ahrhundert, Lizentiatsarbeit der Philosophischen Fakultät I der Universität Zürich
(Prof. Dr. Rudolf Schenda, Volkskundliches Seminar, Abteilung Europäische
Volksliteratur), Jan. 1996 (masch., online), S. 93-95.

5 Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert. In: Späte

Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 137-166, hier S. 139.
6 Decker, Rainer: «Sagt euren Landsleuten, dass sie rechte Tölpel und Narren sind!»

Die letzten Hexenprozesse in der Schweiz (1780-1782). In: Späte Hexenprozesse (wie
Anm. 1), S. 127-135. Siehe auch Dillinger,Johannes: Von der Giftmischerin zur Hexe.

Der Prozess gegen Katharina Reitterin aus Eglofs 1743, ebd., S. 55—66, hier S. 59.

Hauser, Walter: Der Hexenprozess gegen Anna Göldi in der Beurteilung der

Zeitgenossen. In: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 123—126. Siehe auch dens.: Der
|ustizmord an Anna Göldi. Neue Recherchen zum letzten Hexenprozess in Europa,
Zürich 2007, und Anna Göldi - Hinrichtung und Rehabilitierung. Mit einem Beitrag
von Kathrin Utz Tremp, Zürich 2013.

10



mehr auf das Echo, das der Prozess der Anna Göldi unter den Zeitgenossen
ausgelöst hat - und auf die Rehabilitierung, welche Anna Göldi im August
2008 durch die Glarner Behörden erfuhr, laut Hauser «europaweit die

erste Rehabilitierung einer sogenannten <Hexe> durch ein Parlament». Der
Regierungsrat (die Exekutive) des Kantons Glarus hatte eine entsprechende
Motion (Schiesser) am 4. September 2007 zwar abgelehnt, aber dem Landrat

(Legislative) doch die Aufarbeitung des Falls durch eine wissenschaftliche

Publikation beantragt. Am 7. November 2007 nahm der Landrat
die Motion mit 37 zu 29 Stimmen an, verwarf aber «einen Kredit für die
wissenschaftliche Aufarbeitung des Falles, weil nach fast einhelliger
Meinung des Landrates das Unrecht im Fall Göldi klar belegt war und keines
wissenschaftlichen Nachweises bedurfte».8 So steht eine kritische Edition
der Akten bzw. der Kopien der Akten des Prozesses, die im Landesarchiv
Glarus liegen, nach wie vor aus.9

Was wir hier versuchen wollen, ist eine Annäherung an den Fall der

Anna Göldi aufgrund anderer Fälle von «späten» und «letzten» Hexen, die
in den Beiträgen des genannten Bandes enthalten sind. Da dieser sich auf
Mittel- und Osteuropa beschränkt, wollen wir noch ein bisschen weiter

gegen Westen ausholen, denn die Hexenverfolgungen nahmen — sehr
vereinfachend gesagt - im späten 17. und frühen 18. Jahrhundert von Westen

gegen Osten ab,10 so dass es effektiv nur in Mittel- und Osteuropa
«späte» und «letzte» Hexen gab und Anna Göldi auch nicht unbedingt die
letzte Hexe war, die auf dem europäischen Kontinent hingerichtet wurde.11

Nichtsdestoweniger erreichten in dieser Zeit die Verfolgungen in Deutschland

und in der Schweiz erst ihre Höhepunkte, auch wenn es sich häufig

nur mehr um Einzelprozesse und nicht mehr um ganze Hexenjagden
handelte. Diese geographisch und zeitlich graduelle Abnahme hängt von
den verschiedensten Faktoren ab, von denen die Staatsbildung, die sich von
Westen nach Osten vollzog, wohl nur einer der wichtigsten war: Ein Staat,

8 Hauser, Walter: Anna Göldi (wie Anm. 7), S. 182 u. 186.
9 Immerhin gibt es nun ein Vorprojekt, siehe den zweiten Beitrag von Kathrin Utz

Tremp in diesem Band.
10 Levack, Brian P.: Art. Chronology of Witchcraft Trials. In: Richard M. Golden

(Ed.), Encyclopedia ofWitchcraft. The Western Tradition, 4 Bde. (durchpag.), Santa

Barbara (California) 2006 (abgekürzt Enc. Wc.), Bd. 1, S. 187-190. Siehe auch dens.,
Art. Decline of the Witch Hunts, ebd., S. 250—254.

11 Für diese «Wanderung» von Westen nach Osten ist bezeichnend, dass ein polnischer
Kritiker der Hexenverfolgungen 1765 höhnte, es sei «als ob alle Hexen (von Deutschland)

nach Polen umgezogen seien». Siehe Wijaczka, Jacez: Hexenprozesse in Polen
im Zeitalter der Aufklärung. In: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 205—223, hier
S. 214.

11



der sich gefestigt hatte, hatte es nicht mehr nötig, Hexen zu verfolgen, um
zu beweisen, dass er die hohe Gerichtsbarkeit - und damit das wichtigste
Herrschaftsrecht — innehatte.12 Die Tatsache, dass die Hexenverfolgungen
von Westen nach Osten abnahmen, gilt auch für die Schweiz selbst: Während

in der West- und Nordschweiz die Verfolgungen im Allgemeinen vor
1700 aufgegeben wurden (Ausnahme Freiburg 1731, siehe unten), dauerten
diese in der Zentralschweiz und in Graubünden bis weit ins 18. Jahrhundert

an.13

Um etwas von den Mechanismen der Hexenverfolgungen zu verstehen,

genügt es, Frankreich und das Heilige Römische Reich Deutscher Nation
einander gegenüberzustellen, Frankreich: wo die Hexenverfolgungen recht
früh, und Deutschland, wo sie — ebenso wie in der Schweiz — recht spät
aufhörten. In Frankreich gab es ein ausgeklügeltes juristisches System, das eine
starke Kontrolle über die lokalen weltlichen Gerichtshöfe ausübte.14 Dies
führte dazu, dass in den hundert Jahren zwischen 1570 und 1670 «nur»
etwa hundert Hexen und Hexer hingerichtet wurden. Von ihnen waren
etwa die Hälfte Männer, ein ausserordentlich grosser Männeranteil.15
Von den lokalen Gerichtshöfen konnten die anvisierten Opfer an obere

Gerichtshöfe appellieren, an deren Spitze die parlements von Paris, Rouen,
Rennes, Bordeaux, Pau, Toulouse, Aix-en-Provence, Grenoble und Dijon
standen; dabei war das parlement von Paris für fast die Hälfte des Königreichs

zuständig. Nach der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert wurde der

Appell an das parlement non Paris sogar in allen Fällen obligatorisch. Nachdem

Frankreich in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts von mehreren

grösseren Hexenverfolgungen (Loudun 1634, Louviers 1643, Languedoc-
Gascogne 1644—1645) erschüttert worden war, wurden die zahlreichen an
den oberen Gerichtshöfen tätigen gelehrten Richter dem Hexenglauben
gegenüber immer skeptischer, so dass die Krone schliesslich 1682 die «soge-

12 Dillinger, Johannes; Schmidt, Jürgen Michael; Bauer, Dieter R. (Hg.): Hexenprozess
und Staatsbildung. Witch-Trials and State-Building, Bielefeld 2008 (Hexenforschung,

Bd. 12).
13 Monter, William: Art. Switzerland. In: Enc. Wc. 4, S. 1099-1102, siehe auch Pfister,

Ellrich; Utz Tremp, Kathrin: Art. Hexenwesen. In: Historisches Lexikon der Schweiz

(abgekürzt HLS) 6 (2007), S. 347—349.
14 Hier und im Folgenden nach Briggs, Robin: Art. France. In: Enc. Wc. 2, S. 385-389.

Siehe auch dens., Art. Parlement of Paris, ebd. 3, S. 885—887.
15 Zum Anteil der Männer an den Hexenverfolgungen in Deutschland siehe Schulte,

Rolf: Hexenmeister. Die Verfolgung von Männern im Rahmen der Hexenverfolgungen

von 1530-1730 im Alten Reich. 2., erg. Aufl., Bern, Frankfurt a. M. 2001 (Kieler
Werkstücke, Reihe G, Beiträge zur Frühen Neuzeit, Bd. 1).

12



nannte Magie» (frz. prétendue magie) auf eine Liste von Tätigkeiten setzten,

die geeignet waren, Aufruhr und Missbrauch hervorzurufen.
Ganz anders im Heiligen Reich Deutscher Nation, das aus mehreren

Hundert unabhängigen Territorien bestand,16 von denen die Schweiz (bis
1648) nicht nur eines, sondern mehrere ausmachte. Zwar zerfiel das Reich
im Spätmittelalter, aber auch was davon übrigblieb, verhinderte eine erfolgreiche

Nationenbildung. Es erlaubte zwar die Bildung von mittelgrossen
Staaten wie Bayern, Lothringen und Sachsen, aber ebenso das Uberleben

von zahlreichen kleinen unabhängigen Feudalherrschaften, Abteien,
Reichsstädten und sogar autonomen Dörfern. Diese politische Zersplitterung

stand im Gegensatz zu entstehenden nationalen Königreichen wie
Frankreich, England, Spanien und Schweden, und glich im Grunde mehr
der heutigen UNO als einem Staat oder einem Reich. Diese Zerstückelung

wurde durch Reformation und Konfessionalisierung noch verstärkt.
Die Unabhängigkeit kleinster Territorien liess zu, dass deren Inhaber nach
Belieben Hexen verfolgen konnten. Entsprechend entfallen auf das Gebiet
des heutigen Deutschland mehr als die Hälfte der europäischen Opfer,
nämlich zwischen 25 000 und 30 000, und so konnte der Jesuit Friedrich
Spee (1591—1635), einer der ersten Gegner der Hexenverfolgungen, in
seiner Cautio Criminalis (1631) Deutschland zu Recht als «Mutter so vieler
Hexen» (lat. tot sagarum mater) bezeichnen.'7

Es gab im Reich im Grund nur eine Instanz, an die man appellieren
konnte, nämlich das Reichskammergericht, das am Ende des 15. Jahrhunderts

gegründet worden war und das auf die Länge die öffentliche Meinung
und das Verhalten der Juristen in den einzelnen Territorien doch beeinflusste,
zumindest in jenen Territorien, die kein Privilegium de non appellando oder
de non evocando besassen. Im Grossen und Ganzen war das Reichskammergericht

erfolgreicher, als man früher gedacht hatte; so wagte es in den

I620er-Jahren Protest gegen die von den sog. fränkischen Hexenbischöfen
im Sinn der Gegenreformation geführten Hexenjagden zu erheben.18 Die
Zahl der vom Reichskammergericht behandelten Fälle gibt zwar in keiner
Weise den Umfang der in Deutschland geführten Hexenprozesse wieder,

16 Behringer, Wolfgang: Art. Holy Roman Empire. In: Enc. Wc, 2, S. 504-507. Siehe

auch dens., Art. Germany, ebd., S. 416-417, und die Unterartikel Germany,
Northeastern (Roland Füssel und Katrin Moeller), Germany, Southeastern (Wolfgang

Behringer), Germany, Southwestern (Sönke Lorenz), und Germany, West and
Northwest (Rita Voltmer).

17 Siehe Jerouschek, Günter: Art. Friedrich Spee (1591-1635), in: Enc. Wc 4, S. 1076-
1077.

18 Siehe Behringer, Wolfgang: Art. Witch-Bishops (Holy Roman Empire). In: Enc.
Wc. 4, S. 1217-1220.

13



wohl aber überraschend gut ihre Zu- und Abnahmen: ein substantieller

Anstieg nach den 1560er-Jahren, ein Höhepunkt zwischen 1590 und 1630,

ein allmählicher Rückgang bis 1680 und nur noch wenige Fälle danach.19

Daneben existierte im Reich auch noch ein anderes Instrument, das es

erlaubte, die Auswüchse der Hexenverfolgungen etwas zu lindern: die sog.
Aktenversendung.20 Sie bestand darin, dass seit dem 16. Jahrhundert die
Akten eines Hexenprozesses, der von einem Laiengericht geführt worden

war, an eine nahe Rechtsfakultät verschickt und dort begutachtet wurden;
die Juristen konnten indessen nur die Akten begutachten und hatten kein
Recht, in das Verfahren einzugreifen. In der Regel wurden die Akten während

eines Verfahrens zweimal verschickt: das erste Mal, um nachzuprüfen,

ob genug Beweise vorhanden waren, um die Folter anzuwenden, und
das zweite Mal vor dem endgültigen Urteil. Diese Aktenversendungen und
die Beurteilung der Verfahren durch gelehrte Juristen trugen entschieden

zur Professionalisierung der Prozesse bei, wenn auch nicht in jedem Fall

zu einer Milderung des Urteils.21 Die Aktenversendung war bereits in der
Carolina vorgesehen, der von Kaiser Karl V. 1532 erlassenen Strafgesetzgebung,

die sich im Allgemeinen, wo sie angewendet wurde, mildernd auf
die Hexenprozesse auswirkte, weil sie die Hexerei nicht als crimen exceptum
betrachtete und deshalb nicht ein ausserordentliches Verfahren angewandt
haben wollte.22

19 Siehe auch Oestmann, Peter: Hexenprozesse am Reichskammergericht. Wien 1997

(Quellen und Forschungen zur höchsten Gerichtsbarkeit im alten Reich, Bd. 31).
2" Hierund im Folgenden nach Monter, William: Sources for Witchcraft Trials, in: Enc.

Wc. 4, S. 1065-1068, hier S. 1067; Oestmann, Peter: Art. Universities, ebd., S. 1142—

1146, hier S. 1143f. (Integration into the Court System). Siehe auch Lorenz, Sönke:

Aktenversendung und Hexenprozess, dargestellt am Beispiel der Juristenfakultäten
Rostock und Greifswald (1570/82—1630). 2 Bde. Frankfurt, Bern 1982—1983, und
dens.: Die letzten Hexenprozesse in den Spruchakten der Juristenfakultäten.
Versuch einer Beschreibung. In: Lorenz, Sönke; Bauer, Dieter R. (Hg.): Das Ende der

Hexenverfolgung. Stuttgart 1995 (Hexenforschung, Bd. 1), S. 227-247. Siehe auch

Dillinger, Marianne: Die letzten Hexenprozesse in der Spruchpraxis derJuristischen
Fakultät Tübingen. In: Köpf, Ulrich (Hg.): Die Universität Tübingen zwischen

Orthodoxie, Pietismus und Aufklärung. Ostfildern 2014 (Tübinger Bausteine zur
Landesgeschichte, Bd. 25), S. 233-256 (freundlicher Hinweis von Hanspeter Marti,
Engi/GL). Dass juristische Gutachten aber nicht in jedem Fall zu einer Milderung
der Verfahren führten, zeigt der Fall der sieben Frauen, die in den Jahren 1745—1747

in der Reichsabtei Marchtal hingerichtet wurden (siehe unten).
21 Münster-Schröer, Erika: «Tödliche Gelehrsamkeit». Der Düsseldorfer Hexenprozess

1737/38. In: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 35—53.
22 Jerouschek, Günter: Art. Carolina Code (Constitutio Criminalis Carolina). In: Enc.

Wc. 1, S. 168 f. Siehe auch Gschwend, Lukas: Art. Carolina. In: HLS 3 (2004), S. 212 f.

14



Lange Zeit hat man geglaubt, dass es die Aufklärung war, welche den

Hexenverfolgungen ein Ende setzte - was immer man unter Aufklärung
versteht.23 Dieser Glaube ist am Schwinden, wie ganz klar aus der

Einleitung von Wolfgang Behringer in den Band Späte Hexenprozesse hervorgeht.24

Behringer räumt gründlich mit der Vorstellung auf, dass es in der

Aufklärungszeit keine Hexenprozesse mehr gegeben habe. Vielmehr wurden

noch in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts mehr Menschen vor
Gericht wegen Hexerei angeklagt, als im ganzen 16. Jahrhundert
zusammengenommen (wobei man gerechterweise klarstellen muss, dass das 16.

Jahrhundert keine besonders verfolgungsintensive Zeit war). Wenn man
heute gerne das Gegenteil denkt und glaubt, dann, weil es sich nicht mit
der Vorstellung vereinbaren lässt, welche die Aufklärer von sich selbst

hatten und welche wir von ihnen haben. Behringer formuliert denn auch

(S. 5): «Vor dem Hintergrund der Aufklärungsdebatten muten die (Späten

Hexenprozesse> wie ein Anachronismus an.» Auch waren die Stellungnahmen

der Aufklärer weniger eindeutig, als man sie gerne hätte. «Diese

Themen stecken wie ein Pfahl im Fleisch der Aufklärung, ein Pfahl, den

man nicht herausziehen konnte, ohne den Patienten zu töten» (S. 9). Man
wollte sich nur zu gerne über «die lange zeitliche Distanz zwischen dem
Ende der Hexenprozesse und der Abschaffung des Hexereidelikts in der

Strafgesetzgebung» (S. 12) hinwegtäuschen, und man hat es auch getan.
In Osteuropa erreichten die Verfolgungen ihren Höhepunkt überhaupt erst
zwischen 1721 und 1760; die Zahlen aus Ungarn (S. 10) sind eindrücklich
und erschreckend. Dies alles führt dazu, dass «in diesem Kontext sogar die
letzte Schweizer Hinrichtung 1782 im calvinistischen(I) Kanton Glarus,
der Fall der Anna Göldi, weniger exotisch wirkt» (S. 12). Behringer ergänzt
den vorliegenden Band denn auch mit einer Liste von Hexenhinrichtungen,

die von 1700—1911 reicht!25

Das Grundproblem ist wohl, dass mit der Verfolgung der Hexen nicht
automatisch auch der Glauben an die Hexen ausstarb - dieser überlebte

23 Diesen «Glauben» atmet noch der erste Band der Reihe Hexenforschung, der 1995

erschienen ist: Lorenz; Bauer (Hg.): Das Ende der Hexenverfolgung (wie Anm. 20).
Siehe auch den Aufsatz von Hanspeter Marti in diesem Band.

24 Behringer, Wolfgang: Späte Hexenprozesse - ein Pfahl im Fleisch der Aufklärung,
in: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 1—24.

25 Behringer, Wolfgang: Letzte Hexenhinrichtungen 1700—1911. In: Späte Hexenprozesse

(wie Anm. 1), S. 365—427.

15



vielmehr bis weit ins 19. und 20. Jahrhundert, so etwa in den Sagen.26

Anders als die aufgeklärten Zeitgenossen meinten, war der Glauben an die
Hexen und den Teufel viel mehr als blosser Aberglauben und Dummheit;
er war vielmehr integrierender Bestandteil des Glaubenssystems des Ancien
Regime. Wer den Teufel in Frage stellte, stellte im Grund auch die Existenz

von Gott selbst in Frage, denn Gott und der Teufel waren ein sich
ergänzendes, komplementäres Paar in einem System, das viel dualistischer war,
als es sich selber gab.27 Dieses System bildete eine unabdingbare Grundlage

für die Obrigkeiten des Ancien Regime, die sich an der Stelle von
Gott sahen, und zwar sowohl auf katholischer als auch auf reformierter
Seite. Diese Obrigkeiten fühlten sich nicht nur für das zeitliche, sondern

vor allem auch für das ewige Wohl ihrer Untertanen verantwortlich, und
deshalb auch für ihren Glauben - sowohl an Gott als auch an die von Gott
gegebenen Obrigkeiten. Erst als diese es nicht mehr als ihre Kernaufgabe
ansahen, sich um das Seelenheil ihrer Untertanen zu kümmern, und sich

stattdessen verstärkt auf die Vermehrung des diesseitigen Glücks konzentrierten,

schwand das Interesse an den Hexenverfolgungen.2t!

26 Utz Tremp, Kathrin: Muhlers Hexe. Von der Prozess- zur Sagenhexe anhand eines

Freiburger Beispiels. In: Sziede, Maren; Zander, Helmut (Hg.): Von der Dämonologie
zum Unbewussten. Die Transformation der Anthropologie um 1800. Oldenburg
2015 (Okkulte Moderne, Bd. 1), S. 167—181.

27 Vanysacker, Dries: Enlightenment and Witchcraft. The Dangers of Denying the
Existence of the Devil (wie Anm. 2), S. 25-33, siehe auch dens., Art. Enlightenment,

in: Enc. Wc. 2, S. 314-316. Siehe auch Utz Tremp, Kathrin: Von der Häresie

zur Hexerei. «Wirkliche» und imaginäre Sekten im Spätmittelalter. Hannover 2008

(Monumenta Germaniae Historica, Schriften, Bd. 59), insbes. S. 638 f.
2" Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert (wie

Anm. 5), S. 161. Siehe auch Holenstein, André: Art. Obrigkeit. In: HLS 9 (2010),
S. 347, und Korrodi-Aebli, Elisabeth: Auf den Spuren der «letzten Hexe» (wie
Anm. 4), S. 19. Im Prozess der Anna Göldi 1781-1782 behaupten die Verhörrichter
doch tatsächlich, dass die Obrigkeit, die an Gottes Statt sei, jemanden, der einen

schriftlichen oder mündlichen Pakt mit dem Teufel eingegangen war, auch daraus

lösen könne, siehe Kathrin Utz Tremp, Edition der Akten des Prozesses der Anna
Göldi (1781-1782). Vorprojekt im Auftrag der Rechtsquellenstiftung des Schweizerischen

Juristenvereins, unterstützt von der Hans-Streiff-Stiftung Glarus, abgeschlossen

Ende 2017 (masch.), Zweites Schreck-Examen der Anna Göldi (1782, April 5) u.
Verhör der Anna Göldi vom 19. und 20. April 1782 (a. St. alter Stil).

16



Michee Chauderon, hingerichtet 1652 in Genf

Im Folgenden soll auf eine Reihe von «späten» und «letzten» Hexen

eingegangen werden, und zwar in chronologischer Reihenfolge, die zugleich in
etwa von Westen nach Osten führt. Bei der ersten «letzten» Hexe, die

vorgestellt wird, handelt es sich um Michee Chauderon, die am 6. April 1652

als letzte Hexe in der Republik Genf hingerichtet wurde.29 Sie war 1602

oder 1603 in Savoyen geboren worden, war katholisch und kam um 1620
als Arbeitssuchende ins calvinistische Genf. Im Jahr 1639 kam sie erstmals

in Berührung mit der Justiz, denn sie war schwanger von einem Mann,
der bei einem Sturz vom Pferd ums Leben gekommen war und lebte mit
einem Witwer zusammen, mit dem sie nicht verheiratet war. Das «Paar»

wurde aus Genfverbannt, verheiratete sich, aber Michée verlor das Kind. In
den I640er-Jahren kehrten die beiden heimlich nach Genf zurück, wo der
Ehemann 1646 starb. Michée brachte sich als Wäscherin und Bleicherin
durch und versuchte sich auch als Pflegerin und Heilerin, was wohl dazu

führte, dass sie 1652 von acht Frauen beschuldigt wurde, zwei besessene

Mädchen und zwei Säuglinge «verhext» zu haben. Sie wurde verhaftet, und
zwei Ärzte im Dienst der Republik wurden beauftragt, bei ihr ein Hexenmal

zu suchen. Zur Ehre der Genfer Ärzte sei gesagt, dass sie keines
fanden. Nichtsdestoweniger wurde die Verdächtigte gefoltert, und zwei weniger

skeptische Ärzte aus Nyon (das zur bernischen Waadt gehörte) stiessen

denn auch auf das gesuchte Hexenmal.
Bei einer zweiten Foltersitzung brach Michée zusammen und gestand

alles, was man ihr suggerierte: dass sie zwar nicht dem Teufel, wohl aber
seinem Schatten begegnet sei, und ein zweites Mal in Gestalt eines grossen,

roten Hasen. Am 6. April 1652 wurde sie öffentlich gehängt und ihr
Körper anschliessend verbrannt, denn man fürchtete wohl um den Ruf
des calvinistischen «Roms», wenn man sie lebendig verbrannt hätte. Jedenfalls

verlieh Voltaire im Jahr 1777 der kleinen Republik Genf den «Preis

der Gerechtigkeit und der Menschlichkeit» (frz. Prix de la Justice et de

l'Humanité), weil sie Michée Chauderon erst verbrannt hatte, nachdem sie

schon tot war; dabei nannte er das Opfer «Michelle Chaudron», was wohl
als Anspielung auf den Kessel (frz. chaudron) zu verstehen ist, in dem die
Hexen angeblich ihre unheilbringenden Salben und Tränke zubereiteten.
Michée Chauderon wurde nie offiziell rehabilitiert, aber seit 1997 trägt

29 Hier und im Folgenden nach Porret, Michel: L'Ombre du Diable. Michée Chauderon,

dernière sorcière exécutée à Genève (1652). Chêne-Bourg 2009. Siehe auch die
Rezension von Kathrin Utz Tremp, in: Schweizerische Zeitschrift für Religions- und

Kulturgeschichte 105 (2011), S. 542 f.

17



eine Strasse in der Agglomeration von Genf (dort, wo sie dem Teufel begegnet

sein soll ihren Namen.

Catherine Répond alias Catillon, hingerichtet 1731 in Freiburg

Im Jahr 1731 war die Reihe an der letzten Hexe des Kantons Freiburg, Catherine

Répond alias Catillon.30 Diese war bereits 68 Jahre alt, als sie am 14.

April 1731 in der freiburgischen Landvogtei Corbières festgenommen und
bis zum 5. Juli verhört und gefoltert wurde. Catillon war nicht verheiratet,
sondern wohnte zusammen mit einer ebenfalls ledigen Schwester Marguerite
im Dorf Villarvolard (in der Landvogtei Corbières). Sie lebte hauptsächlich
vom Bettel, denn wie aus den Zeugenaussagen hervorgeht, zog sie zumindest

im Sommer von Alp zu Alp und bettelte um Milch, Butter und Käse;

wenn man ihr diese verweigerte, pflegte sie gewissermassen die Alp zu verfluchen,

indem sie sagte, dass man im nächsten Jahr keine Milchprodukte mehr
würde herstellen können — ein gefährliches Spiel, das sie letztlich mit ihrem
Leben bezahlt hat. Jedenfalls wurde sie eines schönen Tages Ende Oktober
1730 auf einer ihrer Betteltouren so am Fuss verletzt, dass sie sich nur mehr
mühsam fortbewegen konnte — was vielleicht genau der Absicht der Urheber
dieser Verwundung entsprach. Der nicht eben aufgeklärte Landvogt von
Corbières, Beat-Nicolas von Montenach, glaubte dagegen, dass er selber Catillon
in Gestalt eines Hasen mit einem Schuss am Fuss - oder eben am Hinterlauf
— verletzt habe. Mit ausreichend Folter wurde sie dazu gebracht, sich diese

seltsame Vorstellung zu eigen zu machen, d.h. zuzugeben, dass sie sich in
Tiere verwandeln konnte, dass sie einen Pakt mit dem Teufel geschlossen und
an nächtlichen Versammlungen teilgenommen habe. In der Folge wurde sie

in die Hauptstadt gebracht, wo ihr vom 31. Juli bis zum 15. September 1731

ein zweiter Prozess gemacht wurde. Wiederum unter der Folter nannte sie

als «Komplizen» ihre Schwester Marguerite und einen Mann namens
Bouquet, der bei den Schwestern in Villarvolard ein- und ausgegangen war und
den sie der Falschmünzerei verdächtigte. Am 24. Juli 1731 kam es zu einer

Gegenüberstellung zwischen Catillon und Bouquet, bei der die beiden sich

30 Hier und im Folgenden nach Utz Tremp, Kathrin: Catillon, eine Freiburger Hexe

(1663-1731), Staatsarchiv Freiburg 2009 (Connaissez-vous / Schon bekannt?, Nr.
2). Siehe auch dies.: Un renard à voix humaine. Métamorphose animale et chasse

aux sorcières. In: Steinauer, Jean (dir.): Chasse. Des hommes, des bêtes, des fables.

Fribourg 2011, S. 99—107, und dies.: Die letzte Freiburger Hexe und der Greyerzer
Käse. In: Hermann, Adrian; Mohn, Jürgen (Hg.): Orte der europäischen
Religionsgeschichte. Würzburg 2015 (Diskurs Religion. Beiträge zur Religionsgeschichte und

religiösen Zeitgeschichte, Bd. 6), S. 393-410.

18



aufs Übelste beschimpften. Am 3. September wurde Bouquet laufen gelassen,
und am 15. September 1731 wurde Catherine Répond zum Tod auf dem
Scheiterhaufen verurteilt, wobei sie vorher — ähnlich wie Michée Chauderon —

stranguliert werden sollte; das Urteil wurde noch am gleichen Tag vollzogen.
Dabei wurde ihr ein Pulversäcklein um den Hals gebunden, das explodierte,
sobald das Feuer es erreichte.

Als man in Freiburg Ende 2007 vernahm, dass Anna Göldi in Glarus
rehabilitiert worden war, versuchte man hier ein Gleiches. Am 16. Mai 2008
wurde im Grossen Rat eine Motion eingereicht, mit welcher die Freiburger
Regierung beauftragt werden sollte, dem Grossen Rat ein Projekt zur
Rehabilitierung der Catherine Répond zu unterbreiten. Am 27. Jan 2009 antwortete
der Staatsrat positiv auf diese Motion, doch sollte Catillon nicht juristisch,
sondern nur moralisch rehabilitiert werden. Der Staatsrat lud «den Grossen

Rat ein, alle Opfer der Justiz des Ancien Régime in einer feierlichen Erklärung
[...] moralisch zu rehabilitieren sowie konkrete Massnahmen zu ergreifen, um
die Untersuchung dieser Prozesse zu unterstützen». Als die Resolution am
8. Mai 2009 im Grossen Rat zur Abstimmung kam, wurde der moralischen

Rehabilitierung der Opfer der Justiz des Ancien Regime zwar zugestimmt
(mit 69 zu 21 Stimmen bei 8 Enthaltungen), die Unterstützung der
historischen Aufarbeitung aber - ähnlich wie in Glarus - knapp abgelehnt (mit
49 zu 44 Stimmen bei 5 Enthaltungen). Zum «Trost» für die enttäuschten
Historikerinnen wurde am 12. Oktober 2010 ein kleines Plätzchen auf dem
Guintzet oberhalb der Stadt — wo Catherine Répond hingerichtet worden war
— nach ihr benannt: «Place Catherine-Repond, dite Catillon (1663—1731),

brûlée comme dernière sorcière au Guintzet, lieu d'exécution avant 1798».31

Place Catherine-Repond
dite Catillon (1663-1731), brûlée comme dernière sorcière

au Guintzet, lieu d'exécution avant 1798

Place Catherine-Repond dite Catillon oberhalb der Stadt Freiburg. (Foto David Blanck,
Staatsarchiv Freiburg)

31 Zur Rehabilitierung der letzten Freiburger Hexe siehe Utz Tremp, Kathrin: Nach
dem Vorbild von Anna Göldi. Die Rehabilitierung von Catherine Répond, genannt
Catillon, letzte Hexe des Kantons Freiburg (hingerichtet 1731, rehabilitiert 2009).
In: Hauser, Walter: Anna Göldi (wie Anm. 7), S. 198—207.

19



Sieben Frauen, hingerichtet 1737/38 in der Innerschweiz

Die letzten Hexenverfolgungen in der Innerschweiz, die in den Jahren
1737/38 stattfanden, können wichtige Parallelen zum Fall Anna Göldi
hergeben, auch wenn die Innerschweizer Orte (Uri, Schwyz, Ob- und
Nidwaiden sowie Luzern und Zug) ausnahmslos katholisch waren. Es ist
das Verdienst von Philippe Bart, heute Archivar in Zug, die Innerschweizer

Hexenverfolgungen als ortsübergreifendes Phänomen und nicht wie
die ältere Forschung kantonsweise behandelt zu haben. Eine erste Arbeit,
welche die Periode von 1670—1754 beinhaltet, eine preisgekrönte Lizenti-
atsarbeit der Universität Zürich, erschien 2005 im Geschichtsfreund;32 für
die Veröffentlichung im Band Späte Hexenprozesse (2005/2015) wurde das

Kapitel zu den letzten Hexenverfolgungen überarbeitet sowie mit weiteren

Quellenbelegen und neuen Literaturhinweisen versehen.33 Der Impuls zur
letzten grossen Hexenverfolgung in der Innerschweiz ging von einem erst

16-jährigen Mädchen namens Katharina Kaibacher, genannt «Schlifferlin»,
aus — auch dies recht typisch für die späten Hexenverfolgungen, bei denen

Kinder eine wichtige Rolle spielten, sei es als angeblich aktive Hexen oder

von Hexen geschädigte Denunzianten (wie Anna Maria Tschudi).
Katharina Kaibacher trat am 7. August 1737 vor den Ammann von Zug,

bezichtigte sich selber der Hexerei und gestand in den folgenden Verhören
allerhand Schadenszauber. Sie war die Tochter eines Scherenschleifers aus

Salzburg und einer Frau aus Arth (SZ) und hatte einen Teil ihrer Jugend im
luzernischen Beromünster beim Bauern Josef Kopp verbracht und wollte

von dessen inzwischen verstorbener Frau im zarten Alter von drei(!) Jahren
in die Hexerei eingeführt worden sein. Zeitweise hatte sie sich auch mit
Betteln durchgeschlagen und mit ihrem Vater auf den Jahr- und Wochenmärkten

der Region aufgehalten. Sie denunzierte 17 Personen, von denen
sechs umgehend verhaftet und vier, alles Frauen, bereits am 12. September
auf dem Scheiterhaufen hingerichtet wurden (dabei wurde ihnen, ebenso

wie Catherine Répond sechs Jahre früher in Freiburg, ein Pulversäcklein

um den Hals gebunden). Da Katharina Kaibacher auch Leute aus dem

Herrschaftsgebiet von Luzern denunziert hatte, informierten die Zuger
Mitte September die Luzerner Obrigkeit. In der Folge wurden in Luzern
die Mägde Elisabeth Kopp von Beromünster und Maria Rosa Locher aus

Schwyz verhört, von denen nur die erstere geständig war. In Zug wurden

32 Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz 1670—1754, in: Geschichtsfreund

158 (2005), S. 5-161.
33 Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert (wie
Anm. 5).

20



am 30. Oktober zwei weitere Personen, ein Mann und eine Frau,
hingerichtet. Katharina Kaibacher wurde zu einer Konfrontation mit Elisabeth

Kopp nach Luzern überstellt, die indessen nichts ergab, so dass Elisabeth

am 2. Dezember 1737 freigelassen und Katharina nach Zug zurückgeführt
wurde, wo sie am 16. Dezember 1737 als letzte Person in der Innerschweiz
öffentlich hingerichtet (enthauptet) wurde.

Wie die Freilassung der Mägde Elisabeth Kopp und Maria Rosa Locher

zeigt, waren die Innerschweizer Obrigkeiten skeptischer geworden. Als
sich im September 1737 ein neunjähriges Mädchen in Obwalden selber

der Hexerei beschuldigte, liess der dortige Landammann die Folter nicht
anwenden und wollte nicht glauben, «dass neunjährige Kinder Kühe vergiften,

Mäuse und Kröten oder Flöhe und Läuse hervorzaubern und mit dem
Teufel auf entfernte Tanzplätze reisen können»: «Wie hättest sollen küe
verderben? Du bist ja ein kindt, kernest kein kalbli verderben» (S. 150 f.). Nur
in Schwyz kam es 1753/54 noch zu zwei letzten Hexenprozessen, bei denen
die beiden Opfer, wiederum zwei Frauen, bereits im Gefängnis starben. Eine

von ihnen war die Magd Maria Rosa Locher, die 1737 in Luzern freigelassen
worden war. Sie hatte sogar eine schriftliche Bestätigung für ihre wiederhergestellte

Ehre bekommen, doch holte sie nun in Schwyz, wohin sie

zurückgekehrt war, ihr schlechter Ruf erneut ein. Nach zwei gütlichen Verhören
(seit dem 9. Oktober 1753), in denen ihr u.a. Hostiendiebstahl vorgeworfen
wurde — ein typisch katholisches Delikt, das seit dem 17. Jahrhundert in fast
allen Innerschweizer Hexenprozessen auftaucht —, wurde sie am 19. Oktober

erstmals gefoltert, doch ohne Erfolg, d.h. ohne dass sie ein Geständnis

abgelegt hätte. Am 1. Dezember wurde der Schwyzer Nachrichter nach St.

Gallen geschickt, um sich beim dortigen Henker nach «neuen Torturen»

zu erkundigen. Die Prozessakten wurden in die italienische Sprache übersetzt

und dem Inquisitor in Como zugestellt, der gegen Jahresende nach

Schwyz schrieb, dass die ihm gelieferten Akten «nach der Ordnung und
dem Gebrauch» der römischen Inquisition nicht ausreichten, um die Folter

zu rechtfertigen. Nichtsdestoweniger wurde Maria Rosa Locher nach dem

Jahreswechsel noch härter und länger gefoltert, mit dem Resultat, dass man
sie am 20. März 1754 tot im Gefängnis fand; ihre sterblichen Uberreste
wurden vom Nachrichter heimlich an einem abgelegenen Ort vergraben.

Die Tatsachen, dass die Schwyzer Regierung einerseits den Nachrichter
nach St. Gallen schickte, um «neue Torturen» zu erlernen, und andererseits
den Inquisitor in Como zu Rate zog, verraten eine gewisse Orientierungslosigkeit.

Es scheint, dass in Schwyz — und vorgängig auch in Zug — ein

gewisses Erfahrungswissen verloren gegangen war, weil die letzten

Hexenprozesse in diesen Orten rund ein halbes Jahrhundert zurücklagen. Das in
der Innerschweiz etablierte ungelehrte Laienrichtertum war mit dem plötz-

21



lichen Wiederauftauchen von Gerüchten und konkreten Hexereianklagen
sichtlich überfordert. Die Carolina scheint in Zug zwar bekannt gewesen zu
sein, wurde aber wohl nur bedingt angewandt. Wahrscheinlich griff man
auf in Abschriften zirkulierende Handbücher oder lokale Hexenprozessin-
struktionen zurück, die teilweise noch Fachwissen aus dem Spätmittelalter
(möglicherweise sogar aus dem berühmt-berüchtigten Hexenhammer von
i486) tradierten. Auch die Instructio pro formandisprocessibus in causis stri-

gum, strilegiorum et maleficiorum, die von der römischen Inquisition in der

ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts initiiert und die seit 1635 auch in der
Innerschweiz bekannt war, kam nur sehr beschränkt zur Anwendung, und
dies obwohl sie seit 1661 auch in einer deutschen Ubersetzung vorlag. Sie

stellte dem von körperlicher und psychischer Folter dominierten
Prozessführung nördlich der Alpen ein relativ mildes Verfahren gegenüber, das den

Angeklagten einen mehr oder weniger «fairen» Prozess ermöglichen sollte.34

In der Innerschweiz blieb die Folter jedoch bis nach 1750 ein unangetasteter

Bestandteil des Strafprozesses, so dass die erfolterten Geständnisse
weiterhin fatale Kettenreaktionen, d.h. Hexenjagden auslösen konnten.

Katharina Reitterin, hingerichtet 1743 in Eglofs (Allgäu)

Für die nächsten drei «letzten» Hexen begeben wir uns nach Deutschland,
um dann wieder in die Schweiz zurückzukehren. Der erste Fall spielte 1743

in Eglofs im Allgäu, das (seit 1656/1661) zur Grafschaft Traun-Abensberg
gehörte; dabei handelte es sich um ein Zwergterritorium ohne Instanzenzug,

d.h. ohne Möglichkeit der Appellation.35 Der Prozess der Katharina
Reitterin wurde vom gräflichen Oberamtmann geleitet, der über keine
universitäre juristische Ausbildung verfügte. Katharina stand im Verdacht,
ihre Stiefmutter und ihre Stiefbrüder vergiftet zu haben; die Stiefmutter
verstarb noch vor Beginn, und der eine der Stiefbrüder während des

Prozesses. Katharina war ungefähr 1709 geboren worden und hatte vierzehn
Jahre lang ausserhalb ihres Heimatortes Eglofs als Magd gedient; in die-

34 Anders als man lange Zeit gemeint hat, reagierte die 1542 gegründete Römische

Inquisition viel milder auf das imaginäre Hexenverbrechen als die weltlichen Gerichte
nördlich der Alpen. Das Verfahren war dasjenige des Häresieprozesses, bei dem erst
die Rückfälligkeit zum Scheiterhaufen führte, und nicht dasjenige des viel strengeren
Hexenprozesses. Siehe dall'Olio, Guido: Art. Inquisition, Roman. In: Enc. Wc. 2,
S. 557—560. Ähnliches gilt für die Spanische Inquisition, siehe Kamen, Henry: Art.
Inquisition, Spanisch, ebd., S. 560—562.

35 Siehe hier und im Folgenden Dillinger, Johannes: Von der Giftmischerin zur Hexe.
Der Prozess gegen Katharina Reitterin aus Eglofs 1743 (wie Anm. 6).

22



ser Zeit hatte sie mehrmals vorgegeben, schwanger zu sein, aber niemals
ein Kind geboren. Andererseits galt sie als sehr fromm bzw. scheinheilig;
wahrscheinlich war sie psychisch labil. Im Jahr 1741 war sie nach Eglofs
zurückgekehrt und lebte seither in einem gemeinsamen Haushalt mit der

Witwe ihres Vaters und ihren beiden Stiefbrüdern. Anstatt sich gegen die

Verleumdungen zur Wehr zu setzen, gab Katharina die Giftmorde bereits

beim ersten Verhör (am 20. Juni 1743) zu. Dieses überstürzte Geständnis

setzte das Gericht in Verlegenheit, und noch mehr, als Katharina Reitterin
bei einem zweiten Verhör (am 19. Juli 1743) gestand, eine Hexe zu sein,
einen Pakt mit dem Teufel geschlossen und zahlreichen Schadenszauber

ausgeübt zu haben.

In dieser Situation forderte das Gericht ein Rechtsgutachten an, aber

wohl aus Kostengründen nicht bei einer Juristenfakultät, sondern beim
Kanzleiverwalter der Stadt Wangen, dem Ratsherrn und Juristen Johann
Baptist Wächter. Dieser empfahl, die Aussagen der Reitterin zu überprüfen,
worauf ihr von der Bevölkerung alle bei Mensch und Vieh in den letzten

Jahren vorgekommenen Todesfälle zugeschrieben wurden. In einem
zweiten Gutachten kam der Kanzleivorstand zum Schluss, dass sowohl der

Giftmord als auch die Hexerei bewiesen seien, und empfahl ein Todesurteil,
das vom Grafen von Traun-Abensberg, der sich in keiner Weise in das

Verfahren einmischte, von Wien aus bestätigt wurde. Am 5. September 1743

wurde Katharina Reitterin aufgrund der Carolina als Giftmörderin und
Hexe hingerichtet; dabei wurde sie mit glühenden Zangen gerissen,
enthauptet und verbrannt. Als Strafverschärfung, vermutlich wegen des

Verwandtenmords, wurde ihr zudem die rechte Hand abgeschlagen. Anders
als im Fall der Anna Göldi wurde in ihrem Fall nicht ein Hexereidelikt
durch einen Giftmord cachiert (was bei der Doppelbedeutung von vene-

ficium als Zaubermittel und Gift absolut möglich war), sondern Giftmord
und Hexerei summiert, und dies vor allem, weil die Angeklagte selber sich

nicht nur als Giftmörderin, sondern auch als Hexe bezichtigt und damit
das Laiengericht deutlich überfordert hatte.36 Da Katharina Reitterin sich
bei den Denunziationen ständig widersprach und vor der Hinrichtung alle
Denunziationen zurücknahm, löste ihr Fall immerhin keine weiteren
Verfolgungen aus.

36 Zur Doppeldeutigkeit von veneficium siehe auch Graf, Klaus: Der Endinger Hexen-

prozess gegen Anna Trott von 1751 (wie Anm. 4), S. 95. Siehe auch Collard, Franck:
Veneficiis vel maleficiis,in: Le Moyen Age 91 (2003/1), S. 9-57. Ebd., S. 57 Anm. 305:

«Au XVIIIe siècle, conséquence de cette dissociation, toute morte soudaine ou étrange

auparavant imputée aux sortilèges devient désormais suspecte d'empoisonnement.»

23



Sieben Frauen, hingerichtet 1745-1747 in der Reichsabtei Marchtal

Das Gleiche gilt nicht für eine Hexenverfolgung, die in den Jahren 1745-
1747 das Gebiet der Reichsabtei Marchtal erschütterte.37 Die Reichsabtei,
die seit 1575 ein Privilegium de non evocando besass, umfasste ein Territorium

mit rund 20 Dörfern und ca. 2700 Einwohnern und gehörte damit
zu den Kleinstaaten des deutschen Südwestens. Die Reichsabtei und
insbesondere das Dorf Alleshausen besassen eine lange Yerfolgungstradition,
beginnend mit einer Verfolgungswelle am Ende des 16. Jahrhunderts mit
rund fünfzig Todesopfern aus dem Dorf Alleshausen. Die Verfolgung von
1745 bis 1747 begann damit, dass Catharina Schmid aus diesem Dorf am
3. Mai 1745 vor dem mit gelehrten Juristen besetzten Hofgericht eine

Verleumdungsklage gegen ihren ehemaligen Dienstherrn, Caspar Strohm,
deponierte, der sie seit langer Zeit für die Krankheit seiner Frau und seiner

Kinder verantwortlich machte. Mit ihrer Injurienklage erreichte Catharina
das Gegenteil von dem, was sie hatte erreichen wollen, nämlich dass im
Dorf die gegen sie seit Jahrzehnten anhaltenden Hexereiverdächtigungen
aktualisiert und bestätigt wurden. Statt ihre Ehre wiederherzustellen, eröffnete

das Gericht ein Verfahren gegen sie und liess sie schon recht bald
foltern. Dass sie dabei scheinbar keine Schmerzen empfand und keine Tränen

vergoss, wurde als Hexenmal interpretiert!
Immerhin zog man doch einen Gutachter bei, nämlich den Rechtsgelehrten

Sebastian Wunibald Josef von Sättelin (Settelin), in den Jahren 1741—

1764 katholischer Bürgermeister in der paritätischen Reichsstadt Biberach.
Dieser kam in einem ersten Gutachten (vom 16. August 1745) zum Schluss,
dass Catharina Schmid aufgrund der Carolina gar nicht hätte gefoltert werden

dürfen und dass sie jetzt freizulassen und ihre Ehre wiederherzustellen
sei. Nichtsdestoweniger gelang es dem Dorf, das Verfahren im Dezember
1745 auf Catharina Schmids dreissigjährige Tochter, Maria Tornhäuser,
auszudehnen, der man vorgaukelte, dass ihre Mutter ein umfassendes

Geständnis abgelegt habe. Darauf brach die Tochter zusammen und legte
ihrerseits ein Geständnis ab, das man wiederum die Mutter indirekt bestätigen

liess. Immerhin wurde der Gutachter ein zweites Mal bemüht, aber

diesmal leistete er weniger Widerstand, sondern entschied, dass Mutter und
Tochter zwar hingerichtet werden sollten, aber nicht durch das Feuer,
sondern durch Strang und Schwert — was am 9. März 1746 geschah.

37 Störk-Biber, Constanze: «das das Crimen Magio nicht Ein fabelwerckh, sondern

wahrhaftig existire». Die Hexenprozesse in der Reichsabtei Marchtal 1745-1757. In:
Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 67-87.

24



Noch vor Ende 1746 kam es zu einem erneuten Injurienverfahren der etwa
66-jährigen Maria Bingasser, aus dem sich wiederum unrechtmässigerweise

ein Hexenprozess entwickelte. Aufgrund eines Gutachtens des Juristen

von Sättelin wurde sie gefoltert, gestand und denunzierte Catharina
Schmid (posthum) und ihre eigene, 15-jährige Tochter, Anna Oberländer.
In der Folge wurden Maria Bingasser und ihre Tochter hingerichtet, und

zwar aufgrund eines Gutachtens des gleichen Gutachters, der dem
Verfolgungswillen des Dorfes Alleshausen immer mehr nachgab und sich nicht
mehr auf die Carolina stützte, sondern auf die Practica Nova des Benedikt

Carpzow (1595—1666) und andere Autoren des 16. und 17. Jahrhunderts,
die dem Hexereidelikt viel weniger kritisch gegenüberstanden als die
Carolina?9, Im Jahr 1747 starben noch einmal drei Frauen, von denen zwei

vorgängig eine Verleumdungsklage eingereicht hatten. Der Gutachter forderte
für alle drei die Folter, worauf zwei ein Geständnis ablegten und die dritte
im Gefängnis starb. Für die Geständigen (und noch Lebenden) rechtfertigte

der Gutachter das Todesurteil, und zwar in einem letzten Gutachten

vom 11. November 1747, mit dem alle allfälligen Zweifler überzeugt werden
sollten, «<das das Crimen Magio nicht Ein fabelwerckh, sondern wahrhaftig
existire»>! Dann aber flaute der Verfolgungswillen des Dorfes Alleshausen
ab und die Injurienklagen führten wieder zum Ziel, nicht zuletzt, weil man
auch den Gutachter auswechselte, der dem Verfolgungsdruck nicht
standgehalten hatte.

Anna Maria Schwägelin, nicht hingerichtet 1775 in der Fürstabtei
Kempten

Mit dem Fall der Dienstmagd Anna Maria Schwägelin, die 1775 in der
Fürstabtei Kempten zwar zum Tod durch das Schwert verurteilt, aber letztlich

doch nicht hingerichtet wurde, rücken wir Anna Göldi sowohl zeitlich
als auch inhaltlich noch näher. Anna Schwägelin galt lange Zeit als «letzte»

Hexe, die im Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation hingerichtet
worden war, und erst kürzlich hat der Historiker Wolfgang Petz entdeckt,
dass sie ihren eigenen Tod um sechs Jahre überlebte, wahrscheinlich weil

38 Zu Benedict Carpzov siehe Terouschek, Günter: Art. Carpzov, Benedict (II), in: Enc.
Wc. 1, S. 170 f.

25



das Todesurteil in letzter Minute suspendiert worden war.39 Anna Maria
Schwägelin wurde am 13. Januar 1729 in Lachen (bei Memmingen) katholisch

getauft. Trotz der örtlichen Nähe gehörte Lachen nicht zur Reichsstadt

Memmingen, sondern war eine Enklave der Fürstabtei Kempten,
ein relativ grosses und geschlossenes Territorium, dessen Mittelpunkt die
1713/1728 zur Stadt erhobene Stiftssiedlung Kempten war. Anna Maria
Schwägelin stammte aus der ländlichen Unterschicht und musste sich seit

1748 ihr Leben als Magd, vorwiegend in der ländlichen Umgebung von
Memmingen, verdienen. Im Jahr 1751 lernte sie einen Kutscher kennen,
der ihr wahrscheinlich die Ehe versprach. Er war vierzehn Jahre älter als sie

und lutheranisch; für eine Eheschliessung hätte sie konvertieren müssen,
was sie wohl auch auf sich genommen hätte, wenn er sich nicht im November

1753 mit einer anderen verheiratet hätte (die ebenfalls konvertierte).
Anna Maria musste sich weiterhin allein durchs Leben bringen; da ihre
Kräfte nachliessen und sie schliesslich ihre Beine nicht mehr gebrauchen
konnte, ersuchte sie 1769 um Aufnahme ins Siechenhaus Obergünz und
wurde zwei Jahre später ins Armenhaus Langenegg verlegt.

Man weiss nicht, ob Anna Maria Schwägelin letztlich wirklich die
Konfession gewechselt hat, aber jedenfalls machte es ihr psychisch sehr zu schaffen;

jedenfalls glaubte sie, wenige Monate nach ihrer Konversion dem Teufel

begegnet zu sein und schliesslich, nach einigem Widerstand, mit ihm einen
Pakt geschlossen und mit ihm geschlafen zu haben. Dies führte in den

1760er-Jahren zu schweren Selbstvorwürfen und angeblich vom Teufel
eingegebenen Selbstmordgedanken. Am 16. Februar 1775 wurde sie deshalb

von einer Mitbewohnerin im Armenhaus Langenegg, Anna Maria Kühstel-
lerin, beim kaiserlichen Landgericht von Kempten angezeigt; dieses bestand

aus ehrenamtlichem Laienschöffen und einem rechtskundigen Landrichter,

damals schon seit geraumer Zeit Johann Franz Wilhelm Treuchtlinger.
Dieser hatte bereits 1739 einen Hexenprozess gegen die Bettlerin Elisabeth

Heiligmännin geführt, die noch im gleichen Jahr hingerichtet worden war.
Anstatt von aussen juristische Gutachten für die beiden Frauen einzuholen,

schrieb Treuchtlinger diese selber; sie «zeigen eine zunehmende
Tendenz zur Reduktion des tradierten Hexenbildes auf seinen Kern, nämlich
den Teufelspakt. Andere Bestandteile wie Schadenzauber, Hexenflug und
Hexensabbat spielten im Prozess gegen die Schwägelin schliesslich keine

w Petz, Wolfgang: Der letzte Hexenprozess im Reich. Der Fall der Anna Maria
Schwägelin 1775 in der Fürstabtei Kempten. In: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1),

S. 103-122. In der Zwischenzeit ist auch ein Buch erschienen: Petz, Wolfgang: Die
letzte Hexe. Das Schicksal der Anna Maria Schwägelin, Frankfurt, New York 2007.

Wir folgen hier im Wesentlichen dem Aufsatz von 2005 bzw. 2015.

26



Rolle mehr. Grundsätzliche Zweifel an der Möglichkeit von Zauberei und
Hexerei lässt das Gutachten jedoch an keiner Stelle erkennen, ebenso wenig
wie eine Auseinandersetzung mit den neueren Kritiken des Hexenglaubens.
Lediglich allgemein wird die Frage gestreift, ob ein sexueller Verkehr mit
dem Teufel <naturaliter> überhaupt möglich sei oder nur in der Phantasie
der Hexen existiere; letztlich wird dieser Einwand jedoch mit Hinweis auf
die ausführlichen Geständnisse vieler Angeklagten in anderen Prozessen

abgewiesen» (S. 113 f.).

Am 8. April 1775 wurde Anna Maria Schwägelin zum Tod durch das

Schwert verurteilt und die Hinrichtung auf den 11. April angesetzt — da

scheint sie allerdings nicht hingerichtet worden zu sein, denn laut dem
Kirchenbuch der für die Stiftsstadt Kempten zuständigen Pfarrei Lorenz starb
sie erst am 7. Februar 1781 im Kemptener Stockhaus, wohlversehen mit
den kirchlichen Sterbesakramenten. Es ist nicht auszuschliessen, dass der
Beichtvater des Fürstabts Honorius Roth von Schreckenstein (regierte seit

1760), Pater Donat aus dem Franziskanerkloster Heiligenkreuz bei Kempten,

diese Wende erreicht hat, oder aber der Hofkaplan Dominik von Brentano.

Die Aussetzung des Todesurteils ist möglicherweise auf dem Hintergrund

der Gassner-Debatte zu sehen, die damals die Fürstabtei Kempten
erschütterte, denn der Priester Johann Joseph Gassner (1727-1779) aus
dem Vorarlberg, der die Ansicht vertrat, dass die meisten Krankheiten
auf den Teufel zurückzuführen seien, hatte 1774 seine Schrift Nutzlicher
Unterricht wider den Teufel zu streiften, in der fürstäbtischen Druckerei in
Kempten erstmals publizieren lassen.40 Die Gassner-Debatte aber war im
Grund nichts anderes als eine Fortsetzung des «Bayerischen Hexenkriegs»,
der seit 1766 zwischen den aufgeklärten Kräften am Hof des bayerischen
Kurfürsten Max III. Joseph (regierte 1745-1777) und den konservativen
Kräften, fast alles Ordensgeistliche aus ganz Deutschland, ausgetragen
wurde.41 Wenn Anna Maria Schwägelin 1775 in der Fürstabtei letztlich
nicht hingerichtet wurde, so vielleicht nicht, weil man sie wirklich schonen,
sondern weil man damit nicht Ol ins Feuer der Aufklärer giessen wollte -
wie man das nur wenige Jahre später mit der Hinrichtung der Anna Göldi
in Glarus getan hat und wohl besser unterlassen hätte

40 Siehe Freytag, Nils: Art. Johann Joseph Gassner in: Enc. Wc. 2, 403. Siehe auch

Midelfort, H. C.: Johann Joseph Gassner und die Modernisierung der Teuflischen
Besessenheit. In: Späte Hexenprozesse (wie Anm. 1), S. 249—256.

41 Siehe Behringer, Wolfgang: Art. Bavarian War ofWitches. In: Enc. Wc. 1, S. 101-104,
und dens.: Der «Bayerische Hexenkrieg». Die Debatte am Ende der Hexenprozesse
in Deutschland. In: Das Ende der Hexenverfolgung (wie Anm. 20), S. 287-313.

27



Maria Ursula Padrutt, nicht hingerichtet 1780
in Tinzen (Oberhalbstein)

Viel weniger bekannt als der Fall der Anna Göldi, der «letzten» Hexe
zumindest in Mitteleuropa, ist derjenige der vorletzten Hexe, der Maria
Ursula Padrutt, die 1780 in Tinzen (rätoromanisch Tinizong) in der
katholischen Talschaft Oberhalbstein (ca. 45 km südlich von Chur) letztlich
nicht hingerichtet wurde.42 Das Gebiet des nachmaligen Kantons
Graubünden zeichnete sich durch relativ späte und intensive Hexenverfolgungen

in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts aus, nicht zuletzt weil hier
die hohe Gerichtsbarkeit sehr stark zersplittert war.43 Der Fall der Maria
Ursula Padrutt war insofern bereits bei den Zeitgenossen mit demjenigen
der Anna Göldi verbunden, als der deutsche Journalist Heinrich Ludwig
Lehmann, der in der Auseinandersetzung um die Hinrichtung der Anna
Göldi eine ganz wichtige Rolle spielte, offenbar auch denjenigen der Maria
Ursula Padrutt gekannt hat, denn er schreibt 1783 in seinen Freundschaftlichen

und vertraulichen Briefen: «Wir nannten vor ein paar Jahren die
Oberhalbsteiner Barbaren und mich dünkt, man sey hier [in Glarus] ebenso

unmenschlich verfahren.»44

Maria Ursula Padrutt war unverheiratet und rund fünfzig Jahre alt, als

sie seit ca. 1779 in ihrem Heimatdorf Tinzen in Verdacht geriet, eine Hexe

zu sein, wohl auch weil um 1740 eine Verwandte von ihr als Hexe
hingerichtet worden war. Ebenso wie die «Hexen» der Reichsabtei Marchtal
legte sie eine Verleumdungsklage ein, der jedoch nicht stattgegeben wurde.
Stattdessen wurde sie verhaftet, exorziert und gefoltert, ohne jemals ein

42 Hier und im Folgenden nach Decker, Rainer: «Sagt euern Landsleuten, dass sie rechte

Tölpel und Narren sind!» Die letzten Hexenprozesse in der Schweiz (1780-1782)

(wie Anm. 6). Die Talschaft Oberhalbstein gehörte ursprünglich dem Bischof von
Chur. Die Talleute schlössen sich 1367 dem Gotteshausbund an und kauften 1552 die
bischöflichen Hoheitsrechte aus. Siehe Simonett, Jürg: Art. Oberhalbstein. In: HLS
9 (2010), S. 323. Der Gotteshausbund bildete zusammen mit dem Grauen Bund und
dem Zehngerichtebund 1512—1803 den Freistaat Gemeiner Drei Bünden, der seit der
Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert als zugewandter Ort der Eidgenossenschaft galt
und erst 1803 ein eigener Kanton wurde. Siehe versch. Autoren, Art. Graubünden,
in: HLS 5 (2006), S. 616-659.

43 Pfister, LUrich: Art. Hexenwesen, Frühe Neuzeit. In: HLS 6 (2007), S. 348 f.; Tschaik-

ner, Manfred: Art. Graubünden (Grisons), Canton of, in: Enc. Wc. 2, S. 455 f., und
Giger, Hubert: Hexenwahn und Hexenprozess in der Surselva. Chur 2001 (Quellen
und Forschungen zur Bündner Geschichte, Bd. 10).

44 Lehmann, Heinrich Ludwig: Freundschaftliche und vertrauliche Briefe, den so

genannten sehr berüchtigten Hexen-Handel zu Glarus betreffend, Heft 1, Zürich
1783, S. 15 f., zitiert bei Decker, «Sagt euren Landsleuten» (wie Anm. 6), S. 127.

28



Geständnis abzulegen. Der Bischof von Chur riet, die Frau zum Inquisitor
nach Bergamo zu bringen und sie dort auf Lebenszeit zu internieren. Der
Inquisitor machte bei diesem Spiel jedoch nicht mit, sondern erklärte die

Angeklagte für unschuldig und schickte sie mit den Worten zurück: «Sagt

euren Landsleuten, dass sie rechte Tölpel und Narren sind!» (Dite a vostri
Patrioti che sono tanti coglioni etpazzi). Damit erwies er dem Opfer freilich
keinen Gefallen, denn in Tinzen wurde die Padrutt wiederum gefoltert. Da
sie jedoch kein Geständnis ablegte, musste sie entlassen werden; sie konnte
jedoch nicht in ihrem Heimatort bleiben, sondern zog nach Chiavenna
(damals Untertanengebiet der Drei Bünde). Als sie 1785 im Exil starb, war
es ihren Verwandten, die sie stets unterstützt hatten, nicht einmal möglich,
für sie in Tinzen eine Totenmesse lesen zu lassen. Die Akten ihres Prozesses

sind nicht erhalten, wohl aber ein längerer Bericht über ihren Fall, der

von einem Sympathisanten verfasst worden war und der mit den Worten
schliesst: «Herr, befreie uns von der Wut der Bauern!» (Domine, libera nos

a furore rusticorum).
Laut Rainer Decker «waren die demokratisch organisierten Schweizer

Landsgemeinden mentalitätsmässig rückständiger als die zentralistisch

regierten Flächenstaaten mit ihren aufgeklärten Eliten». Bemerkenswert ist,
dass bereits die kritischen Zeitgenossen die Ursachen für den «Aberglauben»
im Staatsaufbau und in der Bevölkerungsgrösse der damaligen Schweiz

suchten, so der Göttinger Philosophieprofessor Christoph Meiners 1791 in
seinen Briefen über die Schweiz: «Allem Anschein nach werden selbst Spanien
und Portugal den Aberglauben voriger Zeiten eher ablegen und die Lehren
und Gebräuche der Religion eher verneinen als die demokratische und
städtelose Schweiz» (womit er Stadtrepubliken wie Zürich und Bern aus dem
Verdikt ausnahm).45 Und ein nicht namentlich genannter Autor präzisierte
diese Beurteilung 1783 in den Göttingischen Anzeigen von gelehrten Sachem

Was wir jetzo in Händen haben, enthält ein vollständiges Bild von
dem peinlichen Prozess in kleinen demokratischen Staaten, wo alles

einander kennt und Freund oder Feind voneinander ist, wo also zwar
aufgeklärte, scharfsehende und nicht vorsetzlich partheyische, aber
selten unbefangene und ohne Ansehen der Person urtheilende Richter

sind.46

45 Zitiert bei Decker, «Sagt euren Landsleuten» (wie Anm. 6), S. 133 Anm. 19.
46 Rezension von Lehmann, Freundschaftliche und vertrauliche Briefe, Heft 1 und 2,

in: Göttingische Anzeigen von gelehrten Sachen, 116. Stück (19. Juli 1783), zitiert bei
Decker, «Sagt euren Landsleuten» (wie Anm. 6), S. 134. Siehe auch Korrodi-Aebli,
Auf den Spuren der «letzten Hexe» (wie Anm. 4), S. 101 f.

29



Selbst dort, wo die Magistraten aufgeklärt und nicht vorsätzlich parteiisch
waren, konnten sie in so «kleinen demokratischen Staaten» - womit die

Landsgemeindekantone gemeint waren - nicht anders als befangen und in
Ansehen der Person urteilen.

Schluss

Die Übersicht über die «späten» und «letzten» Hexen sollte es erlauben,
den Fall Anna Göldi in den Kontext der letzten Hexenverfolgungen
zurückzuführen, ein Kontext, in dem er weit weniger «exotisch» und unglaublich
wirkt, als wenn man ihn mit den Augen der empörten Aufklärer sieht. Es

fällt auf, dass unter diesen «späten» und «letzten» Hexen fast alle als Mägde
dienten, und Wolfgang Petz bestätigt denn auch, dass sich bei den späten
Hexenprozessen die Verdächtigungen «bevorzugt gegen Personen am Rand
der Gesellschaft richteten».47 Dies war nicht immer so; gerade zu Beginn
der Verfolgungen konnten Hexenbeschuldigungen durchaus auch dazu

dienen, hochgestellte Leute, denen mit anderen Mitteln nicht beizukommen

war, zu Fall zu bringen.
Es sind marginale Leute und praktisch ausschliesslich Frauen, von

denen wir, wenn ihnen nicht ein Prozess gemacht worden wäre, rein gar
nichts wüssten! Petz schildert denn auch in Bezug auf Anna Maria Schwä-

gelin (nicht hingerichtet 1775 in Kempten) ein solches Dienstbotenleben
mit häufigen Dienst- und Ortswechseln, äusserst geringen Löhnen und,
bei Mägden, sexuellen Belästigungen nicht nur (wie er meint) von Seiten

von verwitweten Dienstherren.48 Die häufigen Dienst- und Ortswechsel
führten dazu, dass die Mägde nicht selten am Ort, wo sie gerade dienten,

Fremde waren, und die sexuellen Belästigungen zu unerwünschten
Schwangerschaften und Kindern, die heimlich geboren werden mussten
und dabei auf selten geklärte Art und Weise ums Leben kommen konnten.
Die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts ist nicht umsonst die «hohe» Zeit
der Kindsmörderinnen, und diese Kindsmörderinnen waren nicht selten

Dienstmägde, so auch das Vorbild für Goethes - oder Fausts - Gretchen,
Susanna Margaretha Brandt (hingerichtet 1772 in Frankfurt). Für diese

Mägde war die einzige Möglichkeit, ihr Dienstbotendasein zu beenden, die
Ehe, und gerade um diese Möglichkeit wurden sie nicht selten geprellt. Es

mag auch sein, dass die Herrschaft die Dienstboten, die sie nicht eben gut

47 Petz, Wolfgang: Die letzte Hexe. Das Schicksal der Anna Maria Schwägelin (wie
Anm. 39), S. 45.

48 Ebd., S. 65-71.

30



behandelten, fürchteten und sie deshalb verdächtigten, sich mit Zauberei
und Hexerei zu rächen - denn wie hätten sie sich sonst rächen können?49

Wie wir gesehen haben, spielten die «späten» und «letzten» Hexenprozesse

in Klein- und Kleinstterritorien im Süden und Westen des Heiligen
Römischen Reichs und in der Eidgenossenschaft, die sich seit Ende des

15. Jahrhunderts vom Reich emanzipiert hatte — vielleicht nicht zufällig
in dem Moment, als im Reich ein übergeordnetes Organ, das Reichskammergericht,

etabliert wurde. Eine negative Folge dieses Unabhängigkeitsstrebens

- das wir sonst so feiern - war, dass es in diesen Zwergterritorien
keine Appellation und keine Aktenversendung gab, dass keine juristischen
Gutachten von aussenstehenden Rechtsgelehrten eingeholt wurden und

man sich nur bedingt an die Carolina hielt, die sich anderswo mässigend
auf die Verfolgungen auswirkte. Ulrich Pfister hat die «geringe Beachtung
der Vorschriften der Reichsordnung für die Strafgerichtsbarkeit von 1532»

geradezu als Spezifikum der schweizerischen Hexenprozesse herausgestellt
und in Bezug auf die eidgenössischen Orte zu Recht von «schwacher

Entwicklung der Zentralstaatlichkeit» und «Reichsferne» gesprochen.50 Diesen
— oder zumindest den «Hexen» in ihren Territorien — wurde nun gewisser-

massen zum Verhängnis, dass bereits die ersten Eidgenossen keine fremden
Richter — was immer das heisst — über sich hatten dulden wollen

Immerhin waren die Mehrzahl der «späten» und «letzten» Hexenprozesse

Einzelprozesse, und nicht mehr ganze Hexenverfolgungen, was
bedeutet, dass die Denunziationsmechanismen nur mehr bedingt zur
Anwendung gelangten (Ausnahmen: die Innerschweizer Prozesse 1737/38
und die Marchtaler Prozesse 1745—1747). Interessant, aber im Grunde
noch nicht erforscht, ist die Tatsache, dass sowohl der letzten Freiburger
als auch der letzten Glarner Hexe ein «Hexenmeister» beigesellt wurde, im
Fall von Catherine Répond der undurchsichtige Bouquet und im Fall der

Anna Göldi der ehrbare Schlossermeister Rudolf Steinmüller — vielleicht
weil man den beiden Frauen nicht einmal das «Hexen» allein zutraute?
Bei letzten Hexenprozessen ist ausserdem zu fragen, ob am Ort, an dem
sie stattfanden, bereits früher Hexenprozesse geführt worden waren, mit
andern Worten, ob es eine Hexenverfolgungstradition gab. Wichtig ist
auch der zeitliche Abstand vom vorletzten zum letzten Hexenprozess: In
Freiburg scheint der letzte Prozess vor demjenigen der Catherine Répond

49 Siehe Fairchild, C.: Domestic Enemies. Servants and their masters in Old Regime
France. Baltimore / London 1984, S. 132. Siehe auch Adam, Tina: Arbeitskonflikte
in Berner Haushalten. Die Justizpraxis der Reformationskammer 1781—1797. In:
Berner Zeitschrift für Geschichte 79/4 (2017), S. 3—37.

50 Pfister, Ulrich: Art. Hexenwesen, Frühe Neuzeit, in: HLS 6 (2007), S. 348 f.

31



bereits rund fünfzig Jahre zurückzuliegen.51 Eine gleich lange Zeitspanne
hat Philippe Bart für die Innerschweiz festgestellt und daraus geschlossen,
dass dadurch «ein grosser Teil des früheren Erfahrungswissens bezüglich
Prozessführung und -organisation verloren gegangen» und ein plötzlich
wieder mit Anklagen wegen Hexerei konfrontiertes Laienrichtertum ziemlich

überfordert war.52

In Glarus könnte es noch prekärer gewesen sein, denn dort scheinen

vor Anna Göldi gar keine Hexenprozesse geführt worden zu sein. Jedenfalls

verkündet Georg Thürer (1908-2000) in seiner Kultur des alten Landes

Glarus 1936, dass «die Göldi nicht nur die letzte <Hexe> war, sondern

überhaupt die einzige, welche je im Lande Glarus hingerichtet wurde».53

Wenn man die von Thürer dennoch angeführten Fälle überfliegt, so sieht

man allerdings doch einiges, was auf Hexerei hindeuten könnte: ein
Zauberkamm, um ein Kind abzutreiben (1545); eine Hexe, die ein Schwein
verhext hatte, damit es nicht zunahm (1561); Zauberei und Hexerei, um
beim Buttern und Zigern die Milch zu verderben (1565); ein Geleck, damit
die Kühe mehr Milch gäben (1572); eine angebliche Hexe, die auf der Folter

gestand, dass sie einen Löffel voll Butter, einen Schlegel und etwas Obst
gestohlen hatte (1578); einen Mann, der das Wetter so gut voraussagen
konnte, dass er es selber «gemacht» haben musste (1579); einen vom Teufel
besessenen manichäischen Ketzer, der zur Heilung nach Zürich geschickt
wurde (1677). Dabei scheint es sich nicht selten um Verleumdungsklagen
gehandelt zu haben, denen stattgegeben wurde und die zur Zufriedenheit
des oder der Verleumdeten geregelt werden konnten.

Nur einmal scheint Glarus an einer «richtigen» Hexenverfolgung
teilgenommen zu haben, nämlich 1695/1696 in Uznach, das seit 1447 Gemeinsame

Herrschaft von Schwyz und Glarus war. Hier ermittelte Landvogt
JosefAnton Stadler, der aus Schwyz stammte, im Jahr 1695 wegen Hexerei

gegen mindestens fünf Frauen. Seit dem 1. Juni wurden Katharina Zahner

und Ursula Meyer verhört und so stark gefoltert, dass Katharina die
ausführlichsten Beschreibungen des Hexensabbats lieferte, die aus der
Innerschweiz bekannt sind, während Ursula zunächst noch Widerstand
leistete. Während die Schwyzer Obrigkeit nicht aktiv ins Geschehen

eingriff, gab der katholische Rat von Glarus bereits am 10. Juni 1695 seine

51 Morard, Nicolas: Le procès de la sorcière Catherine Repond dite «Catillon»:
superstition ou crime judiciaire. In: Annales fribourgeoises 50 (1969/70), S. 13—80.

52 Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert (wie
Anm. 5), S. 54, 103.

53 Hier und im Folgenden nach Thürer, Georg: Kultur des alten Landes Glarus. Glarus
1936, S. 246—248, das Zitat S. 246. Siehe auch Kamm, Rolf: Glarner Straffälle aus

drei Jahrhunderten. In: JHVG 94 (2014), S. 20-63.

32



Zustimmung zur Hinrichtung von Katharina Zahner. Diese wurde am
21. Juni mit einem Säcklein Pulver um den Hals verbrannt, nachdem ihr
der Henker vorher die Hand abgeschlagen und die Zunge aus dem Mund
gerissen hatte. In der Folge scheinen auch Ursula Meyer und eine weitere
Frau hingerichtet worden zu sein. Im Frühjahr 1696 versuchte Stadler seine

Hexenjagd fortzusetzen, doch «gelangen» ihm keine weiteren Hinrichtungen.

Die verdächtigte Anna Maria Schmucki floh nach Rapperswil, und
die Hebamme Maria Klara Klyd von Schmerikon, die Stadler kurz vor dem
Ablauf seiner zweijährigen Amtsdauer einkerkerte, wurde von seinem Glar-
ner Nachfolger im August 1696 freigelassen.54

Georg Thürer unterstreicht, dass es Katholisch-Glarus war, das sich an
dieser Verfolgung beteiligt habe, und nennt als Hauptgrund für die geringe
Verfolgungsintensität in Glarus «die geistige Abhängigkeit von Zürich, wo
die Hexenprozesse seit Zwingiis Auftreten, im Gegensatz zum calvinis-
tischen Genf, allmählich verschwanden».55 Dabei verkennt Thürer
allerdings, dass Zürich sehr wohl auch Hexenprozesse mit Todesurteil geführt
hat, und zwar in der langen Zeit von 1487 bis 1701 rund 80 Prozesse.56

Einleuchtender ist allenfalls eine zweite Erklärung, die Thürer anführt:
Dass es «das gespannte, schwankende Verhältnis der Konfessionen» im
paritätischen Glarus nicht habe «rätlich erscheinen lassen, Dingen
zwischen Himmel und Hölle besonders eifrig nachzuspüren, weil dadurch
leicht die Glaubensleidenschaft der einen oder der andern Konfessionspartei

entfesselt werden konnte». Umso unvorbereiteter muss der Fall der Anna
Göldi das Glarnerland getroffen haben, auch wenn der mildernde Einfluss
des Standes Zürich in diesem Fall absolut vorhanden war und die Glarner
einen kurzen Moment schwankten, ob sie Anna Göldi, statt sie hinzurichten,

nicht doch im Zuchthaus in Zürich versorgen wollten, wo man ihnen
einen Freiplatz für sie angeboten hatte.

Zu diesen späten und letzten Hexenprozessen gehört auch, dass man
die Dinge nicht mehr beim Namen nannte und dass man die Verurteilten

54 Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert (wie
Anm. 5), S. 46 u. 68. Siehe auch Kamm, Rolf: Glarner Straffälle aus drei Jahrhunderten

(wie Anm. 53), S. 48—50.
55 Thürer, Georg: Kultur des alten Landes Glarus (wie Anm. 53), S. 248.
56 Sigg, Otto (Bearb.): Hexenprozesse mit Todesurteil. Justizmorde der Zunftstadt

Zürich. Auf Grund von Quellen des Staatsarchivs Zürich, o. O., 2012, siehe auch

Meili, David: Hexen in Wasterkingen. Basel 1980 (Schriften der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 65). Neuerdings: Sigg, Otto (Bearb.): Hexenmorde
Zürichs und auf Zürcher Gebiet, Nachträge und Ergänzungen zur Dokumentation
von 2012, 2019. Beide Werke öffentlich zugänglich auf www.zuerich-geschichte.
info/forschung.

33



nicht mehr lebendig auf dem Scheiterhaufen hinrichtete. Die allmähliche
Ersetzung des Hexereidelikts durch das Wort «Giftmord» (veneficium) in
der juristischen Terminologie erinnert nicht nur an die wichtige Rolle des

Giftmords im Kontext des Hexenglaubens, sondern trug auch zum allmählichen

Niedergang der Verfolgungen bei, indem es nämlich das physische

vom religiösen Verbrechen trennte.57 Damit ist freilich, gerade im Fall der
Anna Göldi, noch keineswegs geklärt, «wie es wirklich gewesen war» bzw.

wie die Nadeln zuerst in die Milch und dann in den Körper des Kindes
gelangen konnten. Der Fall steht in der Geschichte der Hexenverfolgungen

indessen nicht so einzigartig da, wie man vielleicht glauben könnte,
denn es gibt sogar einen Namen dafür: Allotriophagie: «practice, particularly

common to girls and young women who claimed to be bewitched, of
regurgitating a variety of objects, such as pins, nails, and feathers. Onlookers

often were led to believe that witches with the connivance of the Devil
had inserted these things into their bodies. Allotriophagy [...] derives from
Greek words meaning <to eat> and <strange>. Medical dictionaries define it
as <a depraved appetite>».58 Bekannt ist ein erster Fall aus England, wo zwei
Mädchen, elf- und zwölfjährig, im Jahr 1574 dabei überrascht wurden, dass

sie sich Nadeln in den Mund steckten und dann beim Ausspucken erklärten,

dass sie verhext worden seien. Auch einige Theoretiker der
Hexenverfolgungen, Johann Weyer (1515—1588), Peter Binsfeld (1591) und Ignatius
Lupo da Bergamo (1648), kannten das Phänomen, das man heute pica
nennt, nach der Elster, die alles wahllos verschlingt. Es kommt vor allem
bei Frauen vor und wird auf Eisenmangel zurückgeführt Die römische
Prozessinstruktion, von der oben die Rede war, hatte eine viel einfachere

Erklärung (in der deutschen Übersetzung): «wo weyber seindt, dorten seind
auch vil nadeil».59 Die katholische Seite sprach eher von Besessenheit und
antwortete mit Exorzismus, beides in der Frühen Neuzeit sehr verbreitet.60

Wolfgang Petz berichtet von einem Fall von Allotriophagie, der sich

1718 in Memmingen zugetragen hatte. Hier fiel ein krankes Mädchen,
angeblich verhext von einer älteren Frau, Apollonia Ritterin, genannt die
«Krettenmacherin» (von «Kretten», Weidekörben), «wiederholt in
Schreikrämpfe und erbrach dabei Haare und Federn, manchmal auch Nadeln,

57 Bever, Edward: Art. Poison,. In: Enc. Wc. 3, S. 906 f. Siehe auch Korrodi-Aebli,
Elisabeth: Auf den Spuren der «letzten Hexe» (wie Anm. 4), S. 76 f., 90, 103.

58 Hier und im Folgenden nach Geis, Gilbert: Art. Allotriophagy. In: Enc. Wc. 1, S. 30
f.

59 Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im 18. Jahrhundert (wie
Anm. 5), S. 89.

60 Ferber, Sarah: Art. Exorcism. In: Enc. Wc. 2, S. 338-340, und dies., Art. Possession,

Demonic, ebd. 3, S. 920—925.

34



r
Der Akt über die Kretrenmacherin im Stadtarchiv Memmingen enthält in einem
Briefchen mit der Aufschrift «Maleficia» (Mittel zum Schadenzauber) Proben der von
dem Mädchen erbrochenen Fäden und Federn. (Stadtarchiv Memmingen)

Wollfäden, Holzstücke und Knöchelchen».61 Die Ärzte verordneten zwar
krampflösende und abführende Mittel, die nach einigen Tagen auch eine

deutliche Besserung brachten, schlössen aber eine natürliche Ursache aus

und diagnostizierten einen morbus ex fascino, das magische Hineinpraktizieren

von Fremdkörpern in den Leib eines Opfers.
Aus psychoanalytischer Sicht würde man heute das «Verschlucken von

unverdaulichen, gefährlichen Gegenständen» durch Heranwachsende oder
Erwachsene als «autoaggressive Handlung», also eine Form von
Selbstverstümmelung, deuten, doch war die medizinische Wissenschaft der Frühen
Neuzeit mit solchen Erscheinungen ganz klar überfordert. Selbst der sonst

so kritische Christian Thomasius (1655-1728) sprach von einem unerklärlichen

«Zwischenfall», wenn «künstliche Dinge, als Zwirn, Stecknadeln,
Scherben, Haare, Hecht-Zähne [...] zum Beispiel aus den Ohren herfür

61 Hier und im Folgenden nach Petz, Wolfgang: Die letzte Hexe (wie Anm. 39),
S. 46-51. Das «Erbrochene» wird im Stadtarchiv Memmingen in einem Briefchen
mit der Aufschrift «Maleficia» aufbewahrt, siehe ebd., S. 47 Abb.

35



kommen», zog es aber vor, solche «Zwischenfälle» nicht zu verstehen, als sie

dem Teufel zuzuschreiben. Der «Zwischenfall» von Memmingen gleicht in
erstaunlicher Weise einer Reihe von Vorfällen, die sich seit 1713 im sächsischen

Annaberg zutrugen und die als «Annaberger Krankheit» bezeichnet
wurden. Diese «äusserte sich unter anderem in Krampfanfällen, Schüttelfrost,

Bauchschmerzen und dem Erbrechen von Nadeln» bei rund zwanzig
Patienten, die meisten von ihnen Frauen und Kinder bzw. Jugendliche. Die
Serie endete erst sieben Jahre später, «als in mindestens einem der Fälle ein

Betrug durch die vermeintlich Geschädigte aufgedeckt werden konnte».62

Bei allen diesen Vorfällen fällt der hohe Anteil von Kindern auf. Er
entspricht in etwa dem Anteil, den die Kinder und Heranwachsenden an den

Hexenverfolgungen der Frühen Neuzeit ganz allgemein hatten, sei es als

Opfer (und Denunzianten) oder als — angebliche - Täter. Wir können hier
auf dieses Phänomen leider nicht eingehen,63 auch wenn es ein Kind war,
das im Fall der Anna Göldi eine ganz entscheidende Rolle spielte, nämlich
die neunjährige Anna Maria Tschudi, auch Annamiggeli genannt. Nicole
Bettle scheut sich denn auch nicht, das Annamiggeli als «wirkliche
Initiatorin der Ereignisse» zu bezeichnen,64 womit sie es sich möglicherweise
etwas zu leicht macht. Immerhin hat man daraus in Glarus doch gelernt.
Als hier im Jahr 1789 ein 14-jähriger Junge aus Netstal, Heinrich Kubli,
dieselben Symptome (Krämpfe, Nagelspeien) wie das Annamiggeli sieben

Jahre früher aufwies und dafür auch bereits eine Schuldige gefunden war,
nahm man den Buben aus seiner Familie und stellte schliesslich fest, dass

62 Petz, Wolfgang: Die letzte Hexe (wie Anm. 39), S. 50, mit Verweis auf Bretschnei-
der, Andreas: Die unerträgliche Macht der Wahrheit: Magie und Frühaufklärung
in Annaberg (1712—1720). Aichach 2001, hier S. 31—50, 66—84. Schweizer Beispiele
(Kinder) bei Korrodi-Aebli, Elisabeth: Auf den Spuren der «letzten Hexe» (wie
Anm. 4), S. 38, 105 f., 108 f.

63 Literatur zum Phänomen der Kinderhexen: Monter, William: Art. Children. In:
Enc. Wc. 1, S. 183—185; Behringer, Wolfgang: Kinderhexenprozesse. Zur Rolle von
Kindern in der Geschichte der Hexenverfolgung. In: Zeitschrift für historische
Forschung 16 (1989), S. 31—47; Weber, Hartwig: Kinderhexenprozesse, 1. Aufl. Frankfurt

a. M., Leipzig 1991; Bart, Philippe: Hexenverfolgungen in der Innerschweiz im
18. Jahrhundert (wie Anm. 5), S. 41; Dillinger, Johannes: Kinder im Hexenprozess.
Magie und Kindheit in der Frühen Neuzeit. Stuttgart 2013; Behringer, Wolfgang;
Opitz-Belakhal, Claudia (Hg.): Hexenkinder - Kinderbanden — Strassenkinder.
Bielefeld 2016 (Hexenforschung, Bd. 15).

64 Bettlé, Nicole: Wenn Saturn seine Kinder frisst. Kinderhexenprozesse und ihre
Bedeutung als Krisenindikator. Bern u. a. (2012) (Freiburger Studien zur Frühen
Neuzeit, Bd. 15), S. 248, siehe auch dies., Kinderhexen und Kinderhexenprozesse
in der Schweiz, in: Behringer, Opitz-Belakhal (Hg.), Hexenkinder (wie Anm. 63),
S. 267-284.

36



das Spucken fingiert gewesen war.65 Zu dieser glücklichen Wendung hatte
sicher die Debatte beigetragen, die durch den Fall Anna Göldi ausgelöst
worden und die umso heftiger war, als hier die aufgeklärte Presse auf eines

jener Kleinterritorien ganz im Süden des Heiligen Römischen Reichs stiess,

die sich zwar nicht unbedingt gesellschaftlich, aber doch staatlich sehr

abgeschottet hatten; Evangelisch-Glarus war einer der wenigen Orte, die
den Julianischen Kalender bis 1798 beibehielten,66 und deshalb nicht nur
im übertragenen, sondern im ganz wörtlichen Sinn in einer anderen Zeit
lebte. Nichtsdestoweniger lässt sich die Debatte um den Anna-Göldi-Pro-
zess auch als Fortsetzung des «Bayerischen Hexenkriegs» (seit 1766) und
des Gessner-Streits (seit 1774) verstehen.

65 Decker, Rainer: «Sagt euren Landsleuten» (wie Anm. 6), S. 131, siehe auch Korrodi-
Aebli, Elisabeth: Auf den Spuren der «letzten Hexe» (wie Anm. 4), S. 116; Bettlé,
Nicole: Wenn Saturn seine Kinder frisst (wie Anm. 64), S. 259-261.

66 Gutzwiller, Helmut: Art. Kalender. In: HLS 7 (2008), S. 48 f. Siehe auch Duhamelle,
Christophe: En quoi le calendrier julien était-il «protestant»? (Saint-Empire, XVIe-
XVIIIe siècle). In: Institut d'histoire de la Réformation (Univ. de Genève), Bulletin
annuel 39 (2017-2018), S. 25-46.

37



4L>

-&-*-V^ OVjJ^ &Lc^p&^,

^f-rjrr^ <Z~/-LSL<*J/
^-'tr -rS'-;/~x */ (<< • * * S' ';-'^ y ?-/tr-irjw -

*^J.: -

Sé??^r*> yr~6l*r'*2^7 3^^#
•£*s/ S1*"V**"^

r-Y- f&r~2

^0--xi K\T^r<^ *~< 'j^-/^^^t.Xj^

Heilung der Anna Maria Tschudi durch Anna Göldi. (LAGL; Göldi-Akte 1, S. 11)

38


	Annäherung an Anna Göldi : "späte" und "letzte" Hexen in der Schweiz und in Deutschland

