
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 82 (2002)

Artikel: Die mittelalterlichen Wandmalereien um Turmchor der Kirche
Obstalden

Autor: Wasmer, Marc-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die mittelalterlichen Wandmalereien
im Turmchor der Kirche Obstalden

Marc-Joachim Wasmer

Bei der Sanierung der Kirche Obstalden (Kerenzen) in den Jahren 1979/80
wurden im Turmchor nicht nur die 1937 entdeckten Wandmalereien aus
dem 14. Jahrhundert gesichert, sondern auch eine Trennwand von 1862

entfernt und an der Südseite vier Felder mit Heiligenfiguren aus dem
ausgehenden 15. Jahrhundert freigelegt wie auch Gewölbe und Mörtelboden
aufgrund alter Reste rekonstruiert.1 Mit dem zweiteiligen Zyklus verfügt
der Kanton Glarus über eine bedeutende mittelalterliche Kirchendekoration,

die einerseits Bezüge zum Bistum Chur und zur Kunstlandschaft
Graubünden nahe legt und anderseits Berührungen mit der spätgotischen
Malerei des Bodenseeraums vermuten lässt.

Geschichte

Pfarrer Hans Rudolf von Grebel und der Kunsthistoriker Erwin Poeschel
haben sich 1942 nach der ersten Restaurierung zur Geschichte der Kirche
geäussert, und 1977 hat Jürg Davatz im Rahmen der Inventarisation der
Glarner Kunstdenkmäler einen Bericht geschrieben.2 Das Wesentliche, was
im Zusammenhang mit der Ausstattung bedeutend sein könnte, sei hier
zusammengefasst und ergänzt. Die massive Chorturmanlage war nicht,

1 Der Beitrag ist eine uberarbeitete und erweiterte Fassung des Kommentars zum
Restaurierungsbericht von Marc Stahli. Wasmer, Marc-Joachim, Die Wandmalereien im
Turmchor der Kirche von Obstalden. In: Restauration de l'église d'Obstalden GL.
9 juillet 1979 au 2 février 1980. Rapport technique/Restaurierung der Kirche von
Obstalden GL. 9. Juli 1979 bis 2. Februar 1980. Technischer Rapport, 10 Seiten
(Typosknpt). Der Text wird fast wörtlich parafrasiert von Kamm, Annemai, Die
mittelalterlichen Wandmalereien m der Kirche Obstalden. In: Glarnerland/Walensee,
19 (1983), hrsg. vom Verkehrsverein Glarnerland und Walensee, S. 53-54. Die
Fotodokumentation, bestehend aus Diapositiven, Schwarzweiss- und Farbnegativen,

sowie weitere Unterlagen zur Restaurierung der Kirche unter der Leitung des
Architekten Felix Gianoli befinden sich im Landesarchiv des Kantons Glarus.

2 Grebel, H.R. von/Poeschel, Erwin, Die Wandmalereien in der Kirche von Obstalden.

In: Zeitschrift fur Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 4, 1942,
Heft 1, S. 16-20 (mit Abb.); Davatz, Jurg, Kirche Obstalden. Typosknpt für die

167



wie Grebel und Poeschel vermutet haben, ursprünglich eine romische
«spécula» zum Schutz der von Zurich nach Chur fuhrenden Strasse. Die
entsprechenden Fundamente eines augusteischen Wachturms aus der
Epoche zu Beginn unserer Zeitzahlung wurden 1959 m Vordemwald bei
Filzbach in einem Bauernhaus gefunden.3

Die Kirche Obstalden bildete im Mittelalter eine Filiale des weltlichen,
adeligen und reichsunmittelbaren Damenstifts unter Augustinerregel im
nahen Schanis SG, das in dieser Funktion ab dem 12. Jahrhundert
nachgewiesen wird. Die Schwestern, die wahrend ihres Aufenthalts m ihrer
Sommerfrische da die Messe besuchten, waren wohl an einer angemessenen

künstlerischen Ausstattung interessiert. Bemerkenswert ist, dass

Obstalden mit Niederurnen und Bilten, den beiden anderen Schanner
Tochterkirchen auf Glarner Boden, zum Dekanat «Unter der
Landquart» des Churer Bistums gehörte, wahrend die übrigen Glarner Pfarreien
Konstanz unterstellt waren.

Die frühesten Nachrichten von Kerenzer Geistlichen, die den Titel «ple-
banus» trugen, stammen vom ausgehenden 14.Jahrhundert. 1444 wird die
Kirche erstmals urkundlich erwähnt, in einem Ablassbrief, durch den die
Bischöfe von Chur und Konstanz der Gemeinde «uff Kirmtzen» und den
anderen Gemeinden des Glarnerlandes wegen geschehener Misshandlungen

im Alten Zunchkneg Absolution erteilten. Als Kirchenpatron erscheint
der Apostel und Evangelist Matthaus - das einzige derartige Patrozimum
der Diözese Chur Der Choraltar war der Dreifaltigkeit geweiht, die beiden

Seitenaltare der unbefleckten Empfängnis Manae und dem Kirchenpatron

Matthaus. Aus denjahren 1479 und 1516 stammen die beiden, 1888

wieder eingeschmolzenen Glocken des Turms, die den St. Fridolin und den
«Rex gloriae» (den triumphierenden Christus) um Hilfe anriefen.

In der Reformation trennte sich Obstalden vom Kloster Schanis, konnte
sich aber erst 1593 völlig auskaufen. Diese Wende brachte die selbststan-
dige Kirchgemeinde Kerenzen und im Jahr 1528 den Bildersturm. Das

liturgische Mobiliar wurde entfernt und die Wandmalereien übertüncht;
sie waren also nur bis zum Beginn des 16.Jahrhunderts zu sehen. 1667 wurden

im Chor Stuhle fur die Choralsanger gezimmert, 1809 die erste Orgel
eingeweiht. 1835 erfolgte eine umfassende Erneuerung der Kirche unter
Baumeister Heinrich Ladner von Feldkirch, der das Kirchenschiffvon zwei
auf vier Fensterachsen verlängerte und einwolbte und dem Turm ein Kas-

Inventarisation der Glarner Kunstdenkmaler, Glarus, 14 Januar 1977, 7 Seiten (Typo-
skript) Zur Geschichte vgl Lang, Caspar, Historisch-theologischer Grund-Riss
Einsiedeln 1692, S. 921, Nuscheier, Arnold, Die Gotteshauser der Schweiz Bd 1,

Erstfeld, Bistum Chur Zurich 1864, S 7, 139, Girard, Theodor, Kerenzen am
Walensee In JHVG 25 (1890), S 25, 38

3 Vgl Davatz 1977 (wie Anm 2), S 1 Dieser Bau steht m Verbindung mit den
gleichzeitigen Türmen von Biberlichopf bei Ziegelried und bei Betlis

168



bissendach gab. Aus dieser Zeit stammen wohl Kanzel und Bestuhlung.
Nur wenig später, 1851, brach man in der Ostwand des Turms eine Türe aus
und unterteilte 1862 den Chor mit einer Zwischenmauer, um einen vom
Friedhof her erreichbaren Aufstieg in den Turm, einen Abstellraum und
einen Treppenboden aus Holz zu konstruieren. Somit verlor der Altarraum
seine ursprüngliche Funktion. Dadurch wurde bei diesen Veränderungen
wohl das meiste zerstört, nicht nur das Gewölbe, das der Spitzhacke zum
Opfer fiel, sondern auch die Wände. In diesem Jahr bauten nämlich die
Gebrüder Link aus Giengen (Württemberg) eine neue Orgel, die in der
westlichen Hälfte des Turmchors aufeine Empore gestellt wurde. 1888 goss
die Firma Rüetschi aus Aarau mit dem Material der alten Glocken ein
vierstimmiges Geläut für den neuen Glockenstuhl. 1937 schliesslich entdeckte
Pfarrer Hans Rudolf von Grebel die arg beschädigten Wandmalereien im
Chor, die anschliessend von der Firma Christian Schmidt und Söhne,
Zürich, restauriert wurden.

Kirchenbau und Konsekrationskreuze zur Weihe um 1300

Der viereckige und eingezogene, einst mit einem Kreuzgewölbe versehene
Chorturm ist ungefähr 7m tief, 5,1 m breit und hat eine beachtliche Mauerstärke

von 140 bis 180 cm. Er war im Verhältnis zu dem ursprünglich
nur zwei Fensterachsen langen, sehr niedrigen und zudem durch einen
Triumphbogen getrennten Kirchenschiff sehr gross. Die originalen
Raumproportionen der Kirche betrugen etwa 1:1. Der Bau stammt vermutlich
aus dem späten 13.Jahrhundert und entspricht wie alle anderen ältesten
Pfarrkirchen des Glarnerlandes einem in der Region verbreiteten Typ. Dazu
gehören die reformierten Kirchen von Matt (1261/73), Linthal (um 1283),
Schwanden (erster Bau 1349), Betschwanden (um 1350, erstmals erwähnt
1370) und der Chor der älteren Burgkapelle in Glarus (13.Jahrhundert),
während der Vorgängerbau von Mollis unbekannt ist. Ein fast identisches,
in der Substanz gut erhaltenes Gegenstück aus dieser Zeit bildet auch die
katholische Pfarrkirche St. Gallus in Amden jenseits des Walensees, die
ebenfalls im 13./14.Jahrhundert als Filiale von Schänis gegründet wurde.4

4Davatz 1977 (wie Anm. 2), S. 6, datiert den Grundnss ebenfalls ins 13.Jahrhundert.
Zu Amden vgl. Kunstfuhrer durch die Schweiz. Begründet von Hans Jenny. 6. Aufl.,
hrsg. von der Schweizerischen Kunstgesellschaft. Wabern 1975, S.508. Nach Davatz
scheint das der Romanik entstammende Motiv des Turmchors einer lokalen Tradition

anzugehören und lasst sich auch m der Gotik, vereinzelt bis ms 17. Jahrhundert
nachweisen. Allein 16 Beispiele befinden sich im Bodenseeraum. Offen bleibt, ob
Sackmgen als Hauptheiligtum des Fndolmkults fur diese Bauform bestimmend war.
Das Munster besass allerdings nie einen Chorturm. Wegen der auffallenden
Ähnlichkeit diente Amden 1979 als Vorbild zur Rekonstmktion des Chorgewolbes
(freundliche Mitteilung von Felix Gianoh).

169



Im Mittelalter durfte eine Kirche erst dem Gottesdienst ubergeben
werden, wenn sie geweiht war. Zur Liturgie der Kirchweihe durch den
Bischof gehörte das Anbringen von zwölf Konsekrationskreuzen im
ganzen Raum. Daruber waren die Apostelleuchter angebracht. Beide
Elemente sind gemeinsames Sinnbild fur die Junger Christi. Auch in Obstal-
den wurden die Kreuze auf einer ersten, unregelmassig verstrichenen
Putzschicht geformt, die sich bandartig den Wanden entlangzieht. Der Raum
war also vorerst nur mit diesem kargen Schmuck versehen.

Die vier erhaltenen Konsekrationskreuze im Turmchor gehören zum
üblichen Typus mit einschreibendem Kreis. Sie haben einen Durchmesser
von fast 50 cm und sind mit roter Farbe in Umrissen gezeichnet.
Ursprunglich wurden sie durch em Stuckrehef plastisch hervorgehoben.
Wahrscheinlich befanden sich die restlichen Symbole, die Zahl zwölf
ergänzend, auf gleicher Hohe verteilt, zur Hälfte im Chor, zur Hälfte im
übrigen Kirchenraum. Sie sind dem romanischen Formengut liturgischer
Kreuze verpflichtet. Allerdings gehen die verdickten Enden der Arme m
einer leichten Schweifung zu den Vierecken über und geben so einen
Hinweis auf die mögliche Entstehungszeit des Baus etwa Ende des 13. oder
Beginn des 14. Jahrhunderts. Wenige Jahrzehnte spater wurden die
Reliefkreuze abgeschlagen, übertüncht und von Ornamentbandern ubermalt.
Sie waren also nicht wie Erwin Poeschel m seinem Bericht über die

Restaurierungen von 1937 behauptete, gleichzeitig mit den Malereien
sichtbar.5

Fruhgotischer Bilderzyklus des 14.Jahrhunderts

Die Wandmalerei hat einen wesentlichen Anteil an der mittelalterlichen
Kunst. Dazu gehörte die Ausmalung des Kirchenraums mit Heihgen-
gestalten und Szenen christlichen Inhalts. Erst die farbige Fassung durch
Bilder liess den Raum zusammen mit Skulpturen, Wandvorhangen und
Licht der Fenster als vollendet erscheinen. Was in Obstalden erhalten
geblieben ist, sind lediglich dürftige Reste einer ernst farbenfrohen
Dekoration, die den Chor und wahrscheinlich auch die Wände der übrigen
Kirche uberzogen hatte.6 Wenn nicht gerade alles im Verlauf der Jahrhun-

5 Grebel/Poeschel 1942 (wie Anm 2), S 18, vgl Tafel 11, Wandmalereien im Turmchor
der Kirche Obstalden Abwicklung Farbige Zeichnung von Christian Schmidt und
Sohne, Zurich Archiv fur histonsche Kunstdenkmaler im Schweizerischen
Landesmuseum, Zurich

6 Anlasslich der Restaurierungen von 1979 sind bei Sondierungen im Schiffauch Farbreste

gefunden worden, die weitere Malereien vermuten lassen (Mitteilung von Felix
Gianoli)

170



derte durch architektonische Eingriffe unwiderruflich verloren gegangen
war, so wurde 1937 das Restliche von der überdeckenden Tünche zwar
befreit, aber für heutige Massstäbe etwas unsachgemäss freigelegt und
teilweise das wenige Vorhandene interpretierend übermalt. Grund dafür
waren eine mehr auf Ergänzung von Fehlstellen ausgerichtete
Konservierungsmethode und die damals schwierigen Arbeitsbedingungen, weil die
Holztreppe und der Treppenboden im hinteren Raum im Weg waren.

Das Team von Marc Stähli und Anne-Catherine Uhler konnte nach der

Entfernung der Zwischenmauer und des ersten Geschosses von 1862 im
Ostteil eine schmale Wandpartie abdecken, die vom Konzept Erwin
Poeschels und von den Restaurierungen des Ateliers Christian Schmidt
und Söhne nicht berührt worden war (Abb. 3). Diese auch nur schlecht
erhaltene Partie gibt eine Vorstellung von der ursprünglichen Ausstattung.
Die Interpretation sollte jedoch mit einigem Vorbehalt aufgenommen
werden, da es sich nur um Untermalungen einer einst prachtvollen, farbenfrohen

Dekoration handelt, während alle feinen Malschichten verloren

gegangen sind (Abb. 3, 5).

Beschreibung
Die Chorwände sind klar in horizontale Zonen gegliedert. Deutlich ist die

Aufteilung an der Ostwand zu erkennen. In der Sockelzone ist eine
illusionistische Malerei sichtbar, die durch ein Ornamentband abgeschlossen
wird. Darüber folgen Tabernakel mit Heiligenfiguren und - auf gleicher
Höhe - eine rechteckig eingefasste Szene. Zum Gewölbeanfang hin schlies-

sen zwei übereinander liegende, dekorative Friese ab. Die unterste Zone
der beiden Seitenwände war vermutlich ähnlich aufgebaut: Die Nordwand
zeigt, nur noch schattenhaft, in regelmässigen Abständen einige aufeinander

folgende, senkrechte, etwa eine Hand breite Streifen, die vom Boden
bis zum Ornamentband reichen. Was dargestellt war, lässt sich nicht genau
deuten. An der Südwand ist das System hingegen klarer ablesbar: Ein mehr
als mannshohes Band zeigt eine Scheinmalerei, und zwar abwechselnd
gelbe und schwarze, durch rote Zwischenfugen getrennte Quader. An der
Stirnseite des Chors und an der Ecke zur Nordseite erkennt man eine
kostbare, Stoffbehang imitierende Draperie in roter Farbe.7 Darüber erstreckt
sich über alle drei Wände eine durchgehende Zierleiste mit Blattornamenten.

Jede Seite besitzt zur Bereicherung des Gesamteindrucks ein eigenes
Muster. Auf der Nordwand ist es eine weisse flächige Blattranke mit

7 Vielleicht wurde die Draperie an der Nordwand bis zum Fenster weitergeführt. Erst
anschliessend gegen Westen ändert dann der Charakter. Alles ist nur schwach sichtbar,

zudem von Christian Schmidt stark übermalt worden.

171



Abb. 2: Marc Stähli, Schematische Zeichnung, Nordwand der reformierten Kirche
Obstalden, 1979. Ziffern 1 und 3: Chronologie der verwendeten Mörtel; gepunktete
Flächen: Fehlstellen mit abgefallenem Mörtel oder Löcher.

172



Abb. 3: Apostelfigur NI, um 1340/50, Wandmalerei im Turmchor der reformierten
Kirche Obstalden (vor der Restaurierung)

173



schwarzen Umrisslinien auf gelbem Grund. Links vom Nordfenster liegt
das Band etwas niedriger. Auf der Ostwand befindet sich eine ähnliche
Blattranke, hier abwechselnd mit gelben und roten Blattnerven
geschmückt.8 Auf der Südwand sind auf hellem Grund nur noch einige
weisse siebenblättrige Rosetten mit abwechselnd hell- und dunkelrotem
Blütenstand zu erkennen. Sie sind dunkelblau umrandet.

Unterhalb des Gewölbeansatzes grenzen zwei Friese aufweissem Grund
die Wandzone ab. Sie werden durch einen orangen Streifen getrennt und
sind auch wieder an jeder Wand individuell gestaltet. Die Nordwand zeigt
unten rote fünfblättrige, schwarz umrandete Rosetten, oben abwechselnd

grosse und kleine grüne Kleeblätter. An der Ostwand sind unten orange
Kreuzblätter mit langen Stielen zu sehen, die eine Wellenform beschreiben.

Darüber ist nichts erhalten. An der Südwand befindet sich unten eine
stilisierte Schlingranke mit Kleeblatt, im Innern der Ranke auf rotem,
ausserhalb bis an die Begrenzung des Frieses auf grünem Grund. Überall trifft
man auf eine überraschend frische Malweise, besonders die in ihrem
ursprünglichen Zustand erhaltenen Rosetten an der Südwand zeugen von
einer gewagten und raschen Pinselführung. Im hohen, während der
Reformation zerstörten Kreuzgewölbe, das 1979 nach dem Vorbild der
Kirche von Amden in Gips rekonstruiert wurde, waren sehr wahrscheinlich

auch Dekorationen angebracht.
Hauptelement von Nord- und Ostwand ist der Apostelfries. Über dem

Sockel befindet sich eine Reihe von Tabernakeln mit gespitzten Kleeblattbögen

(E2-E7 und N1-N4). Sie werden getrennt durch schmale Türmchen

mit rundbogigen Fenstern und hinausragenden Helmen. Diese Zone
wird durch Stirn- und Nordfenster unterbrochen. Die Bögen links und
rechts des Nordfensters sind zusätzlich mit Knollenkrabben ausgezeichnet.9

Die gegebenen Dimensionen des Chorraums waren für den Maler in
Bezug auf die horizontale Gliederung des Architekturgerüsts bestimmend.
Nur gerade in der Nordost-Ecke (N4) musste er einen Kompromiss
eingehen und einen Teil des Tabernakels, weil kein Platz mehr war, an der
Ostwand weiterführen.

8 Es ist nicht sicher, wie viel Schmidt neu gemalt hat. In der südlichen Ecke hat man
1979 Teile freigelegt, die erstens viel weniger deutlich erhalten sind und zweitens
scheinbar eine anders zu interpretierende Form besitzen. Dieser Typus ist dem
Ornament an der Nordwand in der Kirche Waltensburg nahe verwandt, nur etwas
grober in der Ausführung. Ebenso im Bistum Chur: Lohn, Evangelische Kirche,
Sudwand, Waltensburger Meister, um 1330; Paspels, Kapelle St. Maria Magdalena im
Dusch; Rhäzüns, St. Georg. Dazu Raimann, Alfons, Gotische Wandmalereien in
Graubünden. Die Werke des 14.Jahrhunderts im nördlichen Teil Graubündens und
im Engadin. Disentis 1983.

9 Vgl. die «Steigkirche» St. Luzius, Maienfeld, Rückwand des Schiffs, um 1340/50.
Dazu Raimann 1983 (wie Anm. 8), S.272.

174



Unter jedem Bogen steht eine fast lebensgrosse, barfüssige Heiligengestalt.

Die Kleidung wechselt rhythmisierend mit dem Grund und den
Nimben in den Farben Rot, Grau und Braun. Neun Figuren sind teilweise
noch sichtbar. Die Figur E7 ist nur gerade als Büste erhalten, von N2 ist
einzig die Hand übrig geblieben. Alle stehen recht gerade und statisch da.
Von einer gotischen Biegung ist nichts zu spüren, was eine Grobdatierung
in die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts zulässt. Sie wirken durch die
Architektur beengt und scheinen auf keiner realen Unterlage zu stehen.
Die Figuren werden in vier Gruppen aufgeteilt. Ihre meist seitwärts
gerichtete Kopfhaltung ist für die einzelnen Heiligen willkürlich
angenommen, d.h. die Gesamtdarstellung ist nicht auf eine Hauptachse hin
orientiert. Dadurch entsteht einerseits ein lebendiger Eindruck von
selbstständig existierenden, durch die Architektur isolierten Gestalten, anderseits

durch die stark betonte Asymmetrie ein recht heterogener
Gesamteindruck. Die beobachtete Unregelmässigkeit gilt ebenfalls rechts des

Stirnfensters, wo das Architektursystem nach zwei Bögen bereits
abgeschlossen wird. Eine für eine Ostwand gewohnte symmetrische Anordnung

muss, wie andere Beispiele von Wandmalereien aus der Region
zeigen, nicht unbedingt eingehalten werden.

Im restlichen Element bis zur Südwand hin folgt im Rechteckfeld El
eine kaum noch lesbare Bildfläche. Das noch Vorhandene zeigt aber genügend

deutlich, dass nicht wieder eine einzelne Figur, sondern vielleicht
eine Figurengruppe zur Darstellung gelangt. Die Ölbergszene mit dem
betenden Christus wäre genauso gut möglich wie die Anbetung der Heiligen
Drei Könige. In der linken oberen Ecke dieses Feldes erscheint nämlich ein
roter Kreis, der ebenso als Gestirn (Geburt Christi) wie als ein aus dem
Himmel herausragender Kreuznimbus mit der Gotteshand (Ölbergszene)
verstanden werden könnte.

Auch in den Stirnfensterwandungen E4 befinden sich verblasste, stark
übermalte Szenen, die durch ein auf weissem Grund schwarzgrün gestuftes

Muster gerahmt werden (von Schmidt stark nachgezeichnet). Als innere
Rahmung dient wieder ein Tabernakel. Rechts ist eine gekrönte Person
erkennbar. Neben ihr steht eine kleinere Gestalt mit Judenhut. Erwin
Poeschel glaubte darin die Szene mit David und Absalom zu erkennen.10

Allerdings ist das Bild für eine genaue Deutung zu fragmentarisch.
Uber dem Fenster ist der klägliche Rest des Hauptbildes, das bis ins

Gewölbe geragt haben mag, zu erkennen, ein nach links hinaufblickendes
Tier mit buschigem Schwanz. Dieser von Poeschel als Schaf bezeichnete
Vierbeiner wirkt so schematisch, dass auch hier jede Interpretation versagt.
Links des Tierkopfs findet sich ein Detail, das als Hand Christi gedeutet

10 Grebel/Poeschel 1942 (wie Anm.2), S.20.

175



Abb. 4: Marc Stahli, Schematische Zeichnung, Ostwand der reformierten Kirche
Obstalden, 1979. Ziffern 1 und 3: Chronologie der verwendeten Mortel; gepunktete
Flachen: Fehlstellen mit abgefallenem Mortel oder Locher.

176



Abb. 5: Apostelfiguren und szenische Fragmente, um 1340/50, Wandmalerei an der
Ostwand (E7-E1), Turmchor der reformierten Kirche Obstalden (vor der
Restaurierung).

177



werden kann, die (nach Matthäus 25,32) die Schafe von Böcken scheidet.11

Auch diese Thematik ist nicht gesichert.

Inhaltliche Deutung
Vorläufig bleibt folgende, stark auf unsicheren Argumenten fussende

Interpretation möglich: Alle neun erhaltenen, unter den Tabernakeln
stehenden Einzelfiguren sind männlichen Geschlechts, tragen eine für Apostel

traditionelle Kleidung und sind barfuss. Eine nähere Charakterisierung
durch Attribute fehlt. Sie halten möglicherweise alle ein offenes Buch (als
Zeichen des Credo-Textes). Gerne sähe man sie als Jünger Christi. Tatsächlich

sind solche Chorausmalungen häufig anzutreffen, nicht nur in der
Diözese Chur. Auf der Nordseite müsste man folglich noch weitere Apostel

suchen, wie bereits Poeschel vorgeschlagen hat.
Eine Beobachtung spricht aber zunächst gegen diese Erklämng: Die

hypothetische Erweiterung an den zerstörten Wandflächen des Turmchors
auf die Zahl zwölf ist in der heutigen Situation wegen des grossen
Nordfensters, wo sich ein Tresor aus nachreformatorischer Zeit befünden hat,
kaum möglich, und der neuerlich freigelegten Gestalt N1 fehlt zudem der
Nimbus. Eine ikonografische Zuordnung ist fürs Erste schwierig. Vielleicht
gehört sie zu einer andern Figurengrappe. Sie könnte beispielsweise als

eine der Kardinaltugenden oder als eine Vertreterin der klugen und törichten

Jungfrauen verstanden werden. Vielleicht ist dieser Sachverhalt aber
allein auf den schlechten Erhaltungszustand zurückzuführen. Immerhin
ist es die einzige Figur, die 1937 nicht übermalt wurde und deshalb am
authentischsten ist.

Ein erstes Fazit: Das Erhaltene zeigt nicht eine Versammlung von
ausgewählten Heiligen, sondern eine beschränkte Zahl der Jünger Christi.
Man muss sich fragen, wo die übrigen Apostel dargestellt waren, wenn man
davon ausgehen kann, dass die Südwand vor der Übermalung im 15.

Jahrhundert ausschliesslich mit szenischen Bildern versehen war. Bei genauerem

Hinsehen fallen einige Ungereimtheiten auf, die beweisen, dass die

Wandgliederung des Turmchors anders war. Vor allem ist es nützlich, die
ursprüngliche Situation an der Nordwand mit dem 1979 zu gross
rekonstruierten Fenster zu klären, das sich jetzt an der Stelle des entfernten, nach-
reformatorischen Tresors befindet (Abb. 2). Der Bogen nimmt keinen
Bezug zur gemalten Wandgliederung. Würde man die Weite aber um ein

11 Ebd., S. 19. Poeschel vermutet, dass es sich um eine Stelle aus dem Evangelium des
Matthaus handelt, die davon spricht, dass des Menschen Sohn wiederkehren und
die Volker voneinander scheiden wird «gleich als em Hirte die Schafe von den
Bocken scheidet» (Kap. 25, V 32). Der Evangelist sieht den Herrn dabei «auf dem
Stuhl seiner Herrlichkeit» sitzen. Er glaubt unter dem Gelenk einer ausgestreckten
Hand einige Linien zu erkennen, die auf die Wange eines Stuhls deuten konnten.

178



Drittel reduzieren, könnte der angeschnittene Tabernakel mit Krabbenbo-
gen spielend ergänzt werden. Mit der gegebenen Scheitelhöhe käme so ein

enges, wohl proportioniertes Rundbogenfenster zustande, wie es in
romanischen Kirchenbauten des 12. und 13.Jahrhunderts durchaus gebräuchlich

ist. Analog zur Achsenbreite von N2 wären links von der Figur N1 drei
weitere Tabernakel bis zum Chorbogen gut denkbar. Gemäss dieser

Lösung hatte die Nordwand ursprünglich sieben Achsen. Dadurch ergibt sich
zusammen mit den fünf Gestalten an der Stirnwand das vollständige
Apostelkollegium.

Die Fensterbreite wurde vom bereits bestehenden Ostfenster abgeleitet
(Abb. 4, 5). Dieses zeigt aber vermutlich auch nicht den Originalzustand.
Am Tabernakel E5 ist der gemalte Spitzbogen nämlich von der Leibung
unschön angeschnitten, und der Turm fehlt vollständig. Stattdessen folgt
an der Kante ein hart kontrastierendes Stufenmuster. Das ist kaum so
gewollt, sondern vielleicht eher die Folge einer baulichen Änderung aus dem
14.Jahrhundert, nachdem der Apostelzyklus bereits vollendet war. Ergänzt
man die übliche Breite der Tabernakel, so müsste die Öffnung wie beim
Nordfenster um etwa ein Drittel schmaler sein. Auch der Turm zur Figur
E3 rechts des Fensters wäre so vollständig dargestellt.

Nun ist es auch glaubhaft, dass in axialer Position über dem Ostfenster
die Majestas Domini und Deesis mit dem in der Mandorla thronenden
Christus und unter ihm, entlang den Wänden die Apostel stehend
dargestellt gewesen waren.12 Das von Poeschel mit ziemlicher Sicherheit als

Hand interpretierte Detail könnte als Fuss Christi verstanden werden.
Ikonografisch würden die Malereien so eher den gängigen Darstellungsregeln

eines Chors entsprechen. Das Tier mit dem buschigen Schwanz
wäre in dieser Leseart das kaum mehr identifizierbare Fragment eines
geflügelten Evangelistensymbols, wohl des Markuslöwen.

Man kann aufgrund der verschiedenen nachgewiesenen Putzschichten
annehmen, dass auch die Südwand (ohne Fenster) mit Wandmalereien
bedeckt war, die jedoch im ausgehenden 15.Jahrhundert der neuen Dekoration

weichen mussten. Es gibt folglich zu wenig sichere Hinweise, die es

erlauben, das Bildprogramm vollständig zu rekonstruieren. Wir müssen
uns mit dem dürftigen Zeugnis begnügen und den Zyklus in seinem sehr
schlechten Erhaltungszustand als nur teilweise lesbares Dokument
betrachten.

Technik und Stil
Eine freizügige, rasch aufgetragene Pinselführung fällt vor allem an den
Ornamentbändern auf. Die Arbeit wurde wohl «al secco» rasch hingemalt

12 Vgl. die Malereien m der Kirche von Clugm GR. Dazu Raimann 1983 (wie Anm. 8),
S.222.

179



und vom Chorbogen an der Nordwand beginnend nach rechts vollendet.
In der Formensprache ist der anonyme Meister der süddeutschen
Kunstlandschaft zuzuordnen. Besonders die Köpfe zeigen die bekannte
Formensprache um 1320. Weit bis in den Nacken fallendes, gewelltes Haar,
eine hohe Stirn, mandelförmige Augen und kleine Münder widerspiegeln
eine feine, idealisierende Auffassung. Trotzdem fehlt die auffallende höfische

Zartheit, wie sie von der Manessischen Liederhandschrift aus Zürich
her bekannt ist (Universitätsbibliothek Heidelberg).13 Die eher hausbacken
anmutenden Figuren wirken etwas grob, ja fast rustikal. Sie sind untersetzt
und schwerfallig im Vergleich mit den zierlichen Gestalten in der erwähnten

Handschrift. Der breite, für die Konturierung gewählte Pinsel unterstützt

die manchmal schwerfällige Darstellung. Zu beachten sind besonders

die noch erhaltenen Füsse der Figur E7. Eine wohl auch hier
angebrachte plastische Modellierung der Körper in der Art, wie sie der
damals in der Region führende Waltensburger Meister so eindrücklich zur
Darstellung gebracht hat, fehlt im heutigen Zustand, sodass die Umrisse
jetzt doppelt hart erscheinen. Ein statisches Empfinden ist dem Künstler
nicht abzuerkennen. Besonders gelungen erscheint in dieser Beziehung
die elegante Figur westlich des Nordfensters. Zudem fällt an ihr eine
überreiche, weiche Faltengebung auf. Sollte das Ostfenster, wie hypothetisch
angenommen, erst nach der Entstehung des Apostelfrieses verbreitert worden

sein, dann wäre auch ein zweiter Künstler als Urheber der szenischen
Darstellungen möglich, von denen der grösste Teil nicht mehr existiert.

Datierung
Beide Wände sind geprägt von einer Vermischung unterschiedlicher
Ausdrucksmittel. Das erschwert eine klare Datierung. Einerseits sind einige für
das Randgebiet charakteristische, verzögernde Elemente festzustellen, die
eine Entstehungszeit um 1300 ahnen lassen. Die deutlich romanisch
anmutenden Blattborten, das Stufenmuster in der Fensterleibung, die Borte
mit den Kleeblättern und sogar ein Teil der gemalten Architektur, nämlich
die Türme zwischen den Tabernakeln, verweisen auf die ausklingende
Formensprache der Spätromanik. Zu diesen gesellt sich ein neueres Element
hinzu: Die Spitzbogen, die zum Teil mit Krabben geschmückt sind,
verweisen in das fortgeschrittene 14.Jahrhundert und sind von der hochrheinischen

Frühgotik geprägt. Wenn nun noch die wenigen gesicherten Teile
der Figuren zur Datierung hinzugezogen und ihre Haarbehandlung, das

Gesicht der 1979 freigesetzten Figur (Abb. 3), ihre Haltung und Falten-
gebung, berücksichtigt werden, so verlagert sich das Gewicht eher gegen

13 Vgl. Die Manessische Liederhandschrift in Zürich. Bearb. von Claudia Brinker
[et al.]. Katalog zur Ausstellung, Schweizerisches Landesmuseum Zürich, 1991.

180



die Mitte des Jahrhunderts. Vergleiche sind möglich mit Wandmalereien
aus dieser Zeit wie die von Oberstammheim, Oberwinterthur ZH, Unterkulm

AG und Buch TG, vor allem aber mit Beispielen aus der Diözese
Chur selbst, die dem Umkreis der Waltensburger Werkgruppe formal nahe
stehen. Die übliche Verspätung der Stilentfaltung in peripheren Zonen
berücksichtigend, legt die Entstehungszeit der älteren Obstalder
Wandgemälde um 1340/50 nahe.14

Würdigung
Die fragmentarischen Wandmalereien sind das älteste Beispiel monumentaler

Kunst im Kanton Glarus und bieten - auch für die weitere Umgebung
- einen wertvollen Hinweis auf die Tätigkeit von Malern in einem Gebiet,
das kirchenpolitisch und offensichtlich auch künstlerisch zum Bistum
Chur gehörte. Ein eher bescheidener Lokalstil, der sich bodenständig und
volkstümlich, aber dennoch ausgewogen präsentiert, verleiht dem Turmchor

eine harmonische Note. Auch wenn nur wenig Ursprüngliches von
dieser jetzt eher flächig wirkenden Kunst erhalten ist, mag man sich umso
mehr freuen, dass wenigstens 1979 eine schmale Wandzone wieder ans

Tageslicht gekommen ist, die in ihrer ausgesprochenen Feinheit
beeindruckt.

Spätgotische Wandmalereien des 15. Jahrhunderts

Uberraschend war der Fund von weiteren Wandmalereien an der Südwand
nicht. Bereits Erwin Poeschel hatte dort 1937 mit Christian Schmidt einige
wenige Spuren gefunden, verzichtete aber auf eine vollständige Freilegung,
da die Sondierungen nur wenig versprachen. Er vermutete ähnliche
Darstellungen wie diejenigen der Nord- und Ostwand.15 Umso überraschender
ist es aber, dass bei der jüngsten Freilegung direkt über die Tünche des

14. Jahrhunderts gemalte Flächen zutage kamen, die in der farblichen
Intensität und Qualität alle Erwartungen weit übertreffen (Abb. 6). Das

14 Poeschel 1942 (wie Anm. 2), S. 20, schlägt 1320 vor, Davatz 1977 (wie Anm. 2), S. 6,
datiert sie in die Mitte des 14. Jahrhunderts. Zur Datierung zeitgenossischer
Wandmalereien im Bistum Chur vgl. Poeschel, Erwin, Die Kunstdenkmäler des Kantons
Graubünden (Kunstdenkmäler der Schweiz). Bde. 1-7, Basel 1937-1948; Raimann
1983 (wie Anm. 8), S. 31- 81: Waltensburg 1330/40, Rhäzüns, Kirche St. Georg, um
1350, sowie Luen im Schanfigg, Evangelische Kirche, und Clugin. Wie lange die
Formtradition m den Tälern anderen Neuerungen standhielt, zeigen die ehemalige
Klosterkirche von Alvaschem, St. Peter zu Mistail (Bemalung der Mittelapsis um
1400-1420); Paspels, St. Lorenz; Lantsch/Lenz, Alte Pfarrkirche St. Maria, um 1400.

15 Technische Angaben s. Stahli 1980 (wie Anm. 1).

181



Team ist aufviel jüngere Malereien gestossen, denen ein ganz anderes

Bildprogramm mit sieben Heiligengestalten zugrunde liegt. Da das Fragment
aber in grossen Partien gestört ist, muss auch diesmal ein endgültiger
Rekonstruktionsversuch, der Klarheit über den ursprünglichen Zustand
geben könnte, dahingestellt bleiben. Das gilt insbesondere für die Disposition

der seitlichen Randpartien, der Sockelzone und der unteren Hälfte
der beiden westlichen Felder (S1 und S2).

Gliederung
Die ganze Wand wird bis zum Ansatz des Gewölbes durch ein klar
ausgemessenes Rahmenwerk in Form einer perspektivisch konstruierten
Scheinarchitektur in zwei übereinander liegende Zonen gegliedert. Drei
dreikantige, am oberen Sturz mit Kapitellen versehene Fensterpfeiler
unterteilen die Wand in vier Flächen, die an die Flügel eines grossen
spätgotischen Altars erinnern. Die Begrenzung der äusseren Felder links und
rechts zeigt nur eine Fensterwandung ohne Kapitelle. Das westlichste ist
im Vergleich mit den anderen bedeutend schmaler. Auf halber Höhe
erfolgt eine horizontale Trennung durch ein Fensterkreuz mit gleicher Form
wie die Pfeiler. Diese wiesen unten vermutlich Basen auf, die eine den
sichtbaren Kapitellen ähnliche Form hatten. Eine zusätzliche, flächig
gehaltene innere Rahmung der einzelnen Felder erfolgt durch einen
schmalen Farbstreifen, der sich an die Architektur anschliesst und in einem
dem jeweiligen Hintergrund verwandten Ton gehalten ist. Dadurch
erinnern die einzelnen Felder an Tafelbilder.

Die Grösse des Rahmenwerks ist den bereits gegebenen Dimensionen
der Malereien aus dem 14. Jahrhundert angepasst, indem Fenstersturz und
-kreuz auf der Höhe der bestehenden Ornamentbänder gemalt sind.
Somit liegen auf allen drei Wänden des Chors die horizontalen Hauptlinien
auf einheitlicher Höhe. Gleichzeitig sind auch alle Figuren fast gleich
gross. Der Maler hat so mit der neuen Bemalung der Südwand den

ausgewogenen Eindruck des Raums zu wahren verstanden. Zusätzlich hat
er ein schabloniertes Ornamentband mit Lilien auf weissem Grund um
diese Scheinarchitektur angebracht, möglicherweise nur oben und an den
Seiten.16

Eine einheitliche, fiktive Lichtquelle aus Osten, also vom realen
Chorfenster aus, wirkt bestimmend für die Farbgebung. Die ihr direkt
zugewandten Flächen der Architekturrahmung sind weiss, die mit Streiflicht
beschienenen hellrot, die in Schatten getauchten dunkelrot. Diese

konsequente Beleuchtung bringt dem Gerüst Körperhaftigkeit. Aber auch in den

16 Man weiss nicht, wie diese Ornamentrahmung ursprünglich ausgesehen hat. Die
Ecklösung ist unbekannt. Eine allseitige Rahmung wäre denkbar.

182



Nischen unterliegt das Dargestellte dem logisch durchdachten Konzept.
Die ebenfalls von der Morgensonne beschienenen Stoff- und
Metallflächen hat der Meister mit einer grüngelben Farbe gehöht, in den
Gesichtern hat er für den gleichen Effekt Weiss verwendet.

Figurenzone (S1-S4)
Etwas über Augenhöhe sind, thematisch gruppiert, vier Paare von beinahe
lebensgrossen Heiligengestalten zu erkennen. Sie sind einander paarweise
zugewandt und im Dreiviertelprofil dargestellt. Die Bedeutung der beiden
mittleren Gruppen wird dadurch betont, dass einerseits Kapitelle die
Pilaster schmücken und anderseits hinter den Figuren reich verzierte
Stoffe, die an einer mehrkantigen Querstange mit einer roten Schnur
befestigt sind, den Raum hinter ihnen abschliessen. Darauf sind Muster zu
erkennen. In diesen Mittelfeldern entsteht eine farbliche Dreiteilung,
während die Flügelfelder nur zwei Zonen als Grund besitzen. Die vier
Heiligen werden in ihrer königlichen Abstammung betont: Alle tragen eine
individuell geformte Krone und eine reiche Kleidung. Die Männer halten
zusätzlich ihre Zepter.

Erstes Feld (Sl)
Das östlichste Feld der Reihe, das mit einem Ornamentband an den
Zyklus des 14. Jahrhunderts grenzt, zeigt zwei barfüssige Apostel in ihrem
traditionellen Gewand. Der Boden ist grasgrün, der Hintergrund rotbraun
gehalten. Der Apostel Andreas trägt ein graues Kleid, das durch grüne und
blaue Striche modelliert war.17 Da und dort sind einige Spuren davon zu
erkennen. Mit der Rechten hält er sein Attribut, ein Kreuz in X-Form, das

auf seinen Martertod hinweist. Mit der linken Hand auf Brusthöhe weist
er nach rechts. Ein Detail fällt auf: Sowohl das linke Kreuzende als auch
der linke Fuss scheinen mit dem grünen Grund die Rahmenleiste zu
überschneiden. Diese etwas linkisch wirkende Gestaltung ist ungewöhnlich, da
der Maler sonst streng auf die gegebene Grösse des Feldes geachtet hat.
Man kann deshalb vermuten, dass er diesen Heiligen recht genau von
einer grafischen Vorlage aus seinem Musterbuch übernommen hat, ohne
die Figur an die äusseren Gegebenheiten anzupassen.18

Der wohl als Evangelist Matthäus, der Obstalder Kirchenpatron,
identifizierbare Mann im rotbraunen, gelb gefutterten, wallenden Mantel ist
dem Andreas zugewandt. Er ist, weit gegen links ausschreitend, beinahe

17Zur Identifikation der Heiligen vgl. Braun, Joseph, Trachten und Attribute der
Heiligen in der deutschen Kunst. Stuttgart 1943; Lexikon der christlichen Ikonographie.
8 Bde., Rom/Freiburg/Basel/Wien 1968-1976.

18 Als Vorlage diente vielleicht ein Stich des Meisters des Johann Baptist.

183



von tänzerischer Leichtigkeit und in starker Drehung wiedergegeben. Die
mit diesem eleganten Motiv dargestellte Gestalt könnte die Nachbildung
eines Kupferstichs des Meisters E.S. (L.136) sein und ermöglicht so
indirekt die Identifizierung mit dem Heiligen, dem bekanntlich einer der
Seitenaltäre geweiht war.19 Wenige dunkle Farbspuren deuten daraufhin,
dass er als langhaariger Mann dargestellt worden ist. Sein Attribut ist kaum
mehr sichtbar. Unter der hypothetischen Voraussetzung, dass es sich um
Matthäus handelt, wäre es eine Zimmermannsaxt. Korrespondierend mit
der Haltung des Apostels Andreas scheint er mit seiner Linken den Griff
und mit seiner Rechten die Klinge zu halten.

Zweites Feld (S2)
Im anschliessenden Feld, das wie auch das folgende im Vergleich mit den
seitlichen Flügeln deutlich kostbarer dekoriert ist, stehen die Heiligen
Könige Oswald und Luzius in fürstlicher Tracht auf violettem, perspektivisch

gezeichnetem Bolenboden vor einem grünen Vorhang, der mit dreifach

schwarz gezogenen Rautenmuster und hellgelben Blättern
durchwoben ist. Den oberen Saum bildet ein schwarzgelber Würfelstab. Der
Hintergrund ist rotbraun. Auch in diesem Feld sind einige Ungereimtheiten

zu erkennen. So gerät der etwas sperrig hereingepflanzte Raum der
Figurengruppe mit dem äusseren Architekturrahmen in Widerspruch: Die
Standfläche, auf der die beiden Gestalten stehen, wirkt nach vorne
abfallend; man schaut in einen für die damalige Malerei charakteristischen
Kastenraum hinein, der nicht perspektivisch genau konstruiert ist. Der
Vorhang und die an den Pilastern befestigte Querstange, die sich eigentlich
an der Rückwand befinden sollten, wecken deshalb den Eindruck, als ob
sie sich in die vorderste Ebene, in diejenige des Rahmens hervorschieben
würden. Die perspektivische Fehlinterpretation bewirkt, dass die Figuren
wie ausserhalb der Bildebene zu stehen kommen.20 Dieses Darstellungsprinzip

gilt ebenfalls im nächsten Bildfeld.
Die beiden Figuren sind aufgrund ihrer charakteristischen Beigaben

deutlich zu identifizieren. St. Oswald, ein König aus Northumbrien, lebte

Anfang des 7. Jahrhunderts.21 Seine Verehrung kam durch die Schottenmönche

auch nach Deutschland, wo sie sich bis in die Alpenländer ein-

19Meister E.S., St. Matthäus, L.136: Matthias, aus der Serie «Christus und die zwölf
Apostel», Abb. m Appuhn, Horst (Hrsg.), Meister E.S., Alle 320 Kupferstiche.
Dortmund 1989, Nr. 125. Ebenso käme der Apostel Johannes nach der rechten Figur auf
dem Stich «Christus am Kreuz» des Meisters E.S. (L.31) in Frage. Aufgrund so
geringer Reste ist eine sichere Zuordnung allerdings nicht sicher.

20Möglicherweise hat auch hier ein Kupferstich des Meisters E.S. als Vorbild gedient.
Dieselben Ungereimtheiten trifft man im Stich L. 94 an.

21 Vgl. Braun 1943 (wie Anm. 17), S. 271-276.

184



Abb. 6: Heiligenfiguren, Wandmalerei an der Südwand (S1-S3), um 1480/90, Turmchor

der reformierten Kirche Obstalden (vor der Restaurierung).

Abb. 7 (links): St. Barbara und St. Katharina von Alexandrien (Detail von S3),
um 1480/90, Turmchor der reformierten Kirche Obstalden (vor der Restaurierung).
Abb. 8 (rechts): Meister E.S., St.Katharina mit Rad und Schwert (L.167),
um 1460 bis 1467.

185



bürgerte. Er wurde besonders von der Landbevölkerung als Schnitter-,
Vieh- und Wetterpatron angefleht. Auf dem Bild präsentiert er sich mit
Krone und Zepter. Seine Kleidung besteht aus einem roten Mantel mit
breiten violetten Manschetten und Saum. An seinem Gürtel hängt ein
mittellanges Schwert. Mit der linken Hand hält er sein Hauptattribut, einen
so genannten Doppelhumpen mit Volutengriff. Das Gefass besteht aus
zwei Kelchen, von denen der obere umgekehrt auf den unteren gesetzt
wird. Mit dem Inhalt soll der Wohltätige die armen Leute mit Nahrung
beschenkt haben.

St.Luzius war nach der karolingischen Legende ein König aus Britannien,

der sich im 5. Jahrhundert in Chur als Missionar niederliess und dort
den Märtyrertod erlitt. Er ist heute noch der Hauptpatron des Bistums.
Seine Reliquien befinden sich in der Krypta der Kathedrale. Auch er ist
durch königliche Insignien ausgezeichnet. Als bärtiger Mann in eine gelb
verzierte Schaube (Mantel) mit gestreiftem Pelzwerk und einen weitärme-
ligen Rock gekleidet, ist er Oswald zugewandt. In der Rechten hält er das

Buch des Glaubens. Sein Nimbus ist ganz untypisch grün gefärbt.

Drittes Leid (S3)
Im zweiten Hauptfeld werden St. Barbara und St. Katharina dargestellt
(Abb. 6). Es sind zwei zu den wichtigsten frühchristlichen Märtyrerinnen,
den so genannten «Virgines Capitales» zählende weibliche Heilige. Auch
hier wird die Zweiergruppe durch einen Vorhang in Brokatstoff mit einem
kostbaren Granatapfel- oder Lilienmuster bereichert. Als einziges der vier
Felder weist der Hintergrund darüber das stark blau leuchtende und sehr

teure Pigment Azurit auf, der Boden ist malachitgrün. Die Verwendung
dieser Parben beweist, dass sich die Stifter bzw. Stifterinnen einiges kosten
Lessen.

St. Barbara war eine fromme Jungfrau des 3. Jahrhunderts, die im
Mittelalter unter die Vierzehn Nothelfer aufgenommen wurde. Wegen ihrer
Schönheit kerkerte ihr eifersüchtiger Vater Dioscurus sie in einem Turm
ein. Dennoch gelang es ihr, Mittel und Wege zu finden, den christlichen
Glauben kennen zu lernen. Später, weil sie in dem für sie errichteten
Badehaus als Symbol der Heiligen Dreifaltigkeit ein drittes Penster
einbrechen liess, wurde sie enthauptet.22 Im Obstalder Wandgemälde trägt sie

ein Krönchen, einen weiss gefütterten Radmantel und einen mennige-

22 Die Darstellung der St. Barbara ist sehr nahe verwandt mit dem Stich L. 164 des
Meisters E.S., aber in zu wenig Einzelheiten übereinstimmend, dass man an eine
direkte Nachbildung denken sollte. Es ist möglich, dass der Obstalder Maler auch
hier ein grafisches Blatt verwendete, das bereits eine durch das Druckverfahren
seitenverkehrt entstandene Kopie nach L. 164 war. Ein Kolnerdmck von 1470/80
kann dieses Argument bekräftigen. Abb. in Braun 1943 (wie Anm. 17), S. 305.

186



roten Rock, unter dessen Saum elegante schwarze Spitzschuhe sichtbar
werden. Sie steht vor ihrem Hauptattribut, dem runden, mit drei
Rundbogenfenstern und Laterne versehenen, hämatitfarbenen Turm, und stützt
sich, ein geöffnetes Buch haltend, mit der Linken auf den Giebel des
Badehauses.

St. Katharina von Alexandrien, Tochter des Königs Costus, lebte um 300
n.Chr. Sie war eine in allen Freien Künsten gebildete Jungfrau. Weil sie

sich als bekennende Christin weigerte, an der von Kaiser Maxentius
befohlenen Opferfeier beizuwohnen, wurde sie verurteilt, von vier mit Messern

und spitzen Nägeln besetzten Rädern zerschnitten zu werden, doch
ein Engel zerbrach das Martergerät mit grosser Wucht. Danach befahl der
Kaiser, sie mit dem Schwert zu enthaupten. Der Maler hat sie in der
höfischen Mode des 15. Jahrhunderts dargestellt. Die Gestalt scheint er
verhältnismässig frei vom Kupferstich L.167 des Meisters E.S. übernommen
zu haben (Abb. 7).23 Als Zeichen der königlichen Herkunft der Heiligen
ruht ihre Krone auf einem Turban. Sie hat den roten Mantel über ihre
rechte Schulter gelegt. Der grüne Rock ist hochgegürtet und hat am Oberarm

einen hellen Aufschlag. Darunter trägt sie in gleicher Farbe ein lang-
ärmeliges Unterkleid. Mit der Rechten zeigt sie graziös den Ring, der
andeuten soll, dass sie eine Braut Christi ist. Ihre Linke ruht aufdem Schwert,
von dem nur noch das Glanzlicht des Knaufs sichtbar ist.

Viertes Feld (S4)
Im letzten Feld treffen wir auf eine unerwartete, makaber anmutende
Darstellung. Weil an der Wand bis zum Chorbogen nur ein schmales Feld

übrig geblieben ist, hat der Maler nicht zwei, sondern nur einen Heiligen,
St. Fridolin, mit einem lebensgrossen Skelett als Hauptattribut dargestellt
(Abb. 1). Gemäss seiner Vita aus der zweiten Hälfte des lO.Jahrhunderts war
er ein Ire aus vornehmem Geschlecht, der sich als Missionar zuerst nach
Poitiers begab, dann aufgrund eines Traums nach Alemannien zog und da
auf einer Rheininsel das Kloster Säckingen gründete. Sein knöcherner
Begleiter verweist auf eine volkstümliche Legende. St. Fridolin soll als

Benediktinerabt einem gewissen Ursus viel Land abgekauft haben. Nach
dem Tod des ehemaligen Besitzers aber widerrief dessen habgieriger Bruder

die Gabe, doch Ursus soll, von Fridolin wieder zum Leben erweckt, aus
dem Grab gestiegen und im Rechtsstreit als Zeuge erschienen sein. Im
Hochmittelalter war das Frauenkloster Säckingen der wichtigste Grundherr
des Glarnerlandes. Von dort stammt auch der Landespatron des Kantons,
der heute noch Siegel und Landesfahne schmückt. Er soll den Gläubigen
allgemein bei Wasser- und Feuersnot wie auch bei Viehseuchen helfen.

23 Meister E.S., St. Katharina von Alexandrien, L. 167, Abb. in Appuhn 1989 (wie Anm.
19), Nr. 173, vgl. auch Nr. 164.

187



Vor leuchtendem ockerrotem Hintergrund hält er, in eine weitärmelige
Flocke mit Kapuze (Ordenskleidung der Benediktiner) gekleidet, den Abtstab

mit der linken Hand. Mit der Rechten fasst er die ausgestreckte
Knochenhand des grossen Skeletts. Kunstwerke, die St.Fridolin als Einzelfigur
darstellen, gibt es erst aus dem späten 15.Jahrhundert und der Folgezeit.
Es handelt sich also um eine sehr frühe Darstellung der Heiligengestalt.
Ikonografisch gesehen wäre man gerne geneigt, dieses Bild als Szene aus
dem im Spätmittelalter so beliebten Totentanz zu deuten. Vermutlich hat
sich der Maler von einer solchen inspirieren lassen. Die beiden Gestalten
scheinen in ein Gespräch vertieft zu sein. Ursus blickt anerkennend zu
Fridolin hinauf, während dieser ihm freundlich zulächelt.

Untere Zone
In der von Feuchtigkeit und Abnutzungen gefährdeten Zone ist, ausser
den erwähnten Fragmenten und dem Konsekrationskreuz des M.Jahr¬
hunderts, fast nichts mehr erhalten. Nur da und dort sind Spuren von
Ornamenten zu ahnen. Ob auch auf dieser Höhe im 15. Jahrhundert
Einzelfiguren oder Szenen darüber gemalt worden sind, ist eher fraglich. Die
Felder sind ähnlich wie in der oberen Zone in zwei Flächen aufgeteilt. Im
Folgenden nur einige summarische Angaben: Das Feld S1 ist oben in Gelb
mit rotem Muster dekoriert, unten ist nichts mehr erhalten. S2 zeigt oben
ein Dunkelrot mit grauem Muster, unten etwas Gelb. Hier ist kein Muster
mehr sichtbar. S3 ist oben auf rotem Grand mit weissen und gelben
Blumen, unten Spuren von Grün geschmückt. Auch hier fehlt das originale
Muster. Im S4 schliesslich ist wegen baulicher Änderungen im 16.

Jahrhundert alles verloren gegangen.

Zur Entstehung
Allgemein erkennt man eine eher zurückhaltende, grobe und flächige Bin-
nenformbehandlung. Die noch erhaltenen Kopfpartien der Heiligen sind
in der Hautfarbe fein abgestuft, sie ist allerdings durch partielle Oxidation
fleckig geworden. Viele rote und braune Farben sind identisch mit denen
an den beiden anderen Wänden, was den Raum auch farblich harmonisch
erscheinen lässt. Wohl hat der Maler nicht aus ästhetischen Gründen auf
bereits bestehende Grundtöne zurückgegriffen, sondern hauptsächlich mit
den gängigen Erdpigmenten gearbeitet. Erstaunlich wirkt aber der
verschwenderisch anmutende Gebrauch von teurem Azurit, Malachit und
Hämatit. Obstalden genoss als Ortschaft kaum grosse Bedeutung, lag
abseits von den Zentren und dürfte als Bergdorf kaum über einen nennenswerten

Reichtum verfügt haben. Es liegt auf der Hand, dass eine adelige
Schänner Nonne oder gar die Äbtissin selbst die Stifterin war, die mit
dieser kostbaren Erneuerung des Altarraums nicht geizte. Warum nicht
Barbara Trailer, die 1507, also - wie weiter unten deutlich wird - kurz nach

188



der Entstehungszeit dieser Wandmalereien, den neu gebauten gotischen
Chor der Klosterkirche weihen liess (1486 begonnen). Und sie hätte, wie
das Bildfeld S3 mit St. Barbara zeigt, sicher auch Wert auf die prominente
Darstellung ihrer Namenspatronin gelegt.24

Noch heute zeichnen sich die wahrscheinlich mit organischem Bindemittel

«al secco» aufgetragenen Farben durch eine bestechende Klarheit
aus. Zum einen lässt dies auf die hohe Könnerschaft des Malers schliessen,
zum andern ist dieser Sachverhalt auch konservatorisch zu erklären: Diese
Wandmalerei war vermutlich nur kurze Zeit sichtbar und geriet bereits

wenige Jahrzehnte nach der Entstehung wahrscheinlich mit den übrigen
Malereien des Turmchors nach dem Bildersturm von 1528 unter die Tünche.

So blieben sie während Jahrhunderten gut geschützt.
Das Ensemble ist auch aus einem anderen Grund einzigartig, denn es

gibt einen interessanten Einblick in die Arbeitsweise der spätgotischen
Malerwerkstatt. Vermutlich hat der Obstalder Künstler Stiche des Meisters
E.S., eines oberrheinischen Kupferstechers aus der Mitte des 15.

Jahrhunderts, wie auch des Meisters des Johann Baptist als Vorlagen verwendet.

Solche Blätter fanden grossen Anklang und regten viele Maler und
Bildhauer zur Nachahmung an.25

Die Bemalung des Turmchors steht somit im Zeichen eines damals
modernen Formwillens. Allerdings trifft man hier und dort auf Unsicherheiten

gegenüber der neu aufkommenden Darstellungsweise respektive auf
ältere künstlerische Traditionen, die zur Entstehungszeit in den Kunstzentren

als überholt galten: So zeigt St. Barbara von allen Eleiligenfiguren am
ausgeprägtesten Elemente des nachklingenden so genannten «weichen
Stils», der um 1400 in ganz Europa verbreitet war. Eine kreative
Eigenständigkeit gegenüber den Vorbildern beweist der Maler allerdings bei der

Umsetzung der Figuren ins Grossformat: Die in den Stichen des Meisters
E.S. überdeutlich modellierte Körperhaftigkeit ist in den Bildfeldern
zugunsten einer monumentaleren Flächigkeit zurückgenommen. Die
Gesichter entsprechen dem damals gängigen oberdeutschen Typus mit stark
rundlichen Formen und zurückhaltend sinnenden Zügen.

Im Allgemeinen sind die Gestalten schlank und feingliedrig, die Hände
aber schmal und knöchern. Gerade die Hände wirken im Gegensatz zu den
meisterhaft gemalten Gesichtern und dem eindrücklichen Skelett des

24 Kunstfuhrer durch die Schweiz 1975 (wie Anm. 14), S. 509.
25 Vgl. Appuhn, 1989 (wie Anm. 19); auch Hessing, Edith, Die Kunst des Meisters E.S.

und die Plastik der Spatgotik. Berlin 1935; Master E.S. Five hundredth anniversary
exhibition. Catalogue by Alan Shestak. Katalog zur Ausstellung. Museum of Art,
Philadelphia, 1962; Meister E.S., Ein oberrheinischer Kupferstecher der Spatgotik.
Katalog zur Ausstellung. Staatliche Graphische Sammlung München, 1986-1987/
Kupferstichkabinett Berlin, Staatliche Museen Preussischer Kulturbesitz, 1987.

189



Ursus kraftlos und ungelenk; die etwas unbeholfen gehaltenen Attribute
scheinen den Heiligen fast zu entgleiten. Zudem wirken die Linke des

St. Fridolin und des St.Luzius und die Rechte des St. Oswald wie nach
demselben stereotypen Schema gemalt. Obwohl der Künstler sich recht
genau an Vorlagen hielt, konnte er auf einige Änderungen nicht verzichten,

denn der zur Verfügung stehende Raum musste jeweils zwei Figuren
aufnehmen können und führte zu formalen Problemen. Zum Beispiel ist
der linke Arm der heiligen Katharina im Gegensatz zum Vorbild stark
gekürzt. Dieser Umstand lässt sich auch dadurch erklären, dass für die
restliche Bildhälfte mit der heiligen Barbara genügend Raum übrig bleiben
musste. Ähnlich verhält es sich im östlichsten Feld: St. Andreas ist etwas

gegen rechts gekippt, damit das Kreuzende nicht zu sehr zu St. Matthäus
hinüberragt. Dafür kommen aber das andere Kreuzende und der rechte
Fuss mit dem Rahmengefüge in Berührung.

Die in Qualität und Ausführung an die Tafelmalerei der Spätgotik
erinnernden Bildfelder haben stark gelitten, sodass ein direkter, befriedigender
Vergleich mit möglichen Vorlagen erschwert bleibt. Trotzdem sind die
Ubereinstimmungen evident! Dem Künstler gelang es trotz der statuarischen

Darstellung, eine abwechslungsreiche Reihe von Heiligenfiguren zu
gestalten. Durch die Gestik gewinnt die auf vier Felder verteilte Figurengruppe

an der Südwand eine fast szenische Wirkung. St. Matthäus bringt
mit seinem eleganten Schreitmotiv zusätzlich ein dynamisches Element
ins Spiel.

An die Kunst der Niederländer erinnernd, werden die Figuren in ziemlich

schmale Raumschichten gezwängt. Somit ist vor allem in den
Mittelbildern nur eine bildparallele, bühnenhafte Entfaltung möglich. Die
Disposition der gesamten Südwand gleicht derjenigen eines grossen Altar-
retabels. Man muss fast annehmen, der Maler habe mit der Aufgabe, den
Ersatz für ein teures und raumgreifendes Möbel herstellen zu wollen, die
Gestaltung der als Flügel empfundenen Seitenbilder bewusst mit
zurückhaltenden Mitteln ausgeführt, um so den beiden mittleren Feldern mehr
Wirkung zu verleihen.

fm Bildprogramm fällt eine interessante Vermischung der politischen
und kirchlichen Sphären auf: Die Heiligen Oswald und Luzius sind wichtige

Schutzpatrone des Bistums Chur. Auf Glarner Boden gehört Obstal-
den bekanntlich neben Niederurnen und Bilten als einzige Kirchgemeinde
dieser Diözese an. Eine besonders prominente Stellung innerhalb der
Figurenreihe nimmt St. Fridolin im westlichen Feld ein. Er genoss in
Obstalden zu dieser Zeit neben St. Matthäus vielleicht als zweiter, neuer
Kirchenpatron grosse Verehrung. Dies bezeugt die 1479 ihm geweihte
Glocke. Kann man wohl daraus entnehmen, dass durch die Heiligen
Luzius und Oswald kirchenpolitisch mit dem Bistum, durch die heiligen
Jungfrauen mit dem Frauenkloster Schänis und durch der Wiedergabe des

190



Fridolin machtpolitisch mit dem eidgenössischen Ort Glarus Bezüge
aufgezeigt wurden? Die Versammlung der sieben Heiligen wäre demnach ein
symbolisches Abbild von Obstaldens Position am Ubergang von Zürich
nach Chur Ende des Mittelalters.

Datierung
Mit Hilfe der beschriebenen Merkmale lässt sich die Entstehung der
Wandmalereien grob ins ausgehende 15.Jahrhundert datieren. Auch weitere
Vergleiche ermöglichen diese zeitliche Zuordnung. So wird in der Johanniter-
kompturei von Küsnacht ZH ein gemalter Wandbehang von etwa 1485

mit Ornamenten aufbewahrt, die jenen in Obstalden sehr ähnlich sind.
Auch die Wandmalereien von 1482 im Chorschluss der reformierten Kirche

weisen gewisse Ähnlichkeiten auf. Zur weiteren Eingrenzung dient ein
Kupferstich aus der späten Schaffensperiode des Meisters E.S.: Die
Darstellung der St. Katharina ist zwischen 1460 und 1467 entstanden und
befindet sich unter den Vorlagen, die der Obstalder Meister verwendet
haben könnte (Abb. 8). Die Entstehung der spätgotischen Dekorationen
im Turmchor ist also frühestens nach der Mitte der 1460er-Jahre
anzusetzen. Für die Kirchgemeinde bietet die Jahrzahl 1479 auf der verlorenen
Fridolinsglocke einen weiteren Fixpunkt: Da der Glarner Schutzpatron
auch auf dem Wandgemälde geschildert wird, liegt es nahe, die Malereien
und den Glockenguss in einen unmittelbaren Zusammenhang zu bringen.
Möglicherweise wurde die Kirche damals einer Renovation unterzogen
und neu geweiht.

Der Urheber dieses Wandgemäldes kann nicht identifiziert werden. Er
arbeitete mit Hilfe von Vorlagen und war den modernen Tendenzen seiner
Kunstlandschaft gegenüber aufgeschlossen. Es ist gut möglich, dass es sich

um einen Künstler aus dem nahen süddeutschen Raum um den Bodensee
handelt. Stilistisch findet man in Werken Hans Haggenbergs (nachweisbar
1471-1515), der Schlüsselfigur in der spätgotischen Malerei der
Ostschweiz, überraschende Ähnlichkeiten.26 Besonders die Rahmenarchitektur

kommt seinen Werken bemerkenswert nahe. Sie gehört allerdings zum
allgemeinen Formenvokabular dieser Zeit. Das Temperament des Obstalder

Meisters wirkt gegenüber dem Winterthurer kühler und weniger
impulsiv. Noch unmittelbarer drängt sich aber der Vergleich mit dem mit
hh (Hans Huber) signierenden Altarmaler aus dem nahen Feldkirch auf,

26 Hugelhofer, Walter, Zürcher Malerei bis zum Ausgang der Spatgotik. In:
Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft m Zürich 30 (1928), 4/5, S. 5-110; auch
Anderes, Bernhard, Hans Haggenberg im Dienste des Fürstabtes Ulrich Rosch
(1463-1491). In: Festgabe für Paul Staerkle zu seinem achtzigsten Geburtstag am
26.März 1972 (St.Galler Kultur und Geschichte, 2). St.Gallen 1972, S. 130-143.

191



der um 1490 bis 1501 tätig war.27 Die Heiligengestalten auf dem Flugelaltar
in der katholischen Kirche Maria Krönung von Tomils GR im Domleschg
sind in demselben künstlerischen Umkreis entstanden.

Gesamtwurdigung

Der mittelalterliche Eindruck des Chorturms wird durch die neuerliche
Rekonstruktion des Gewölbes, des Nord- und Ostfensters sowie des alten
Mortelbodens unterstrichen, während die Dekorationen des M.Jahrhun¬
derts an der Nord- und Ostwand die ältesten Zeugen monumentaler Kunst
im Kanton Glarus sind. Bislang ist man nur in Matt, Betschwanden und
Schwanden auf Spuren einer Ausstattung aus dieser Zeit gestossen, die
jedoch so schlecht erhalten waren, dass sie nicht gezeigt werden konnten.28
Trotz der vielen Fehlstellen bedeutet die neue Freilegung der spätgotischen
Wandgemälde an der Südwand als Zeugnis spätmittelalterlicher Malerei
selbst für die weitere Region einen glücklichen Gewinn. Sicher ist, dass die
künstlerische und technische Qualität den Rang regionaler Bedeutung
ubersteigt. Von beachtlichem Wert fur die Kunstwissenschaft dürfte der
mögliche Bezug zu bekannten grafischen Vorlagen sein. Mit dieser
Erkenntnis können weitere Rückschlüsse auf die Werkstattpraxis und die
Wechselwirkung zwischen den verschiedenen Kunstgattungen m dieser
Epoche gezogen werden.

Abbildungsnachweis

Abb 1-7, Marc Stahli, Atelier de conservation et de restauration, Auvernier.

Abb. 8, Appuhn, Horst (Hrsg ): Meister E.S., Alle 320 Kupferstiche. Dortmund 1989,
Nr 173.

27 Vgl Brachert, Thomas, Die Malerwerkstatt des Meisters hh (Hans Huber von
Feldkirch) In. Schweizer Institut fur Kunstwissenschaft Jahresbericht 1965, S. 51-77

28Davatz 1977 (wie Anm. 2), S. 7. Von Fresken in Schwanden, wohl aus dem M.Jahr¬
hundert, wurden zumindest figürliche Darstellungen fotografiert und
durchgezeichnet.

192


	Die mittelalterlichen Wandmalereien um Turmchor der Kirche Obstalden

