
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 82 (2002)

Artikel: Beginen und Begarden

Autor: Feller-Vest, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beginen und Begarden

Veronika Feller-Vest

Einleitend muss bemerkt werden, dass die Vielfalt von Erscheinungsformen,
die das Beginen- und Begardentum je nach Region und Zeit

ausbildete, keine verallgemeinernden Aussagen zulässt. Zudem werden durch
neue Forschungen laufend herkömmliche Thesen zur Diskussion gestellt.1
Uber die Verhältnisse in der Schweiz orientiert der 1995 erschienene Band
der Helvetia Sacra IX/2: Die Beginen und Begarden in der Schweiz.

Beginen und Begarden waren Frauen und Männer, die ein religiöses
Leben führten, ohne, wie das mittelalterlicher Vorstellung entsprach,
einem Orden anzugehören. Nach kanonischem Recht waren sie Laien, in
der kirchlichen und zivilen Wirklichkeit bildeten sie jedoch einen eigenen
Stand zwischen Laien und Ordensleuten, für den die Forschung den
Begriff «semireligiös» geprägt hat. Im Unterschied zu den Orden wurden die
Beginen nie zu einem organisatorischen Ganzen mit verbindlicher Regel
und zentraler Leitung zusammengefasst. Beginen und Begarden zogen sich
nicht wie Ordensleute in Klöster zurück, sondern lebten in der Welt von
Almosen und Arbeitseinkünften.2

Das Beginentum wird im Allgemeinen mit der religiösen Erneuerungsbewegung

des 12./13. Jahrhunderts in Zusammenhang gebracht, die ein
evangeliengemässes Leben forderte und an der auch Frauen zahlenmässig
und spirituell intensiven Anteil nahmen. Ihre Eingliederung in das kirchliche

Leben erfolgte zunächst durch die Aufnahme in die neu entstandenen

Orden der Prämonstratenser und Zisterzienser. Diese waren dem

grossen Andrang aber bald nicht mehr gewachsen und sahen sich zu Ab-
wehrmassnahmen gezwungen.3 Daneben entstanden neue Lebensformen
für Frauen, die allein oder in Gemeinschaften, ohne einem Orden bei-

1 Martina Wehrli-Johns, Das mittelalterliche Beginentum - Religiöse Frauenbewegung

oder Sozialidee der Scholastik? In: «Zahlreich wie die Sterne des Himmels»:
Begmen am Niederrhein zwischen Mythos und Wirklichkeit, hrsg. von Peter Modeler

und S.Lennartz, Bergisch Gladbach 1992 (Bensberger Protokolle 70), S. 9-40;
Andreas Wilts, Beginen im Bodenseeraum, Sigmaringen 1994.

2Zusammengefasst nach Helvetia Sacra IX/2, S.7f. (Cécile Sommer-Ramer).
'Greven, Die Anfange der Beginen, S. 110-131, 139-158; Degler, Die religiöse
Frauenbewegung des Mittelalters, 1984.

43



zutreten, ein teils kontemplativ frommes, teils karitativ tätiges Leben zu
verwirklichen suchten. Schon früh bezeugt sind Beginen in Flandern,
Brabant und der Diözese Lüttich. Förderer der Bewegung war der Regu-
larkleriker und spätere Bischof von Akkon, Jakob von Vitry (um
1170-1240), der 1216 vom Papst die mündliche Zusage für das
Zusammenleben der mulieres religiosae erwirkte.4 1223 sind Beginen in Köln, 1246

in Strassburg, 1247 in Zürich und 1271 in Basel belegt.5
Seit der Mitte des 13. Jahrhunderts wandten sich die Frauen vermehrt

den Bettelorden, den Dominikanern und Franziskanern, zu, die ähnliche
Ideale verkündigten, wie sie selbst pflegten. Dabei kam es vielfach nicht
zur Erstellung geschlossener Frauenklöster. Viele Frauen begnügten sich
mit einem lockeren Anschluss an die Bettelorden, sie liessen sich in der
Nähe ihrer Klöster nieder und erstrebten seelsorgliche Betreuung durch
Ordensmitglieder. Beide Orden entwickelten Regeln für Laien, die in der
Welt ein bussfertiges Leben führen wollten. Viele Beginen und Begarden
nahmen eine so genannte Dritte Regel an und verbanden sich so auch
institutionell mit einem Orden. Dadurch erhielten sie einen kirchenrecht-
lich anerkannten Status als Terziarinnen/Terziaren und während der
Verfolgungen einen gewissen Schutz vor Anfeindungen. In der Schweiz und
in Süddeutschland schlössen sich Beginensamnungen vielfach den
Franziskanern an, während klosterähnliche Frauenkonvente eher von den
Dominikanern betreut wurden und sich teilweise noch im Mittelalter in
Frauenklöster umwandelten.6

Das Beginentum war im niederländischen und deutschen Raum eine
städtische Erscheinung, in der das Bürgertum eine entscheidende Rolle
spielte, doch waren auch in ländlichen Gebieten viele Schwestern
anzutreffen. Der zahlenmässige Umfang der Bewegung muss im 14./15.Jahr¬
hundert ansehnlich gewesen sein. Für Köln, das Zentrum des Beginen-
wesens, sind die Namen von 169, für Strassburg von 85 Konventen
überliefert. Sie beherbergten in der Mitte des 14.Jahrhunderts über 1100

bzw. zwischen 300 und 600 Frauen, in Basel nahmen um 1400 etwa 20
Häuser rund 300 Beginen auf.7 Typologisch bildeten sich zwei Formenkreise

heraus: Während die Beginen in Deutschland, Frankreich und der

4Greven, Die Anfange der Begmen, S. 40-109, 131-138, 158-178; Grundmann,
Religiöse Bewegungen, S. 170-198.

5Degler, Die Beginen m Basel, 1970, S.22 f.
6Grundmann, Religiöse Bewegungen, S. 199-318, 331-333; Degler, «Zahlreich wie
die Sterne des Himmels», 1985; Wehrli, Predigerkonvent, S. 104-142; Helvetia Sacra

IX/2, S. 64 f., Liste S. 823-841; Wilts, Beginen im Bodenseeraum, S. 185-196,
258-263.

'Degler, Die Beginen m Basel, 1970, S.39-42; Ennen, Frauen im Mittelalter, S. 119;

Neumann, Rheinisches Beginen- und Begardenwesen, S. 75-80. Zum ländlichen
Beginentum: Wilts, Beginen im Bodenseeraum, S.239-267; Helvetia Sacra IX/2.

44



Schweiz in Bürgerhäusern im Umkreis der Bettelordensklöster
zusammenlebten, entstanden in den Niederlanden die mit Häuschen und einer
Kapelle ausgestatteten, von einer Mauer umgebenen Beginenhöfe.8 Als
laikale Institutionen unterstanden die Beginenhäuser dem städtischen
Magistrat, der durch seine Beauftragten, Vogt oder Pfleger, eine gewisse
Kontrolle ausübte und seit dem ausgehenden Mittelalter vermehrt in das

innere Leben der Konvente reglementierend eingriff.9
Von der Mehrheit der Ansässigen hob sich die viel kleinere Gruppe der

Beginen und Begarden ab, die umherzogen und ihr Leben mit Betteln
fristeten. Sie entstammten meist niederen sozialen Verhältnissen und waren
anfälliger für häretische Lehren.10

Das Beginentum liess sich aufverschiedene Weise verwirklichen, als Ein-
zelbegine in der gewohnten Umgebung, in kleinen Gruppen oder in den
durch Eigeninitiative oder Stiftung entstandenen Konventen (Samnun-
gen, Einungen, Regelhäuser). Das Zusammenleben regelten Hausordnungen.

Die Leitung war häufig einer Meisterin, Magistra oder Mutter anvertraut.

Im Unterschied zu Nonnen befolgten sie keine päpstlich approbierte
Ordensregel, legten keine ewigen Gelübde ab und waren nicht klausuriert.
Sie verpflichteten sich nur für die Dauer der Zugehörigkeit zum Beginen-
stand zu Keuschheit und Gehorsam. Ein Verzicht auf Privatbesitz war
nicht gefordert, doch stellte freiwillige Armut ein Ideal des frühen Begi-
nentums dar. Die Frauen konnten aus der Gemeinschaft wieder austreten,
doch zog dies oft den Verlust ihres eingebrachten Vermögens nach sich.
Vielerorts waren die Schwestern an ihrer einfachen Tracht aus grauem oder
beigem Tuch kenntlich. Geistliche Betreuung und Führung suchten die
Frauen bei den Pfarrern, häufiger beim Ordensklerus, vornehmlich bei den
Bettelorden. Mancherorts unterstellten sich die Konvente der Aufsicht der
Ordensbrüder, die dann, bisweilen zusammen mit einem Vertreter der
Stifterfamilie oder der städtischen Behörden, die Disziplin überwachten,
in konventsinternen Auseinandersetzungen vermittelten und rechtliche
und materielle Hilfestellung gewährten.

Anders als im Kloster beruhte die wirtschaftliche Fundierung einer
Gemeinschaft auf Eigenbesitz, auf Stiftungsgut und Spenden sowie auf
Arbeitseinkünften. Aus Notwendigkeit, aber auch aus religiöser
Überzeugung verschafften sich die Beginen ihren Unterhalt mit karitativen
Diensten und manueller Arbeit. Sie pflegten Kranke und Sterbende, sorg-

sEnnen, Frauen im Mittelalter, S. 139.

'Degler, Die Beginen in Basel, 1970, S. 71-74; Ennen, Frauen im Mittelalter,
S. 175-177; Wilts, Beginen im Bodenseeraum, S. 229-234; Kathrin Utz Tremp,
Zwischen Ketzerei und Krankenpflege - Die Beginen in der spätmittelalterlichen
Stadt Bern, in: M. Wehrli-Johns, C. Opitz, Fromme Frauen oder Ketzerinnen?,
Freiburg i.Br. 1998, S. 169-194.

10 Grundmann, Religiöse Bewegungen, S. 388 - 394, 433 - 435.

45



ten für Arme und Pilger, wirkten bei Begräbnis und Jahrzeitfeiern mit und
unterrichteten Mädchen. In ländlichen Konventen widmeten sie sich
landwirtschaftlichen Tätigkeiten.11 Ihre gewerblichen Aktivitäten besonders im
Textilhandwerk (Spinnen, Weben, Nähen) brachten sie in manchen Städten

in Gegensatz zu den Zünften, die die Konkurrenz der Frauen
grösstenteils auszuschalten vermochten.12

Zur Erklärung des Beginentums sind verschiedene Thesen entwickelt
worden.13 Nach der sozial-wirtschaftsgeschichtlichen «Versorgungsthese»
des 19.Jahrhunderts waren Beginen überschüssige, mittellose Frauen, die
weder heiraten noch in ein Kloster eintreten noch sich selbst ernähren
konnten.14 Joseph Greven, Herbert Grundmann und erneut Brigitte Deg-
ler-Spengler betonen die religiösen Motive und sehen in den Beginen
Frauen, die infolge der ablehnenden Haltung der Orden, ihrer ständischen
Herkunft und unzureichender finanzieller Mittel keine Aufnahme in
einem Kloster finden konnten.15 Der feministische Ansatz spricht von
Emanzipation, von religiösem Aufbruch, Eheverweigerung und Ablehnung

der kirchlichen Ordnung.16
Wie überall waren in der Schweiz die Begarden weniger zahlreich als die

Beginen. Häufiger als in den Städten waren sie auf dem Lande in der
Einöde oder in den Wäldern («Waldbrüder») anzutreffen. Sie lebten
einzeln oder in kleinen unstabilen Gruppen von Almosen und Gelegenheitsarbeiten

und gehörten vielfach den unteren Schichten an.17

Beginen und Begarden waren von Anfang an vielfältigen Verdächtigungen

und Anfeindungen ausgesetzt.18 So ist der Begriff «Begine» mit der
Bezeichnung für die südfranzösischen ketzerischen Katharer, Albigenser,

11 Degler, Die Beginen m Basel, 1970, S. 49-55, 57- 61; Elm, Die Stellung der Frau in
Ordenswesen, Semireligiosentum und Häresie, 1981, S. 14-17; Ketsch, Frauen im
Mittelalter, Bd. 2, S. 345 f.; Neumann, Rheinisches Begmen- und Begardenwesen,
S. 80 -104, 129-131; Helvetia Sacra IX/2, Sachregister.

^Lexikon des Mittelalters Bd. 1, 1980: Beginen, Sp. 1801 (Sprandel); McDonnell, The
Beguines and Beghards, S.270-277; Nubel, Mittelalterliche Beginen- und
Sozialsiedlungen, S. 184-188.

13 Wilts, Beginen im Bodenseeraum, S. 15-23, 234-239.
14 Karl Bucher, Die Frauenfrage im Mittelalter, 2. Aufl., Tübingen 1910.
15 Greven, Die Anfänge der Beginen; Grundmann, Religiöse Bewegungen; Degler, Die

religiöse Frauenbewegung des Mittelalters, 1984.
16 Ute Weinmann, Mittelalterliche Frauenbewegungen. Ihre Beziehungen zur Orthodoxie

und Häresie, Pfaffenweiler 1990; Rebekka Habermas, Die Beginen - eine
«andere» Konzeption von Weiblichkeit? In Wiener Historikerinnen (Hrsg.), Die
ungeschriebene Geschichte. Historische Frauenforschung, Wien 1984, S. 199-207.

17 Helvetia Sacra IX/2, S. 9, 72 f., Sachregister; Grundmann, Religiöse Bewegungen,
S. 351 -354; McDonnell, The Beguines and Beghards, S.246 -265; Neumann,
Rheinisches Beginen- und Begardenwesen, S. 132-142, 172 f.

18 Elm, Ketzer oder fromme Frauen?, S.45 f.; Grundmann, Religiose Bewegungen, bes.
S. 323 -344, 355-438; Robert E. Lerner, The Heresy of the Free Spirit m the Later

46



in Verbindung gebracht worden. Die Veröffentlichung der Beschlüsse des

Konzils von Vienne von 1311, die die Aufhebung des Beginenstandes
beinhalteten, den rechtgläubigen Frauen das Zusammenleben aber weiterhin
gestatteten, lösten am Mittel- und Oberrhein heftige Verfolgungen aus.
Auch später kam es zu Unterdrückungsmassnahmen. In Basel wurden im
Beginenstreit 1400 bis 1411 alle Beginen aus der Stadt vertrieben.19 Ursache
der Verfolgungen waren die unklare Rechtsstellung der Beginen und
Begarden zwischen Kirche und Welt, dass sie mitten in der Welt ein
religiöses, ordensähnliches Leben führen wollten und die Privilegien und
Lebensformen des Klerus usurpierten, sowie der Verdacht der Häresie.
Man warf ihnen vor, ohne entsprechende Vorbildung religiöse Schriften
auszulegen, über theologische Fragen zu disputieren und dadurch
Irrlehren zu verbreiten. Zwar gab es sektiererische Gruppen, doch ist an der
Rechtgläubigkeit der überwiegenden Mehrheit der Beginen nicht zu zweifeln.

Bei den Verfolgungen waren vielfach Rivalitäten zwischen Bettelorden

und örtlichem Klerus im Spiel. Mit der Verketzerung der Beginen,
der Verfechter der geistlichen und materiellen Interessen der Bettelorden
in der Laienwelt, suchte der Pfarrklerus, der eine Beeinträchtigung seiner
Pfarrrechte und Einkünfte befürchtete, dem Ansehen seiner Konkurrenz,
der Bettelmönche, zu schaden. Als Folge der Unterdrückungsmassnahmen
schwand das frei gelebte Beginentum zusehends, die Frauen verbanden
sich zu Samnungen und nahmen eine Drittordensregel an. Zudem
verstärkte sich die Tendenz zur Ausbildung klösterlicher Lebensformen.

Im Laufe des lö.Jahrhunderts ging das Beginentum infolge der Auswirkungen

der Reformation und veränderter Lebensauffassung ein. Eine
Reihe von Konventen überstand den Zeitenwandel durch Transformation
in Ordensniederlassungen. Einzig in den Niederlanden konnten sich die

Beginenhöfe bis in neuere Zeit halten.

Middle Ages, Berkeley, Los Angeles, London 1972; McDonnell, The Beguines and
Beghards, S. 490-498, 505-574; Alexander Patschovsky, Strassburger Begmenver-
folgungen im 14.Jahrhundert, in: Deutsches Archiv fur Erforschung des Mittelalters
30 (1974), S.56-198; Wilts, Beginen im Bodenseeraum, S. 139-143, 196-203; siehe
Anm. 19.

"Brigitte Degler-Spengler, Der Beginenstreit in Basel, 1400-1411, in: II movimento
francescano della pemtenza nella società medioevale, Roma 1980, S. 95-105;
Alexander Patschovsky, Beginen, Begarden und Terziaren im 14. und 15.Jahrhundert.
Das Beispiel des Basler Beginenstreits (1400/04 -1411), in: M.Wehrh-Johns, C. Opitz,
Fromme Frauen oder Ketzerinnen?, Freiburg l.Br. 1998, S. 195-209.

47



Beginen im Land Glarus

Vom 13 .Jahrhundert an mehren sich die Nachrichten über die kirchlichen
Verhältnisse im Land Glarus, wobei das Tal Glarus im engeren Sinn,
das Obere Amt, als Teil des Archidiakonats Zürich, damals dem Bistum
Konstanz zugeteilt war, während das Niedere Amt zur Kirche Schänis und
zum Bistum Chur gehörte. Da die Pfarrkirche des Tales in Glarus der
wachsenden Bevölkerung nicht länger genügte, wurden in den einzelnen
Gemeinden Kapellen und Kirchen errichtet, die sich in der Folge von der
Mutterkirche lösten.

Seit der Wende zum 14. Jahrhundert sind im Glarnerland Beginen
anzutreffen.20 Die Zeugnisse sind im Vergleich zu jenen in den Städten

dürftig, einerseits weil es sich beim Beginentum um eine vorab städtische

Erscheinung handelt, andrerseits weil die schriftliche Uberlieferung auf
dem Lande später einsetzt und spärlicher ist. Als Quellen kommen neben
Urkunden vor allem Urbare und Anniversarien aus der Zeit vor 1500 in
Betracht. Für den Kanton Glarus sind die Voraussetzungen insofern
besonders ungünstig, als im Brand von 1861 zahlreiche Dokumente
vernichtet worden sind, so auch die Jahrzeitbücher von Matt und Elm.21 In
unseren Gegenden wurde wie in anderen ländlichen Gebieten der in den
Städten geläufige Ausdruck Begine nicht verwendet; die Frauen werden als

conversa, Schwester, frouwe, closnerin, heremita angesprochen.22 Schwestern
sind im 14.Jahrhundert in Mollis, Linthal, Schwanden und im 15./16.

Jahrhundert in Glarus nachgewiesen.

Mollis:
Eine der Maria geweihte Kapelle in Mollis wird im Ablassbrief von 1288

erstmals genannt,23 1319 wird sie als Kirche bezeichnet,24 erscheint aber
1370 noch als Filiale von Glarus. Die Kirchgemeinde Mollis umfasste bis

zur Reformation auch Näfels und Oberurnen. Aus Mollis haben sich
neben dem Anniversar aus dem Ende des 15.Jahrhunderts, das im
katholischen Pfarrarchiv Näfels25 verwahrt wird, Bruchstücke von zwei älteren

Jahrzeitbüchern erhalten, die Vergabungen geistlicher Schwestern
überliefern. Die ältesten Fragmente wurden in der Stiftsbibliothek St. Gallen

20 Helvetia Sacra IX/2, S. 351-354 (Veronika Feller-Vest).
21 Heer, Kirchengeschichte 1, in:JHVG 31 (1895), S. 55.
22 Gruber, Beginen und Eremiten, in: ZSKG 58 (1964), S. 83; Helvetia Sacra IX/2,

S. 32 f. und Sachregister.
23 Urkundensammlung Glarus 1, S. 84-87 Nr. 29; SRQ_Glarus 1, S. 14-15 Nr. 7.

24Urkundensammlung Glarus 1, S. 148-152 Nr. 43; SRQ_Glarus 1, S. 14 -15 Anm.
zu Nr. 7.

25Fotokopie in der Landesbibliothek Glarus, N 300. Zu Mollis: Helvetia Sacra

IX/2, S. 354.

48



entdeckt, auf Pergamentblättern, die bis ins 18. Jahrhundert als Einbände
anderer Manuskripte gedient hatten.26 Nach Ansicht Paul Staerkles, der sie

ediert und kommentiert hat, waren der Ablassbrief von 1288, möglicherweise

bereits die Gründung der Kirche Anlass zur Anlage eines
Anniversars. Einen weiteren Anhaltspunkt für die Datierung gibt die
zeitgenössische Notiz von der Ermordung König Albrechts I. im Jahr 1308.

Die Fragmente dürften somit in das 13. Jahrhundert zurückreichen und
stellen nicht nur das älteste Anniversar des Landes Glarus, sondern der

ganzen Innerschweiz dar.27 Die Pergamentbogen verzeichnen die
Kalendertage vom 22. bis 31 .Januar, 1. bis 10.Februar, 1. bis 21.Mai. Die Einträge,
die von diversen Schreibern stammen, vermerken meist nur die Namen
der Stifter ohne Angabe der Spende. AufFragmenten eines etwas jüngeren
Anniversars28 mit den Kalendertagen vom 25. bis 31.Dezember sowie
Auszügen aus einem Urbar werden bereits eigentliche Jahrzeitstiftungen
festgehalten. Das ältere nennt die Schwestern: conversa Mara Scofela,

conversa Adilhaidis Hohenborin (1. Februar), conversa Adelhiet Kienasüa de

Obrennefels (1. Mai), Nicolaus de Beglingen et uxor sua domina Bela, conversa Ita
soror sua (7. Mai), Judenta conversa ab Begiliggin (18. Mai),29 die jüngere
Fassung notiert: Waltherus an Mure et Mechthild) conversafilia sua (26. Dezember),

Mechthildis conversa dicta W(e)rtzerra (28. Dezember) und im Urbar:
area domus converse Anne.

Soweit sich aufgrund der Namen erkennen lässt, gehörten die Frauen
einheimischen Geschlechtern an, so den Hochenbor,30 an der Mur31 und
den damals zahlreichen nun ausgestorbenen Kienast.32 Unter den Stiftungen

fällt jene des Nikolaus von Beglingen und seiner Angehörigen durch
ihre Ausführlichkeit auf. Diese vermutlich angesehene Persönlichkeit war
vielleicht ein Nachkomme des Nicolaus ab Peglingen, der am M.Novem¬
ber 1289 in einer Schuldverschreibung der Landleute von Glarus als Bürge
auftritt.33 Die Begliger/Beglinger leiten ihren Namen vom Weiler Beglingen

ob Mollis her.34 Aus der Form der Stiftungen kann angenommen
werden, dass manche Schwestern bei ihren Angehörigen, andere im eigenen

26 Sammelcodex Bd. 1399, S.75-76, 79-80.
27Staerkle, Kirchenbuch, in: JHVG 52 (1946), S.44-56, bes. 45 f.
28LAGL, Pergamente Z XI (freundlicher Hinweis der Projektleitung

Landesgeschichte).
29 Staerkle, Kirchenbuch, S.52 (1. Febr.), 53 (1. Mai), 54 (7. Mai), 56 (18. Mai).
30 Staerkle, Kirchenbuch, S.52 Anm.32; Landesbibliothek Glarus, N 300 (25.Juni).
31 An der Mur (Murer, Maurer), siehe Wappenbuch, S. 56; Staerkle, Kirchenbuch,

S. 52 Anm. 33. Das Geschlecht der an (der) Mur findet sich sehr oft im
Jahrzeitbuch, N 300, u.a. am 7., 15., 28. Mai und am 20., 21. und 28. August.

32 Wappenbuch, S. 105; Staerkle, Kirchenbuch, S. 55 Anm. 58.
33Urkundensammlung Glarus 1, S. 89-91 Nr. 31; SRQ^Glarus 1, S. 16-18 Nr. 9.
34 Wappenbuch, S.21; Staerkle, Kirchenbuch, S.48, 54 Anm. 54.

49



Haus wohnten, so die Konverse Anna, die von ihrer Hofstätte 7 Denare

zu zinsen hatte. Staerkle vermutet in Beglingen eine Klause,35 in die sich
die Schwestern Ita und Judenta zurückgezogen hätten. Doch kann es sich
bei Beglingen auch um einen Familiennamen handeln, besonders bei Ita,
der Schwester des Nikolaus von Beglingen. Ob sich Schwestern zeitweise

zu einer Gemeinschaft verbanden, lässt sich nicht beantworten. Im 15.

Jahrhundert scheinen in Mollis kaum noch Konversen gewohnt zu haben,
jedenfalls finden sich im Jahrzeitbuch aus dem 15. Jahrhundert, das die
Monate Januar bis Oktober umfasst, keine Namen von Schwestern mehr.

Schwanden:
Vielleicht lebten auch in Schwanden in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts

Beginen. Ein Säckinger Zehntenrodel aus der Zeit um 1340 führt die

frowen von Swandon36 mit einem Steuerbetrag von einem Pfund an. Uber
diese Schwestern ist sonst nichts bekannt.

Linthal:
Besser sind wir über das Schwesternhaus in Linthal orientiert,37 das kurz
nach der 1319 bezeugten Kirche errichtet wurde. Die klosen in dem Lintal bi
derkilchen erbaute nach einer Urkunde vom 9. Mai 1333 Schwester Elsbeth
Wiss, die Tochter des Richwin Wiss von Weesen, mit hilffe und gunst der

Kirchgemeinde. Nach ihrem Tod sollte sie in den Besitz der Kirchgenossen

übergehen, die sie aber nicht ohne Beiziehen der Zürcher Franziskaner

neu besetzen sollten: Die vorgenanten vndertan sün die vorgenanten klosen

niemer besetzen noch entsezzen âne der minren brüder von Zürich willen und rat,
noch dieselben brüder âne der vndertan willen vnd wüssende. An die Übergabe
war die Bedingung geknüpft, daz die klosenjemerme ein beschlossen hus belibe,38

Die Bedeutung der Stiftung geht aus der umfangreichen Zeugenliste hervor,

die einen Überblick über die angesehensten damals in Linthal ansässigen

Geschlechter vermittelt. Vertreten sind die Bussi, Dürst, Eggel,
Luchsinger, Schuler, Streuli, Stüssi, Tschudi, Vogel, Zimmermann. Knapp
sieben Jahre später wurden die Verhältnisse der Klause neu geregelt und
eine Art Hausordnung erlassen. Am 6. März 1340 unterstellten die

Kirchgenossen beide arm und rieh vnbetwungen vnd alle gemeinlich die Klause

35 Staerkle, Kirchenbuch, S.49.
36Urkundensammlung Glarus 3, S. 96 Nr. 263 B; SRQ_Glarus 1, S. 51 Nr. 33 C.

Helvetia Sacra IX/2, S. 354. Zur Bezeichnung «frowen» fur Beginen, siehe Gruber,

Beginen und Eremiten, in: ZSKG 58 (1964), S. 102.
37Heer, Kirchengeschichte 1, in: JHVG31 (1895), S.22£, 67f.; Helvetia Sacra IX/2,

S. 352 f.
38Urkundensammlung Glarus 1, S. 178 f. Nr. 56; SRQ_Glarus 1, S. 34 f. Nr. 21;

UBSSG 2, S. 451 f. Nr. 1334.

50



ganz der Verfügungsgewalt der Zürcher Barfusser.39 Fortan sollten der
Guardian und die Bruder bzw. die Mehrheit unter ihnen allein die Befugnis
haben, die egenante klos (zu) besetzen, berichten und ordenen. Weder der
Kirchgemeinde noch anderen geistlichen oder weltlichen Instanzen wurde ein
Mitspracherecht eingeräumt. Bei der Wahl einer Bewerberin sollten weder
ihr Vermögen noch das Ansehen ihrer Verwandtschaft ausschlaggebend

sein, sondern nur ob sie willens war, vntz an ir tod an vpig geselleschaft, in
diemuot, in armuot, in vsmechung, in kuscheit, in luterkeit,. vnd in der regel sant
Franciscus ordens, vermutlich der Drittordensregel, zu leben Nur eine
Schwester, die diese Verpflichtungen auf sich nahm, durfte eingekleidet
und m die Zelle eingeschlossen werden. Die Neuordnung sollte womöglich

verhindern, dass Angehörige der Elsbeth Wiss Vorrechte bei der
Besetzung der Klause sowie Ansprüche auf die zugehörigen Vermögenswerte
geltend machten. Sie erscheint als von den Kirchgenossen erwünscht,
begünstigte jedoch die Franziskaner.40 Wie bereits 1333 gaben die Abtissm
von Sackingen, Agnes von Brandis (1330-1349), als Grund- und Patro-
natsherrm, sowie Johannes Munch,41 Domkustos von Basel, als Kirchherr
von Glarus, ihre Einwilligung. Die Urkunde wurde m Glarus am Fndo-
linstag ausgestellt. Am 28. Marz 1344 befreite Herzog Friedrich II. von
Osterreich (1327 bis 1344) daz bus gelegen in dem doiffe ze Lintal, daz den Minner

Brüdern zu einer herbeng vnd wonung bewiset ist. als andrer huser vnd

wonung, die si in vnser herschaft habent von allen Steuern.42

Von der Klause ist spater nicht mehr die Rede, doch das Jahrzeitbuch
von Linthal, das Pfarrer Heinrich Linggi von Sackmgen 1518 aufgrund
alterer, vermutlich bis m das 14. Jahrhundert zurückreichender Verzeichnisse

angelegt hat, nennt mehrere Schwestern, die die Kirche mit
Vergabungen bedacht hatten und die möglicherweise im Verlauf der Jahre die
Klause bewohnt hatten, so swester Judent, knstin Figin tochter [17. Januar],
swester Elsbeth hugstralis dochter [13. Oktober], swesterRichentz durstin [21.
Oktober], Mechilt vischlin und swester knstina ir swester [28. November], swester

Anna, Mechilt swittenn undbans vischlin und nchwin sin hussfrow und kathenna

39Urkundensammlung Glarus 1, S 183-186 Nr 59, SRQ_Glarus 1, S 35 Bei dieser

Gelegenheit wird Elsbeth Wiss als Tochter des Richwin Wiss von Weesen
bezeichnet

40 Otmar Doerr, Das Institut der Inclusen in Suddeutschland, Munster l W 1934,
S 33, weist auf Bestrebungen der Dominikaner hin, Reklusorien unter ihren
Einfluss zu bringen Bernhard Schelb, Inklusen am Oberrhein, in Freiburger
Diozesan-Archiv 68, (NF 41), 1941, S 203 f, fuhrt das Beispiel einer Klause an,
die unter ähnlichen Bedingungen wie Linthal 1326 aus dem Besitz der
Klausnerinnen an die Dominikaner uberging

41 Helvetia Sacra 1/1, S 307
42 Urkundensammlung Glarus 1, S 283 f Nr 94

51



sin husfrow [1. Dezember].43 Die Frauen sind ihren Namen nach (Dürst,
Figi, Fischli, Streuli)44 eingesessenen Geschlechtern zuzuordnen. Unter
den Vermächtnissen ragt jenes der Elsbeth Streuli hervor, die an den vier
Marienfesten und den vier Fronfasten Messen stiftete, dazu einen Zins von
neun Heller an die Wandlungskerze. Elsbeth war wahrscheinlich die Tochter

des Hug Streuli, der beim Vertrag vom 9. Mai 1333 als Zeuge
mitwirkte.45 Über die Aufhebung der Klause ist nichts bekannt, doch wird sie

in und nach der Reformation nicht mehr erwähnt.46

Der Erlass des österreichischen Herzogs von 1344 hat widersprüchliche
Interpretationen erfahren. Einige Autoren beziehen die Steuerbefreiung
auf das Schwesternhaus,47 obwohl der Text ausdrücklich von einer herberig
vnd wonung der Minderbrüder spricht. Andere nehmen an, dass die
Franziskaner neben der Klause noch über ein Absteigequartier (Terminhaus)
verfügten, und Linthal zum Terminbereich des Zürcher Konventes
gehörte.48 Hospiz und Schwesternhaus in Linthal wären dann im Rahmen
des Seelsorgenetzes zu sehen, das die Bettelorden in ihren Terminbezirken
aufbauten.49 Die geistliche Betreuung der Bevölkerung in den Klein- und
Gründungsstädten mit ihrer noch unzureichenden Pfarrorganisation sowie
in den Talschaftshauptorten der Innerschweiz entwickelte sich zu einer
wichtigen Aufgabe der Ordensbrüder. Sie übernahmen auch Aufsicht und
Seelsorge in den neu entstandenen Frauenklöstern, Schwestern- und Bru-

43 Kirchenarchiv Katholisch Linthal; Fotokopie in der Landesbibhothek Glarus,
N301, S. 5 (17.Jan.), S. 81 (13. Okt.), S. 83 (21.Okt.), S. 96 (28.Nov.), S.97 (1. Dez.).
Siehe auch Heer, Kirchengeschichte 1, in: JHVG 31 (1895), S. 63-68.

44Durst: Wappenbuch, S. 28; ein Rudolf Durst belegt in Urkundensammlung
Glarus 1, S. 178 Nr. 56 (9. Mai 1333) und S. 339 Nr. 111 (f 1388 bei Näfels). -
Figi: Wappenbuch, S. 31. - Fischli, Vischli: Wappenbuch, S. 31 f. - Strowli, Sträli,
Streuli: Wappenbuch, S.79. Siehe auch Heer, Zur Geschichte der glarnenschen
Geschlechter, in: JHVG 23 (1887), S.22f., 43-49.

45Urkundensammlung Glarus 1, S. 178 Nr. 56.
46Heer, Kirchengeschichte 1, in: JHVG 31 (1895), S. 23 Anm. 9.

47Johann Jakob Blumer in: Urkundensammlung Glarus 1, S. 284; Gottfried Heer
in: Geschichte der Gemeinde Linthal, Heft 1, Glarus (1909), S. 46; Jakob Wmte-
ler in: Geschichte des Landes Glarus, Bd. 1, S. 75.

48 Walter Schaufelberger, Zurich, Franziskaner-Konventualen; Die Bruder- und
Schwesternhauser, in: Alemama Franciscana Antiqua 15 (1970), S. 150; Helvetia
Sacra V/1, Der Franziskusorden, Bern 1978, S. 302 Anm. 12; Bruno Hubscher,
Die Kreishauser des Zürcher Predigerklosters, in: Zürcher Taschenbuch 75 (1955),
S. 45.

49 Zu Terminbezirk, Termmhauser, Frauenseelsorge: Martina Wehrli-Johns, Geschichte
des Zürcher Predigerkonvents (1230-1524), Zurich 1980, S. 148-172; Bruno
Hubscher, Die Kreishäuser des Zürcher Predigerklosters, in: Zürcher Taschenbuch 75

(1955), S.35-53.

52



derhäusern.50 Der Konvent erwarb in wichtigen Siedlungen Terminhäuser,
die den mit dem Predigen, der Seelsorge und dem Almosensammeln
beauftragten Brüdern als Herberge dienten. Die Hospize stammten vielfach
aus dem Besitz von Beginen oder Begarden bzw. waren ihnen zur
Verwaltung anvertraut. Aus heutiger Sicht erscheint es erstaunlich, dass die
Franziskaner nicht Glarus, sondern Linthal als Standort für ein Terminhaus

wählten, doch ist zu bedenken, dass Linthal anfangs 14.Jahrhundert
die reichste Siedlung des Tales war.51

Das Schwesternhaus in Linthal war ein Reklusorium,52 ein beschlossen

bus; es wurde nicht von einer Gemeinschaft, sondern von einer einzelnen
Frau bewohnt. Das Eremitentum galt im Mittelalter als höchste Stufe
religiösen Lebens. Für Frauen, die in Abgeschiedenheit sich der Askese und
Kontemplation widmen wollten und für die ein Leben draussen in der
Einöde zu gefährlich war, bot sich als Alternative das Reklusentum. In-
klusen liessen sich in einem feierlichen Ritual freiwillig auf Lebenszeit in
eine Zelle einschliessen, die meist an eine Kirche oder Kapelle angebaut
war. Je ein kleines Fenster erlaubte die Teilnahme am Gottesdienst sowie
den Kontakt mit der Aussenwelt. Die Frauen lebten von Almosen,
Stiftungen oder Handarbeit. Das Inklusentum nahm im Abendland vom
9.Jahrhundert an zu und erfuhr seit dem Anfang des 12.Jahrhunderts im
Zusammenhang mit der kirchlichen Reformbewegung eine neue
Blüteperiode. Seit dem 9. Jahrhundert gab es spezielle Inklusenregeln, doch

50 Ein Aufsichtsrecht der Zürcher Barfusser ist bei den Bruder- und Schwesternhausern

im Eschenberg, in Linthal, Nessental, Schwamendmgen nachweisbar,
siehe Walter Schaufelberger, Zurich, Franziskaner-Konventualen; Die Bruder-
und Schwesternhauser, in: Alemama Franciscana Antiqua 15 (1970), S. 148-162,
vgl. 87; Helvetia Sacra IX/2, S. 744 f., 771, 790, 793; Helvetia Sacra V/1, S. 301 mit
Anm. 26.

51 Heer, Kirchengeschichte 1, in: JHVG 31 (1895), S.48 und Anm. 2, S. 64 f.; Bruno
Hubscher, Die Kreishàuser des Zürcher Predigerklosters, m: Zürcher Taschenbuch

75 (1955), S. 42, zufolge lasst sich nicht feststellen, ob das Tal Glarus zum
Terminkreis der Zürcher oder der Churer Prediger gehörte. Nach Wehrli-Johns,
Predigerkonvent (wie Anm. 49), S. 168 Anm. 80, ware m Glarus wie in den Tal-
schaftshauptorten Schwyz und Altdorf ein Terminhaus der Zürcher Prediger zu
erwarten.

52Zum Reklusentum: Herbert Grundmann, Deutsche Eremiten, Einsiedler und
Klausner im Hochmittelalter (10. bis 12.Jahrhundert), in: Ausgewählte Aufsatze,
Teil I, Religiose Bewegungen, Stuttgart 1976 (Schriften der MGH 25,1) S. 93 -124;
Helvetia Sacra IX/2, S. 527-529 und Sachregister: Eremiten, Inklusen, Klausnerinnen;

Bernhard Schelb, Inklusen am Oberrhein, in: Freiburger Diozesan-
Archiv 68 (NF 41) (1941), S. 174-253; Emil Schlumpf, Quellen zur Geschichte
der Inklusen m der Stadt St. Gallen, in: Mitteilungen zur vaterländischen
Geschichte, hrsg. vom Historischen Verein in St. Gallen 41/2 (1953), S.l' -23"; Andreas

Wilts, Beginen im Bodenseeraum, Sigmaringen 1994, S. 252-258; Lexikon
des Mittelalters 5, Munchen/Zurich 1991, Sp. 426 f.; Lexikon fur Theologie und
Kirche 5, 1996, Sp. 501 f.: Inklusen. Siehe auch Anm. 40.

53



befolgten viele Klausnerinnen die Regel des Ordens, dem sie sich unterstellt

hatten, bzw. eine der Drittordensregeln. Seit dem Beginn des 15.Jahr¬
hunderts büsste das Inklusentum seine bisherige Anziehungskraft
zugunsten des gemeinschaftlichen religiösen Lebens ein, sodass aus vielen
Inklusorien nach und nach Schwesternhäuser hervorgingen. Oft
überdauerte der Begriff Klause den Wandel zum Schwesternhaus.

Glarus:
Aus dem 15./16.Jahrhundert stammen Nachrichten von einer
Schwesterngemeinschaft bei der Michaelskapelle auf Burg in Glarus.53 Die Kapelle
wird im Ablassbrief von 1288 erstmals erwähnt. Von einem Schwesternhaus

auf dem Burghügel hören wir erstmals am 24. November 1487.54

Damals stellten römische Kardinäle der Capeila heremitarum nuncupata
Sanctorum Felicis, Regulae et Ciprantiae martirum ville Glaris55 auf Begehren
des Bruders Petrus Herbestein,56 Graf von Wolkenburg, eines Geistlichen
des Dritten Ordens des heiligen Franziskus, einen Ablassbrief für den
Besuch der Kapelle an gewissen Festtagen bzw. für Spenden zugunsten
ihres Unterhalts aus. In den Ratsprotokollen, die um 1532 einsetzen, wird
wiederholt über Angelegenheiten der Gemeinschaft verhandelt. Am 3.

September 1548 ernannte der Rat Hauptmann Jost Tschudi zum Vogt der
Schwestern,57 am 27. Mai 1549 Franz Mad58. Am 9.Juli 1551 bestimmte er,
dass jeweils der zurückgetretene Werdenberger Landvogt als Vogt wirken
sollte.59 Vom Juli 1551 bis zum Mai 1554 versah Vogt Heer dieses Amt,60

53 Hans Rudolf Sennhauser, Die ältesten Kirchen des Kantons Glarus, B. Ausgrabung
und Bauuntersuchung Kapelle St. Michael auf dem Biirgli, in: JHVG 65 (1974),
S. 70-97; Fridolin Jakober, Die Burgkapelle m Glarus, in: Die katholische Pfarrei
und Kirchgemeinde Glarus-Riedern, hrsg. von German Studer und FridolinJakober,
Glarus 1993, S. 359-412. Zum Schwesternhaus: Helvetia Sacra IX/2, S. 351 f.

54 Staatsarchiv Zurich, B VIII 269, Nr. 137 (Dokumentensammlung des Aegidius
Tschudi), Regest in SRQ_Glarus 1, S. 155 Nr. 74 C (mit dem irrtümlichen Datum
14. Nov. 1487); Caspar Lang, Historisch-Theologischer Grund-Riss, Bd. 1, Einsiedeln
1692, S. 923.

55 Es hegt eine Verwechslung des Patroziniums vor. Die Kapelle war dem Erzengel
Michael geweiht, doch genossen die Zürcher Märtyrer als Glaubensboten in Glarus
besondere Verehrung. Ciprantiae ist eine Verschreibung von Exuperantius. Hansueh
F. Etter, Urs Baur u.a., Die Zürcher Stadtheiligen Felix und Regula. Legenden,
Reliquien, Geschichte und ihre Botschaft im Licht moderner Forschung, Zürich
1988.

56 Nicht identifizierbar.
57LAGL, Altes Archiv Abt. I, Gemeine Ratsprotokolle, 1.4 (1547-1549), S. 195.
58LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.4 (1547-1549), S.321.
59 LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.6 (1551-1555), S.37.
60LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.6 (1551-1555), S.37, 582. Identifizierung unsicher,

kaum Heinrich Heer, wie Jakob Winteler in: Glarus, Geschichte eines ländlichen
Hauptortes, Glarus 1961, S. 150, angibt, vielleicht Hans Heer, den die
Landsgemeinde 1548 zum Landvogt von Werdenberg wählte, siehe Gemeine Ratsprotokolle,

1.4 (1547-1549), S. 132.

54



Zu den Aufgaben der Begmen gehörte neben der Krankenpflege auch die
Vorbereitung von Verstorbenen auf die Bestattung. In einer Schlafkammer nahen zwei
Beginen oder Terziannnen einen Leichnam ein. Darstellung aus dem Stundenbuch
Philipps des Guten aus der Mitte des 15.Jahrhunderts. (Aus: Himmel Holle Fegefeuer)

55



ihm folgte am 28. Mai 1554 Michael Störi aus Hätzingen61. Der Vogt oder
Pfleger führte die weltlichen Geschäfte der Samnung und hatte den Behörden

periodisch seine Abrechnung vorzulegen.62 Laut Protokoll vom 25.

August 1551 schuldete der Rat Franz Mad wegen seiner Verwaltungstätigkeit
eine Summe von 70 Gulden,63 am 11. Juni 1552 beauftragte er den

Seckelmeister mit der Rückerstattung der Hälfte des Betrags,64 und am
14. August 1553 sicherte er dem damaligen Vogt Heer einen Vorschuss zu.65

Von 1556 an wurde das ehemalige Schwesternhaus als Pfrundhaus
verwendet.66 Bereits 1558 genügte es dieser Bestimmung nicht mehr, sodass

ein Spital gebaut werden musste.67 Solche Mehrzweckeinrichtungen dienten

damals der Beherbergung von Durchreisenden, der Aufnahme von
armen Kranken und als Versorgungsstätte für alte allein stehende
Menschen (Pfründner). Man wäre deshalb versucht anzunehmen, dass bereits
die Schwestern Pflegedienste verrichtet haben. Nach der Alten Rechtung
(um 1560), einer Ausscheidung von Rechten und Pflichten zwischen Land
und Tagwen Glarus, wurden die Kapelle und das hus der close als Eigentum
des Landes betrachtet, für deren Instandhaltung die Landleute zuständig
waren, während an der angrenzenden Hofstatt auch der Tagwen Besitzrechte

hatte.68 Das Kloss hus uffBurg wird noch in dem von Gilg Tschudi
um 1561/62 angelegten Häuserverzeichnis von Glarus angeführt.69 Die
Gebäude behielten den Namen Schwesternhaus bzw. Klause für geraume Zeit
bei, nachdem sie diese Funktion längst eingebüsst hatten.

Gemäss einer Notiz in den Chroniken von Caspar Lang (1692) und
Johann Heinrich Tschudi (1714) soll im Sernftal zwischen Matt und Engi
ein Frauenkloster gestanden haben.70 Urkundliche Belege lassen sich keine

61LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.6 (1551-1555), S. 582. Johann Jakob Kubly-Mul-
ler, Die Glarner Landvogte zu Werdenberg, in: JHVG 45 (1927), S. 15 Nr. 13.

62 LAGL, Altes Archiv Abt. I, Gemeine Ratsprotokolle, 1.6 (1551-1555), S.54 (25. Aug.
1551), S. 215 (11.Juni 1552).

63LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.6 (1551-1555), S.54.
64LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.6 (1551 —1555), S.215.
65LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.6 (1551 —1555), S.422.
66Jakob Wmteler, Glarus, S. 150; LAGL, Gemeine Ratsprotokolle, 1.7 (1555-1560),

S.236 (10. Sept. 1556), S.271 (12. Okt. 1556), S.692 (25. Sept. 1559).
67Jakob Wmteler, Glarus, S. 30-33; Nikiaus Tschudi, Der alte Spital zu Glarus, m:

JHVG 16 (1879), S. 54-105. Siehe auch Christoph H. Brunner, «Glarus diennen» -
Gilg Tschudis Spitalrodel um 1560, in: Aegidius Tschudi und seine Zeit, hrsg. von
Katharina Koller-Weiss und Christian Sieber, Basel 2002, S. 53-105.

68 SRQ_Glarus 1, S. 389-391 Nr. 148 A. Siehe auch Heinrich Spahl, Geschichte der
Stadt Glarus, Glarus 1911, S. 20 (mit fehlerhafter Datierung 1510).

69 Hans Leuzinger, Gilg Tschudis Hauserverzeichnis von Glarus im sog. dicken Tag-
wensbuch, in: JHVG 55 (1952), S. 345, 360 Nr. 70.

70Caspar Lang, Historisch-Theologischer Grund-Riss, Bd. 1, Emsiedeln 1692, S. 919;
Johann Heinrich Tschudi, Beschreibung des Lobl. Orths und Lands Glarus, Zurich
1714, S. 32; Arnold Nuscheier, Die Gotteshauser der Schweiz, Bd. 3, Zurich 1873,
S. 541.

56



erbringen; es könnte sich nach Gottfried Heer allenfalls wie in Linthal um
eine Einsiedlerklause handeln.71 Die Glarner Sagensammlung enthält
Erzählungen über je ein Frauenkloster im Sernftal und in den Auengütern
bei Linthal.72

Die Zahl der Schwestern im Glarnerland war bescheiden. Die Zeit
grösster Ausbreitung war das 14. Jahrhundert,73 doch sind noch für die
Wende zum 16. Jahrhundert Schwestern belegt. Vorherrschend war der
Typus der Einzelbegine; allein, vielleicht zu zweit oder im Haus ihrer
Angehörigen suchten die Frauen ihre religiösen Ideale zu verwirklichen.
Einen Sonderfall stellt das Reklusonum in Linthal dar. Eine Gemeinschaft
ist erst ab Ende 15.Jahrhundert für Glarus nachweisbar.

Auffallend ist das Fehlen von Zeugnissen über geistliche Brüder
(Waldbrüder, Begarden, Einsiedler, Klausner, Eremiten), dies im Gegensatz zur
Innerschweiz, wo Wallfahrtsorte wie Einsiedeln und Engelberg, später
Flüeli-Ranft bei Sachsein auf gläubige Menschen eine starke Anziehungskraft

ausübten, und das Eremitentum, in dessen Tradition auch Nikolaus
von Flüe zu sehen ist, eine verbreitete und volkstümliche Erscheinung
war.74

Uber die Beziehungen der Schwestern zur Geistlichkeit ist wenig
bekannt. Klöster gab es im Tal damals nicht. Es ist anzunehmen, dass die
Frauen den Gottesdienst in der Pfarrkirche besuchten, vom Pfarrer
seelsorglich betreut wurden und die Sakramente empfingen. Nur bei der
Schwester in der Klause in Linthal ist der Anschluss an einen Orden
bezeugt, sie befolgte die Terziarinnenregel der Franziskaner und war der
geistlichen Leitung und Aufsicht der Barfüsser in Zürich unterstellt.

Allgemeine Aussagen über Lebensweise, soziale Herkunft und
wirtschaftliche Verhältnisse der Schwestern lassen sich kaum machen.
Während in der Innerschweiz Brüder und Schwestern häufig von auswärts
zugewandert waren, stammten sie im Glarnerland, soweit es sich aufgrund
der Namen beurteilen lässt, aus einheimischen Geschlechtern, manche so-

71 Gottfried Heer, Die Kirchgemeinden Matt und Elm bis zum Landesvertrag 1532,
Glarus 1919, S. 26 Anm. 25; Gertrud Walch, Orts- und Flurnamen des Kantons
Glarus, Bausteine zu einem Glarner Namenbuch, Schaffhausen/Glarus 1996, S. 148.

72 Glarner Sagen, hrsg. von Kaspar Freuler, Hans Thurer, Glarus 1953, S. 124-128,
S. 174.

73 Vgl. dazu Helvetia Sacra IX/2, S. 492 f., 514 f. und 473 -481 Einleitung zu den
Kantonen Luzern, Un, Nid- und Obwalden (Fritz Glauser).

74 Gruber, Begmen und Eremiten, in ZSKG 58, 1964, S. 87-106; Helvetia Sacra IX/2,
S. 473-479 (Fritz Glauser); Robert Durrer, Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über
den seligen Nikolaus von Flue, sein Leben und seinen Emfluss, 2 Bde., Sarnen
1917-1921 (unveränderter Nachdruck Sarnen 1981), bes. Bd. 2, S. 1038-1052,
1093-1176; Rupert Amschwand, Bruder Klaus. Ergänzungsband zum Quellenwerk
von Robert Durrer, Sarnen 1987.

57



gar aus angesehenen Familien, so Elsbeth, die Tochter des Hug Streuli, und
Ita, die Schwester des Nikolaus von Beglingen. Bei beiden lässt der Umfang

der Legate auf Wohlstand schliessen. Bei Elsbeth Wiss deuten
Bemerkungen in der Urkunde von 1340 auf eine einflussreiche Verwandtschaft

hin. Doch auch die übrigen Schwestern, die uns in den
Jahrzeitbüchern begegnen, waren nicht mittellos, denn zur Errichtung von
Stiftungen mussten sie über ein Minimum an Einkünften oder Besitz
verfügen. Die Vergabungen wurden von den Schwestern allein oder zusammen

mit Angehörigen getätigt und die jährlich zu leistenden Zinse auf
Liegenschaften abgesichert. Die vorhandenen Quellen geben weder über die
Art, wie die Frauen ihren Lebensunterhalt verdienten, noch über allfällige
andere Tätigkeiten oder Dienstleistungen Auskunft. Als Landesherren
gewährten die eidgenössischen Orte im Spätmittelalter geistlichen Gemeinschaften

einerseits Schutz, unterwarfen sie andrerseits ihrer Kontrolle, wie
sich an der Samnung in Glarus zeigen lässt. Ein vom Rat gewählter Vogt
oder Pfleger, meist ein Ratsherr oder eine andere Amtsperson, besorgte den
Verkehr mit der Aussenwelt, überwachte aber zugleich das innere Leben
der Kommunität. Bei den Beginen, die als Laien die Privilegien der
Geistlichkeit nicht beanspruchen konnten, waren die Einflussmöglichkeiten der
Obrigkeit erheblich.75

Als Gegenbeispiele zu den Verhältnissen im Kanton Glarus sollen die
Gemeinschaften in Weesen und Schänis dargestellt werden, die im 13.

Jahrhundert gegründet worden sind und die die Entwicklung von einer Begi-

nensamnung zu einem Dominikanerinnenkloster zeigen.

Weesen SG, in den Widen, später Maria Zuflucht76:
Die Anfänge des Klosters Weesen stehen im Zusammenhang mit dem
Ausbau der verkehrsgeografisch günstig am Ausfluss der Maag aus dem
Walensee gelegenen Siedlung Weesen zur Stadt nach der Mitte des B.Jahr¬
hunderts. Die Häuser Kyburg, Rapperswil und Habsburg rivalisierten
damals um die Vorherrschaft in der Region und suchten durch kirchliche
Stiftungen ihren Einfluss zu stärken.77 Die Grafen von Rapperswil, die die
Frauenklöster Bollingen (1252) und Wurmsbach (1259) ausstatteten, för-

75 Vgl. Helvetia Sacra IX/2, S.200 (Basel), 248-263 (Bern), 769-770 (Zurich).
76 Helvetia Sacra IX/2, S. 377-379 (Ursus Brunold); Affentranger, Bettelorden im spat-

mittelalterlichen Churràtien, S. 366-370; E.Herbert, Das Dommikanermnenkloster
«Maria Zuflucht» in Weesen 1256-1956, Uznach 1956, S. 3-9; KD St.Gallen,
Bd. 5, 1970, S. 323 - 328 (Bernhard Anderes); Martina Wehrli-Johns, Geschichte des
Zürcher Predigerkonvents (1230-1524), Zurich 1980, S. 152-156; Helvetia Sacra

IV/5, S. 935 - 970 (Cornel Dora).
"Helvetia Sacra IV/5, S. 936f.

58



derten auch die Schwesterngemeinschaft, die sich in Weesen an der Mündung

des Lauibaches in den Walensee gebildet hatte. Sie wird am 7.

Oktober 1256 erstmals erwähnt, als der Churer Bischof Heinrich III. von
Montfort den sorores de congregatione in Wesen unter Androhung der
Exkommunikation gegen Zuwiderhandelnde seinen Schutz zusicherte, ihnen
gestattete, weitere Mitglieder aufzunehmen, und ihren Wohltätern Ablass

gewährte.78 Graf Rudolf IV. von Rapperswil legte die materiellen Grundlagen,

indem er den Schwestern am 1. Februar 1259 ein Gelände in den
Widen samt dem Ufer des dort durchfliessenden Bergbachs zum
Klosterbau überliess und ihnen seinen Schutz versprach.79 Kurz darauf, am
30. Mai 1259, schenkte er ihnen noch ein neben ihrem Haus gelegenes
Grundstück, das Rudolfbi dem Bache, dessen Töchter ins Kloster eingetreten
waren, zu Lehen hatte, und das die Frauen bis anhin als Garten
bewirtschaftet hatten.80 Am 5. März 1261 bedachte die Gattin des Grafen, Mechthild

von Neifen, die Gemeinschaft erneut.81

Die Schwestern erfreuten sich von Anfang an der Unterstützung durch
den Zürcher Dominikanerkonvent, dessen Prior Hugo Riplin Beziehungen

zum Haus Rapperswil pflegte.82 So erscheinen bereits in den
Schenkungsurkunden von 1259 Prior Hugo, die Brüder Heinrich von Galgenen
und Cuno von Zürich als Zeugen.83 Am 29. August 1265 stellte GrafRudolf
von Habsburg, der spätere König, den Frauen einen Schutzbrief aus und
empfahl sie seinem Amtmann auf der Windegg.84 Die Jurisdiktion der
Frauengemeinschaft lag beim Bischof von Chur. 1272 erlaubte Bischof
Heinrich III., der selbst dem Predigerorden angehörte, den Schwestern,
eine Kapelle zu errichten und sie von einem durchreisenden Bischof weihen

zu lassen. Er übertrug die Seelsorge den Zürcher Dominikanern, die
in der Kapelle Gottesdienst feiern und die Sakramente spenden durften,
selbst während eines Interdikts. Lediglich an den hohen Feiertagen Ostern,
Pfingsten, Weihnachten hatten die Schwestern die Pfarrkirche zu
besuchen. Dem Pfarrklerus gebot er, die Schwestern im Besitz ihrer Rechte

zu belassen.85 Im gleichen Jahr, am 27. September 1272, gestand der Bischof
auf Bitte der Zürcher Prediger dem Konvent das Begräbnisrecht für seine

Mitglieder und seine Wohltäter zu.86 Einige Zeit nach der Weihe der

78UBSSG 1, S. 340 Nr. 465. Zur Gründung, siehe Anton Fràfel, Kreuz und Löwe,
Geschichte des Stiftes Schenms und der Landschaft Gaster, Uznach 1903, S. 68 -71.

79UBSSG 1, S. 351 Nr.482.
80UBSSG 1, S. 354 f. Nr. 488.
81UBSSG 1, S. 365 Nr. 504.
82 Wehrli-Johns, Predigerkonvent, S. 155 f.
83 Siehe Anm. 79 und 80.
84UBSSG 1, S. 381 f. Nr. 528.
85UBSSG 1, S. 419 f. Nr.592.
86UBSSG 1, S.423 Nr. 599.

59



Kapelle, am 11. Dezember 1288, verhiess der WeihbischofJohannes von
Litauen den Besuchern für die vier Marienfeste und die Feste der Patrone
Dominikus und Petrus von Verona einen Ablass.87 Wie aus dieser Urkunde
hervorgeht, lag das Schwesternhaus ausserhalb der Mauern der hier
erstmals Stadt genannten Niederlassung Weesen. Nachdem um 1277 in Chur
das Dominikaner-Männerkloster St. Nicolai errichtet worden war, gingen
geistliche Leitung und Seelsorge von den Zürcher an die Churer Prediger
über.88 Am 23. Oktober 1291 bestätigte der Churer Bischof Berthold II.
von Heiligenberg, am 20. April 1306 Bischof Siegfried von Gelnhausen
den Schwestern die von den Vorgängern erteilten Rechte und Privilegien.89
König Albrecht I. befreite sie am 31. März 1300 von Steuern und
Hilfeleistungen an den König.90 Da der Pfarrklerus von St. Martin in Autis und
die Bürgerschaft sich durch die Vorrechte der Schwestern benachteiligt
fühlten, kam es wiederholt zu Zwisten, die der Bischof zu schlichten
hatte.91 Die Übernahme der Augustinerregel erfolgte vermutlich bereits im
13. Jahrhundert, sicher vor 1319. Denn am 7. Januar 1319, in einer
Verordnung gegen Übergriffe des Pfarrklerus, verfügte der Generalvikar des

Churer Bischofs, dass die Schwestern weiterhin die Augustinerregel befolgen

und Habit und Status, darin sie bis anhin Gott gedient hatten,
beibehalten sollten, vorbehaltlich der Rechte des Pfarrers.92 Bereits zuvor war
der Konvent in Privilegienbriefe zugunsten des Dominikanerordens
einbezogen worden,93 und nach der Urkunde von 1288 wurde der Ordensgründer

Dominikus besonders geehrt.94 Das Kloster wurde dem
Dominikanerorden jedoch nie inkorporiert.95 Im 15. Jahrhundert nannte es sich
St. Verena in den Wyden%, seit 1699 Maria Zuflucht97.

87UBSSG 2, S. 24 Nr. 790. Zu Johannes von Litauen, siehe Helvetia Sacra 1/1, S. 506.
88Helvetia Sacra IV/5, S. 939. Zu St.Nicolai in Chur, siehe Helvetia Sacra IV/5,

S. 325 - 345 (Florian Hitz), hier S. 329.
89UBSSG 2, S. 42 f. Nr. 818, S. 162 Nr. 986.
90 UBSSG 2, S.lOOf. Nr. 904.
"Anton Frafel, Kreuz und Lowe, Uznach 1903, S.71; E. Herbert, Das Domimkane-

rinnenkloster «Maria Zuflucht» m Weesen 1256-1956, Uznach 1956, S. 6, 8; siehe
Anm. 92.

92UBSSG 2, S. 304 f. Nr. 1161; siehe auch Helvetia Sacra IV/5, S. 939.
93Z.B. UBSSG 2, S. 10 f. Nr. 772 (8.Dez. 1287), S. 18 f. Nr. 784 (28.Juli 1288), S. 161 f.

Nr. 985 (20. April 1306).
94 UBSSG 2, S.24 Nr. 790.
95 Wehrh-Johns, Predigerkonvent, S. 155; Helvetia Sacra IV/5, S. 936.
96E. Herbert, Das Dominikanerinnenkloster «Maria Zuflucht» in Weesen 1256-1956,

Uznach 1956, S. 11; Helvetia Sacra IV/5, S. 935.
"Helvetia Sacra IV/5, S. 945. Auch Glarnennnen sind in das Kloster eingetreten, so

brachte Judenta Wazzi aus Glarus 1353 dem Kloster als Aussteuer acht Alpanteile im
Dumachtal ein, siehe Aegidius Tschudi, Chronicon Helveticum, 2. Ergänzungsband,

bearb. von Bernhard Stettier, Bern 1975 (Quellen zur Schweizer Geschichte
NF I. Abt., Bd. VII/2a), S. 395 f.

60



Schänis SG:
Der Überlieferung nach entstand um die Mitte des 13Jahrhunderts unweit
des adeligen Chorfrauenstifts in Schänis eine Schwesternsamnung.98
Direkte Nachrichten fehlen. Hinweise, dass dort vor 1270 wahrscheinlich
ein Schwesternkonvent gelebt hat, geben Urkunden von 1270, in denen
Rat und Bürgerschaft von Aarau den Schwestern von Schänis (conventui
devotarum in Christo sororum dictarum de Schennis) eine Hofstatt zur Errichtung

eines Klosters schenkten und sie dadurch zum Umzug nach Aarau
veranlassen konnten.99 Die Annahme einer Übersiedlung von Schänis im
Bistum Chur nach Aarau bzw. ins Bistum Konstanz wird durch weitere
Urkunden erhärtet. Sie erfolgte mit Zustimmung der Kyburger und ihrer
Erben, die als Vögte des Stifts im Gasterland wie auch als
Stadtherren in Aarau Herrschaftsrechte ausübten. So willigte Graf Hugo I. von
Werdenberg 1270 in die Verlegung der Schwestern von Schänis nach Aarau
ein (transitus sororum de Schennis in dream sitam iuxta Arowa) und befreite sie
als Vormund Annas von Kyburg, der Stadtherrin, von Steuern.100 Auch die
Einwilligung der kirchlichen Behörden liess nicht lange auf sich warten.
Bischof Eberhard von Konstanz gewährte am 23. Januar 1271 der Ansied-
lung, die neulich aus dem Bistum Chur nach Aarau verpflanzt worden war
(priorissa et conventus novelleplantationis in Arowe, que se de novo ad locum pre-
dictum a Cvriensi dyocesi transtulerunt), seinen Schutz und erteilte die
Erlaubnis zum Bau von Kloster und Kapelle,101 während der bisherige Ober-
hirte Bischof Heinrich III. von Chur auf Bitte der Prediger von Zürich am
20. Mai 1271 zugunsten der Samnung einen Ablassbrief ausfertigte.102 Die
Zürcher Prediger erscheinen in Urkunden von 1270 und 1271 als Zeugen,
sie hatten die Schwestern vielleicht bereits in Schänis betreut analog zu je-

98 Helvetia Sacra IX/2, S. 370 f. (Ursus Brunold); Affentranger, Bettelorden im
spatmittelalterlichen Churràtien, S. 378 f.; Wehrh-johns, Predigerkonvent, S. 157 f.

"UBSSG 1, S. 399 f. Nr. 565 (26.Febr. 1270), S. 401 Nr. 566 (26.Febr. 1270), S. 401 f.
Nr. 567 (25.März 1270). Über die Gründung in Aarau, siehe Helvetia Sacra IX/2,
S. 104-106. Die Ansicht, dass die Samnung m Aarau auf eine zuvor m Schänis
ansässige Schwesternkommunität zurückgeht, vertreten Anton Fräfel, Kreuz und
Löwe, Uznach 1903, S. 72, Georg Boner, Geschichte der Stadt Aarau, 1978, S. 104,
269 f., Martina Wehrli-Johns, Predigerkonvent, S. 157, Urban Affentranger, Bettelorden

im spätmittelalterlichen Churràtien, S. 378 f., und Ursus Brunold in Helvetia
Sacra IX/2, S. 370 f. Walther Merz, Geschichte der Stadt Aarau im Mittelalter, Aarau
1925, S. 5 f., und Bernhard Anderes, in KD St.Gallen, Bd. 5, 1970, S. 160, sehen in
der Aarauer Samnung eine Abspaltung vom adeligen Chorfrauenstift Schänis. Paul
Hausherr, Gnadenthal. Eine Studie zu den Klöstern im Reuss- und Limmattal, Nie-
derwil 1981, S. 11-14, äusserte neuerdings die Vermutung, die Schwestern in Aarau
seien nicht aus Schänis SG, sondern aus Niederwil AG gekommen, das damals zum
Rechtsbereich des Stifts Schänis gehörte.

100UBSSG 1, S. 398 Nr. 561. Gräfin Elisabeth von Kyburg verzichtete am 15.Juli 1270
aufalle ihre Rechte an die von den Aarauer Burgern den Schwestern geschenkte
Hofstatt, siehe UBSSG 1, S. 405 f. Nr. 571.

101 UBSSG 1, S. 411 Nr. 579.
102UBSSG 1, S. 414 f. Nr. 583.

61



nen in Weesen und stellten bei der Verlegung der Kommunität nach Aarau
eine treibende Kraft dar.103 Bischof Nikiaus von Frauenfeld (1334 bis 1344)
erlaubte den Schwestern, die Augustinerregel anzunehmen.104 Wie Weesen
wurde auch dieses Kloster nie dem Orden inkorporiert und blieb unter
Aufsicht des Diözesanbischofs, der die Seelsorge und Visitation den
Zürcher Predigern zuwies. Seit dem beginnenden 15.Jahrhundert wird das

Kloster nach der Patronin des Hauptaltars St. Ursula genannt.105

Literatur

Beginen allgemein

Degler-Spengler, Brigitte, Die Beginen in Basel, in: Basler Zeitschrift für
Geschichte und Altertumskunde 69 (1969), S. 5-83, und 70 (1970),
S. 29-118 (zitiert nach durchnummeriertem Sonderdruck Basel 1970).

- Der Beginenstreit in Basel, 1400-1411. Neue Forschungsergebnisse und
weitere Fragen, in: II movimento francescano della penitenza nella
società medioevale (Atti del 3° convegno di studi francescani, Padova

25-27 settembre 1979), Roma 1980, S. 95-105.
- Die religiöse Frauenbewegung des Mittelalters, Konversen - Nonnen -

Beginen, in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 3 (1984),
S.75-88.

- «Zahlreich wie die Sterne des Himmels». Zisterzienser, Dominikaner und
Franziskaner vor dem Problem der Inkorporation von Frauenklöstern,
in: Rottenburger Jahrbuch für Kirchengeschichte 4 (1985), S. 37-50.

Elm, Kaspar, Ketzer oder fromme Frauen? Das Beginentum im europäischen

Mittelalter, in: Journal für Geschichte 2 (1980), Heft 6, S.42-46.
- Die Stellung der Frau in Ordenswesen, Semireligiosentum und Häresie

zur Zeit der heiligen Elisabeth, in Sankt Elisabeth, Fürstin, Dienerin,
Heilige. Aufsätze, Dokumentation, Katalog, Sigmaringen 1981, S.7-28.

Ennen, Edith, Frauen im Mittelalter, 3. Aufl., München 1985.

Greven, Joseph, Die Anfänge der Beginen. Ein Beitrag zur Geschichte der

Volksfrömmigkeit und des Ordenswesens im Hochmittelalter, Münster
i.W. 1912 (Vorreformationsgeschichtliche Forschungen Bd. 8).

103UBSSG 1, S. 405 f. Nr. 571 (15.Juli 1270), S. 408 f. Nr. 575 (21. Okt. 1270), S. 414 f.
Nr. 583 (20. Mai 1271). Wehrli-Johns, Predigerkonvent, S. 157 f. Vielleicht bildete
gerade die Nahe der beiden Samnungen den Grund fur die Verlegung der Schwestern
nach Aarau.

104 Die Urkunde ist nicht mehr erhalten, wird aber m einem Erlass vom 26. November
1393 erwähnt, siehe Aargauer Urkunden, Bd. 9: Die Urkunden des Stadtarchivs
Aarau, bearb. von Georg Boner, Aarau 1942, S. 88 Nr. 195.

105 Aargauer Urkunden, Bd. 9, S. 133 Nr. 312 (26. April 1413). Siehe Helvetia Sacra IX/2,
S. 104-106, und IV/5, S. 515-529 (St. Ursula in Aarau, von Hélène Arnet).

62



Grandmann, Herbert, Zur Geschichte der Beginen im 13.Jahrhundert, in:
Archiv für Kulturgeschichte 21 (1931), S. 296-320.

- Religiöse Bewegungen im Mittelalter. Untersuchungen über die
geschichtlichen Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden
und der religiösen Frauenbewegung im 12. und 13. Jahrhundert und über
die geschichtlichen Grundlagen der deutschen Mystik. Anhang: Neue
Beiträge zur Geschichte der religiösen Bewegungen im Mittelalter.
3. Aufl., Darmstadt 1970.

Helvetia Sacra IX/2, Die Beginen und Begarden in der Schweiz, Bern,
Frankfurt a.M. 1995.

Ketsch, Peter, Frauen im Mittelalter, Bd. 2, Düsseldorf 1984, S. 342-346
(Beginen).

Lerner, Robert E., The Heresy of the Free Spirit in the Later Middle Ages.
Berkeley, Los Angeles, London 1972.

Lexikon des Mittelalters, Bd. 1, München 1980, Sp. 1799-1803: Beg(h)inen
(K. Elm, R. Sprandel).

Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 2, 1994, Sp. 144 f.

McDonnell, Ernest W, The Beguines and Beghards in Medieval Culture,
with Special Emphasis on the Belgian Scene, New York 1969.

Neumann, Eva Gertrud, Rheinisches Beginen- und Begardenwesen. Ein
Mainzer Beitrag zur religiösen Bewegung am Rhein, Meisenheim/Glan
1960 (Mainzer Abhandlungen zur mittleren und neueren Geschichte,
Bd. 4).

Nübel, Otto, Mittelalterliche Beginen- und Sozialsiedlungen in den
Niederlanden. Ein Beitrag zur Vorgeschichte der Fuggerei, Tübingen 1970

(Schwäbische Forschungsgemeinschaft bei der Kommission für
bayerische Landesgeschichte, Reihe 4, Bd. 14/Studien zur Fuggergeschichte,
Bd. 23).

Patschovsky, Alexander, Strassburger Beginenverfolgungen im 14.

Jahrhundert, in: Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 30 (1974),
S. 56-198.

- Beginen, Begarden und Terziaren im 14. und 15. Jahrhundert. Das
Beispiel des Basler Beginenstreits (1400/04-1411), in: M. Wehrli-Johns,
C.Opitz, Fromme Frauen oder Ketzerinnen?, Freiburg i.Br. 1998,
S. 195-209.

Religiöse Frauenbewegung und mystische Frömmigkeit im Mittelalter,
hrsg. von Peter Dinzelbacher und Dieter R. Bauer. Köln, Wien 1988
(Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte, Heft 28).

Schmitt, Jean-Claude, Mort d'une hérésie. L'Eglise et les clercs face aux
béguines et aux béghards du Rhin supérieur du XIVe au XVe siècle. Paris,
La Haye, New York 1978 (Civilisations et Sociétés 56).

63



Spies, Martina, Beginengemeinschaften in Frankfurt am Main. Zur Frage
der genossenschaftlichen Selbstorganisation von Frauen im Mittelalter,
Dortmund 1998.

Theologische Realenzyklopädie, Bd. 5, Berlin 1980, S.404-411: Beginen/
Begarden (Ernest W. McDonnell).

Utz Tremp, Kathrin, Zwischen Ketzerei und Krankenpflege - Die Beginen
in der spätmittelalterlichen Stadt Bern, in: M.Wehrli-Johns, C.Opitz,
Fromme Frauen oder Ketzerinnen?, Freiburg i.Br. 1998, S. 169-194.

Wehrli-Johns, Martina, Geschichte des Zürcher Predigerkonvents
(1230-1524), Mendikantentum zwischen Kirche, Adel und Stadt, Zürich
1980.

Wehrli-Johns, Martina, Opitz, Claudia (Hrsg.), Fromme Frauen oder
Ketzerinnen? Leben und Verfolgung der Beginen im Mittelalter, Freiburg
i.Br. 1998.

Weinmann, Ute, Mittelalterliche Frauenbewegungen. Ihre Beziehungen
zur Orthodoxie und Häresie, Pfaffenweiler 1990.

Wilts, Andreas, Beginen im Bodenseeraum, Sigmaringen 1994 (Bodensee-
Bibliothek, Bd. 37).

Beginen, Glarus

Affentranger, Urban, Die Ausbreitung der Bettelorden im spätmittelalterlichen

Churrätien, in: Geschichte und Kultur Churrätiens, Festschrift
für Pater Iso Müller OSB, hrsg. von Ursus Brunold, Lothar Deplazes,
Disentis 1986, S. 363-387.

Baur, Ludwig, Die Ausbreitung der Bettelorden in der Diöcese Konstanz,
in: Freiburger Diözesan-Archiv 28, NF 1, 1900, S. 76.

Brunner, Christoph H., «Glarus diennen» - Gilg Tschudis Spitalrodel um
1560, in: Aegidius Tschudi und seine Zeit, hrsg. von Katharina Koller-
Weiss und Christian Sieber, Basel 2002, S. 53-105.

Bürgler, Anastasius, Die Franziskus-Orden in der Schweiz, Schwyz 1926,
S. 155, 160.

Gruber, Eugen, Beginen und Eremiten der Innerschweiz, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 58, 1964, S.79-106.

Heer, Gottfried, Zur Geschichte der glarnerischen Geschlechter, derjenigen
der Gemeinde Linthal insbesondere, in: JHVG 23 (1887), S. 21-119.

- Kirchengeschichte des Kantons Glarus 1, in: JHVG 31 (1895), S. 1-74.

- Geschichte der Gemeinde Linthal, Heft 1: Bis zum Beginn der
Reformation, Glarus o.J. (1909).

Helvetia Sacra IV/5: Die Dominikaner und Dominikanerinnen in der
Schweiz, Basel 1999.

64



Helvetia Sacra V/1: Der Franziskusorden. Die Franziskaner, die Klarissen
und die regulierten Franziskaner-Terziarinnen in der Schweiz, Bern 1978.

Helvetia Sacra IX/2: Die Beginen und Begarden in der Schweiz, Basel,
Frankfurt a.M. 1995.

JHVG: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus.
Die katholische Pfarrei und Kirchgemeinde Glarus-Riedern, hrsg. von

German Studer und Fridolin Jakober, Glarus 1993.

KD St.Gallen: Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, Bd. 5, Der
Bezirk Gaster, von Bernhard Anderes, Basel 1970.

LAGL: Landesarchiv Glarus.
Lang, Caspar, Historisch-Theologischer Grund-Riss der alt- und jeweiligen

Christlichen Welt, Bd. 1, Einsiedeln 1692.

Lorenzi, Andreas, 700 Jahre Kilchhöri Linthal, Näfels 1984, S. 9-16.
Meier, Gabriel, Die Beginen der Schweiz, in: Zeitschrift für Schweizerische

Kirchengeschichte 9, 1915, S. 122.

Nüscheler, Arnold, Die Gotteshäuser der Schweiz, Heft 3, Zürich 1873,
S. 541.

Schaufelberger, Walter, Zürich, Franziskaner-Konventualen. Die Bruder-
und Schwesternhäuser, in: Alemania Franciscana Antiqua 15 (1970),
S. 61-162.

Schwitter, Polykarp, Das Kapuzinerkloster Näfels 1675-1975. Ein Beitrag
zur Glarner Landesgeschichte, Näfels 1975, S. 6 f., 84 f.

Sennhauser, Hans-Rudolf, Die ältesten Kirchen des Kantons Glarus, B.

Ausgrabung und Bauuntersuchung Kapelle St. Michael auf dem Bürgli,
in: JHVG 65 (1974), S.70-99.

SRQ: Die Rechtsquellen des Kantons Glarus, bearb. von Fritz Stucki,
4 Bde. und Register, Aarau 1983-1986.

Staerkle, Paul, Vom ältesten Kirchenbuch des Landes Glarus, in: JHVG 52
(1946), S. 44-56.

Thürer, Hans, Geschichte der Gemeinde Mollis, Glarus 1954, S. 165.

UBSSG: Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons St.Gallen,
2 Bde., bearb. von Franz Perret, Rorschach 1961, 1982.

Urkundensammlung zur Geschichte des Kantons Glarus, hrsg. vonJohann
Jakob Blumer, 3 Bde., Glarus 1865-1915.

Walch, Gertrud, Orts- und Flurnamen des Kantons Glarus, Bausteine zu
einem Glarner Namenbuch, Schaffhausen/Glarus 1996.

Wappenbuch des Landes Glarus, hrsg. von Ida Tschudi-Schümperlin und
Jakob Winteler, Glarus 1937.

Winteler, Jakob, Geschichte des Landes Glarus, Band 1, Glarus 1952.

- Glarus, Geschichte eines ländlichen Hauptortes, 2. Aufl., Glarus 1961,
S. 25, 30, 150.

ZSKG: Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte.

65



Abb. 1: Die Kirche von Betschwanden. Das Pfarrhaus befindet sich links aussen,
unmittelbar jenseits der Strasse. Von Südosten gesehen.

66


	Beginen und Begarden

