
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 82 (2002)

Artikel: Wie fromm waren die alten Glarner?

Autor: Tremp, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie fromm waren die alten Glarner?

Emst Tremp

Kirchliches und religiöses Leben im mittelalterlichen Glarnerland*

Der Franziskaner Johannes von Winterthur (f nach 1348) berichtet in seiner

Chronik folgende Begebenheit: Im Krieg zwischen König Ludwig dem
Bayern und Osterreich vermittelte König Johann von Böhmen im August
1330 im Elsass einen Frieden. Als Königjohann nach dem Friedensschluss
im Lager des Herzogs von Österreich vor Colmar herumritt, kam er auch

zum Kriegshaufen der Männer von Glarus. Er sah ihre Waffen und
Mordwerkzeuge, in der Volkssprache Hellenbarden genannt, und soll voll
Bewunderung ausgemfen haben: 0 wie schrecklich ist der Anblick dieses Schlachtkeils

mit seinen entsetzlichen und nicht wenigzufürchtenden Waffen!1 Die Glarner
waren offenbar schon damals, ein halbes Jahrhundert vor dem Befreiungs-

* Dieser Aufsatz ist aus einem Vortrag herausgewachsen, den ich am 20. Februar 2001

vor dem Historischen Verein des Kantons Glarus in Glarus und am 18. Oktober 2001

in Bad Sackingen (D) gehalten habe.
Folgende Abkürzungen werden verwendet: HS Helvetia Sacra. -JHVG=Jahrbuch
des Historischen Vereins des Kantons Glarus. - REC Regesta Episcoporum Con-
stantiensium, Innsbruck 1895-1941. - RQ_=Die Rechtsquellen des Kantons Glarus,
bearb. von Fritz Stucki (Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. VII), 5 Bde.,
Aarau 1983-1985. - Tschudi, Chromcon Aegidius Tschudi, Chronicon Helveti-
cum, bearb. von Bernhard Stettier (Quellen zur Schweizer Geschichte, N. F., 1. Abt.,
Bd. VII), Basel 1968-2001. - US=Urkundensammlung zur Geschichte des Kantons
Glarus, hrsg. von Johann Jakob Blumer, fortgesetzt durch Gottfried Heer, 3 Bde.,
Glarus 1865-1915. - ZSKG Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte.
Grundlegend und immer noch nützlich fur die glarnensche Kirchengeschichte im
Mittelalter ist das vielseitige Werk des Betschwander Pfarrers und Standerats Gottfried

Heer (1843-1921), insbesondere seine Kirchengeschichte des Kantons Glarus,
erschienen in fhnfTeilen im JHVG und als Separatdruck 1887 bis 1911; zu semer Person

vgl. Hans Laupper, Die Glarner National- und Standerate 1848 bis 1991, in: Glarus

und die Schweiz, hrsg. von Jurg Davatz, Glarus 1991, S. 84. Zu erwähnen ist auch
das als Manuskript nachgelassene Werk des Einsiedler Benediktiners Justus Landolt
(1815-1883), das jungst im Druck erschienen ist: Das Land Glarus bis zur Schlacht
bei Nàfels 1388 nach dem unvollendeten Manuskript, hrsg. von Hans Laupper und
German Studer, Glarus 2001.

1 Die ChronikJohanns von Winterthur, in Verbindung mit Carl Brun hrsg. von Friedrich

Baethgen (Monumenta Germamae Histonca, Script, rer. Germ. N.S.3), Berlin
1924, S.90; deutsche Übersetzung und Kommentierung der Stelle in: US 1, Nr. 54,
S. 175 f.; RQ_1, Nr. 20, S.34; RQ_5, S.2202.

9



krieg und noch stramm im Heeresaufgebot ihres habsburgischen Landesherrn

kämpfend, ein gefürchteter Haufe. Ihre weit herum bekannte
Kriegstüchtigkeit beruhte wohl weniger auf zünftigem Kriegshandwerk, das sie

in auswärtigen Zügen gelernt hätten, als auf der rohen Gewalt urchiger
Bergler.

In der Schlacht bei Näfels 1388 besiegte die geballte Angriffskraft der
Glarner das Reiterheer der eigenen früheren Herrschaft. Wer von den Gegnern

nicht auf dem Schlachtfeld liegen blieb, den verfolgten die Glarner
gnadenlos; viele der gepanzerten Ritter ertränkten sie auf der Flucht in der

Maag bei Weesen. Auch in späteren Konflikten schildern die Chronisten
die Glarner Krieger als besonders grausam. Im Alten Zürichkrieg in der
Mitte des 15.Jahrhunderts gehörten sie zusammen mit den Schwyzern zu
den brutalsten Dreinschlägern, zu den gefurchtetsten Gegnern Zürichs
und des ostschweizerisch-österreichischen Adels. An der Bluttat von
Greifensee, der völlig unnötigen Massenhinrichtung der gesamten Besatzung
dieses Zürcher Landstädtchens am 28. Mai 1444, die damals ungeheures
Aufsehen erregte, waren sie mitbeteiligt.2 Die Gegenseite warf ihnen vor,
auch die Zivilbevölkerung nicht zu verschonen, Dörfer zu plündern und
zu verbrennen, Frauen zu schänden, sogar vor der sakrilegischen Entweihung

von Kirchen nicht zurückzuschrecken.3
«Gfürchige» Leute waren zweifellos unsere mittelalterlichen Vorfahren

im Krieg. Waren sie aber auch ohne Gewissen, unfromm, gottlos? Zur
geschilderten Grausamkeit steht in einem eigenartigen Gegensatz das enge
Verhältnis der Glarner zum Heiligen, zu den Heiligen. Im Näfelser Fahrtslied

riefen sie Christus, Maria und vor allem «ihren» Heiligen, den heiligen
Fridolin, um Beistand an:

0 helger Herr Sant Fridly, e du truwer Landtzman,
sy diss Land din Eigen, so bilffuns hütt mit Eeren bhan,4

2 Die Hinrichtung der Besatzung durch Schwyz und seine Verbündeten, darunter Gla-
rus, ist als Mord von Greifensee in die Geschichte eingegangen; vgl. z.B. den Bericht
und die bildliche Darstellung in der Chronik des Luzerners Diebold Schilling von
1513, hrsg. von Peter Ruck und Gottfried Boesch, in: Die Schweizer Bilderchronik
des Luzerners Diebold Schilling 1513, Luzern 1981, S.74f.

3 Solche schwere Anschuldigungen, die offenbar nicht grundlos waren, suchten die
Eidgenossen in verschiedenen Schreiben an Kurfürsten und Reichsstädte zu
entkräften; US 3, Nr. 260, bes. S. 59. Besonders grausam waren neben den Schwyzern
die Glarner; vgl. Spottgedicht in der so genannten Klingenberger Chronik, ebenda,
S.60.

4 Zit. nach Max Wehrli, Das Lied von der Schlacht bei Nafels, m : Schweizerische
Zeitschrift fur Geschichte 9 (1959), S. 206-213. Diese Strophe ist in leicht überarbeiteter

Form auch in der von Aegidius Tschudi erweiterten Fassung des alten Näfelser
Schlachtliedes enthalten; vgl.Tschudi, Chromcon, 6. Teil, S.259-262 mit Anm.215.

10



Ihm vor allem glaubten die Glarner ihren Sieg bei Näfels zu verdanken. Er
stand ihnen im Kampf bei, denn ihr Land ist Sant Fridlys Landt. Fridolin
ist nicht nur Schutzheiliger der Glarner, sondern ihr Landsmann, ja im
eigentlichen Sinn der Herr und Besitzer des Tals mit allen seinen Bewohnern.

Unter seinem Zeichen zogen sie in den Kampf. Das Schlachtbanner
von Näfels, das heute im Freulerpalast in Näfels aufbewahrt wird, ist daher
mit seiner ältesten Darstellung des Landespatrons mehr als nur ein
kostbares, ehrwürdiges Staatsaltertum. In ihm erblickten die zum Kampf
besammelten Glarner den mächtigen heiligen Mitkämpfer und Beistand.
Das gab ihnen Mut, Todesverachtung und Siegesgewissheit.

Auch in späteren Kämpfen vertrauten die Glarner auf den Beistand
ihres Heiligen. Während des Alten Zürichkriegs sollen die Eidgenossen für
die Schlacht bei Ragaz im Jahr 1446 auf Betreiben von Glarus mit voller
Absicht den Fridolinstag (6. März) gewählt haben, da man, wie Aegidius
Tschudi schreibt, auch unter seinem Banner ausgezogen sei und auf seine
besondere Hilfe vertraue : So weltind si im namen gottes und sant Fridlins hinuf
ziechen und si die viend suchen in hoffnung, es sölt inen an sant Fridlins tag mit
sant Fridlins panner nit mögen misslingen ,5 Diese Gewissheit schien auch die
masslose Grausamkeit der Glarner gegenüber den Feinden zu rechtfertigen,

die die Feinde ihres Heiligen, Eindringlinge in sein Eigentum waren.
Kämpfen mit den Heiligen, leben mit den Heiligen waren für den
mittelalterlichen Menschen selbstverständliche Vorstellungen.

Waren dadurch alle Verbrechen erlaubt, war jede Hemmung ausgeschaltet?

Das Verhalten der Glarner im Alten Zürichkrieg zeigt im Gegenteil,
dass es auch für sie Grenzen gab, die zu überschreiten sündhaft war. Nach
den begangenen Kriegsgräueln war die erste Sorge der schuldbewussten
Glarner, vom Bischof von Konstanz, ihrem Oberhirten, eine
Generalabsolution für ihre Untaten zu bekommen. Durch die «Absolutio Claro-
nensium» vom 31. März 1444 erteilte der Generalvikar im Namen des

Bischofs den Geistlichen der Glarner Pfarreien Absolutionsvollmacht
gegenüber allen, die ihr Vergehen bereuten und beichteten. Wer an
Totschlägen, Brandstiftungen, Plünderungen, Raubüberfällen und anderen
Untaten teilgenommen hatte, konnte durch die Beichte vor seinem Pfarrer

die Lossprechung seiner Sünden erhalten. Nur Kirchenschänder und
Gewalttäter gegenüber Geistlichen mussten sich dem bischöflichen
Gericht in Konstanz stellen.6 Pech allerdings für die um ihr Seelenheil Ban-

5Tschudi, Chromeon, 11.Teil, S.419; vgl. US 3, Nr.285, S. 185 -201, bes. S. 190, 195,
20L

6US 3, Nr. 258, S. 48-52 (mit deutscher Übersetzung); RQ_1, Nr. 74 A, S. 154 f.;
Tschudi, Chronicon, 11. Teil, S. 246-248 mit Anm. 117 (Original fehlt, nur in
Abschrift von Tschudi überliefert).

11



genden, dass der Krieg wider Erwarten noch nicht zu Ende war, ja in
der Folge noch grausamer und erbitterter geführt wurde. Die Bluttat von
Greifensee stand noch bevor. Es blieb den Glarnern nichts anderes übrig,
als ihren Bischof ein zweites Mal um Sündenerlass zu bitten; die zweite
«Absolutio Claronensium» wurde ihnen am 20. Februar 1445 gewährt. An
dieser erneuerten Vollmacht zeigt sich, wie die Brutalität der Glarner und
der anderen Eidgenossen (jeder Ort erhielt für sich eine eigene
Absolutionsvollmacht) im Krieg inzwischen noch zugenommen hatte; zu den
dem bischöflichen Gericht vorbehaltenen Verbrechen wurde nun nämlich
das vorsätzliche, eigenhändige Anzünden von Kirchen hinzugefügt.7

Was aus heutiger Sicht unvereinbar erscheint, masslose Gewalttätigkeit
im Krieg auf der einen Seite, fromme Gläubigkeit, Vertrauen in die Hilfe
der Eleiligen, Sorge um das Seelenheil der Verstorbenen auf der anderen
Seite, kennzeichnet die Widersprüchlichkeit mittelalterlicher Existenz.
Und ganz besonders prägte solcher Widerspruch das Verhalten der Glarner.

Gerade im Umfeld von Krieg und gewaltsamem Tod sind wichtige,
authentische Zeugnisse glarnerischer Frömmigkeit überliefert. Bevor wir
uns ihnen zuwenden und auf die spezifischen Formen religiösen Lebens
eingehen können, sind die Kirchenorganisation, der Klerus und die geistliche

Versorgung der Gläubigen darzustellen.

1. Kirchliche Organisation

Die Pfarreien bildeten den Rahmen des kirchlichen Lebens. Die an den
Pfarrkirchen wirkenden Geistlichen waren zuständig für die Spendung der
Sakramente, der Heilmittel des Glaubens, und für die religiöse Unterweisung

der Gläubigen. Der Taufbrunnen in der Pfarrkirche stand am Anfang
des Christenlebens, die geweihte Erde des Friedhofs neben der Pfarrkirche
nahm den Leichnam des Verstorbenen auf. Zwischen diesen beiden
«Durchgängen» erfüllte sich das Leben der Gläubigen. In der Pfarrkirche wurde
der Gottesdienst gehalten, mit der Messfeier als Kernstück. In stets
wiederkehrendem Wechsel des Kirchenjahrs folgten sich die Festkreise der
Hochfeste und die Sonntage; dazu kamen im Rhythmus des Kalenderjahrs
die allgemeinen Heiligenfeste und die speziellen Festtage wie das
Kirchweihfest oder der Gedächtnistag lokal verehrter Heiliger. Die Pfarrkirchen

7 US 3, Nr. 279, S. 175-178; RQJ, Nr. 74 A Bern., S. 155; Tschudi, Chromeon, 11. Teil,
S. 354-356 mit Anm. 169 (Original fehlt, ebenfalls nur in Abschrift von Tschudi
überliefert). - Solche Absolutionsvollmachten waren nicht gratis; von der fur Luzern
ausgestellten wissen wir, dass die Gebuhr in diesem Fall 44 Gulden betrug und das
Dokument erst nach Bezahlung ausgehandigt wurde; REC 4, Nr. 11031.

12



mit ihrer Priesterschaft verkörperten gewissermassen die unterste Stufe der
Amtskirche. Sie richteten sich nach dem Vorbild der Bischofskirche aus,
wie sie ja in den geistlichen und kirchenrechtlichen Dingen dem Bischof
unterstanden.

Im Glarnerland gab es während vieler Jahrhunderte nur eine Pfarrkirche,
die Talkirche in Glarus. Archäologische Untersuchungen in den Jahren
1968 und 1971 haben einiges Licht in ihre Anfänge und damit in das frühe
Christentum im Tal der Linth gebracht. Das erste Kirchengebäude an der
Stelle, wo sich bis zum Stadtbrand von 1861 die Pfarrkirche befand und
heute das Gerichtsgebäude steht, dürfte bis ins frühe 7.Jahrhundert zurückgehen.8

Damit scheint an diesem Ort eine Kontinuität des christlichen
Kultes von weit über 1200 Jahren bestanden zu haben - erst abgebrochen
durch den Stadtbrand im 19.Jahrhundert und den Neubau der Stadtkirche
an einem anderen, ihrem heutigen Standort.

Soweit die schriftlichen Quellen zurückreichen, gehörte die Kirche von
Glarus und mit ihr der grösste Teil des Tales zum Bistum Konstanz. Dieses

wurde nach heutigen Kenntnissen um die Wende vom 6. zum 7.Jahr-
hundert errichtet und unter dem fränkischen König Dagobert I. (623-639)
gefestigt. Das neue Bistum umfasste den alemannischen Kernraum
beiderseits von Hochrhein und Bodensee, es gab der hier langsam fortschreitenden

Christianisierung eine feste kirchliche Verfassung.9 Die Zugehörigkeit

von Glarus zu Konstanz und die zeitliche Nähe der ältesten Glarner
Kirche zur Errichtung dieses Bistums sind deutliche Hinweise: Wie das Tal
ab dem 7. Jahrhundert durch einwandernde Alemannen besiedelt wurde -
durch die Ortsnamen im Mittelland und Hinterland hinreichend belegt -,
fasste hier auch das Christentum von Norden her Fuss oder wurde
wenigstens von Norden her, durch das Bistum Konstanz, kirchlich
organisiert.

War es Fridolin persönlich, der im Tal der Linth predigte und missionierte,

wie es die spätere Legende vom Ursus-Wunder erzählt? - der heilige
Fridolin, Träger der Mission im südalemannischen Raum im 6. oder 7.Jahr¬
hundert und Begründer des Hilariuskultes in diesen Gegenden, der auf der

8 Vgl. Hans Rudolf Sennhauser, Die ältesten Kirchen des Kantons Glarus. Zwei Aus-
grabungsbenchte, in: JHVG 65 (1974), S.46-99; ders., in: Vorromanische Kirchenbauten.

Katalog der Denkmaler bis zum Ausgang der Ottonen, Nachtragsbd.,
München 1991, S. 146 f.

'Vgl. HS 1/2: Das Bistum Konstanz, das Erzbistum Mainz, das Bistum St.Gallen,
Bd.l, Basel-Frankfurt a.M. 1993: Geschichte, S. 85 ff., 47 f.; Helmut Maurer, Das
Bistum Konstanz und die Christianisierung der Alemannen, in: Mission und
Christianisierung am Hoch- und Oberrhein (6.-8. Jahrhundert) (Archäologie und
Geschichte, Bd. 10), Stuttgart 2000, S. 139-163.

13



Der heilige Fridolin und Ursus; spatgotische Fresken um 1475 in der Kirche
Obstalden. (LaGL)

Rheininsel bei Säckingen gestorben und begraben ist?10 Auf diese umstrittene,

wohl unlösbare Frage möchte ich in unserem Zusammenhang nicht
eingehen. Immerhin lässt sich die Abhängigkeit des Landes Glarus vom
Frauenkloster Säckingen bis weit ins Frühmittelalter zurückverfolgen. Die
Legende von den zwei Brüdern Ursus und Landolfund von der Schenkung
des Tales an den Heiligen stammt zwar erst aus dem 13. Jahrhundert,
könnte aber ihren historischen Kern in den Landübertragungen der mächtigen

Beata- und Landolt-Sippe vor der Mitte des 8.Jahrhunderts haben.
Seit dieser Zeit dürfte Glarus unter der Grundherrschaft Säckingens
gestanden haben. Auch ist in Glarus eines der ältesten Hilarius-Patrozinien
nachzuweisen, «das einzige unter allen Säckinger Kirchen, aus dem man
auf eine frühe Verbindung schliessen kann».11

Nicht dem alemannischen Bistum Konstanz, sondern dem rätischen
Bistum Chur waren die Siedlungen am Eingang des Linthtals zugehörig.
Nach der ältesten Grenzbeschreibung des Bistums Konstanz aus dem Jahr
1155 schob sich das Bistum Chur durch das Walenseetal, über den Keren-
zerberg bis zu den Pfarreien Schänis und Benken mit den zu Schänis

10Vgl. Mechthild Pornbacher, Vita Sancti Fridoline Leben und Wunder des heiligen
Fridolin von Sackingen, beschrieben von Balther von Sackingen, Bischof von
Speyer. Text - Übersetzung - Kommentar, Sigmaringen 1997, S. 163 ff.

11 Pornbacher, Vita Sancti Fridolin!, S. 165.

14



gehörenden Dörfern Niederurnen und Bilten wie ein Riegel vor den

Eingang ins Glarner Tal und trennte dieses räumlich praktisch vom Bistum
Konstanz ab.12 Die auffällige Grenzziehung erklärt sich durch das

Vorhandensein einer voralemannischen, keltoromanischen Bevölkerung im
vorderen Teil des Linthtals, davon zeugen die romanischen Siedlungsnamen

von Urnen über Näfels und Mollis bis Glarus. Die romanischen
Siedlungen dürften schon vor der Zeit der alemannischen Landnahme von
Churrätien aus, letztlich von Süden her über die Alpen, mit dem
Christentum in Berührung gekommen sein. Die ersten Christen im Glarnerland
lebten also vermutlich im Unterland, am römischen Handelsweg zwischen
den rätischen Alpenpässen und Zürich.

Nach diesem kleinen Exkurs über die Anfänge des Christentums ist nach
der Ausbildung der glarnerischen Pfarreien zu fragen. Während langer Zeit
blieb die Kirche in Glarus die einzige Pfarrkirche im Tal. Am selben Ort
befand sich der Meierhof, der Mittelpunkt der säckingischen Grundherrschaft,

und wurde unter der Eiche Gericht abgehalten.13 Wie die Lehnsleute

des Klosters verpflichtet waren, an verschiedenen Tagen bestimmte
Zinsen auf den Meierhof zu bringen, hatten sich die Talbewohner für alle
kirchlichen Handlungen nach Glarus zu begeben. Während Jahrhunderten

nahm man den weiten, beschwerlichen Weg offenbar in Kauf. Vom
11. Jahrhundert an konnten infolge einer Klimaverbesserung auch höher
gelegene Gebiete urbar gemacht, abgelegenere Seitentäler besiedelt
werden. Der so genannte Landesausbau des Hochmittelalters schuf für die
wachsende Bevölkerung neuen Lebensraum. Wer sich von den jüngsten,
hintersten Siedlungen in den Tälern nach Glarus begeben musste, hatte
immer öfter einen langen, unbequemen Weg zu gehen.

Im 13.Jahrhundert kam infolgedessen eine Bewegung in Gang, die zur
Entstehung neuer Kirchen und zu ihrer «Abkurung», d.h. zur Ablösung
dieser Filialkirchen von der Talkirche in Glarus, führte. Erwartungsgemäss
suchten zuerst die am weitesten entfernt wohnenden Talleute eine eigene
«Kirche im Dorf» zu haben. Die Urkunden, die diesen kirchenrechtlich
komplexen Vorgang dokumentieren, sind häufig nicht mehr überliefert,
und wir müssen ihn aus indirekten Zeugnissen erschliessen. Nicht auf die
Existenz eines Bethauses/Gotteshauses geht der Ortsname Betschwanden
zurück; die Nennung von Beoswando in einer Urkunde von 1240 darfdaher
nicht als Beleg für eine erste Filialkirche im Hinterland herangezogen
werden.14 Wohl aus heute verlorener Überlieferung schöpfend, gibt der

12 Vgl. HS 1/2: Das Bistum Konstanz, Bd. 1, S.48, 50 f.
13 So am 17.Juni 1240; US 1, Nr. 11, S. 33-39; RQ_1, Nr. 5 A, S.7-9.
14 Wie Anm. 13; vgl. Fritz Zopfi, Die Namen der glarnerischen Gemeinden und weitere

Beiträge zur Ortsnamenforschung und Siedlungsgeschichte des Glarnerlandes
und semer Nachbargebiete, Glarus 1984, S. 54 f.

15



Chronist Aegidius Tschudi für die Kapellen von Lin thai und Mollis das

Gründungsjahr 1283 an.15 Für Mollis kann dieses Datum durch das wenig
spätere Zeugnis des Ablassbriefs von 1288 glaubhaft gemacht werden.16

Auch die zum ersten Mal im Jahr 1319 urkundlich erwähnte Kirche von
Linthal17 dürfte bereits im 13.Jahrhundert errichtet worden sein.

Als Erste, noch vor den Bewohnern von Mollis und Linthal, suchten sich
die Sernftaler kirchlich selbstständig zu machen. Das erstaunt keineswegs,
waren sie doch durch eine lange, im Winter kaum passierbare Schlucht
vom Haupttal getrennt. Als Standort für das neue Gotteshaus wählte man
Matt in der Mitte des Tals. Der Vorgang bis zur Errichtung einer eigenen
Pfarrei dauerte hier zwei Jahrzehnte, von 1261 bis 1282, und ist mit sieben
Urkunden ausserordentlich gut belegt.18 Wir gehen etwas näher darauf ein,
weil hier zum ersten Mal die Talbewohner als Handelnde zu Wort kommen.

Ihre religiösen Beweggründe und unternommenen Anstrengungen
werden in den überlieferten Texten sichtbar.

Zunächst bewilligte die Äbtissin von Säckingen, die zugleich Grundherrin

und Inhaberin des Kirchenpatronats über Glarus war, am 18. Mai
1261 den Bau einer Kapelle. Zwölf Jahre später, am 7. Dezember 1273 -
unterdessen hatten die Sernftaler ihre Kirche aus eigenen Mitteln gebaut
und mit allem Nötigen ausgestattet -, leitete man die rechtliche Ablösung
von der Mutterpfarrei ein. Es brauchte dazu die Zustimmung der
Kirchgenossen und des Pfarrers von Glarus, die Einwilligung der Äbtissin, sogar
die Unterstützung von König Rudolf von Habsburg, dessen Haus die
Reichsvogtei über Glarus und die Kastvogtei über Säckingen innehatte,
und schliesslich die Erlaubnis des zuständigen Bischofs von Konstanz.
Die endgültige Ablösung von Glarus und Errichtung der eigenen Pfarrei
erfolgte am 11. Februar 1282. Das komplexe Vertragswerk lässt erahnen,
welch grosse Anstrengungen die Sernftaler unternehmen mussten, um zu
ihrer eigenen Pfarrkirche zu kommen. Beträchtlich war auch der materielle
Einsatz der Kirchgenossen: Sie bauten die neue Kirche19, schafften das für
den Gottesdienst nötige Mobiliar an, die Glocken, die liturgischen Geräte,
Gewänder und Bücher; sie stellten für ihren Priester ein jährliches Ein-

15 Tschudi, Chromcon, 1. Erg.-Bd., S.312f.
16Ebenda, S.330f. (nur bei Tschudi überliefert); US 1, Nr. 29, S. 84-87; RQJ, Nr. 7,

S. 14 f.: als Filialen der Pfarrkirche St.Hilanus und Fridolin m Glarus werden die
Manenkapelle in Mollis und die Burgkapelle St. Michael genannt.

17US 1, Nr. 43, S. 148-152; RQ_1, Nr. 7, S. 15; Tschudi, Chromcon, 2.Erg.-Bd., S. 35 f.
18US 1, Nr. 17, 20, 21, 23-26, S. 56 f., 61-65, 70-79; RQT, Nr. 6, S. 11-14; RQ5,

S. 2200 f.: deutsche Übersetzung der lateinischen Urkunde von 1282; Tschudi,
Chromcon, 1. Erg.-Bd., S.210f„ 265-269, 289 f., 298-300, 306-309 (alle Urkunden

nur m der Abschrift von Tschudi überliefert).
19 Zur mittelalterlichen Kirche von Matt vgl. Jurg Davatz und Thomas Ledergerber,

Hans Jacob Messmer 1730-1801. Em Baumeister aus dem Umkreis der Grubenmann,

in: JHVG 81 (2001), S. 17 f.

16



kommen von 4 Mark Silber bereit und hatten ausserdem Jahr für Jahr an
die Mutterkirche in Glarus einen Ablösezins von 11 Pfund Bienenwachs

zu liefern.
Warum nahmen die Sernftaler alle diese Lasten auf sich, welche Gründe

bewegten sie dazu? Das Gesuch der Äbtissin von Säckingen an den Bischof
von Konstanz von 1273 liefert die Antwort. Da steht als Begründung
geschrieben: ...da viele menschliche Wohnungen von [der Pfarrkirche in Glarus]

dermassen entfernt sind, dass daselbst die ihrem Lebensende entgegengehenden

Kranken zu den meisten Zeiten desJahres, insbesondere aberzur Winterszeit, da sie

wegen zu rauher Witterung, wegen zu schwerer Gefahren der Wege und wegen der

von den Bergen undjähen Felsen herabstürzenden Lauinen von ihrem Priester nicht
besucht werden können, sehr oft ohne den Genuss des heiligen Abendmahls elendiglich

sterben müssen, und da in der Folge dieses Bedürfnisses die Kirchgenossen im
Sernfthal, von dem Wunsche beseelt, den benannten Gefahren zu entgehen, eine neue

Kapelle im Dorfe Matt... erbaut und ausgestattet haben.. ,20 Eine solche oder
ähnliche Begründung findet sich zwar häufig in Urkunden dieser Art, etwa
auch bei der Errichtung neuer Pfarreien in den Bergtälern der
Innerschweiz.21 Trotzdem ist sie gewiss mehr als nur formelhafte Rede eines
Kanzleischreibers. Dahinter steht die Sorge der Gläubigen, dereinst ohne
geistlichen Beistand sterben zu müssen. Um sich in der letzten Stunde der
Sakramente der Kirche zu versichern, nahmen die Sernftaler beträchtliche
materielle Opfer auf sich. Sie sorgten sich um ihr Seelenheil, sie hofften
auf das ewige Leben und darauf, durch das Heilswirken der Kirche aus der
Verdammnis gerettet zu werden.

An diesem Punkt angelangt, stellt sich uns unweigerlich die Frage:
Warum war es den Sernftalern erst jetzt, nach der Mitte des 13.Jahrhun¬
derts, ein dringliches Anliegen, ihre geistliche Versorgung zu sichern?
Warum wollten sie erst jetzt ihren eigenen Priester und ihre eigene Kirche
haben? Besiedelt wurde das Tal wohl schon vom 11 .Jahrhundert22 an, und
die ersten siedelnden Bauern dürften bereits Christen gewesen sein. Allerdings

waren sie noch zu wenig zahlreich und zu wenig begütert, um die
Lasten einer eigenen Kirche tragen zu können. Im 13.Jahrhundert nahm
einerseits die Bevölkerung massiv zu, und andererseits wuchs die
wirtschaftliche Kraft der hinteren Täler. Die Grundlage dieses Aufblühens war
die ausgedehnte Vieh-/Milchwirtschaft im Alpenraum. Neue Alpen wurden

für die Nutzung erschlossen, die Produkte der Viehwirtschaft erfuhren

20 Übersetzung von Johann Jakob Blumer, US 1, Nr. 20, S.62.
21 Z.B. bei der Errichtung der Filialkirche Spiringen im urnerischen Schächental im

Jahr 1290; Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft 1/1,
hrsg. von Traugott Schiess, Aarau 1933, Nr. 1620, S.738-745; vgl. Innerschweiz und
frühe Eidgenossenschaft, Bd. 1: Verfassung, Kirche, Kunst, Ölten 1990, S. 203-282,
hier S. 216 f.

22 Vgl. Zopfi, Die Namen der glarnerischen Gemeinden, S. 75.

17



zur gleichen Zeit auf den städtischen Märkten wachsende Nachfrage, vor
allem der Viehhandel über die Alpenpässe mit Oberitalien brachte Wohlstand

ins Land. Am Aufschwung nahmen auch die Walser teil, die auf
ihrer inneralpinen Wanderbewegung unter anderem zwischen 1200 und
1300 im hinteren Sernftal Fuss fassten.23 Das säckingische und das habs-
burgische Urbar aus der Zeit um 1300 belegen, dass sich die Wirtschaftskraft

vom Glarner Unter- und Mittelland ins Hinterland verschoben hatte.
Kurz vor und nach 1300 standen zwei Ammänner aus der Familie der
Elmer an der Spitze der Talschaft.24 Der gleiche Strukturwandel kann auch
für die Innerschweizer Alpentäler beobachtet werden, wo die neue bäuerliche

Prosperität und grossräumige Mobilität das Selbstbewusstsein und
den Freiheitsdrang der Bauern enorm steigerten.25 Glarus gehörte zu
diesem nordalpinen Gürtel ausgeprägter Viehwirtschaft, dem Hirtenland
der späteren Eidgenossenschaft.

Eine eigene Kirche im Tal zu besitzen, in geistlichen Dingen nicht mehr
abhängig zu sein von Glarus, dem Sitz der Herrschaft, war ein Beweggrund
der selbstbewusst gewordenen Sernftaler - wovon in den Urkunden freilich

nicht gesprochen wird. Aber auch die religiösen Beweggründe werden
wichtig gewesen sein, sie treffen die Grundstimmung der kirchenstiftenden
Bevölkerung. Als das IV. Laterankonzil von 1215 für die ganze Christenheit

bindend vorschrieb, einmal im Jahr, an Ostern, die Sakramente, das

heisst die Beichte und die Kommunion, zu empfangen, löste es damit die
«pastorale Wende» des Mittelalters aus. Die christliche Religion wurde
nicht mehr nur als rituelle Form wahrgenommen, wie im Frühmittelalter
üblich. Auch die Laien strebten nun einen höheren Grad der Verinner-
lichung an. Vor allem suchten sie durch die Sakramente Heilsgewissheit
nach dem Tod zu erlangen. Die Lehre vom Fegefeuer der Armen Seelen
verbreitete sich und tat das ihre, um die Gläubigen an das Schicksal des
Sünders zu erinnern. Da war es nun eben nicht mehr gleichgültig, in
welchem Zustand man starb und vor den Richterstuhl Gottes trat. Die
geistlichen Stärkungen, die die Kirche für diesen letzten Gang darbot, den
Priester mit der Kommunion und der Krankensalbung, wollte man an
seinem Sterbebett nicht entbehren. Auch begann man sich um das Schicksal
der ohne Taufe verstorbenen Kinder zu sorgen. Man empfand es als

unerträglich, mehrere Stunden Fussmarsch vom Priester, vom Taufbrunnen
und von der geweihten Friedhofserde der Pfarrkirche entfernt, in Winterszeit

von ihnen sogar ganz abgeschnitten zu sein.

23 Ebenda, S.186f.
24US 1, Nr. 31, S. 89 (1289), Nr. 40, S. 143 (1318); vgl. Jost Hösli, Die Bauernhäuser des

Kantons Glarus (Die Bauernhäuser der Schweiz, Bd. 3), Basel 1983, S. 21.
25 Vgl. Roger Sablonier, Innerschweizer Gesellschaft im 14. Jahrhundert, in:

Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft, Bd. 2: Gesellschaft, Alltag, Geschichtsbild,
Ölten 1990, S. 9-233.

18



Im 13.Jahrhundert gingen die von Glarus am weitesten entfernten
Gläubigen, jene des Sernftals, des hintersten Grosstals um Linthal und des

Unterlandes um Mollis, mit ihrer Initiative voran. Im 14. und 15.
Jahrhundert folgten ihnen andere Dörfer, die grosse Kirchhöre Glarus wurde
weiter aufgeteilt. Wahrscheinlich in die ersten Jahrzehnte des M.Jahrhun¬
derts fällt die Entstehung der Kirche von Betschwanden; sie wurde zum
kirchlichen Mittelpunkt fur mehrere Dörfer des Grosstals.26 1349 bis 1351

war die Reihe an Schwanden, sich zusammen mit einem Kranz von Dörfern

und Weilern, der von Schwändi und Sool bis Luchsingen reichte, von
Glarus zu lösen. Fünf Urkunden geben uns aufschlussreichen Einblick in
diesen Vorgang.27 Die neue Kirche von Schwanden wurde mit vier Altären,
die der Weihbischof von Konstanz konsekrierte, ausserordentlich gut
ausgestattet. In einer der Urkunden wird sie mit dem ungewöhnlichen Begriff
basilica28 bezeichnet, was ebenfalls aufeinen für eine Dorfkirche stattlichen
Bau hinweist. Als Verhandlungsführer der Gemeinde traten namentlich
bezeichnete Amtsträger in Erscheinung, die procuratores, syndici, yconomi
und negociorum gestores ecclesiae in Swandun. Sie vertraten sowohl die

Kirchgenossen als auch die Einwohnerschaft von Schwanden. Die kirchlichen
Angelegenheiten lagen fest in den Händen der dörflichen Obrigkeit. Die
genannten Vorsteher reisten mit der Vollmacht ihrer Mitgenossen bis nach
Zürich, um sich die vorgesehene Dotation (materielle Ausstattung) ihrer
Kirche vom zuständigen Dekan besiegeln zu lassen.29 Selbstbewusst und
beharrlich verfolgten sie ihr Vorhaben, bis sie das Ziel erreicht hatten.
Solche gemeinsame Unternehmungen festigten die Stellung der Laien
gegenüber der Amtskirche. Um die Ablösung von Glarus und die
Pfarreigründung zu betreiben, das Kirchengut zu verwalten, den Unterhalt der
Kirche und des Priesters als Daueraufgabe zu übernehmen, mussten bereits

26 Im Ablassbrief fur die Kirche von Glarus und ihre Filialkirchen von 1319 (wie Anm.
17) wird Betschwanden noch nicht aufgeführt; zur Baugeschichte der Kirche vgl.
Jürg Davatz, Die reformierte Kirche Betschwanden, in: Unsere Kunstdenkmäler 29
(1978), S. 91 -100, und den Beitrag von Peter Eggenberger in diesem Heft.

27Einwilligung des Kirchherrn von Glarus, 5. März 1349 (US 1, Nr. 64, S. 197-199;
RQ_1, Nr. 29 A, S. 41-43; RQJ3, S. 2202 f.: deutsche Übersetzung der lateinischen
Urkunde); Kirchweihe durch den Weihbischof von Konstanz, 1349 (REC 2,
Nr. 4894); Gesuch um Zustimmung des Bischofs von Konstanz und Umschreibung
des Sprengeis, 16. Februar 1350 (US 1, Nr. 70, S. 221-224; REC 2, Nr. 4957; RQ_1,
Nr. 29 A Bern., S. 43); Besiegelung der Dotation durch den zuständigen Dekan,
29. September 1350.(US 1, Nr. 67, S. 203-207; RQ_1, Nr. 29 B, S. 43-45; RQ_5,
S. 2203 f.: deutsche Übersetzung der lateinischen Urkunde); Bestätigung durch den
Bischof von Konstanz, 9. Februar 1351 (REC 2, Nr. 5017; Tschudi, Chronicon,
2. Erg.-Bd., S. 314 [nur bei Tschudi überliefert]); Festlegung des Ablösezinses an
Glarus, 14. Februar 1371 (US 1, Nr. 89, S. 267-272; REC 2, Nr. 6140; RQ_1, Nr. 29 B
Bern., S. 45).

2816.Februar 1350; US 1, Nr. 70, S.221.
2929. September 1350; US 1, Nr. 67, S. 203 -207; RQ4, Nr. 29 B, S. 43 -45.

19



Dorfkirche von Elm von Nordwesten, erbaut nach 1493. Typisch spätgotische
Landkirche. (MdLG)

20



feste Gemeindestrukturen vorhanden sein. Die Kirchhöre förderte ohne
Zweifel auch die Bildung der politischen Gemeindeverfassung.

Neben Schwanden machte sich in der ersten Hälfte des 14.Jahrhunderts
weiter der Kerenzerberg mit einer Kirche in Obstalden de facto von der
Pfarrei Schänis unabhängig. Auch Siedlungen, die nicht weit von ihrer
Mutterpfarrei gelegen waren, wollten nun für sich ein Gotteshaus haben.
In Ussbühl bei Bilten in der Pfarrei Schänis entstand 1345 eine Kapelle mit
eigenem Priester; das nötige Geld dafür hatte ein frommer Dorfbewohner
namens Nikiaus gesammelt.30 Die Bewegung setzte sich im 15.Jahrhundert
fort. Im Jahr 1420 stiftete in Netstal, das noch zur Pfarrei Glarus gehörte,
alt Landammann Matthias Netstaler, einer der reichsten Eidgenossen
seiner Zeit, für das Dorf eine eigene Kirche; sie wurde im darauf folgenden
Jahr durch den Weihbischof von Chur geweiht.31 Die Leute von Niederurnen

wollten es ebenfalls bequemer haben und sich den Weg hinüber
nach Schänis ersparen. Ihre Kirche wurde im Jahr 1504 durch den
päpstlichen Legaten Raymund Peraudi, Bischof von Gurk, geweiht.32 In den

genannten Fällen kam es aber vor der Reformation nicht zu einer völligen
Lösung von der Mutterpfarrei. Das Gleiche gilt für das Dorf Näfels. Im
Jahr 1523 begann man hier mit dem Bau einer stattlichen Kirche. Sie blieb
zunächst Teil der Kirchhöre Mollis, bis sich in der Reformation die Wege
der beiden Nachbardörfer trennten. Da wurde 1532 für das katholisch
gebliebene Näfels zusammen mit Oberurnen eine eigene Pfarrei geschaffen,
und 1534 konnte die inzwischen vollendete Kirche als Pfarrkirche geweiht
werden.33

Zu den letzten Filialkirchen des Glarnerlandes vor der Reformation
gehört auch Elm. 1493 baten die Einwohner um die Erlaubnis, sich von
Matt zu lösen, eine Kirche zu errichten und diese mit einem Pfarrer
besetzen zu dürfen. Das hierauf gebaute Kirchlein von Elm ist also

sozusagen der Benjamin unter den mittelalterlichen Glarner Dorfkirchen. Es

hat unter ihnen den besonderen Reiz, dass es als einziges spätmittelalterliches
Gotteshaus unseres Kantons seine Raumschale bis heute unverändert erhalten [hat].
Es repräsentiert den Normaltyp einer spätgotischen Dorflurche, wie er im ausgehen-

30US 1, Nr. 62, S. 190-195; RQ_Nr. 28, S. 41; Tschudi, Chronicon, 2. Erg.-Bd.,
S. 255 -259 (nur bei Tschudi überliefert).

31 US 1, Nr. 165, S. 543-545; RQJ, Nr.76 A, S. 157f.; vgl. Jürg Davatz, Die erste Kapelle
von Näfels - eine Schlachtkapelle des Landes Glarus von 1389?, in: JHVG 72 (1988),
S. 53-82, hier S. 76 f.

32 Vgl. Heer, Kirchengeschichte II: Die glarnerische Kirche von der Schlacht bei Näfels
bis zur Reformation, in: JHVG 31 (1895), S. 41-74, hier S. 47; Jakob Elmer, Die
Geschichte der Evangelisch-Reformierten Kirchgemeinde Niederurnen, in: JHVG
80 (2000), S.ll.

33 Vgl.Jakob Fàh, Kirchliche Chronik Näfels, Näfels 1989, S. 16 -23;Jurg Davatz,
Pfarrkirche St.Hilarius Näfels (Schweizerische Kunstführer), Basel-Näfels 1981, S.4-9.

21





Kirchen und Kapellen des Glarnerlandes im Mittelalter

Schwyz

/fr

Hauptsiedlungen der Gemeinden

Kirchen ® 7. Jahrhundert
% 13. Jahrhundert
# 14.Jahrhundert
# 15. Jahrhundert

Kapellen =5" vor 1500

Bik?n \Ziegdbruckt

FilzbachO

fr

»Montr

Obstalden Gl, iMuhlehorn /

St. Gallen

/^ragelpass V Schwandi Q y^Sool
Schwanden

Xidturn
") Haslen

Leuggelbach

Luchsingen'

/ Betschwanden,

^Braunwald O

Klausenpass /

*
»

\
J
I

/L

Graubunden

I I I I I I

23



den 15. und beginnenden 16.Jahrhundert im weiten Umkreis von Zurich- und
Bodensee dutzendweise gebaut wurde. Allerdings gehört es zu den bescheidensten

Bauten dieser GruppeA Ungefähr so haben wir uns die Kirchen auch in den
meisten anderen Glarner Dorfern vorzustellen.

Eher auf die Initiative einzelner frommer Menschen als auf eine kollektive

Anstrengung von Dorfgenossen gehen die Oratorien landauf, landab
zurück, die wie anderswo am Ende des Mittelalters auch die glamensche
Sakrallandschaft bevölkerten. Hier ist die Quellenlage meist schlecht;
denn um für sich und seine Nachbarn ein kleines Bethaus zu errichten, das

nicht mit einem geweihten Altar versehen war und an dem kein bepfrün-
deter Kaplan wirkte, brauchte man die Erlaubnis der kirchlichen Instanzen
nicht einzuholen. Daher erfahrt die Nachwelt nur zufällig von der Existenz
solcher Kapellen und von ihrem ungefähren Standort.35

Halten wir am Ende dieses Überblicks fest: Wahrend mancher
Jahrhunderte gab es nur die eine Talkirche in Glams, die vielleicht auf das

Missionswirken des heiligen Fridolin zurückgeht. Sie versorgte die
Talbewohner mit den geistlichen Gütern. Nach der Mitte des 13.Jahrhunderts
begann die Aufteilung der Grosspfarrei, zuerst an ihrer Peripherie, später
wurden auch näher vom Hauptort gelegene Siedlungen selbstständig. Am
Ende des Mittelalters zählen wir acht bis neun selbstständige Pfarreien oder
pfarreiähnhche Gebilde und wohl gegen em Dutzend Kapellen. Die
Sakrallandschaft war dicht geworden, und uberall sehen wir die Laien am
Werk. Wenn diese einen grossen Aufwand nicht scheuten und beträchtliche

Kosten auf sich nahmen, ging es ihnen nie um das Gebäude allein.
Die neuen Kirchen sollten sich mit geistlichem Leben füllen, wofür die
Priester zu sorgen hatten. Im zweiten Teil der Untersuchung gehen wir
daher der Frage nach dem Klerus und dem kirchlichen Leben nach.

2. Klerus und kirchliches Leben im Spätmittelalter

Vom rechtlichen Standpunkt aus betrachtet, hatten die Glarner in ihren
Kirchenangelegenheiten während langer Zeit wenig zu sagen. Das Patro-
natsrecht über die Talkirche lag, wie die Grund- und die Gerichtsherrschaft
über das Tal, in den Händen der Äbtissin des Frauenklosters Säckingen -
eigentlich im Besitz des heiligen Fridolin, dem nach mittelalterlichem Ver-

34Jurg Davatz, Elm (Schweizerische Kunstfhhrer), Basel-Elm 1981, S. 15
35 Neben den bereits erwähnten grosseren Kapellen sind nach vorlaufiger Kenntnis

kleine Bethauser oder Kapellen bezeugt, eine Michaelskapelle in Beglmgen, eine
Wendehnskapelle m Schwendi (zwischen Matt und Elm), eine Peterskapelle
hinter Obmoos, Hintersteinibach (bei Elm); vermutlich gab es auch in Mitlodi und
Luchsingen bereits eine Kapelle Vgl Heer, Kirchengeschichte II, in: JHVG 31

(1895), S. 53 ff.

24



ständnis das Frauenkloster samt allen semen Rechten und Gittern gehörte.
Als vom 13. Jahrhundert an Fihalkirchen entstanden, wurde das säckin-
gische Kirchenpatronat auch auf diese übertragen. Die Äbtissin als

Inhaberin des Patronats durfte dem Bischof den künftigen Inhaber der Pfarrstelle

vorschlagen (Präsentationsrecht). Als sich die Glarner nach dem
Befreiungskrieg im Jahr 1395 von den Zehnten und grundherrhchen
Abgaben loskauften, blieb der Kirchensatz ausdrücklich davon ausgenommen.36

Warum wollten die Glarner bei dieser Gelegenheit nicht auch das

Patronat abschütteln? Sie empfanden die Kontrolle über ihre Kirchen m
fremden Händen offenbar nicht als demütigende Abhängigkeit; denn
diese brachte ihnen auch gewichtige Vorteile. In den verschiedenen durch
Quellen belegten Abkurungsprozessen handelte die Äbtissin stets als

loyale Interessenvertreterin der Glarner. Als geistlicher Person musste ihr
daran gelegen sein, dass die Kirchen m ihrer Obhut gut bestellt wurden.
Als hoch gestellte adlige Dame hatte sie zudem gute Beziehungen zu den
Machtigen. Bei der Errichtung der Pfarrei Matt beispielsweise trat sie, wie
gezeigt wurde,37 als Vermittlerin zu Konig Rudolfvon Habsburg und zum
Bischof von Konstanz auf.

Wie wirkte sich der Einfluss der Äbtissin auf die Besetzung der
Pfarrstellen aus? Musste eine Fremdbestimmung auf diese Schlusseisteilung in
den Gemeinden die Autonomie der Glarner nicht empfindlich einschränken?

Das spatmittelalterhche Niederkirchenwesen bildete eine aus heutiger
Sicht schwer verständliche Eigenheit aus: Die vom Patronatsherrn präsentierten

und vom Bischof eingesetzten Pfarrer übten ihr Amt häufig nicht
persönlich aus, sie residierten nicht am Ort. Der Kirchherr oder Pfarrherr
(rector) war nicht selten ein hoch gestellter Geistlicher, hatte eine Reihe
solcher Pfründen inne und bezog einen Teil ihrer Einkünfte. Dafür besass

er wertvolle Beziehungen, trat als Fürsprecher auf oder vermittelte seiner
Kirche begehrte geistliche Schätze wie Reliquien oder Ablassbriefe. Em
Forderer dieser Art war Johann (Henmann) Munch, Pfarrrektor von Gla-
rus zur Zeit der Ablösung von Schwanden in der Mitte des M.Jahr¬
hunderts. Münch hatte in Bologna Kirchenrecht studiert, war Domherr
und Kustos von Basel, Propst von St-Ursanne und hatte daneben ein
weiteres Dutzend Pfründen inne.38 Er forderte nicht nur nach Kräften das
Vorhaben der Schwander Kirchgenossen,39 sondern verschaffte auch einige

36 In den verschiedenen Stufen des Vertragswerks, angefangen mit dem endgültigen
Entwurfvom 19. Marz 1395, RQJ, Nr 54 A, S. 108, § 8, vgl auch US 1, Nr 126, 127,
S. 386, 390; RQJ, Nr. 54 B und C, S. 111 f., 114 f.

37Vgl.Anm. 18.
38 Vgl. HS 1/1. Schweizerische Kardinale Das apostolische Gesandtschaftswesen in der

Schweiz. Erzbistumer und Bistumer I [Bistum Basel u.a.], Bern 1972, S.307'
Domkustos von Basel 1327 -1360, HS II/2 Die weltlichen Kollegiatstifte der deutsch- und
franzosischsprachigen Schweiz, Bern 1977, S.448: Propst von St-Ursanne 1346-1354.

39 Vgl. Anm.27.

25



Jahre vorher (1341) seiner Kirche von Glarus, die unter dem Dorfbrand von
1337 gelitten hatte, mit einem Ablassbriefvon neun Kardinälen die Mittel
für den Wiederaufbau.40

Solche nichtresidierende adlige Pfarrherren gab es nur auf bedeutenden
Pfarrpfründen. Im Glarnerland war nach meiner Kenntnis diejenige des

Hauptortes als einzige Pfründe wichtig und einträglich genug. Im Laufe
des 15.Jahrhunderts kam diese Einrichtung wie in den anderen eidgenössischen

Orten auch in Glarus immer mehr aus der Mode. Die
republikanische Gesinnung und die antihabsburgische, antiadlige Grundhaltung
in der Eidgenossenschaft waren inzwischen so stark geworden, dass sie sich
mit solchen nichtresidenten Pfarrern, die dem vorderösterreichischen Adel
eng verbunden waren, schlecht vertrugen.

Stärkeren und unmittelbareren Zugriff als auf die Pfarrrektoren hatten
die Glarner auf die Leutpriester (plebani) oder deren Stellvertreter (viceple-
bani, vicani).n Diese Geistlichen wohnten im Dorf und nahmen,
gegebenenfalls anstelle der Pfarrer, die eigentlichen seelsorglichen Aufgaben wahr.
Nach dem ehernen Gesetz «Wer zahlt, befiehlt», das den Glarnern stets lieb
und teuer war, achteten die Kirchgenossen genau darauf, ob ihr Priester
seine Pflichten erfüllte; immerhin sicherten sie ihm durch ihre Zinsen,
Taxen und Almosen den Lebensunterhalt. Aus der Pfarrei Schwanden ist
vom Jahr 1414 ein Pflichtenheft für den Priester, ein so genannter Spanbrief,
überliefert.42 Darin macht die Gemeinde dem neuen Pfarrer Hans Lamprecht

aus Schüpfen beim Stellenantritt genaue Vorschriften. So soll er
beispielsweise nicht versäumen, während der Vegetationszeit im Sommerhalbjahr

nach der Messe den Wettersegen zu spenden.43 Wie die anderen
Priester im Land wurde er dazu verpflichtet, das Glarner Landrecht zu
halten. Genau geregelt wurde seine finanzielle Entschädigung für den Gang
zu einem Sterbenden; der recht bedeutende Geldbetrag, den er dafür als

Bestandteil seines pfarrherrlichen Einkommens bekam, zeigt, welch
hohen Wert die Gläubigen dem Versehgang mit den Sakramenten in der
Todesstunde beimassen. Der Pfarrer durfte weiter nur mit Erlaubnis der

Kirchgemeinde Eintragungen ins Jahrzeitbuch machen. Drei ehrbare
Männer, eine Art Kirchenvorstand, überwachten die Verhängung von

40RQ_1, Nr. 7, S. 15 Bern.
41 Die Bezeichnungen redores, plebani und viceplebani begegnen uns beispielsweise in

der zweiten «Absolutio Claronensium» von 1445 (vgl. Anm.7), die, wie die erste
«Absolutio» von 1444, an die Glarner Geistlichkeit gerichtet war.

42US 1, Nr. 150, S. 471-473; RQ_1, Nr. 63, S. 137f.
43 Im christlichen Mittelalter suchte man sich durch Segnungen und Sakramentalien

gegen Unwetter zu schützen. Wettersegen wurden im Spätmittelalter (und in der
katholischen Kirche bis zum Vaticanum II) in der fruchtbaren Vegetationszeit vom
Fest Kreuzauffindung (3. Mai) bis zum Fest Kreuzerhöhung (14. September) anstelle
des Schlusssegens nach der Messe gespendet. Vgl. Lexikon des Mittelalters, Bd. 9,
München 1998, Sp.48f.

26



Bannbussen über Gemeindemitglieder. Man sorgte sich sogar um das richtige

Beten des Pfarrers im Gottesdienst, damit er nichts auslasse, was von
der Kirche vorgeschrieben sei (das man nüt sollgan von hätten, die man hat in
derkilchen, so man von derkilchen wegen die bätthett). Die Kontrolle der Laien
über ihren Priester wird vollends deutlich am Schluss dieser Urkunde vom
7. April 1414: Anstelle des Pfarrers, der kein eigenes Siegel besass, siegelte
der amtierende Landammann von Glarus; dadurch verlieh er dem
geistlichen Pflichtenheft öffentliche Rechtskraft und band Hans Lamprecht als

neuen Pfarrer von Schwanden in das Landrecht ein.
Die Gemeinden und das Land übten im 15.Jahrhundert tatsächlich eine

strenge Aufsicht über das Tun und Lassen ihrer Geistlichkeit aus. Sie trafen

auch die Auswahl unter den geeigneten Kandidaten. Zwar behielt die
Äbtissin von Säckingen über die Ablösung der Grundherrschaft im Jahr
1395 hinaus mit dem Kirchenpatronat auch das Präsentationsrecht an den
Bischof, die Wahl wurde aber von den Kirchgenossen getroffen und durch
das Land an die Äbtissin weitergeleitet. Das Prozedere wird in der
Wahlanzeige von Landammann und Rat für den neuen Sernftaler (Matter) Pfarrer

Konrad von Nau an die Äbtissin von Säckingen im Jahr 1466 beschrieben.44

Auch die Berufung des jungen Ulrich Zwingli als Pfarrer von Glarus
im Jahr 1506 erfolgte auf diese Weise. Wie der Glarner Landschreiber und
Chronist Fridolin Bäldi (um 1486 bis um 1560) berichtet, sassen die

Kirchgenossen vier tisch voll im Haus des Landammanns mit Zwingli zusammen,
als man ihn zum neuen Pfarrer wählte. Danach reiste eine Abordnung
von Glarus, zu der Bäldi selbst gehörte, ins Toggenburg nach Wildhaus
und nahm an Zwingiis Primizfeier teil.45 Die Kontrolle der Laien über die
Priester war so stark, dass sie für den einen oder anderen gar unerträglich
schien. So spottete der Humanist Glarean, als man ihm im Jahr 1510 in seiner

Heimat die Pfarrstelle von Mollis anbot, er begehre keine Stelle, wo der
Pfarrer gleich wie der Ziegenhirt behandelt und Jahr für Jahr neu gewählt
werde (ubi annuatim tanquam caprarum custos eligererJ.46 Im Jahr 1512

erfuhr die seit langem geübte Praxis der Pfarrwahl durch die Gemeinde endlich

ihre rechtliche Bestätigung. Durch Vermittlung von Kardinal
Matthäus Schiner erhielt damals Glarus, wie auch die fünf Inneren Orte der

Eidgenossenschaft, von Papst Julius II. das Privileg, seine Priester direkt

44RQ_1, Nr. 6 E Bern., S. 14.; vgl. Davatz, Die erste Kapelle von Näfels (wie Anm. 31),

S-75£.
45Chronik des Fridolin Bäldi in Glarus (1488-1529), hrsg. von Johann Georg Mayer,

in: ZSKG 1 (1907), S.43 -51,112-127,hierS.51; vgl. Oskar Vasella, Die Wahl Zwing-
lis als Leutpriester von Glarus, in: ZSKG 15 (1957), S. 27-35; Davatz, Die erste
Kapelle von Näfels (wie Anm. 31), S. 76-78. Zur Chronik von Fridolin Bäldi vgl.
Richard Feller, Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz vom Spätmittelalter

zur Neuzeit, Bd. 1, Basel-Stuttgart 21979, S. 258.
46 Huldreich Zwingiis sämtliche Werke, Bd. 7: Zwingiis Briefwechsel, Bd. 1, hrsg. von

Emil Egli, Georg Finsler u.a., Leipzig 1911, Nachdruck Zürich 1982, Nr. 1, S. 4.

27



dem Bischof vorzuschlagen.47 Damit endete das seit undenklichen Zeiten
von der Äbtissin von Säckingen über Glarus ausgeübte Patronats- und
Präsentationsrecht.

Zur Ausbildung der glarnerischen Kirchenhoheit im Spätmittelalter hat
in besonderem Masse ein Element beigetragen - eine Kirche im Tal, die
bisher mit Absicht noch unerwähnt geblieben ist: die Schlachtkapelle im
Sendlen bei Näfels. Die 55 in der Schlacht bei Näfels am 9. April 1388
gefallenen Glarner, Schwyzer und Urner wurden in der geweihten Erde des

Pfarrfriedhofs von Mollis bestattet. - Die gefallenen Feinde übrigens warf
man ausserhalb der Letzimauer in ungeweihter Erde in Massengräber, eine

grausame Rache des Siegers über den Tod hinaus! Erst nach dem Frie-
densschluss im Herbst des folgenden Jahres, zwanzig Monate nach der
Schlacht, durfte der Abt des Prämonstratenserklosters Rüti ZH, Bilgeri
von Wagenberg, die halb verwesten Leichname ausgraben lassen. Er soll
dabei, wie die so genannte Klingenberger Chronik berichtet, trotz des

Verwesungsgestanks eigenhändig mit der Schaufel angepackt und den ganzen
Tag gefastet haben, bis das Werk christlicher Pietät vollbracht war. 180
Leichen wurden exhumiert, nach Rüti transportiert und dort in der Klosterkirche

bestattet.48

Um das Seelenheil ihrer eigenen Toten von Näfels kümmerten sich die
Glarner sogleich und intensiv. Denn wer in der Schlacht fiel, starb ohne
die Heilskraft der Sakramente, starb den gefürchteten jähen Tod; er musste
von den Lebenden durch Gebet und gute Werke aus den Qualen des

Fegefeuers erlöst werden. In noch höherem Masse als gewöhnliche
Verstorbene hatten es demnach die Gefallenen nötig, dass ihr Todestag nach
dem ersten Jahr und dann Jahr für Jahr wiederkehrend durch ein
Anniversar, eine gestiftete Toten- oder Seelenmesse, begangen wurde. Zum
Gedenken an die Gefallenen am Jahrestag der Schlacht und zur Feier der
Seelenmesse liess das Land sogleich im Sendlen eine Kapelle bauen. Gegen

Ende 1389 war der Bau bereits vollendet. Vom 18. Dezember dieses

Jahres datiert ein Ablassbrief des Weihbischofs von Konstanz und Basel,
Jakob von Hewen49. Wahrscheinlich hatte dieser am selben Tag die mit

47RQ_1, Nr. 75, S. 155-157; RQ_5, S. 2204 f. (deutsche Übersetzung der lateinischen
Urkunde); vgl. Davatz, Die erste Kapelle von Näfels (wie Anm. 31), S. 79 f.

48Klingenberger Chronik, hrsg. von Anton Henne, Gotha 1861, S. 136; US 1, Nr. 116,
S. 356 f.; zu dieser Chronik und den komplexen chronikalischen Überlieferungen
m der Ostschweiz vgl. Rudolf Gamper, Die Zürcher Stadtchroniken und ihre
Ausbreitung in die Ostschweiz (Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zurich,
52/2), Zürich 1984. Das karitative Werk von Abt Bilgeri ist in der Chronik des

Wettinger Abtes Christoph Silberysen von 1576 bildlich dargestellt; vgl. Himmel, Hölle,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Ausstellungskatalog hrsg. von Peter Jezler,
Zürich 1994, S.278f.

49 Zu WeihbischofJakob von Hewen vgl. HS 1/1: Das Bistum Basel, S.226; HS 1/2:
Das Bistum Konstanz, Bd. 2, S. 510.

28



Wappenscheibe des Landvogtes Walter Tolder von Näfels 1574. Älteste bekannte
Darstellung der Näfelser Fahrt. Angeführt von kirchlichen Kreuz- und Fahnenträgern
zieht die Prozession aus der Kirche; unten Festteilnehmer und Marktstände.
Ausschnitt. (MdLG)

zwei Altären ausgestattete, also keineswegs klein dimensionierte Kapelle
geweiht.50 Der Zusammenhang mit der Schlachtjahrzeit war von Anfang
an gegeben, indem das Dedikationsfest des Hauptaltars, der den Heiligen
Felix, Regula, Exuperantius und dem Landespatron Fridolin geweiht war,
und damit das Kirchweihfest auf den Jahrestag der Schlacht, den ersten
Donnerstag im April, gelegt wurden.

50US 3, Nr. 247, S. 8-12; REC 3, Nr. 7228; RQ_1, Nr. 48 Bern., S. 100; grundlegend
dazu die Ausführungen von Davatz, Die erste Kapelle von Näfels (wie Anm. 31), bes.
S. 57-62. Eine Weiheurkunde scheint im Unterschied zum Ablassbrief nicht
überliefert zu sein (entgegen RQ_1, S. 100). Es gibt aber keine begründeten Zweifel, dass
die Kapell- und Altarweihe durch Jakob von Hewen (altaribus per nos dedicatis
et consecratis) am selben Tag stattfand; üblicherweise verlieh der Konsekrator bei der
Weihe auch einen Ablassbrief, um durch den geistlichen Gnadenschatz die Zuwendungen

der Gläubigen an das neue Gotteshaus zu fördern. Die Anwesenheit des
Weihbischofs von Hewen im Glarnerland Mitte Dezember 1389 ist auch durch die
Weihe der Wendelinskapelle im Leimenstein bei Zusingen (Haslen) am 14. Dezember

bezeugt; vgl. Davatz (wie oben), S. 59. Wenn Aegidius Tschudi in seinem Chro-
nicon Helveticum als Weihedatum der Kapelle von Näfels den 4. September (statt
18. Dezember) 1389 angibt (Tschudi, Chronicon, 6. Teil, S. 305), könnte dies auf
einem Übersetzungs- bzw. Flüchtigkeitsfehler Tschudis beruhen: am samstag vor
nativtiatis Manae (statt sabbatoproximo antefestum nativitatis eiusdem, d.h. Domini).

29



Die Schlachtkapelle von Näfels war uneingeschränkt im Besitz des
Landes. Hier gab es nicht, wie bei der Pfarrkirche von Glarus und ihren
Filialkirchen, komplizierte Rechtsverhältnisse zu berücksichtigen. Voll
Stolz bezeichneten die Landleute sie im Jahr 1413 als unser kapeil}1 Damals
hatten bereits zahlreiche Gläubigen Almosen an die Kirche gespendet.
Diese war nun mit Einkünften so gut versehen, dass das Land am 30. Mai
1413 beschloss, eine feste Kaplaneipfründe zu errichten. Zusätzlich zu den
Almosen und Gaben, wovon nur die Einnahmen aus der Kollekte dem
Pfarrer von Mollis vorbehalten blieben, bekam der künftige Kaplan jährlich

direkt aus dem Landessäckel 40 lb bezahlt - ein ganz aussergewöhn-
liches Vorgehen: ein sozusagen vom Staat besoldeter Geistlicher! Dafür
erhob das Land den Anspruch, über die Stelle völlig frei verfügen und den
Inhaber jedes Jahr neu wählen zu können (den wir den ie järlich ze einem

kaplan erwellen;... das wir vnd vnser nachomen gewa.lt habn, diepfründze lihen,
welem priester wir wellen, es si lang oder vnlang, es si ze besetzen oder ze entsetzen).
Die Kapelle im Sendlen war unterdessen offenbar mehr geworden als nur
eine Stätte des Gebets für die Gefallenen. An diesem Ort wurde jedes Jahr
im April die Memoria der Heldentaten der Vorfahren begangen; an der
Näfelser Fahrt und an der Näfelser Kapelle hatte sich das Geschichts- und
Selbstbewusstsein des jungen Staates entzündet. Die Kapelle, deren Hauptpatron

seit der Weihe im Dezember 1389 der Landespatron Fridolin war,52

wurde zu einer Art Pantheon des glarnerischen Gemeinwesens.
Der übermütige Anspruch der Glarner, an der eigenen Landeskapelle

nach Belieben schalten und walten zu können, ungehindert von jeder
kirchenrechtlichen Einschränkung, erfuhr freilich umgehend einen Dämpfer:

Als der Generalvikar von Konstanz am 7.Juni des gleichen Jahres die
Errichtung der Kaplaneipfründe bestätigte, belehrte er die Glarner: ihr
Wahlrecht sei nur ein Präsentationsrecht (ius praesentandi), und es stehe

einzig dem Bischof zu, den Gewählten in sein Amt einzusetzen (ius
investiendi seu instituendi).iZ

Ob die Glarner sich von dieser Rechtsbelehrung, die noch dazu in einem
für Laien unverständlichen Latein abgefasst war und dem für solche Fälle
üblichen Formular entsprach, haben beeindrucken lassen? Die Macht des

Faktischen war wohl stärker - und der Bischof weit weg. An der Landeskapelle

im Sendlen sammelten die Glarner erste Erfahrungen mit der

51 US 3, Nr. 248, S. 12-14.
52 Im Ablassbrief vom 18. Dezember musste Fridolin in der Rangfolge der Titelheiligen

des Hauptaltars zwar den drei «Zürcher» Thebäerheiligen den Vortritt lassen,
aber dies mag in deren historischer Anciennität begründet gewesen sein, da sie als
erste Verkünder des Evangeliums im Land Glarus galten. Auch bei der Weihe der
Kapelle im Leimenstein wenige Tage zuvor stellte Weihbischof von Hewen die drei
Thebäerheiligen dem eigentlichen Hauspatron Wendelin voran (vgl. Anm. 50).

53 US 3, Nr. 249, S. 14-16; RQ_1, Nr. 48 Bern., S.100.

30



eigenen Kirchenhoheit. Später mochten sie sie auf die anderen Kirchen
und die übrige Geistlichkeit im Land ausweiten. Daran dachte vielleicht
Glarean, als er die Anstellung der Pfarrer in seiner Heimat mit der
jährlichen Wahl des Geisshirten verglich.

Dass sich um die Schlachtjahrzeit und die Schlachtkapelle das
spätmittelalterliche Kirchenregiment herausbildete, ist übrigens keine glarnerische
Besonderheit. Ahnliches lässt sich für die Inneren Orte der Eidgenossenschaft

mit ihrem Gedenken an Morgarten oder Sempach feststellen. In
jährlicher Wiederkehr für die Seelen der Gefallenen zu beten und sich
dabei an die Schlachtensiege zu erinnern, war in erster Linie ein Anliegen der
Laien.54 Mit dieser Feststellung haben wir den fliessenden Übergang vom
Klerus und von den kirchlichen Strukturen zur Religiosität der Laien
bereits überschritten.

3. Ausdrucksformen spätmittelalterlicher Frömmigkeit

Als innerste Triebfeder für die Errichtung neuer Pfarrkirchen oder für das

Begehen der Schlachtjahrzeit von Näfels ist uns die Sorge um das Seelenheil

begegnet. Ob es dabei um verstorbene Angehörige oder um die eigene
Seele geht, ist im Grunde genommen nur ein gradueller Unterschied. Man
wusste sich mit den verstorbenen Vorfahren in einer geistlichen Verbindung;

von Gebeten und guten Werken, die man ihnen erwies, erwartete
man für sich selbst auch Gutes. Wir dürfen diese Grundbefindlichkeit
nicht unbesehen als etwas Negatives auffassen. Die Sorge um das Weiterleben

nach dem Tod und die Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies

gehören zu den Wesenszügen des Religiösen. Dass Angst vor dem
Höllenschlund oder vor den Qualen des Fegefeuers die Menschen des späteren

Mittelalters noch zusätzlich antrieb, steht ausser Zweifel. Dies hängt
zusammen mit dem Empfinden der damaligen Zeit, mit ihrem Hang zur
Sinnenfreude und zugleich zur Gewalttätigkeit, mit der Erfahrung des

Bösen und der Unbeständigkeit des Lebens.
Die alten Glarner scheinen von solcher Erfahrung, wie zu Beginn der

Abhandlung geschildert wurde, in besonderer Weise geprägt worden zu
sein. Die ersten und innersten Zeugnisse ihrer Frömmigkeit stehen damit
in Verbindung. Vergegenwärtigen wir uns nochmals die Schlachtjahrzeit
von Näfels, die «Näfelser Fahrt». Man zog - und zieht noch heute - am

54 Vgl. Das Schlachtenjahrzeit der Eidgenossen nach den innerschweizerischen
Jahrzeitbüchern, hrsg. von Rudolf Henggeier, Basel 1940 (Quellen zur Schweizer
Geschichte, Abt. II: Akten, Bd. 3; Richard Wolfram, Studien zur älteren Schweizer
Volkskultur. Mythos, Sozialordnung, Brauchbewusstsein, Wien 1980, S. 82-91;
Davatz, Die erste Kapelle von Näfels (wie Anm. 31), S.70-73.

31



Jahrestag der Schlacht mit Kreuz und Fahne, also in kirchlicher Prozession,
von Gedenkstein zu Gedenkstein und betete für die Seelen der damals jäh
Verstorbenen. Dann nahm man im Sendlen auf dem freien Feld vor der
Kapelle an der Messe teil, wie RudolfMad berichtet: und darnach so hat man
ein mess ufdem veld?1 Die Kapelle selbst war bei weitem zu klein, um die

Menge an diesem Tag zu fassen.
Das jährlich wiederkehrende grosse Gebet für die Toten von Näfels übte

auf die Gläubigen eine eigentümliche Anziehungskraft aus. Man wollte
teilhaben an den geistlichen Früchten der ewigen Jahrzeit, die seit 1413

durch einen fest angestellten Kaplan mit einer täglichen Messe (ewigmess)
und im Laufe der Zeit mit weiteren Gottesdiensten (z.B. ab 1495 dem Salve

Regina am Samstag) begangen wurde. Zu diesem Zweck vergabte man an
die Kapelle Geld oder Naturalien. Ein damals angelegter Gabenrodel, der
in einer späteren Fassung von etwa 1460 überliefert ist und von vermutlich
zwei weiteren Händen bis gegen das Ende des 15 .Jahrhunderts nachgeführt
wurde (heute im Pfarrarchiv im Freulerpalast in Näfels aufbewahrt), zeichnet

alle Almosen an die neu errichtete Kaplanei auf und nennt die Namen
von gegen 250 Wohltätern.56 Wie am Beginn des Verzeichnisses und bei
einzelnen Einträgen festgehalten ist, sollen die Spender mit ihren lebenden

und verstorbenen Angehörigen in das immerwährende Totengedenken

der Priester an der Kapelle aufgenommen werden:

Item dißnachgeschribenpersonen hand ir almüsen undgäben geben an diepfründ
unser capell zu Nefels, umb das iro zü ewigen zitten gedacht vnd gott der all-
mechtig von denen capplanen, so die benemptten pfründ messen sind, für ir
seien gebetten vndgelopt werde.

Margreta, RüdiJennis busfrow, hatgen xvß und i libram wachs, das iro und ir
fordren gedencken undgotfur ir seien bitten sol.

Gret, Uly Landoltz eny, hat gen xvß, das man gottfür sy und irfordren bitten
sol.

55 Rudolf Mad, Chronik Glarner Redaktion der Zürcher Chronik, um 1460), in:
Chronik der Stadt Zurich. Mit Fortsetzungen, hrsg. von Johannes Dierauer, (Quellen

zur Schweizer Geschichte, Bd. 18), Basel 1900, S. 142; vgl. Peter Ochsenbein, Das

grosse Gebet der Eidgenossen, Bern 1989, S. 332; ders., Wo sich die Fahnen küssen.
Besuch der Sektion Religiöse Volkskunde an der Näfelserfahrt 1999, in: Schweizer
Volkskunde 89 (1999), S. 32-34. Zu Rudolf Mad vgl. Anm. 65.

56US 3, Nr. 250, S. 17-22. Die Ausgabe m der Urkundensammlung enthalt nur die 98

Eintrage der anlegenden Hand, nicht aber die 46 Eintrage der Nachtragshande. Ich
danke Dr. Christoph Brunner fur die Fotokopie des Originals und meiner Frau, PD
Dr. Kathrin Utz Tremp, für die Mithilfe beim Lesen. Auf die ursprüngliche Absicht,
das Gabenverzeichnis im Anhang zu dieser Arbeit neu zu edieren, wurde verzichtet.
Eine Neuausgabe sollte nach Möglichkeit auch die zahlreichen Personen
identifizieren, was im vorgegebenen Rahmen nicht geleistet werden kann.

32



Hans Metzger, Fren und Waldpurgsin husfrowen, vatter und muter, handgenj
guldy geltz, das ein caplon sol all samstag singen das salve; und der guldin hört
dem caplon zu der pfründ. Cum cepit salve in die decollacionis Johannis
baptiste [29. August] 1495.

Im Gabenverzeichnis von Näfels begegnen sich Seite an Seite die arme
Witwe mit ihrem Scherflein (z.B. einem Leintuch, einem Mantel oder
einem Kissen), der einfache Landsmann mit einem Rock oder Schaf, der
reiche Landvogt mit einer namhaften Geldspende, Geschwister, Ehepaare
oder ganze Familien, die aus ihrem Hausrat etwas an die Kapelle vergab-
ten. Männer und Frauen halten sich bei den Spendern ungefähr die Waage.
Mehrheitlich stammen sie aus dem Unterland und insbesondere aus
Näfels, aber, nach den Geschlechtsnamen zu schliessen, auch aus dem
Glarner Mittelland, Hinterland und Sernftal; vereinzelt sind Spenden
auch aus dem benachbarten Gaster und Toggenburg (Amden, Wattwil)
und aus Schwyz verzeichnet. Dies zeigt die Ausstrahlung der Gedenkkapelle

von Näfels über die Dorf- und Pfarreigrenzen hinweg auf das ganze
Land und sogar darüber hinaus.

Die Schlachtjahrzeit von Näfels war eine aussergewöhnliche Form der

Seelenfrömmigkeit - freilich eine, die wie in anderen eidgenössischen
Orten für die Ausbildung der staatlichen Gemeinschaft wichtig war.
Normalerweise wurde das liturgische Totengedenken von den Priestern an der
Pfarrkirche gepflegt. Zu diesem Zweck stifteten die Gläubigen
wiederkehrende Einnahmen für eine Messe an den Jahrestagen ihres Todes oder
einen kleinen Betrag für das Gebetsgedenken in der Pfarrmesse an Sonn-
und Feiertagen. Zur Erinnerung an diese Verpflichtungen legte der Pfarrer
ein Jahrzeitbuch an; er wurde dabei, wie wir im Fall von Schwanden 1414

gesehen haben, von den Laien genau kontrolliert.57 Von den mittelalterlichen

Jahrzeitbüchern sind die meisten im Stadtbrand von Glarus
vernichtet worden. Erhalten geblieben sind jenes von Linthal, das im Jahr
1518 von Pfarrer Heinrich Linggi neu abgefasst wurde und über
fünfhundert Vergabungen enthält, sowie Bruchstücke von drei Jahrzeitbüchern

der Pfarrkirche von Mollis. Das älteste von ihnen enthält einen
zeitgenössischen Eintrag zur Ermordung König Albrechts I. bei Windisch
im Jahr 1308 und könnte sogar schon vor dem Ende des 13. Jahrhunderts
angelegt worden sein. Damit ist dieses Fragment das älteste Kirchenbuch
des Landes Glarus, ja älter als die 128 Jahrzeitbücher, die aus der
Innerschweiz überliefert sind. Hüterin des wertvollen Zeugen ist die
Stiftsbibliothek St. Gallen (Cod. Sang. 1399).58

57 Vgl. Anm. 42.
58 Hrsg. und untersucht von Paul Staerkle, Vom ältesten Kirchenbuch des Landes

Glarus, in: JHVG 53 (1946), S. 44-56; nähere Angaben zu den Jahrzeitbüchern
verdanke ich Dr. Christoph Brunner, Mitlödi.

33



Das Fragment umfasst mit den Kalendertagen 22.Januar bis 10. Februar
und 1. bis 21. Mai etwa den neunten Teil eines Jahres. Es fuhrt die Namen
von über hundert Personen männlichen und weiblichen Geschlechtes aus

Beglingen, Mollis, Näfels und Oberurnen an. Ausser den vielen Vornamen
sind darin 61 Familiennamen enthalten, auch solche von heute noch
existierenden Geschlechtern wie Hophan, Landolt, Schindler. So nebenbei

stellt das Fragment auch das älteste Verzeichnis von Glarner Frauen dar.
Diese paar Hinweise mögen genügen, um den Wert der Quelle für die
Glarner Geschichte zu zeigen.

Die Furcht vor dem Fegefeuer weckte bei den Gläubigen das Verlangen,
schon zu Lebzeiten durch Gebet und gute Werke die Sündenstrafen
abzuleisten. Die Einrichtung des Ablasses bot ihnen eine solche Möglichkeit.
Wer an bestimmten Festtagen die Kirche besuchte, Gebete verrichtete
und Almosen spendete, dem verliehen Bischöfe und Kardinäle aus dem
Gnadenschatz der Kirche einen zeitlichen Erlass von jenseitigen Sündenstrafen.

Einen oder mehrere Ablassbriefe zu besitzen, gehörte vom H.Jahr¬
hundert an zum geistlichen Grundbestand jeder Kirche und wichtigeren
Kapelle. Ablassbriefe wurden zum Beispiel bei der Kirchweihe durch den
Weihbischofverliehen59 oder durch Vermittlung hoch gestellter Pfründeninhaber

um teures Geld erworben. Mit den Einnahmen aus den Ablässen
unterhielt man die Gebäude oder schuf man liturgische Geräte und
Kunstwerke an.

Diese «Buchhaltung des Jenseits»60 spielte auch in der tätigen Frömmigkeit

der Glarner im Spätmittelalter eine erhebliche Rolle. Zehn Ablassbriefe61

sind erhalten; noch mehr werden in der Reformation, da sie nun
ihren Wert verloren hatten, untergegangen sein. Der älteste Ablassbrief

59 Vgl. Anm. 50 zur Weihe und Ablassverleihung der Kapelle von Näfels.
60 Vgl. Ernst Tremp, Buchhaltung des Jenseits. Das Büß- und Ablaßwesen m der

Innerschweiz im späteren Mittelalter, in: Der Geschtchtsfreund 143 (1990), S. 103-144.
611. nach dem 22. Februar 1288: für Glarus mit Burgkapelle und Mollis (US 1, Nr. 29;

S. 84 - 87; RQ_1, Nr. 7, S. 14 f.; Tschudi, Chromeon, 1. Erg.-Bd., S. 330-332 (nur bei
Tschudi überliefert). - 2. am 5. Dezember 1319: fur Glarus mit Burgkapelle, Linthal,
Matt und Mollis (US 1, Nr. 43, S. 148-152; RQ_1, Nr. 7, S. 15; Tschudi, Chronicon,
2. Erg.-Bd., S. 35 f. (nur bei Tschudi überliefert). - 3. am 12. September 1328:
Bestätigung des Ablasses von 1319 (US 1, Nr. 43, S. 149; Tschudi, Chronicon, 2. Erg.-
Bd., S. 35 f. (nur bei Tschudi überliefert). - 4. 1341: für Glams (RQ_1, Nr. 7 Bern.,
S. 15). - 5. am 18. Dezember 1389: für Näfels (US 3, Nr. 247, S. 8-12; RQ_1, Nr. 48
Bern., S. 100). - 6. am 24. November 1476: für Glarus (RQ_1, Nr. 74 B, S. 155). - 7.

am 24. November 1487: für die Burgkapelle (RQ_1, Nr.74C, S.155, irrtümlich mit
dem Datum 14.11.1487). - 8. am 2. März 1504: fur Glarus (RQT, Nr. 74 D, S. 155).

- 9. im August 1504: für Glarus (nach Heer, Kirchengeschichte II, in: JHVG 31

[1895], S.48). - 10. am 14. Dezember 1512: für Glarus (RQ_1, Nr.74E, S. 155). - Auch
bei der Neuweihe der Pfarrkirche von Glarus (neuer Chor mit vier Altären) und der
Michaelskapelle, der Kirchen von Näfels, Schwanden und Betschwanden im Jahr
1470 werden durch den konsekrierenden Konstanzer Weihbischof Ablassbriefe
verliehen worden sein; vgl. Rudolf Mad, Chronik, in: Dierauer, Chronik der Stadt
Zurich (wie Anm. 55), S. 257 f.

34



stammt von 1288, er wurde von zwei Erzbischöfen und acht Bischöfen für
die Kirche von Glarus, die Burgkapelle St. Michael in Glarus und die
Filialkirche in Mollis ausgestellt. Einen der letzten erwarb Glarus im Jahr
1504 für die geplante Heilig-Kreuz-Kapelle an der Pfarrkirche.

Zu jedem Kirchenbesitz gehörten ausser Ablassbriefen auch Reliquien.
Je bedeutender und reicher eine Pfarrkirche war, desto kostbarer war ihr
«Heiltum», ihr Reliquienschatz. Am meisten davon besass die Hauptkirche

m Glarus; laut einem Verzeichnis sollen es am Ende des Mittelalters
68 Stück gewesen sein.62 Als besonders wertvolle Reliquie galt ein Gebein
des Landespatrons Fridolin, das man offenbar um 1360 erwerben konnte,
aber im Dorfbrand von 1477 wieder verlor. Auf der Suche nach gleichwertigem

Ersatz erbeuteten die Glarner im Schwabenkrieg von 1499 in der
Schlosskapelle der Herren von Brandis in Maienfeld das Brandiskreuz mit
einer kostbaren Kreuzreliquie.63 Damit konnten sie sich im Wettstreit
unter den ländlichen Hauptorten der Eidgenossenschaft durchaus sehen
lassen. Noch musste die Kreuzreliquie ins rechte Licht gerückt werden:
Begünstigt durch einen besonderen Ablass, stifteten die Glarner im Jahr
1507, also unter Pfarrer Zwingh, für die Verehrung der Reliquie einen Hei-
lig-Kreuz-Altar mit einer Kaplanei-Pfründe und 1510 als südlichen Anbau
an die Kirche eine eigene Kapelle, die Heilig-Kreuz- oder Zwingli-Kapelle.

Die meisten übrigen Reliquien bewahrten die Glarner in einem sargför-
migen Reliquienschrein, der «Goldenen Trucke», auf. Diese verbrannte
beim Brand von Glarus 1861, im Unterschied zum übrigen Reliquienschatz,

da sie im Pfarrhaus aufbewahrt wurde.64 Bei Prozessionen trug man
den goldenen Heiltumsschrein mit. Selbstverständlich bei der Näfelser
Fahrt, aber auch bei anderen Prozessionen, die im Laufe des Jahrs in der
Kirchhöre Glarus stattfanden. So unternahm man nach dem Bericht des

Landschreibers und Chronisten Rudolf Mad im Sommer 1460 mit Kreuz
und Reliquienschrein (mit dem krütz und mit dem sarch Sant Fndlin) eine

grosse Bittprozession an Linth und Löntsch,65 ebenso unternahm man im

62 Vgl. Jakob Wmteler, Glarus. Geschichte eines ländlichen Hauptortes, Glarus 1961,
S. 138-141; Fridolin Jakober-Guntern, Der Kirchenschatz, in: Die katholische Pfarrei

und Kirchgemeinde Glarus-Riedern, Glarus 1993, S. 492 f.
63 Das Brandiskreuz, eine Goldschmiedearbeit aus der Zeit um 1400, wird heute als

eines der kostbarsten Stucke im Kirchenschatz von Katholisch Glarus aufbewahrt;
vgl. Jakober-Guntern, Der Kirchenschatz, in: Die katholische Pfarrei (wie Anm. 62),
S. 421-424, und German Studer-Freuler, ebenda, S. 36.

64 Vgl. Jakober-Guntern, Der Kirchenschatz (wie Anm. 62), S. 491-494.
65 Rudolf Mad, Chronik, in: Dierauer, Chronik der Stadt Zurich (wie Anm. 55),

S. 233 f.; vgl. Winteler, Glarus (wie Anm. 62), S. 141. Zur Chronik von Rudolf Mad,
dem ersten bekannten Glarner Chronisten, vgl. Emil Durr, Die Chronik des Rudolf
Mad, Landschreibers von Glarus (Dritte Fortsetzung der Chronik der Stadt Zurich),
in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde 9 (1910), S. 95-110; Gam-
per, Zürcher Stadtchroniken (wie Anm. 48), S. 133-136, 146, 188 f.; Tschudi, Chro-
mcon, Hilfsmittel 1, S. 127.

35



«Goldene Trucke» Reliquienschrein von Glarus, symbolträchtiges Kernstück des
Glarner Heiltumsschatzes. 1861 fiel sie dem Brand von Glarus zum Opfer. Zeichnung
von G.A. Gangyner. Um 1840. (Schweizerisches Landesmuseum)

36



Jahr 1508 (oder 1516) eine von Pfarrer Zwingli angeführte Wetterprozession.66

Bittgänge, Prozessionen und Wallfahrten prägten überhaupt das

religiöse Leben im Spätmittelalter. Emen eindrücklichen Bericht über eine

grosse Bussprozession gibt Fridolin Bäldi zu 1491. Am 15. Juni dieses

Jahres, einem Mittwoch, zogen die Kirchgenossen, Männer wie Frauen,
von Glarus, von Mollis und vom Kerenzerberg barfuss und mit
ausgestreckten Armen (mitzertanen armen) auf den Burghugel und umwallten
die Michaelskapelle; die Mehrheit von ihnen fastete an diesem Tag bei
Wasser und Brot.67

Als Gemeinde, als Gruppe oder als Einzelne wandelten die Glarner
häufig auf frommen Pfaden. Von Pilgerfahrten nach Jerusalem oder
Santiago di Compostela brachte man Reliquien mit nach Hause. Als Ritter
Ludwig Tschudi Ende 1519 von seiner Heiliglandfahrt mit Reliquien (helt-

humb) heimkehrte, wurde er in feierlicher Prozession unter Glockengeläute
eingeholt.68 Jedes Jahr unternahm das Land eine Wallfahrt nach
Einsiedeln. Als die Landsgememde im April 1525 beschloss, die Landeswallfahrt

zum Marienheiligtum im Finsteren Wald einzustellen,69 war dies der
erste öffentliche Schritt hin zur Einführung der Reformation.

Verschiedene andere Formen der glarnerischen Religiosität gäbe es noch
zu besprechen: das Bruderschaftswesen, die Kirchweihfeste, die Fastnachtsund

Fastenbräuche,70 die Stiftung von sakraler Kunst, die Zeugnisse von
privater Andacht und individueller Frömmigkeit. Wir beschränken uns auf
einen letzten Bereich, den radikalen Schritt frommer Menschen aus dem
weltlichen Leben heraus, die «Conversio», die Verinnerlichung eines

kontemplativen Lebens.
Das Glarnerland hat keine Klöster hervorgebracht. Dafür waren der

Boden wohl allzu karg und die herrschaftliche Präsenz des Damenstifts
Säckingen lange Zeit allzu dominant. Wer in ein Kloster eintreten wollte

66 Fridolin Bäldi, Chronik (wie Anm. 45), S. 50, Nr. 25.
67Bäldi, Chronik, S. 50, Nr. 19; zum alteidgenossischen Brauch des Betens mit

ausgestreckten Armen vgl. Peter Ochsenbein, Beten «mit zertanen armen» - ein
alteidgenossischer Brauch, in: Schweizerisches Archiv fur Volkskunde 75 (1979),
S. 129-172.

68Baldi, Chronik, S. 116, Nr. 66.
69Baldi, Chronik, S. 123, Nr. 99. Zum Landes-Kreuzgang von Glarus nach Einsiedein

im Spatmittelalter und zur Bedeutung der Einsiedler Wallfahrt für die werdende
Eidgenossenschaft vgl. Christian Sieber, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des
Kantons Schwyz 88 (1996), bes. S. 46.

70 Verschiedene Berichte Fridolin Baldis erhellen die gesellschaftliche Bedeutung von
Kirchweih und Fastnacht, woran jeweils viele auswärtige Besucher und Delegationen
teilnahmen; Baldi, Chronik, S. 48, Nr. 10; S. 51, Nr. 33; S. 115, Nr. 57; S. 118, Nr. 78;
vgl. Leo Zehnder, Volkskundhches in der alteren schweizerischen Chromstik, Basel
1976, S. 226 f.

37



und die nötige Aussteuer aufbringen konnte, musste auswärts anklopfen.
Vereinzelt begegnen uns Glarner in den Klöstern der Bettelorden in
Zürich, Glarnerinnen in den benachbarten Frauenklöstern von Weesen71

und Muotathal72. Wer von den Frauen zu wenig begütert oder für die

strenge Klausur in einem regulierten Kloster nicht geeignet war, wählte
das Leben einer Klausnerin oder tat sich mit Gleichgesinnten in einem
Schwesternhaus zusammen. Waldschwestern und Waldbrüder waren eine
verbreitete Erscheinung des Mittelalters. Selbst in den Fragmenten des

Molliser Jahrzeitenbuchs73 haben sie ihren Niederschlag gefunden: Mehrere

Klausnerinnen von Beglingen kommen darin vor. Bei diesen zufalligen

Nennungen handelt es sich um das älteste Zeugnis für das Glarner-
land. Im 14. Jahrhundert wurde in Linthal ein Schwesternhaus errichtet
und unter die geistliche Obhut der Franziskaner von Zürich gestellt. Auch
an der Michaelskapelle in Glarus und in Schwanden bestanden zeitweise
Schwesternklausen.74 Die frommen Frauen verdienten wohl wie andernorts

ihren Lebensunterhalt mit Spinnen oder Weben oder mit karitativen
Werken wie Krankenpflege oder Totensorge.75

Schluss:
Bilderstifter und Bilderstürmer - die Reformation und ihre Folgen

Am Ende des Mittelalters bietet sich dem Betrachter das Bild einer
vielfältigen, blühenden kirchlichen Landschaft. Die Hauptkirche in Glarus,
die anderen Pfarrkirchen und zahlreiche Kapellen waren reich ausgestattet
mit Reliquienschätzen, Altarbildern und Wandmalereien. Den Jahreslauf
prägten Prozessionen, Wallfahrten und kirchliche Feste. Die Laien hatten
das Kirchenwesen fest in ihrer Hand und übten eine enge Aufsicht über
die Priesterschaft aus.

71 Am 17.Juni 1353 erhielt das Frauenkloster im Wyden bei Weesen eine Mitgift fur die
Schwester Judentha Wazzi aus Glarus, die ins Kloster eingetreten war; US 1, Nr. 72,
S. 226 f.; RQ_1, Nr. 32, S. 47 f.; Tschudi, Chromcon, 2. Erg.-Bd., S. 395 (nur bei
Tschudi überliefert); zum Domimkanermnenkloster Weesen vgl. HS IV/5: Die
Dominikaner und Dominikanerinnen in der Schweiz, Bd. 2, Basel 1999, S. 935-970.

72 Zu einem nicht bekannten Zeitpunkt zwischen 1388 und 1523 stand Margret Schoss-
lin von Glarus als Meisterin dem Franziskanennnenlcloster Muotathal vor; vgl. HS
V/1 : Die Franziskaner, die Klarissen und die regulierten Terziarmnen m der Schweiz.
Die Mimmen in der Schweiz, Bern 1978, S. 680.

73 Vgl. Anm. 58.
74 Zu den Begmen und Reklusinnen im Glarnerland vgl. den Beitrag von Veronika

Feller-Vest m diesem Heft.
75 Vgl. Kathrin Utz Tremp, Zwischen Ketzerei und Krankenpflege. Die Beginen in der

mittelalterlichen Stadt Bern, in: Fromme Frauen oder Ketzerinnen? Leben und
Verfolgung der Beginen im Mittelalter, hrsg. von Martina Wehrli-Johns und Claudia
Opitz, Freiburg î.Br. 1998, S. 169-194.

38



Dann drang das Gedankengut der Reformation in das Tal ein. Es brachte
eine radikale Abkehr von äusseren Frömmigkeitsformen. In ihrer
stürmischen Phase führte die Reformation auch zur Zerstörung der kultischen
Gegenstände und Kunstwerke. Wie kam es zu diesem radikalen Wechsel?
Kirchliche Missstände werden hier kaum eine Hauptursache gewesen sein,
denn die so genannte Gemeindereformation hatte bereits früher
stattgefunden, das Kirchenregiment war - wie in den anderen Orten der
Eidgenossenschaft - seit dem 15.Jahrhundert fest in Laienhand.76 Wichtiger
war schon das Ringen um politische und wirtschaftliche Macht, das

Gefalle zwischen den wenig einflussreichen und verhältnismässig armen
Dörfern in den Randgebieten, die die Reformation annahmen, und den
vornehmen und reichen Familien in den Hauptorten Näfels, Glarus,
Schwanden und Linthal.77

Ausschlaggebend scheint unter dem Impuls Zwingiis und seiner Prädi-
kanten die Entdeckung einer neuen, verinnerlichten Sicht des Glaubens

gewesen zu sein, die Predigt des Bibelwortes anstelle der vielfältigen
Praktiken der bisherigen Religion. Die kostbaren Kunstwerke und Kultgegenstände

verloren auf einen Schlag ihren Sinn. Was Generationen von frommen

Glarnern bis hin zur eigenen Generation unter grossen persönlichen
Opfern gestiftet hatten, hielt man nun für Götzen und räumte es aus den
Kirchen. So wurden auch im Glarnerland, nach einem prägenden
Ausspruch des deutschen Historikers Hermann Heimpel, die Bilderstifter zu
Bilderstürmern.78

Aus den Kirchen von Niederurnen, Obstalden, Mollis, Schwanden,
Betschwanden, Matt und Elm entfernte man im Frühjahr 1528 die Kirchenzierden.

In den Monaten Oktober bis Dezember des gleichen Jahres kam

76Die «Gemeindereformation» war von Peter Blickle als tragende Bewegung der
Reformation im süddeutsch-schweizerischen Raum postuliert worden (vgl. Peter
Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg
zum Heil, München 1987; Kommunalisierung und Christianisierung. Voraussetzungen

und Folgen der Reformation, 1400-1600, hrsg. von Peter Blickle und
Johannes Kumsch [Zeitschrift fur Historische Forschung, Beiheft 9], Berlin 1989).
In Glarus wie in den benachbarten Orten und Talschaften hatte aber, wie dieser Aufsatz

zeigt, die Kommunalisierung des kirchlichen Lebens bereits lange vorher
eingesetzt. Ahnlich konnte jungst fur die Drei Bunde festgestellt werden, dass die Laien
in den Gemeinden und Nachbarschaften schon vor der Reformation weit gehende
Mitsprache- und Selbstbestimmungsrechte in kirchlichen Angelegenheiten besas-

sen; Immaculata Saulle Hippenmeyer, Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde in
Graubunden, 1400-1600 (Quellen und Forschungen zur Bundner Geschichte 7),
Chur 1997.

77 Vgl. Jurg Davatz, Glaubensspaltung und konfessionelle Landestellung, in: Glarus
und die Schweiz. Streiflichter und wechselseitige Beziehungen, Glarus 1991, S. 31 f.;
ders., Glarner Heimatbuch: Geschichte, Glarus 1980, S. 69 f.

78 Hermann Heimpel, Das Wesen des deutschen Spatmittelalters, in: ders., Der
Mensch in seiner Gegenwart, Gottingen 21957, S. 134.

39



es zu weiteren Bilderstürmen im Hinter- und Unterland. Der gemässigte,
vermittelnde Valentin Tschudi, Nachfolger Zwingiis als Pfarrer von Glams,
berichtet darüber in seiner Chronik:79 Die Bilder warf man in die Linth
oder in den Sernf, was brennen konnte, wurde verbrannt, aus Altarschreinen

machte man Kästchen, die Wandgemälde übermalte man. So wurden
spätgotische Wandmalereien in der Kirche Obstalden aus der Zeit um
1475, unter anderem mit der Darstellung der damals sehr beliebten
Heiligen Barbara und Katharina, überdeckt; erst bei der Restaurierung im Jahr
1979 kamen sie wieder ans Licht.80 Der Hauptort Glarus, wo die Altgläubigen

grossen Einfluss behielten, blieb vom Bildersturm allerdings weit
gehend verschont.81 Aus anderen Kirchen konnten die Altgläubigen heimlich

Kunstwerke vor der Zerstörung retten. Mehrere heute erhaltene Statuen
und Gemälde stammen aus reformiert gewordenen Kirchen. So soll eine
Marienstatue in der Friedhofskapelle von Näfels, die der Memminger
Bildhauer Yvo Strigel um 1490 als Teil eines Flügelaltars geschnitzt hat, in der
Kirche Betschwanden gestanden haben.82 Ein eindrücklicher Zeuge jener
gewalttätigen Zeit ist ein heute im Freulerpalast in Näfels aufbewahrtes
Tafelbild eines Flügelaltars. Es entstand um 1510 in Oberschwaben und
stellt auf seiner Innenseite die Heiligen Antonius und Sebastian, auf der
Aussenseite die Heiligen Katharina und Barbara dar. Im Bildersturm wurden

die Heiligengestalten gezielt beschädigt: Bei Antonius und Sebastian
durchstach man die Augen, bei den weiblichen Heiligen zerkratzte man
das Gesicht bis zur Unkenntlichkeit. Der Flügelaltar soll aus der Kirche
Schwanden stammen, beim Bildersturm von 1528 in die Linth geworfen
und in Mitlödi wieder aus dem Wasser gefischt worden sein.83

Am Ende meiner Ausführungen angelangt, bin ich dem Leser und der
Leserin noch eine Antwort auf die Titelfrage schuldig: «Wie fromm waren
die alten Glarner?» Es lässt sich nicht bestreiten, dass sie in Kriegszeiten

79 Valentin Tschudi's Chronik der Reformationsjahre 1521-1533, hrsg. von Johannes
Strickler, m: JHVG 24 (1888), bes. Nr. 80, S. 35 f.: Bildersturm in Matt und Schwanden;

Nr. 83, S. 37 f.: Bildersturm m Elm und Betschwanden; Nr. 100, S. 46: Hinterland,

Unterland und Obstalden; Nr. 112, S. 51 f.: Schwanden. Zur Chronik von
Valentin Tschudi vgl. Feller, Bonjour, Geschichtsschreibung (wie Anm. 45), S. 262 f.

80 Vgl. die Abbildung oben S.15 und den Beitrag von Marc-Joachim Wasmer in
diesem Heft.

81 Valentin Tschudi's Chronik der Reformationsjahre 1521-1533, hrsg. von Johannes
Strickler, in: JHVG 24 (1888), Nr. 97, S. 44 f.

82Jiirg Davatz, Eine Muttergottesstatue des Yvo Strigel m Näfels, in: Unsere
Kunstdenkmäler 28 (1977), S. 252-260.

83 Wie aussagekräftig für die Reformationszeit im Glamerland dieses geschändete
Tafelbild ist, entdeckte der Verfasser dieser Zeilen, der den Freulerpalast in seinem
Heimatdorf Näfels von Jugend an kennt, erst, als er dem Bild an der grossen
Ausstellung über den Bildersturm im Bernischen Historischen Museum Ende 2000 wieder

begegnete. Vgl. die Beschreibung in: Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille?
Katalog zur Ausstellung, Bern 2000, S. 340 f., Kat. Nr. 171. Vgl. die Abbildungen
S. 195 und 199.

40



blind wüteten und kaum Hemmungen kannten. Aber sie waren keineswegs

Unfromme oder gar Ungläubige. Aufder anderen Seite konnte in den
überlieferten Quellen übersteigerte Frömmigkeit, der Nährboden für
ketzerische Bewegungen, bei den Glarnern ebenfalls nicht ausgemacht
werden. Im Gegenteil: Sie suchten mit Eifer und aus eigenen Kräften den
rechten Glauben und die Kirche zu fördern, die Pfarrseelsorge und den
Gottesdienst in ihren Tälern auszubauen. Eine zentrale Rolle in ihrem
Frömmigkeitsstreben spielte die Totensorge, die Versicherung des Seelenheils

für die Verstorbenen wie für die Lebenden. Damit erweisen sich
die Glarner als typische Vertreter ihrer Zeit - als Menschen des späten
Mittelalters.

41



Werk der Barmherzigkeit: Kranke besuchen, erste Hälfte des 15.Jahrhunderts.
Gewolbemalerei aus dem Domkreuzgang von Brixen. (Aus: Himmel Holle Fegefeuer.
Das Jenseits im Mittelalter. Hrsg. von Peter Jezler. Zurich 1994)

42


	Wie fromm waren die alten Glarner?

