Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 82 (2002)

Artikel: Wie fromm waren die alten Glarner?
Autor: Tremp, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-584540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-584540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie fromm waren die alten Glarner?

Ernst Tremp

Kirchliches und religioses Leben im mittelalterlichen Glarnerland”

Der Franziskaner Johannes von Winterthur (1 nach 1348) berichtet in sei-
ner Chronik folgende Begebenheit: Im Krieg zwischen Konig Ludwig dem
Bayern und Osterreich vermittelte Konig Johann von Bohmen im August
1330 im Elsass einen Frieden. Als Konig Johann nach dem Friedensschluss
im Lager des Herzogs von Osterreich vor Colmar herumritt, kam er auch
zum Kriegshaufen der Minner von Glarus. Er sah ihre Waffen und Mord-
werkzeuge, in der Volkssprache Hellenbarden genannt, und soll voll Be-
wunderung ausgerufen haben: O wie schrecklich ist der Anblick dieses Schlacht-
keils mit seinen entsetzlichen und nicht wenig zu fiirchtenden Waffen!' Die Glarner
waren offenbar schon damals, ein halbes Jahrhundert vor dem Befreiungs-

* Dieser Aufsatz ist aus einem Vortrag herausgewachsen, den ich am 20. Februar 2001
vor dem Historischen Verein des Kantons Glarus in Glarus und am 18. Oktober 2001
in Bad Sickingen (D) gehalten habe.

Folgende Abkuirzungen werden verwendet: HS=Helvetia Sacra. - JHVG=Jahrbuch
des Historischen Vereins des Kantons Glarus. - REC =Regesta Episcoporum Con-
stantiensium, Innsbruck 1895 -1941. - RQ=Die Rechtsquellen des Kantons Glarus,
bearb. von Fritz Stucki (Sammlung Schweizerischer Rechtsquellen, Abt. VII), 5 Bde.,
Aarau 1983 -1985. — Tschudi, Chronicon = Aegidius Tschudi, Chronicon Helveti-
cum, bearb. von Bernhard Stettler (Quellen zur Schweizer Geschichte, N.E, 1. Abt.,
Bd. VII), Basel 1968 -2001. —- US=Urkundensammlung zur Geschichte des Kantons
Glarus, hrsg. von Johann Jakob Blumer, fortgesetzt durch Gottfried Heer, 3 Bde.,
Glarus 1865 -1915. — ZSKG =Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte.
Grundlegend und immer noch niitzlich fiir die glarnerische Kirchengeschichte im
Mittelalter ist das vielseitige Werk des Betschwander Pfarrers und Stinderats Gott-
fried Heer (1843 -1921), insbesondere seine Kirchengeschichte des Kantons Glarus,
erschienen in fiinf Teilen im JHVG und als Separatdruck 1887 bis 1911; zu seiner Per-
son vgl. Hans Laupper, Die Glarner National- und Stinderite 1848 bis 1991, in: Gla-
rus und die Schweiz, hrsg. von Jirg Davatz, Glarus 1991, S. 84. Zu erwihnen ist auch
das als Manuskript nachgelassene Werk des Einsiedler Benediktiners Justus Landolt
(1815-1883), das jungst im Druck erschienen ist: Das Land Glarus bis zur Schlacht
bei Nifels 1388 nach dem unvollendeten Manuskript, hrsg. von Hans Laupper und
German Studer, Glarus 2001.

! Die Chronik Johanns von Winterthur, in Verbindung mit Carl Brun hrsg. von Fried-
rich Baethgen (Monumenta Germaniae Historica, Script. rer. Germ. N.S.3), Berlin
1924, S.90; deutsche Ubersetzung und Kommentierung der Stelle in: US 1, Nr. 54,
S.175£; RQ 1, Nr. 20, S.34; RQ 5, S. 2202.



krieg und noch stramm im Heeresaufgebot ihres habsburgischen Landes-
herrn kimpfend, ein gefiirchteter Haufe. Ihre weit herum bekannte Kriegs-
tiichtigkeit beruhte wohl weniger auf ziinftigem Kriegshandwerk, das sie
in auswartigen Zigen gelernt hitten, als auf der rohen Gewalt urchiger
Bergler.

In der Schlacht bei Nifels 1388 besiegte die geballte Angriffskraft der
Glarner das Reiterheer der eigenen fritheren Herrschaft. Wer von den Geg-
nern nicht auf dem Schlachtfeld liegen blieb, den verfolgten die Glarner
gnadenlos; viele der gepanzerten Ritter ertrinkten sie auf der Flucht in der
Maag bei Weesen. Auch in spiteren Konflikten schildern die Chronisten
die Glarner Krieger als besonders grausam. Im Alten Ziirichkrieg in der
Mitte des 15. Jahrhunderts gehorten sie zusammen mit den Schwyzern zu
den brutalsten Dreinschligern, zu den gefiirchtetsten Gegnern Ziirichs
und des ostschweizerisch-Osterreichischen Adels. An der Bluttat von Grei-
fensee, der vollig unnotigen Massenhinrichtung der gesamten Besatzung
dieses Ziircher Landstidtchens am 28. Mai 1444, die damals ungeheures
Aufsehen erregte, waren sie mitbeteiligt.? Die Gegenseite warf ihnen vor,
auch die Zivilbevolkerung nicht zu verschonen, Dérfer zu plindern und
zu verbrennen, Frauen zu schinden, sogar vor der sakrilegischen Entwei-
hung von Kirchen nicht zurtickzuschrecken.?

«Gfirchige» Leute waren zweifellos unsere mittelalterlichen Vorfahren
im Krieg. Waren sie aber auch ohne Gewissen, unfromm, gottlos? Zur
geschilderten Grausamkeit steht in einem eigenartigen Gegensatz das enge
Verhiltnis der Glarner zum Heiligen, zu den Heiligen. Im Nifelser Fahrts-
lied riefen sie Christus, Maria und vor allem «ihren» Heiligen, den heiligen
Fridolin, um Beistand an:

O belger Herr Sant Fridly, e du truwer Landtzman,
sy diss Land din Eigen, so hilff uns hiitt mit Eeren bhan.*

*Die Hinrichtung der Besatzung durch Schwyz und seine Verbiindeten, darunter Gla-
rus, ist als Mord von Greifensee in die Geschichte eingegangen; vgl. z.B. den Bericht
und die bildliche Darstellung in der Chronik des Luzerners Diebold Schilling von
1513, hrsg. von Peter Riick und Gottfried Boesch, in: Die Schweizer Bilderchronik
des Luzerners Diebold Schilling 1513, Luzern 1981, S.74 f.

3 Solche schwere Anschuldigungen, die offenbar nicht grundlos waren, suchten die
Eidgenossen in verschiedenen Schreiben an Kurfiirsten und Reichsstidte zu ent-
kriften; US 3, Nr. 260, bes. S. 59. Besonders grausam waren neben den Schwyzern
die Glarner; vgl. Spottgedicht in der so genannten Klingenberger Chronik, ebenda,
S.60.

47Zit. nach Max Wehrli, Das Lied von der Schlacht bei Nifels, in: Schweizerische Zeit-
schrift fiir Geschichte 9 (1959), S.206 -213. Diese Strophe ist in leicht {iberarbeite-
ter Form auch in der von Aegidius Tschudi erweiterten Fassung des alten Nifelser
Schlachtliedes enthalten; vgl. Tschudi, Chronicon, 6. Teil, S.259 - 262 mit Anm. 215.

10



Thm vor allem glaubten die Glarner ihren Sieg bei Nifels zu verdanken. Er
stand thnen im Kampf bei, denn ihr Land ist Sant Fridlys Landt. Fridolin
ist nicht nur Schutzheiliger der Glarner, sondern ihr Landsmann, ja im
eigentlichen Sinn der Herr und Besitzer des Tals mit allen seinen Bewoh-
nern. Unter seinem Zeichen zogen sie in den Kampf. Das Schlachtbanner
von Nifels, das heute im Freulerpalast in Nifels aufbewahrt wird, ist daher
mit seiner dltesten Darstellung des Landespatrons mehr als nur ein kost-
bares, ehrwiirdiges Staatsaltertum. In ithm erblickten die zum Kampf
besammelten Glarner den michtigen heiligen Mitkimpfer und Beistand.
Das gab thnen Mut, Todesverachtung und Siegesgewissheit.

Auch in spiteren Kimpfen vertrauten die Glarner auf den Beistand
thres Heiligen. Wihrend des Alten Ziirichkriegs sollen die Eidgenossen fiir
die Schlacht bei Ragaz im Jahr 1446 auf Betreiben von Glarus mit voller
Absicht den Fridolinstag (6. Mirz) gewihlt haben, da man, wie Aegidius
Tschudi schreibt, auch unter seinem Banner ausgezogen sei und auf seine
besondere Hilfe vertraue: So weltind si im namen gottes und sant Fridlins hinuf
ziechen und si die viend sichen in hoffnung, es solt inen an sant Fridlins tag mit
sant Fridlins panner nit mogen misslingen.’ Diese Gewissheit schien auch die
masslose Grausamkeit der Glarner gegeniiber den Feinden zu rechtfer-
tigen, die die Feinde ihres Heiligen, Eindringlinge in sein Eigentum waren.
Kimpfen mit den Heiligen, leben mit den Heiligen waren fiir den mittel-
alterlichen Menschen selbstverstindliche Vorstellungen.

Waren dadurch alle Verbrechen erlaubt, war jede Hemmung ausgeschal-
tet? Das Verhalten der Glarner im Alten Ziirichkrieg zeigt im Gegenteil,
dass es auch fur sie Grenzen gab, die zu tiberschreiten siindhaft war. Nach
den begangenen Kriegsgriueln war die erste Sorge der schuldbewussten
Glarner, vom Bischof von Konstanz, ithrem Oberhirten, eine General-
absolution flir ihre Untaten zu bekommen. Durch die «Absolutio Claro-
nensium» vom 31. Mirz 1444 erteilte der Generalvikar im Namen des
Bischofs den Geistlichen der Glarner Pfarreien Absolutionsvollmacht
gegeniiber allen, die ihr Vergehen bereuten und beichteten. Wer an Tot-
schligen, Brandstiftungen, Plinderungen, Raubiiberfillen und anderen
Untaten teilgenommen hatte, konnte durch die Beichte vor seinem Pfar-
rer die Lossprechung seiner Stinden erhalten. Nur Kirchenschiander und
Gewalttiter gegenuiber Geistlichen mussten sich dem bischoflichen
Gericht in Konstanz stellen.® Pech allerdings fur die um ihr Seelenheil Ban-

3Tschudi, Chronicon, 11. Teil, S. 419; vgl. US 3, Nr. 285, S.185 - 201, bes. S. 190, 195,
201.

$US 3, Nr. 258, S. 48-52 (mit deutscher Ubersetzung); RQ 1, Nr. 74 A, S.154 f;
Tschudi, Chronicon, 11. Teil, S. 246 - 248 mit Anm. 117 (Original fehlt, nur in Ab-
schrift von Tschudi tberliefert).

11



genden, dass der Krieg wider Erwarten noch nicht zu Ende war, ja in
der Folge noch grausamer und erbitterter gefithrt wurde. Die Bluttat von
Greifensee stand noch bevor. Es blieb den Glarnern nichts anderes tibrig,
als 1thren Bischof ein zweites Mal um Siindenerlass zu bitten; die zweite
«Absolutio Claronensium» wurde ihnen am 20. Februar 1445 gewihrt. An
dieser erneuerten Vollmacht zeigt sich, wie die Brutalitit der Glarner und
der anderen Eidgenossen (jeder Ort erhielt fiir sich eine eigene Absolu-
tionsvollmacht) im Krieg inzwischen noch zugenommen hatte; zu den
dem bischoflichen Gericht vorbehaltenen Verbrechen wurde nun nimlich
das vorsitzliche, eigenhindige Anziinden von Kirchen hinzugefugt.’

Was aus heutiger Sicht unvereinbar erscheint, masslose Gewalttitigkeit
im Krieg auf der einen Seite, fromme Gliubigkeit, Vertrauen in die Hilfe
der Heiligen, Sorge um das Seelenheil der Verstorbenen auf der anderen
Seite, kennzeichnet die Widerspriichlichkeit mittelalterlicher Existenz.
Und ganz besonders prigte solcher Widerspruch das Verhalten der Glar-
ner. Gerade im Umfeld von Krieg und gewaltsamem Tod sind wichtige,
authentische Zeugnisse glarnerischer Frommigkeit {iberliefert. Bevor wir
uns ihnen zuwenden und auf die spezifischen Formen religiosen Lebens
eingehen konnen, sind die Kirchenorganisation, der Klerus und die geist-
liche Versorgung der Glaubigen darzustellen.

1. Kirchliche Organisation

Die Pfarreien bildeten den Rahmen des kirchlichen Lebens. Die an den
Pfarrkirchen wirkenden Geistlichen waren zustindig flir die Spendung der
Sakramente, der Heilmittel des Glaubens, und fiir die religiose Unterwei-
sung der Glaubigen. Der Taufbrunnen in der Pfarrkirche stand am Anfang
des Christenlebens, die geweihte Erde des Friedhofs neben der Pfarrkirche
nahm den Leichnam des Verstorbenen auf. Zwischen diesen beiden «Durch-
gingen» erfullte sich das Leben der Gliubigen. In der Pfarrkirche wurde
der Gottesdienst gehalten, mit der Messfeier als Kernstiick. In stets wie-
derkehrendem Wechsel des Kirchenjahrs folgten sich die Festkreise der
Hochfeste und die Sonntage; dazu kamen im Rhythmus des Kalenderjahrs
die allgemeinen Heiligenfeste und die speziellen Festtage wie das Kirch-
weihfest oder der Gedichtnistag lokal verehrter Heiliger. Die Pfarrkirchen

7US3, Nr.279, S§.175-178; RQ 1, Nr. 74 A Bem., S.155; Tschudi, Chronicon, 11. Teil,
S.354-356 mit Anm. 169 (Original fehlt, ebenfalls nur in Abschrift von Tschudi
uberliefert). - Solche Absolutionsvollmachten waren nicht gratis; von der fuir Luzern
ausgestellten wissen wir, dass die Gebiihr in diesem Fall 44 Gulden betrug und das
Dokument erst nach Bezahlung ausgehindigt wurde; REC 4, Nr. 11031

12



mit ihrer Priesterschaft verkOrperten gewissermassen die unterste Stufe der
Amtskirche. Sie richteten sich nach dem Vorbild der Bischofskirche aus,
wie sie ja in den geistlichen und kirchenrechtlichen Dingen dem Bischof
unterstanden.

Im Glarnerland gab es wihrend vieler Jahrhunderte nur eine Pfarrkirche,
die Talkirche in Glarus. Archidologische Untersuchungen in den Jahren
1968 und 1971 haben einiges Licht in ihre Anfinge und damit in das frithe
Christentum im Tal der Linth gebracht. Das erste Kirchengebdude an der
Stelle, wo sich bis zum Stadtbrand von 1861 die Pfarrkirche befand und
heute das Gerichtsgebdude steht, diirfte bis ins frithe 7. Jahrhundert zuriick-
gehen.® Damit scheint an diesem Ort eine Kontinuitit des christlichen
Kultes von weit iiber 1200 Jahren bestanden zu haben - erst abgebrochen
durch den Stadtbrand im 19.Jahrhundert und den Neubau der Stadtkirche
an einem anderen, ihrem heutigen Standort.

Soweit die schriftlichen Quellen zuriickreichen, gehorte die Kirche von
Glarus und mit ihr der grosste Teil des Tales zum Bistum Konstanz. Die-
ses wurde nach heutigen Kenntnissen um die Wende vom 6. zum 7. Jahr-
hundert errichtet und unter dem frinkischen Kénig Dagobert 1. (623 -639)
gefestigt. Das neue Bistum umfasste den alemannischen Kernraum bei-
derseits von Hochrhein und Bodensee, es gab der hier langsam fortschrei-
tenden Christianisierung eine feste kirchliche Verfassung.” Die Zugehorig-
keit von Glarus zu Konstanz und die zeitliche Nihe der iltesten Glarner
Kirche zur Errichtung dieses Bistums sind deutliche Hinweise: Wie das Tal
ab dem 7. Jahrhundert durch einwandernde Alemannen besiedelt wurde —
durch die Ortsnamen im Mittelland und Hinterland hinreichend belegt -,
fasste hier auch das Christentum von Norden her Fuss oder wurde
wenigstens von Norden her, durch das Bistum Konstanz, kirchlich orga-
nisiert.

War es Fridolin personlich, der im Tal der Linth predigte und missio-
nierte, wie es die spitere Legende vom Ursus-Wunder erzihlt? — der heilige
Fridolin, Trager der Mission im siidalemannischen Raum im 6. oder 7.]Jahr-
hundert und Begriinder des Hilariuskultes in diesen Gegenden, der auf der

$Vgl. Hans Rudolf Sennhauser, Die iltesten Kirchen des Kantons Glarus. Zwei Aus-
grabungsberichte, in: JHVG 65 (1974), S. 46 -99; ders., in: Vorromanische Kirchen-
bauten. Katalog der Denkmiler bis zum Ausgang der Ottonen, Nachtragsbd.,
Miinchen 1991, S. 146 f.

?Vel. HS 1/2: Das Bistum Konstanz, das Erzbistum Mainz, das Bistum St.Gallen,
Bd.1, Basel-Frankfurt a.M. 1993: Geschichte, S. 85 ff., 47 f.; Helmut Maurer, Das
Bistum Konstanz und die Christianisierung der Alemannen, in: Mission und
Christianisierung am Hoch- und Oberrhein (6.- 8. Jahrhundert) (Archiologie und
Geschichte, Bd. 10), Stuttgart 2000, S.139-163.

13



Der heilige Fridolin und Ursus; spitgotische Fresken um 1475 in der Kirche
Obstalden. (LaGL)

Rheininsel bei Sickingen gestorben und begraben ist?® Auf diese umstrit-
tene, wohl unldsbare Frage mochte ich in unserem Zusammenhang nicht
eingehen. Immerhin lisst sich die Abhingigkeit des Landes Glarus vom
Frauenkloster Sickingen bis weit ins Frihmittelalter zuriickverfolgen. Die
Legende von den zwei Briiddern Ursus und Landolf und von der Schenkung
des Tales an den Heiligen stammt zwar erst aus dem 13. Jahrhundert,
konnte aber ihren historischen Kern in den Landiibertragungen der mich-
tigen Beata- und Landolt-Sippe vor der Mitte des 8.]Jahrhunderts haben.
Seit dieser Zeit diirfte Glarus unter der Grundherrschaft Sickingens
gestanden haben. Auch ist in Glarus eines der dltesten Hilarius-Patrozinien
nachzuweisen, «das einzige unter allen Sickinger Kirchen, aus dem man
auf eine frithe Verbindung schliessen kann».!!

Nicht dem alemannischen Bistum Konstanz, sondern dem ritischen
Bistum Chur waren die Siedlungen am Eingang des Linthtals zugehorig.
Nach der altesten Grenzbeschreibung des Bistums Konstanz aus dem Jahr
1155 schob sich das Bistum Chur durch das Walenseetal, iiber den Keren-
zerberg bis zu den Pfarreien Schinis und Benken mit den zu Schinis

©Vgl. Mechthild Pérnbacher, Vita Sancti Fridolini. Leben und Wunder des heiligen
Fridolin von Sickingen, beschrieben von Balther von Sickingen, Bischof von
Speyer. Text — Ubersetzung — Kommentar, Sigmaringen 1997, S.163 ff.

1 Pornbacher, Vita Sancti Fridolini, S. 165.

14



gehorenden Dorfern Niederurnen und Bilten wie ein Riegel vor den Ein-
gang ins Glarner Tal und trennte dieses riumlich praktisch vom Bistum
Konstanz ab.? Die auffillige Grenzziehung erklirt sich durch das Vor-
handensein einer voralemannischen, keltoromanischen Bevolkerung im
vorderen Teil des Linthtals, davon zeugen die romanischen Siedlungs-
namen von Urnen tber Nifels und Mollis bis Glarus. Die romanischen
Siedlungen diirften schon vor der Zeit der alemannischen Landnahme von
Churritien aus, letztlich von Stiden her iiber die Alpen, mit dem Chris-
tentum in Bertihrung gekommen sein. Die ersten Christen im Glarnerland
lebten also vermutlich im Unterland, am romischen Handelsweg zwischen
den ritischen Alpenpissen und Ziirich.

Nach diesem kleinen Exkurs tiber die Anfinge des Christentums ist nach
der Ausbildung der glarnerischen Pfarreien zu fragen. Wihrend langer Zeit
blieb die Kirche in Glarus die einzige Pfarrkirche im Tal. Am selben Ort
befand sich der Meierhof, der Mittelpunkt der sickingischen Grundherr-
schaft, und wurde unter der Eiche Gericht abgehalten.? Wie die Lehns-
leute des Klosters verpflichtet waren, an verschiedenen Tagen bestimmte
Zinsen auf den Meierhof zu bringen, hatten sich die Talbewohner fiir alle
kirchlichen Handlungen nach Glarus zu begeben. Wihrend Jahrhunder-
ten nahm man den weiten, beschwerlichen Weg offenbar in Kauf. Vom
11. Jahrhundert an konnten infolge einer Klimaverbesserung auch hoher
gelegene Gebiete urbar gemacht, abgelegenere Seitentiler besiedelt wer-
den. Der so genannte Landesausbau des Hochmittelalters schuf fur die
wachsende Bevolkerung neuen Lebensraum. Wer sich von den jlingsten,
hintersten Siedlungen in den Tilern nach Glarus begeben musste, hatte
immer ofter einen langen, unbequemen Weg zu gehen.

Im 13.]Jahrhundert kam infolgedessen eine Bewegung in Gang, die zur
Entstehung neuer Kirchen und zu ihrer «Abkurung», d.h. zur Ablésung
dieser Filialkirchen von der Talkirche in Glarus, fithrte. Erwartungsgemiss
suchten zuerst die am weitesten entfernt wohnenden Talleute eine eigene
«Kirche im Dorf» zu haben. Die Urkunden, die diesen kirchenrechtlich
komplexen Vorgang dokumentieren, sind hiufig nicht mehr berliefert,
und wir missen ihn aus indirekten Zeugnissen erschliessen. Nicht auf die
Existenz eines Bethauses/Gotteshauses geht der Ortsname Betschwanden
zuriick; die Nennung von Beoswando in einer Urkunde von 1240 darf daher
nicht als Beleg fiir eine erste Filialkirche im Hinterland herangezogen
werden.” Wohl aus heute verlorener Uberlieferung schopfend, gibt der

2Vgl. HS 1/2: Das Bistum Konstanz, Bd. 1, S.48, 50f.
BSo am 17.Juni 1240; US 1, Nr. 11, S.33-39; RQ 1, Nr.5A, S.7-9.
“Wie Anm. 13; vgl. Fritz Zopfi, Die Namen der glarnerischen Gemeinden und wei-

tere Beitrige zur Ortsnamenforschung und Siedlungsgeschichte des Glarnerlandes
und seiner Nachbargebiete, Glarus 1984, S.54f.

15



Chronist Aegidius Tschudi fiir die Kapellen von Linthal und Mollis das
Griindungsjahr 1283 an.” Fur Mollis kann dieses Datum durch das wenig
spitere Zeugnis des Ablassbriefs von 1288 glaubhaft gemacht werden.!
Auch die zum ersten Mal im Jahr 1319 urkundlich erwihnte Kirche von
Linthal” durfte bereits im 13.Jahrhundert errichtet worden sein.

Als Erste, noch vor den Bewohnern von Mollis und Linthal, suchten sich
die Sernftaler kirchlich selbststindig zu machen. Das erstaunt keineswegs,
waren sie doch durch eine lange, im Winter kaum passierbare Schlucht
vom Haupttal getrennt. Als Standort fir das neue Gotteshaus wihlte man
Matt in der Mitte des Tals. Der Vorgang bis zur Errichtung einer eigenen
Pfarrei dauerte hier zwei Jahrzehnte, von 1261 bis 1282, und ist mit sieben
Urkunden ausserordentlich gut belegt.®® Wir gehen etwas ndher darauf ein,
weil hier zum ersten Mal die Talbewohner als Handelnde zu Wort kom-
men. Thre religiosen Beweggriinde und unternommenen Anstrengungen
werden in den iiberlieferten Texten sichtbar.

Zunichst bewilligte die Abtissin von Sickingen, die zugleich Grund-
herrin und Inhaberin des Kirchenpatronats iiber Glarus war, am 18. Mai
1261 den Bau einer Kapelle. Zwolf Jahre spiter, am 7. Dezember 1273 -
unterdessen hatten die Sernftaler ihre Kirche aus eigenen Mitteln gebaut
und mit allem Notigen ausgestattet —, leitete man die rechtliche Ablosung
von der Mutterpfarrei ein. Es brauchte dazu die Zustimmung der Kirch-
genossen und des Pfarrers von Glarus, die Einwilligung der Abtissin, sogar
die Unterstiitzung von Konig Rudolf von Habsburg, dessen Haus die
Reichsvogtei iiber Glarus und die Kastvogtei tiber Sickingen innehatte,
und schliesslich die Erlaubnis des zustindigen Bischofs von Konstanz.
Die endgiiltige Ablosung von Glarus und Errichtung der eigenen Pfarrei
erfolgte am 11. Februar 1282. Das komplexe Vertragswerk ldsst erahnen,
welch grosse Anstrengungen die Sernftaler unternehmen mussten, um zu
ithrer eigenen Pfarrkirche zu kommen. Betrichtlich war auch der materielle
Einsatz der Kirchgenossen: Sie bauten die neue Kirche?, schafften das fiir
den Gottesdienst notige Mobiliar an, die Glocken, die liturgischen Gerite,
Gewinder und Biicher; sie stellten fiir ihren Priester ein jahrliches Ein-

5 Tschudi, Chronicon, 1. Erg.-Bd., S.312 f.

Ebenda, S.330f. (nur bei Tschudi tiberliefert); US 1, Nr. 29, S. 84-87; RQ 1, Nr. 7,
S. 14 f.: als Filialen der Pfarrkirche St.Hilarius und Fridolin in Glarus werden die
Marienkapelle in Mollis und die Burgkapelle St. Michael genannt.

7US 1, Nr. 43, S§.148-152; RQ 1, Nr. 7, S.15; Tschudi, Chronicon, 2.Erg.-Bd., S.35f.

BUS 1, Nr. 17, 20, 21, 23-26, S. 56 £, 61-65, 70-79; RQ 1, Nr. 6, S. 11-14; RQ 5,
S. 2200 f.: deutsche Ubersetzung der lateinischen Urkunde von 1282; Tschudi,
Chronicon, 1. Erg.-Bd., S. 210 f.,, 265-269, 289 f., 298 - 300, 306 —309 (alle Urkun-
den nur in der Abschrift von Tschudi Qiberliefert).

¥ Zur mittelalterlichen Kirche von Matt vgl. Jiirg Davatz und Thomas Ledergerber,
Hans Jacob Messmer 1730-1801. Ein Baumeister aus dem Umbkreis der Gruben-
mann, in: JHVG 81 (2001), S.17f.

16



kommen von 4 Mark Silber bereit und hatten ausserdem Jahr ftir Jahr an
die Mutterkirche in Glarus einen Ablosezins von 11 Pfund Bienenwachs
zu liefern.

Warum nahmen die Sernftaler alle diese Lasten auf sich, welche Griinde
bewegten sie dazu? Das Gesuch der Abtissin von Sickingen an den Bischof
von Konstanz von 1273 liefert die Antwort. Da steht als Begriindung ge-
schrieben: ... da viele menschliche Wobnungen ... von [der Pfarrkirche in Gla-
rus| dermassen entfernt sind, dass daselbst die ihrem Lebensende entgegengebenden
Kranken zu den metsten Zeiten des Jabres, insbesondere aber zur Winterszeit, da sie
wegen zu rauher Witterung, wegen zu schwerer Gefabren der Wege und wegen der
von den Bergen und jihen Felsen herabstiirzenden Laninen von ihrem Priester nicht
besucht werden kinnen, sehr oft obne den Genuss des beiligen Abendmabls elendig-
lich sterben miissen, und da in der Folge dieses Bediirfuisses die Kirchgenossen im
Sernfthal, von dem Wunsche beseelt, den benannten Gefabren zu entgehen, eine neue
Kapelle im Dorfe Matt ... erbaut und ausgestattet haben .. .*° Eine solche oder
dhnliche Begriindung findet sich zwar hiufig in Urkunden dieser Art, etwa
auch bei der Errichtung neuer Pfarreien in den Bergtilern der Inner-
schweiz.?! Trotzdem ist sie gewiss mehr als nur formelhafte Rede eines
Kanzleischreibers. Dahinter steht die Sorge der Glaubigen, dereinst ohne
geistlichen Beistand sterben zu miissen. Um sich in der letzten Stunde der
Sakramente der Kirche zu versichern, nahmen die Sernftaler betriachtliche
materielle Opfer auf sich. Sie sorgten sich um ihr Seelenheil, sie hofften
auf das ewige Leben und darauf, durch das Heilswirken der Kirche aus der
Verdammnis gerettet zu werden.

An diesem Punkt angelangt, stellt sich uns unweigerlich die Frage:
Warum war es den Sernftalern erst jetzt, nach der Mitte des 13.Jahrhun-
derts, ein dringliches Anliegen, ihre geistliche Versorgung zu sichern?
Warum wollten sie erst jetzt ithren eigenen Priester und ihre eigene Kirche
haben? Besiedelt wurde das Tal wohl schon vom 11.Jahrhundert?? an, und
die ersten siedelnden Bauern diirften bereits Christen gewesen sein. Aller-
dings waren sie noch zu wenig zahlreich und zu wenig begiitert, um die
Lasten einer eigenen Kirche tragen zu kénnen. Im 13. Jahrhundert nahm
einerseits die Bevolkerung massiv zu, und andererseits wuchs die wirt-
schaftliche Kraft der hinteren Tiler. Die Grundlage dieses Aufbliithens war
die ausgedehnte Vieh-/Milchwirtschaft im Alpenraum. Neue Alpen wur-
den fiir die Nutzung erschlossen, die Produkte der Viehwirtschaft erfuhren

20 Jbersetzung von Johann Jakob Blumer, US 1, Nr. 20, S.62.

27Z.B. bei der Errichtung der Filialkirche Spiringen im urnerischen Schichental im
Jahr 1290; Quellenwerk zur Entstehung der Schweizerischen Eidgenossenschaft 1/1,
hrsg. von Traugott Schiess, Aarau 1933, Nr. 1620, S.738 -745; vgl. Innerschweiz und
frithe Eidgenossenschaft, Bd. 1: Verfassung, Kirche, Kunst, Olten 1990, S.203-282,
hier S.216 f.

2Vgl. Zopfi, Die Namen der glarnerischen Gemeinden, S. 75.

17



zur gleichen Zeit auf den stddtischen Mirkten wachsende Nachfrage, vor
allem der Viehhandel tiber die Alpenpisse mit Oberitalien brachte Wohl-
stand ins Land. Am Aufschwung nahmen auch die Walser teil, die auf
ihrer inneralpinen Wanderbewegung unter anderem zwischen 1200 und
1300 im hinteren Sernftal Fuss fassten.?? Das sdckingische und das habs-
burgische Urbar aus der Zeit um 1300 belegen, dass sich die Wirtschafts-
kraft vom Glarner Unter- und Mittelland ins Hinterland verschoben hatte.
Kurz vor und nach 1300 standen zwei Amminner aus der Familie der
Elmer an der Spitze der Talschaft.?* Der gleiche Strukturwandel kann auch
fur die Innerschweizer Alpentiler beobachtet werden, wo die neue biuer-
liche Prosperitit und grossriumige Mobilitit das Selbstbewusstsein und
den Freiheitsdrang der Bauern enorm steigerten.”® Glarus gehérte zu
diesem nordalpinen Girtel ausgeprigter Viehwirtschaft, dem Hirtenland
der spiteren Eidgenossenschaft.

Eine eigene Kirche im Tal zu besitzen, in geistlichen Dingen nicht mehr
abhingig zu sein von Glarus, dem Sitz der Herrschaft, war ein Beweggrund
der selbstbewusst gewordenen Sernftaler — wovon in den Urkunden frei-
lich nicht gesprochen wird. Aber auch die religiésen Beweggriinde werden
wichtig gewesen sein, sie treffen die Grundstimmung der kirchenstiftenden
Bevolkerung. Als das IV. Laterankonzil von 1215 fiir die ganze Christen-
heit bindend vorschrieb, einmal im Jahr, an Ostern, die Sakramente, das
heisst die Beichte und die Kommunion, zu empfangen, 16ste es damit die
«pastorale Wende» des Mittelalters aus. Die christliche Religion wurde
nicht mehr nur als rituelle Form wahrgenommen, wie im Frihmittelalter
iiblich. Auch die Laien strebten nun einen héheren Grad der Verinner-
lichung an. Vor allem suchten sie durch die Sakramente Heilsgewissheit
nach dem Tod zu erlangen. Die Lehre vom Fegefeuer der Armen Seelen
verbreitete sich und tat das ihre, um die Glaubigen an das Schicksal des
Stinders zu erinnern. Da war es nun eben nicht mehr gleichgiiltig, in
welchem Zustand man starb und vor den Richterstuhl Gottes trat. Die
geistlichen Stirkungen, die die Kirche fiir diesen letzten Gang darbot, den
Priester mit der Kommunion und der Krankensalbung, wollte man an sei-
nem Sterbebett nicht entbehren. Auch begann man sich um das Schicksal
der ohne Taufe verstorbenen Kinder zu sorgen. Man empfand es als uner-
traglich, mehrere Stunden Fussmarsch vom Priester, vom Taufbrunnen
und von der geweihten Friedhofserde der Pfarrkirche entfernt, in Winters-
zeit von ihnen sogar ganz abgeschnitten zu sein.

23Ebenda, S. 186 f.

24US 1, Nr. 31, S. 89 (1289), Nr. 40, S. 143 (1318); vgl. Jost Hosli, Die Bauernhiuser des
Kantons Glarus (Die Bauernhiuser der Schweiz, Bd. 3), Basel 1983, S. 21.

BVgl. Roger Sablonier, Innerschweizer Gesellschaft im 14. Jahrhundert, in: Inner-
schweiz und frithe Eidgenossenschaft, Bd. 2: Gesellschaft, Alltag, Geschichtsbild,
Olten 1990, S.9-233.

18



Im 13.Jahrhundert gingen die von Glarus am weitesten entfernten Gliu-
bigen, jene des Sernftals, des hintersten Grosstals um Linthal und des
Unterlandes um Mollis, mit ihrer Initiative voran. Im 14. und 15. Jahr-
hundert folgten ihnen andere Dérfer, die grosse Kirchhére Glarus wurde
weiter aufgeteilt. Wahrscheinlich in die ersten Jahrzehnte des 14.Jahrhun-
derts fillt die Entstehung der Kirche von Betschwanden; sie wurde zum
kirchlichen Mittelpunkt fiir mehrere Dorfer des Grosstals.?® 1349 bis 1351
war die Reihe an Schwanden, sich zusammen mit einem Kranz von Dor-
fern und Weilern, der von Schwindi und Sool bis Luchsingen reichte, von
Glarus zu losen. Finf Urkunden geben uns aufschlussreichen Einblick in
diesen Vorgang.” Die neue Kirche von Schwanden wurde mit vier Altiren,
die der Weihbischof von Konstanz konsekrierte, ausserordentlich gut aus-
gestattet. In einer der Urkunden wird sie mit dem ungewohnlichen Begriff
basilica®® bezeichnet, was ebenfalls auf einen fiir eine Dorfkirche stattlichen
Bau hinweist. Als Verhandlungsfithrer der Gemeinde traten namentlich
bezeichnete Amtstriger in Erscheinung, die procuratores, syndici, yconomi
und negociorum gestores ecclesiae in Swandun. Sie vertraten sowohl die Kirch-
genossen als auch die Einwohnerschaft von Schwanden. Die kirchlichen
Angelegenheiten lagen fest in den Hinden der dorflichen Obrigkeit. Die
genannten Vorsteher reisten mit der Vollmacht ihrer Mitgenossen bis nach
Zirich, um sich die vorgesehene Dotation (materielle Ausstattung) ihrer
Kirche vom zustindigen Dekan besiegeln zu lassen.? Selbstbewusst und
beharrlich verfolgten sie ihr Vorhaben, bis sie das Ziel erreicht hatten.
Solche gemeinsame Unternehmungen festigten die Stellung der Laien ge-
geniiber der Amtskirche. Um die Ablésung von Glarus und die Pfarrei-
grindung zu betreiben, das Kirchengut zu verwalten, den Unterhalt der
Kirche und des Priesters als Daueraufgabe zu ibernehmen, mussten bereits

26Im Ablassbrief fiir die Kirche von Glarus und ihre Filialkirchen von 1319 (wie Anm.
17) wird Betschwanden noch nicht aufgefithrt; zur Baugeschichte der Kirche vgl.
Jurg Davatz, Die reformierte Kirche Betschwanden, in: Unsere Kunstdenkmiler 29
(1978), S.91-100, und den Beitrag von Peter Eggenberger in diesem Heft.

7 Einwilligung des Kirchherrn von Glarus, 5. Mirz 1349 (US 1, Nr. 64, S. 197-199;
RQ1, Nr. 29 A, S.41-43; RQ 5, S. 2202 £.: deutsche Ubersetzung der lateinischen
Urkunde); Kirchweihe durch den Weihbischof von Konstanz, 1349 (REC 2,
Nr. 4894); Gesuch um Zustimmung des Bischofs von Konstanz und Umschreibung
des Sprengels, 16. Februar 1350 (US 1, Nr. 70, S. 221-224; REC 2, Nr. 4957; RQ 1,
Nr. 29 A Bem., S. 43); Besiegelung der Dotation durch den zustindigen Dekan,
29. September 1350 (US 1, Nr. 67, S. 203-207; RQ 1, Nr. 29 B, S. 43-45; RQ 5,
S.2203 f.: deutsche Ubersetzung der lateinischen Urkunde); Bestatlgung durch den
Bischof von Konstanz, 9. Februar 1351 (REC 2, Nr. 5017; Tschudi, Chronicon,
2. Erg.-Bd,, S. 314 [nur bei Tschudi uberhefert]) Festlegung des Ablésezinses an
Glarus, 14. Februar 1371 (US1, Nr. 89, S.267-272; REC 2, Nr. 6140; RQ 1, Nr. 29 B
Bem. S 45).

28 16.Februar 1350; US 1, Nr. 70, S. 221.

#29. September 1350; US 1, Nr. 67, S.203-207; RQ 1, Nr.29 B, S.43-45,

19



Dorfkirche von Elm von Nordwesten, erbaut nach 1493. Typisch spitgotische
Landkirche. (MdLG)

20



feste Gemeindestrukturen vorhanden sein. Die Kirchhore forderte ohne
Zweifel auch die Bildung der politischen Gemeindeverfassung.

Neben Schwanden machte sich in der ersten Halfte des 14.Jahrhunderts
weiter der Kerenzerberg mit einer Kirche in Obstalden de facto von der
Pfarrei Schinis unabhingig. Auch Siedlungen, die nicht weit von ihrer
Mutterpfarrei gelegen waren, wollten nun fiir sich ein Gotteshaus haben.
In Ussbiihl bei Bilten in der Pfarrei Schinis entstand 1345 eine Kapelle mit
eigenem Priester; das notige Geld dafiir hatte ein frommer Dorfbewohner
namens Niklaus gesammelt.’° Die Bewegung setzte sich im 15.Jahrhundert
fort. Im Jahr 1420 stiftete in Netstal, das noch zur Pfarrei Glarus gehorte,
alt Landammann Matthias Netstaler, einer der reichsten Eidgenossen sei-
ner Zeit, fir das Dorf eine eigene Kirche; sie wurde im darauf folgenden
Jahr durch den Weihbischof von Chur geweiht.*! Die Leute von Nieder-
urnen wollten es ebenfalls bequemer haben und sich den Weg hiniiber
nach Schinis ersparen. Thre Kirche wurde im Jahr 1504 durch den pipst-
lichen Legaten Raymund Peraudi, Bischof von Gurk, geweiht.’? In den
genannten Fillen kam es aber vor der Reformation nicht zu einer volligen
Losung von der Mutterpfarrei. Das Gleiche gilt fiir das Dorf Nifels. Im
Jahr 1523 begann man hier mit dem Bau einer stattlichen Kirche. Sie blieb
zunichst Teil der Kirchhére Mollis, bis sich in der Reformation die Wege
der beiden Nachbardérfer trennten. Da wurde 1532 fur das katholisch ge-
bliebene Nifels zusammen mit Oberurnen eine eigene Pfarrei geschaffen,
und 1534 konnte die inzwischen vollendete Kirche als Pfarrkirche geweiht
werden. ¥

Zu den letzten Filialkirchen des Glarnerlandes vor der Reformation
gehort auch Elm. 1493 baten die Einwohner um die Erlaubnis, sich von
Matt zu losen, eine Kirche zu errichten und diese mit einem Pfarrer
besetzen zu dirfen. Das hierauf gebaute Kirchlein von Elm ist also sozu-
sagen der Benjamin unter den mittelalterlichen Glarner Dorfkirchen. Es
hat unter thnen den besonderen Reiz, dass es als einziges spitmittelalterliches
Gotteshaus unseres Kantons seine Raumschale bis heute unverindert erbalten [hat].
Es repréisentiert den Normaltyp einer spétgotischen Dorfkirche, wie er im ausgehen-

PUS 1, Nr. 62, S. 190-195; RQ_ Nr. 28, S. 41; Tschudi, Chronicon, 2. Erg.-Bd.,
S.255-259 (nur bei Tschudi tiberliefert).

1US1, Nr. 165, S.543 -545; RQ 1, Nr. 76 A, S.157£.; vgl. Jiirg Davatz, Die erste Kapelle
von Nifels - eine Schlachtkapelle des Landes Glarus von 13892, in: JHVG 72 (1988),
S.53-82, hier S.76 f.

32Vgl. Heer, Kirchengeschichte II: Die glarnerische Kirche von der Schlacht bei Nifels
bis zur Reformation, in: JHVG 31 (1895), S. 41-74, hier S. 47; Jakob Elmer, Die
Geschichte der Evangelisch-Reformierten Kirchgemeinde Niederurnen, in: JHVG
80 (2000), S.11.

3 Vgl.Jakob Fih, Kirchliche Chronik Nifels, Nifels 1989, S. 16 -23; Jirg Davatz, Pfarr-
kirche St.Hilarius Nifels (Schweizerische Kunstfiihrer), Basel-Nifels 1981, S.4-9.

21



Altestes erhaltenes Glarner Landesbanner; gemiss Aegidius Tschudi bereits in der
Schlacht von Nifels 1388 mitgetragen. (MdLG)

22



Kirchen und Kapellen des Glarnerlandes im Mittelalter

Hauptsiedlungen der Gemeinden

Kirchen @ 7 Jahrhundert
@ 13 Jahrhundert
@® 14 Jahrhundert
@® 15 Jahrhundert
Kapellen T vor 1500
Ziegelbricke Weesen

- Walensee jﬁ,
FilzbachO . ?K“b—_ﬁ —

)b

Mihlehorn
]
i
v

Schwyz

St.Gallen
-~
\
~,
\
\
1
/ Mitlod: \
- Amgslp.ns \ Sool \‘
bl Schwanden |’
)
{
A}
)
!
\
1
-
] o !
] Betsch {en g \\
I,Bmu:‘;w.lid O 8 '\\
\ )
!
/-"'J Linthal Elm J
df
s
A
/N
7/
v N
7 ~
'
-
\’4
X :
Klausenpass
"- 0 5 km
) LLT1 )]
/
)
7/ ,"
/S,'-.ﬁ-\‘" —‘-'__—
-
L '_,_f"
- 1 T

23



den 15. und beginnenden 16. Jabrhundert im weiten Umkreis von Ziirich- und
Bodensee dutzendweise gebant wurde. Allerdings gebort es zu den bescheidensten
Bauten dieser Gruppe.®* Ungefihr so haben wir uns die Kirchen auch in den
meisten anderen Glarner Dorfern vorzustellen.

Eher auf die Initiative einzelner frommer Menschen als auf eine kollek-
tive Anstrengung von Dorfgenossen gehen die Oratorien landauf, landab
zurilick, die wie anderswo am Ende des Mittelalters auch die glarnerische
Sakrallandschaft bevolkerten. Hier ist die Quellenlage meist schlecht;
denn um fiir sich und seine Nachbarn ein kleines Bethaus zu errichten, das
nicht mit einem geweihten Altar versehen war und an dem kein bepfriin-
deter Kaplan wirkte, brauchte man die Erlaubnis der kirchlichen Instanzen
nicht einzuholen. Daher erfihrt die Nachwelt nur zufillig von der Existenz
solcher Kapellen und von ihrem ungefihren Standort.

Halten wir am Ende dieses Uberblicks fest: Wihrend mancher Jahr-
hunderte gab es nur die eine Talkirche in Glarus, die vielleicht auf das
Missionswirken des heiligen Fridolin zuriickgeht. Sie versorgte die Tal-
bewohner mit den geistlichen Giitern. Nach der Mitte des 13.Jahrhunderts
begann die Aufteilung der Grosspfarrei, zuerst an ihrer Peripherie, spiter
wurden auch niher vom Hauptort gelegene Siedlungen selbststindig. Am
Ende des Mittelalters zihlen wir acht bis neun selbststindige Pfarreien oder
pfarreidhnliche Gebilde und wohl gegen ein Dutzend Kapellen. Die
Sakrallandschaft war dicht geworden, und tiberall sehen wir die Laien am
Werk. Wenn diese einen grossen Aufwand nicht scheuten und betricht-
liche Kosten auf sich nahmen, ging es ihnen nie um das Gebiude allein.
Die neuen Kirchen sollten sich mit geistlichem Leben fillen, wofiir die
Priester zu sorgen hatten. Im zweiten Teil der Untersuchung gehen wir
daher der Frage nach dem Klerus und dem kirchlichen Leben nach.

2. Klerus und kirchliches Leben im Spatmittelalter

Vom rechtlichen Standpunkt aus betrachtet, hatten die Glarner in ihren
Kirchenangelegenheiten wihrend langer Zeit wenig zu sagen. Das Patro-
natsrecht tiber die Talkirche lag, wie die Grund- und die Gerichtsherrschaft
iiber das Tal, in den Hinden der Abtissin des Frauenklosters Sickingen —
eigentlich im Besitz des heiligen Fridolin, dem nach mittelalterlichem Ver-

#TJurg Davatz, Elm (Schweizerische Kunstfithrer), Basel-Elm 1981, S. 15.

Neben den bereits erwihnten grosseren Kapellen sind nach vorliufiger Kenntnis
kleine Bethiduser oder Kapellen bezeugt: eine Michaelskapelle in Beglingen, eine
Wendelinskapelle in Schwendi (zwischen Matt und Elm), eine Peterskapelle
hinter Obmoos, Hintersteinibach (bei Elm); vermutlich gab es auch in Mitlédi und
Luchsingen bereits eine Kapelle. Vgl. Heer, Kirchengeschichte II, in: JHVG 31
(1895), S. 53 ft.

24



stindnis das Frauenkloster samt allen seinen Rechten und Gtitern gehorte.
Als vom 13. Jahrhundert an Filialkirchen entstanden, wurde das sickin-
gische Kirchenpatronat auch auf diese iibertragen. Die Abtissin als In-
haberin des Patronats durfte dem Bischof den kiinftigen Inhaber der Pfarr-
stelle vorschlagen (Prisentationsrecht). Als sich die Glarner nach dem
Befreiungskrieg im Jahr 1395 von den Zehnten und grundherrlichen Ab-
gaben loskauften, blieb der Kirchensatz ausdriicklich davon ausgenom-
men.*® Warum wollten die Glarner bei dieser Gelegenheit nicht auch das
Patronat abschiitteln? Sie empfanden die Kontrolle uber ihre Kirchen in
fremden Hinden offenbar nicht als demiitigende Abhingigkeit; denn
diese brachte ihnen auch gewichtige Vorteile. In den verschiedenen durch
Quellen belegten Abkurungsprozessen handelte die Abtissin stets als
loyale Interessenvertreterin der Glarner. Als geistlicher Person musste ihr
daran gelegen sein, dass die Kirchen in ihrer Obhut gut bestellt wurden.
Als hoch gestellte adlige Dame hatte sie zudem gute Beziehungen zu den
Michtigen. Bei der Errichtung der Pfarrei Matt beispielsweise trat sie, wie
gezeigt wurde,” als Vermittlerin zu Konig Rudolf von Habsburg und zum
Bischof von Konstanz auf.

Wie wirkte sich der Einfluss der Abtissin auf die Besetzung der Pfarr-
stellen aus? Musste eine Fremdbestimmung auf diese Schliisselstellung in
den Gemeinden die Autonomie der Glarner nicht empfindlich einschrin-
ken? Das spitmittelalterliche Niederkirchenwesen bildete eine aus heutiger
Sicht schwer verstindliche Eigenheit aus: Die vom Patronatsherrn prisen-
tierten und vom Bischof eingesetzten Pfarrer libten ihr Amt haufig nicht
persdnlich aus, sie residierten nicht am Ort. Der Kirchherr oder Pfarrherr
(rector) war nicht selten ein hoch gestellter Geistlicher, hatte eine Reihe
solcher Pfriinden inne und bezog einen Teil ihrer Einkiinfte. Dafiir besass
er wertvolle Beziehungen, trat als Fursprecher auf oder vermittelte seiner
Kirche begehrte geistliche Schitze wie Reliquien oder Ablassbriefe. Ein
Forderer dieser Art war Johann (Henmann) Miinch, Pfarrrektor von Gla-
rus zur Zeit der Ablosung von Schwanden in der Mitte des 14.Jahr-
hunderts. Miinch hatte in Bologna Kirchenrecht studiert, war Domherr
und Kustos von Basel, Propst von St-Ursanne und hatte daneben ein wei-
teres Dutzend Pfriinden inne.*® Er forderte nicht nur nach Kriften das Vor-
haben der Schwander Kirchgenossen,*” sondern verschaffte auch einige

%In den verschiedenen Stufen des Vertragswerks, angefangen mit dem endgultigen
Entwurf vom 19. Mirz 1395, RQ 1, Nr. 54 A, S. 108, § 8; vgl. auch US 1, Nr. 126, 127,
S.386,390; RQ 1, Nr.54 Bund C, S. 111 f., 114 f.

7Vgl. Anm. 18.

#Vegl. HS I/1: Schweizerische Kardinile. Das apostolische Gesandtschaftswesen in der
Schweiz. Erzbistimer und Bistiimer I [Bistum Basel u.a.], Bern 1972, S.307: Dom-
kustos von Basel 1327-1360; HS I1/2: Die weltlichen Kollegiatstifte der deutsch- und
franzosischsprachigen Schweiz, Bern 1977, 5.448: Propst von St-Ursanne 1346 -1354.

¥Vgl. Anm. 27.

25



Jahre vorher (1341) seiner Kirche von Glarus, die unter dem Dorfbrand von
1337 gelitten hatte, mit einem Ablassbrief von neun Kardinilen die Mittel
fur den Wiederaufbau.®

Solche nichtresidierende adlige Pfarrherren gab es nur auf bedeutenden
Pfarrpfriinden. Im Glarnerland war nach meiner Kenntnis diejenige des
Hauptortes als einzige Pfriinde wichtig und eintriglich genug. Im Laufe
des 15.Jahrhunderts kam diese Einrichtung wie in den anderen eidgends-
sischen Orten auch in Glarus immer mehr aus der Mode. Die republi-
kanische Gesinnung und die antihabsburgische, antiadlige Grundhaltung
in der Eidgenossenschaft waren inzwischen so stark geworden, dass sie sich
mit solchen nichtresidenten Pfarrern, die dem vorderdsterreichischen Adel
eng verbunden waren, schlecht vertrugen.

Stirkeren und unmittelbareren Zugriff als auf die Pfarrrektoren hatten
die Glarner auf die Leutpriester (plebani) oder deren Stellvertreter (wiceple-
bani, vicariy)." Diese Geistlichen wohnten im Dorf und nahmen, gegebe-
nenfalls anstelle der Pfarrer, die eigentlichen seelsorglichen Aufgaben wahr.
Nach dem ehernen Gesetz «Wer zahlt, befiehlt», das den Glarnern stets lieb
und teuer war, achteten die Kirchgenossen genau darauf, ob ihr Priester
seine Pflichten erfullte; immerhin sicherten sie thm durch ihre Zinsen,
Taxen und Almosen den Lebensunterhalt. Aus der Pfarrei Schwanden ist
vom Jahr 1414 ein Pflichtenheft fiir den Priester, ein so genannter Spanbrief,
tiberliefert.*” Darin macht die Gemeinde dem neuen Pfarrer Hans Lamp-
recht aus Schiipfen beim Stellenantritt genaue Vorschriften. So soll er bei-
spielsweise nicht versiumen, wihrend der Vegetationszeit im Sommer-
halbjahr nach der Messe den Wettersegen zu spenden.® Wie die anderen
Priester im Land wurde er dazu verpflichtet, das Glarner Landrecht zu hal-
ten. Genau geregelt wurde seine finanzielle Entschidigung fur den Gang
zu einem Sterbenden; der recht bedeutende Geldbetrag, den er dafiir als
Bestandteil seines pfarrherrlichen Einkommens bekam, zeigt, welch
hohen Wert die Glidubigen dem Versehgang mit den Sakramenten in der
Todesstunde beimassen. Der Pfarrer durfte weiter nur mit Erlaubnis der
Kirchgemeinde Eintragungen ins Jahrzeitbuch machen. Drei ehrbare
Minner, eine Art Kirchenvorstand, iiberwachten die Verhingung von

YRQ 1, Nr. 7, S.15 Bem.

# Die Bezeichnungen rectores, plebani und viceplebani begegnen uns beispielsweise in
der zweiten «Absolutio Claronensium» von 1445 (vgl. Anm.7), die, wie éjie erste «Ab-
solutio» von 1444, an die Glarner Geistlichkeit gerichtet war.

2US 1, Nr. 150, S.471-473; RQ 1, Nr. 63, S. 137 f.

$Im christlichen Mittelalter suchte man sich durch Segnungen und Sakramentalien
gegen Unwetter zu schiitzen. Wettersegen wurden im Spatmittelalter (und in der
katholischen Kirche bis zum Vaticanum II) in der fruchtbaren Vegetationszeit vom
Fest Kreuzauffindung (3. Mati) bis zum Fest Kreuzerhohung (14. September) anstelle
des Schlusssegens nach der Messe gespendet. Vgl. Lexikon des Mittelalters, Bd. 9,
Miinchen 1998, Sp.48f.

26



Bannbussen iiber Gemeindemitglieder. Man sorgte sich sogar um das rich-
tige Beten des Pfarrers im Gottesdienst, damit er nichts auslasse, was von
der Kirche vorgeschrieben sei (das man niit soll gan von bitten, die man hat in
der kilchen, so man von der kilchen wegen die biitt bett). Die Kontrolle der Laien
tiber ihren Priester wird vollends deutlich am Schluss dieser Urkunde vom
7. April 1414: Anstelle des Pfarrers, der kein eigenes Siegel besass, siegelte
der amtierende Landammann von Glarus; dadurch verlieh er dem geist-
lichen Pflichtenheft 6ffentliche Rechtskraft und band Hans Lamprecht als
neuen Pfarrer von Schwanden in das Landrecht ein.

Die Gemeinden und das Land tibten im 15.Jahrhundert tatsichlich eine
strenge Aufsicht tiber das Tun und Lassen ihrer Geistlichkeit aus. Sie tra-
fen auch die Auswahl unter den geeigneten Kandidaten. Zwar behielt die
Abtissin von Sickingen iiber die Ablésung der Grundherrschaft im Jahr
1395 hinaus mit dem Kirchenpatronat auch das Prisentationsrecht an den
Bischof, die Wahl wurde aber von den Kirchgenossen getroffen und durch
das Land an die Abtissin weitergeleitet. Das Prozedere wird in der Wahl-
anzeige von Landammann und Rat fiir den neuen Sernftaler (Matter) Pfar-
rer Konrad von Nau an die Abtissin von Sickingen im Jahr 1466 beschrie-
ben.* Auch die Berufung des jungen Ulrich Zwingli als Pfarrer von Glarus
im Jahr 1506 erfolgte auf diese Weise. Wie der Glarner Landschreiber und
Chronist Fridolin Bildi (um 1486 bis um 1560) berichtet, sassen die Kirch-
genossen vier tisch vollim Haus des Landammanns mit Zwingli zusammen,
als man ihn zum neuen Pfarrer wihlte. Danach reiste eine Abordnung
von Glarus, zu der Bildi selbst gehorte, ins Toggenburg nach Wildhaus
und nahm an Zwinglis Primizfeier teil.* Die Kontrolle der Laien tiber die
Priester war so stark, dass sie fir den einen oder anderen gar unertriglich
schien. So spottete der Humanist Glarean, als man ithm im Jahr 1510 in sei-
ner Heimat die Pfarrstelle von Mollis anbot, er begehre keine Stelle, wo der
Pfarrer gleich wie der Ziegenhirt behandelt und Jahr fiir Jahr neu gewihlt
werde ... (ubi annuatim tanquam caprarum custos eligerer).*® Im Jahr 1512 er-
fuhr die seit langem getibte Praxis der Pfarrwahl durch die Gemeinde end-
lich ihre rechtliche Bestitigung. Durch Vermittlung von Kardinal Mat-
thiaus Schiner erhielt damals Glarus, wie auch die finf Inneren Orte der
Eidgenossenschaft, von Papst Julius II. das Privileg, seine Priester direkt

“RQ 1, Nr. 6 E Bem,, S. 14.; vgl. Davatz, Die erste Kapelle von Nifels (wie Anm. 31),
S.75f1.

% Chronik des Fridolin Bildi in Glarus (1488 -1529), hrsg. von Johann Georg Mayer,
in: ZSKG 1 (1907), S.43 -51, 112 -127, hier S.51; vgl. Oskar Vasella, Die Wahl Zwing-
lis als Leutpriester von Glarus, in: ZSKG 15 (1957), S. 27-35; Davatz, Die erste
Kapelle von Nifels (wie Anm. 31), S.76-78. Zur Chronik von Fridolin Bildi vgl.
Richard Feller, Edgar Bonjour, Geschichtsschreibung der Schweiz vom Spitmittel-
alter zur Neuzeit, Bd. 1, Basel-Stuttgart 21979, S. 258.

% Huldreich Zwinglis simtliche Werke, Bd. 7: Zwinglis Briefwechsel, Bd. 1, hrsg. von
Emil Egli, Georg Finsler u.a., Leipzig 1911, Nachdruck Ziirich 1982, Nr. 1, S. 4.

&



dem Bischof vorzuschlagen.®” Damit endete das seit undenklichen Zeiten
von der Abtissin von Sickingen iiber Glarus ausgeiibte Patronats- und
Prisentationsrecht.

Zur Ausbildung der glarnerischen Kirchenhoheit im Spitmittelalter hat
in besonderem Masse ein Element beigetragen — eine Kirche im Tal, die
bisher mit Absicht noch unerwihnt geblieben ist: die Schlachtkapelle im
Sendlen bei Nifels. Die 55 in der Schlacht bei Nifels am 9. April 1388 ge-
fallenen Glarner, Schwyzer und Urner wurden in der geweihten Erde des
Pfarrfriedhofs von Mollis bestattet. — Die gefallenen Feinde {ibrigens warf
man ausserhalb der Letzimauer in ungeweihter Erde in Massengriber, eine
grausame Rache des Siegers iiber den Tod hinaus! Erst nach dem Frie-
densschluss im Herbst des folgenden Jahres, zwanzig Monate nach der
Schlacht, durfte der Abt des Primonstratenserklosters Riiti ZH, Bilgeri
von Wagenberg, die halb verwesten Leichname ausgraben lassen. Er soll
dabei, wie die so genannte Klingenberger Chronik berichtet, trotz des Ver-
wesungsgestanks eigenhindig mit der Schaufel angepackt und den ganzen
Tag gefastet haben, bis das Werk christlicher Pietit vollbracht war. 180 Lei-
chen wurden exhumiert, nach Riti transportiert und dort in der Kloster-
kirche bestattet.*®

Um das Seelenheil ihrer eigenen Toten von Nifels kiimmerten sich die
Glarner sogleich und intensiv. Denn wer in der Schlacht fiel, starb ohne
die Heilskraft der Sakramente, starb den gefiirchteten jihen Tod; er musste
von den Lebenden durch Gebet und gute Werke aus den Qualen des
Fegefeuers erlost werden. In noch hoherem Masse als gewohnliche Ver-
storbene hatten es demnach die Gefallenen nétig, dass ihr Todestag nach
dem ersten Jahr und dann Jahr fiir Jahr wiederkehrend durch ein Anni-
versar, eine gestiftete Toten- oder Seelenmesse, begangen wurde. Zum
Gedenken an die Gefallenen am Jahrestag der Schlacht und zur Feier der
Seelenmesse liess das Land sogleich im Sendlen eine Kapelle bauen. Ge-
gen Ende 1389 war der Bau bereits vollendet. Vom 18. Dezember dieses
Jahres datiert ein Ablassbrief des Weihbischofs von Konstanz und Basel,
Jakob von Hewen®. Wahrscheinlich hatte dieser am selben Tag die mit

“RQ 1, Nr. 75, S.155-157; RQ 5, S. 2204 f. (deutsche Ubersetzung der lateinischen
Urkunde); vgl. Davatz, Die erste Kapelle von Nifels (wie Anm. 31), S.79f.

#Klingenberger Chronik, hrsg. von Anton Henne, Gotha 1861, S.136; US 1, Nr. 116,
S.356 f.; zu dieser Chronik und den komplexen chronikalischen Uberlieferungen
in der Ostschweiz vgl. Rudolf Gamper, Die Ziircher Stadtchroniken und ihre Aus-
breitung in die Ostschweiz (Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich,
52/2), Ziirich 1984. Das karitative Werk von Abt Bilgeri ist in der Chronik des Wet-
tinger Abtes Christoph Silberysen von 1576 bildlich dargestellt; vgl. Himmel, Holle,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Ausstellungskatalog hrsg. von Peter Jezler,
Zirich 1994, S.278 f.

¥ Zu Weihbischof Jakob von Hewen vgl. HS 1/1: Das Bistum Basel, S. 226; HS 1/2:
Das Bistum Konstanz, Bd. 2, S. 510.

28



Wappenscheibe des Landvogtes Walter Tolder von Nifels 1574. Alteste bekannte
Darstellung der Nifelser Fahrt. Angefithrt von kirchlichen Kreuz- und Fahnentrigern

zieht die Prozession aus der Kirche; unten Festteilnehmer und Marktstinde.
Ausschnitt. (MdLG)

zwel Altdren ausgestattete, also keineswegs klein dimensionierte Kapelle
geweiht.® Der Zusammenhang mit der Schlachtjahrzeit war von Anfang
an gegeben, indem das Dedikationsfest des Hauptaltars, der den Heiligen
Felix, Regula, Exuperantius und dem Landespatron Fridolin geweiht war,
und damit das Kirchweihfest auf den Jahrestag der Schlacht, den ersten
Donnerstag im April, gelegt wurden.

S0US 3, Nr. 247, S. 8-12; REC 3, Nr. 7228; RQ 1, Nr. 48 Bem., S. 100; grundlegend
dazu die Ausfithrungen von Davatz, Die erste Kapelle von Nifels (wie Anm. 31), bes.
S.57-62. Eine Weiheurkunde scheint im Unterschied zum Ablassbrief nicht iiber-
liefert zu sein (entgegen RQ 1, S. 100). Es gibt aber keine begriindeten Zweifel, dass
die Kapell- und Altarweihe durch Jakob von Hewen (altaribus ... per nos dedicatis
et consecratis) am selben Tag stattfand; iiblicherweise verlieh der Konsekrator bei der
Weihe auch einen Ablassbrief, um durch den geistlichen Gnadenschatz die Zuwen-
dungen der Gliubigen an das neue Gotteshaus zu férdern. Die Anwesenheit des
Weihbischofs von Hewen im Glarnerland Mitte Dezember 1389 ist auch durch die
Weihe der Wendelinskapelle im Leimenstein bei Zusingen (Haslen) am 14. Dezem-
ber bezeugt; vgl. Davatz (wie oben), S.59. Wenn Aegidius Tschudi in seinem Chro-
nicon Helveticum als Weihedatum der Kapelle von Nifels den 4. September (statt
18. Dezember) 1389 angibt (Tschudi, Chronicon, 6. Teil, S. 305), konnte dies auf
einem Ubersetzungs- bzw. Fliichtigkeitsfehler Tschudis beruhen: am samstag vor
nativitatis Mariae (statt sabbato proximo ante festum nativitatis einsdem, d.h. Domini).

29



Die Schlachtkapelle von Nifels war uneingeschrinkt im Besitz des
Landes. Hier gab es nicht, wie bei der Pfarrkirche von Glarus und ihren
Filialkirchen, komplizierte Rechtsverhiltnisse zu berticksichtigen. Voll
Stolz bezeichneten die Landleute sie im Jahr 1413 als #nser kapell.> Damals
hatten bereits zahlreiche Glaubigen Almosen an die Kirche gespendet.
Diese war nun mit Einkiinften so gut versehen, dass das Land am 30. Mai
1413 beschloss, eine feste Kaplaneipfriinde zu errichten. Zusitzlich zu den
Almosen und Gaben, wovon nur die Einnahmen aus der Kollekte dem
Pfarrer von Mollis vorbehalten blieben, bekam der kiinftige Kaplan jihr-
lich direkt aus dem Landessickel 40 Ib bezahlt - ein ganz aussergewdhn-
liches Vorgehen: ein sozusagen vom Staat besoldeter Geistlicher! Dafiir
erhob das Land den Anspruch, iiber die Stelle vllig frei verfiigen und den
Inhaber jedes Jahr neu wihlen zu kdnnen (den wir den ie jirlich ze einem
kaplan erwellen; ... das wir vnd vnser nachomen gewalt babn, die pfriind ze liben,
welem priester wir wellen, es si lang oder vnlang, es si ze besetzen oder ze entsetzen).
Die Kapelle im Sendlen war unterdessen offenbar mehr geworden als nur
eine Stitte des Gebets fiir die Gefallenen. An diesem Ort wurde jedes Jahr
im April die Memoria der Heldentaten der Vorfahren begangen; an der
Nifelser Fahrt und an der Nifelser Kapelle hatte sich das Geschichts- und
Selbstbewusstsein des jungen Staates entziindet. Die Kapelle, deren Haupt-
patron seit der Weihe im Dezember 1389 der Landespatron Fridolin war,*
wurde zu einer Art Pantheon des glarnerischen Gemeinwesens.

Der iibermiitige Anspruch der Glarner, an der eigenen Landeskapelle
nach Belieben schalten und walten zu kénnen, ungehindert von jeder
kirchenrechtlichen Einschrinkung, erfuhr freilich umgehend einen Dimp-
fer: Als der Generalvikar von Konstanz am 7. Juni des gleichen Jahres die
Errichtung der Kaplaneipfriinde bestitigte, belehrte er die Glarner: ihr
Wahlrecht sei nur ein Prisentationsrecht (ius praesentands), und es stehe
einzig dem Bischof zu, den Gewihlten in sein Amt einzusetzen (7us
investiends sen instituends).>

Ob die Glarner sich von dieser Rechtsbelehrung, die noch dazu in einem
fur Laien unverstindlichen Latein abgefasst war und dem fiir solche Fille
tiblichen Formular entsprach, haben beeindrucken lassen? Die Macht des
Faktischen war wohl stirker — und der Bischof weit weg. An der Landes-
kapelle im Sendlen sammelten die Glarner erste Erfahrungen mit der

SLUS 3, Nr. 248, S. 12 -14.

2Im Ablassbrief vom 18. Dezember musste Fridolin in der Rangfolge der Titelheili-
gen des Hauptaltars zwar den drei «Ziircher» Thebierheiligen den Vortritt lassen,
aber dies mag in deren historischer Anciennitit begriindet gewesen sein, da sie als
erste Verkiinder des Evangeliums im Land Glarus galten. Auch bei der Weihe der
Kapelle im Leimenstein wenige Tage zuvor stellte Weihbischof von Hewen die drei

Thebierheiligen dem eigentlichen Hauspatron Wendelin voran (vgl. Anm. 50).
3 US 3, Nr. 249, S.14-16; RQ 1, Nr. 48 Bem., S.100.

30



eigenen Kirchenhoheit. Spiter mochten sie sie auf die anderen Kirchen
und die tibrige Geistlichkeit im Land ausweiten. Daran dachte vielleicht
Glarean, als er die Anstellung der Pfarrer in seiner Heimat mit der jihr-
lichen Wahl des Geisshirten verglich.

Dass sich um die Schlachtjahrzeit und die Schlachtkapelle das spatmit-
telalterliche Kirchenregiment herausbildete, ist ibrigens keine glarnerische
Besonderheit. Ahnliches lisst sich fiir die Inneren Orte der Eidgenossen-
schaft mit ihrem Gedenken an Morgarten oder Sempach feststellen. In
jahrlicher Wiederkehr fiir die Seelen der Gefallenen zu beten und sich da-
bei an die Schlachtensiege zu erinnern, war in erster Linie ein Anliegen der
Laien.®* Mit dieser Feststellung haben wir den fliessenden Ubergang vom
Klerus und von den kirchlichen Strukturen zur Religiositit der Laien be-
reits iberschritten.

3. Ausdrucksformen spitmittelalterlicher Frommigkeit

Als innerste Triebfeder fiir die Errichtung neuer Pfarrkirchen oder fur das
Begehen der Schlachtjahrzeit von Nifels ist uns die Sorge um das Seelen-
heil begegnet. Ob es dabei um verstorbene Angehorige oder um die eigene
Seele geht, ist im Grunde genommen nur ein gradueller Unterschied. Man
wusste sich mit den verstorbenen Vorfahren in einer geistlichen Verbin-
dung; von Gebeten und guten Werken, die man ihnen erwies, erwartete
man fir sich selbst auch Gutes. Wir diirfen diese Grundbefindlichkeit
nicht unbesehen als etwas Negatives auffassen. Die Sorge um das Weiter-
leben nach dem Tod und die Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies
gehoren zu den Wesensziigen des Religiosen. Dass Angst vor dem Hol-
lenschlund oder vor den Qualen des Fegefeuers die Menschen des spite-
ren Mittelalters noch zusitzlich antrieb, steht ausser Zweifel. Dies hingt
zusammen mit dem Empfinden der damaligen Zeit, mit ihrem Hang zur
Sinnenfreude und zugleich zur Gewalttitigkeit, mit der Erfahrung des
Bosen und der Unbestindigkeit des Lebens.

Die alten Glarner scheinen von solcher Erfahrung, wie zu Beginn der
Abhandlung geschildert wurde, in besonderer Weise geprigt worden zu
sein. Die ersten und innersten Zeugnisse ihrer Frommigkeit stehen damit
in Verbindung. Vergegenwirtigen wir uns nochmals die Schlachtjahrzeit
von Nifels, die «Nifelser Fahrt». Man zog - und zieht noch heute - am

%Vgl. Das Schlachtenjahrzeit der Eidgenossen nach den innerschweizerischen Jahr-
zeitbiichern, hrsg. von Rudolf Henggeler, Basel 1940 (Quellen zur Schweizer Ge-
schichte, Abt. II: Akten, Bd. 3; Richard Wolfram, Studien zur ilteren Schweizer
Volkskultur. Mythos, Sozialordnung, Brauchbewusstsein, Wien 1980, S. 82-91;
Davatz, Die erste Kapelle von Nifels (wie Anm. 31), S.70-73.

|



Jahrestag der Schlacht mit Kreuz und Fahne, also in kirchlicher Prozession,
von Gedenkstein zu Gedenkstein und betete fir die Seelen der damals jah
Verstorbenen. Dann nahm man im Sendlen auf dem freien Feld vor der
Kapelle an der Messe teil, wie Rudolf Mad berichtet: und darnach so hat man
ein mess uf dem veld. > Die Kapelle selbst war bei weitem zu klein, um die
Menge an diesem Tag zu fassen.

Das jahrlich wiederkehrende grosse Gebet fiir die Toten von Nafels tibte
auf die Gliubigen eine eigentiimliche Anziehungskraft aus. Man wollte
teilhaben an den geistlichen Friichten der ewigen Jahrzeit, die seit 1413
durch einen fest angestellten Kaplan mit einer tiglichen Messe (ewig mess)
und im Laufe der Zeit mit weiteren Gottesdiensten (z.B. ab 1495 dem Salve
Regina am Samstag) begangen wurde. Zu diesem Zweck vergabte man an
die Kapelle Geld oder Naturalien. Ein damals angelegter Gabenrodel, der
in einer spiteren Fassung von etwa 1460 tiberliefert ist und von vermutlich
zwei weiteren Hianden bis gegen das Ende des 15.Jahrhunderts nachgeftihrt
wurde (heute im Pfarrarchiv im Freulerpalast in Nifels autbewahrt), zeich-
net alle Almosen an die neu errichtete Kaplanei auf und nennt die Namen
von gegen 250 Wohltitern.® Wie am Beginn des Verzeichnisses und bei
einzelnen Eintrigen festgehalten ist, sollen die Spender mit ihren leben-
den und verstorbenen Angehorigen in das immerwihrende Totengeden-
ken der Priester an der Kapelle aufgenommen werden:

ltem difS nachgeschriben personen hand ir almiisen und gaben geben an die pfrind
unser capell zit Nefels, umb das iro zit ewigen zitten gedacht vnd gott der all-
mechtig von denen capplanen, so die benemptten pfrind niessen sind, fir ir
selen gebetten vnd gelopt werde. (.. .)

Margreta, Ridi Jennis busfrow, bat gen xv JS und i ibram wachs, das iro und ir
fordren gedencken und got fur ir selen bitten sol. (...)

Gret, Uly Landoltz eny, hit gen xv 3, das man gott fitr sy und ir fordren bitten
sol. (...)

53 Rudolf Mad, Chronik (= Glarer Redaktion der Ziircher Chronik, um 1460), in:
Chronik der Stadt Ziirich. Mit Fortsetzungen, hrsg. von Johannes Dierauer, (Quel-
len zur Schweizer Geschichte, Bd. 18), Basel 1900, S.142; vgl. Peter Ochsenbein, Das
grosse Gebet der Eidgenossen, Bern 1989, S.332; ders., Wo sich die Fahnen kiissen.
Besuch der Sektion Religiose Volkskunde an der Nifelserfahrt 1999, in: Schweizer
Volkskunde 89 (1999), S.32-34. Zu Rudolf Mad vgl. Anm. 65.

% US 3, Nr. 250, S.17-22. Die Ausgabe in der Urkundensammlung enthilt nur die 98
Eintrige der anlegenden Hand, nicht aber die 46 Eintrige der Nachtragshinde. Ich
danke Dr. Christoph Brunner fiir die Fotokopie des Originals und meiner Frau, PD
Dr. Kathrin Utz Tremp, fur die Mithilfe beim Lesen. Auf die urspriingliche Absicht,
das Gabenverzeichnis im Anhang zu dieser Arbeit neu zu edieren, wurde verzichtet.
Eine Neuausgabe sollte nach Maoglichkeit auch die zahlreichen Personen identi-
fizieren, was im vorgegebenen Rahmen nicht geleistet werden kann.

32



Hans Metzger, Fren und Waldpurg sin husfrowen, vatter und miter, hand gen j
guldy geltz, das ein caplon sol all samstag singen das salve; und der guldin hort
dem caplon zi der pfrind. Cum cepit () salve in die decollacionis Johannis
baptiste [29. August] 1495.(...)

Im Gabenverzeichnis von Nifels begegnen sich Seite an Seite die arme
Witwe mit ihrem Scherflein (z.B. einem Leintuch, einem Mantel oder
einem Kissen), der einfache Landsmann mit einem Rock oder Schaf, der
reiche Landvogt mit einer namhaften Geldspende, Geschwister, Ehepaare
oder ganze Familien, die aus ihrem Hausrat etwas an die Kapelle vergab-
ten. Manner und Frauen halten sich bei den Spendern ungefihr die Waage.
Mehrheitlich stammen sie aus dem Unterland und insbesondere aus
Nifels, aber, nach den Geschlechtsnamen zu schliessen, auch aus dem
Glarner Mittelland, Hinterland und Sernftal; vereinzelt sind Spenden
auch aus dem benachbarten Gaster und Toggenburg (Amden, Wattwil)
und aus Schwyz verzeichnet. Dies zeigt die Ausstrahlung der Gedenk-
kapelle von Nifels tiber die Dorf- und Pfarreigrenzen hinweg auf das ganze
Land und sogar dariiber hinaus.

Die Schlachtjahrzeit von Nifels war eine aussergewohnliche Form der
Seelenfrommigkeit — freilich eine, die wie in anderen eidgendssischen
Orten fur die Ausbildung der staatlichen Gemeinschaft wichtig war. Nor-
malerweise wurde das liturgische Totengedenken von den Priestern an der
Pfarrkirche gepflegt. Zu diesem Zweck stifteten die Glaubigen wieder-
kehrende Einnahmen fiir eine Messe an den Jahrestagen ihres Todes oder
einen kleinen Betrag fiir das Gebetsgedenken in der Pfarrmesse an Sonn-
und Feiertagen. Zur Erinnerung an diese Verpflichtungen legte der Pfarrer
ein Jahrzeitbuch an; er wurde dabei, wie wir im Fall von Schwanden 1414
gesehen haben, von den Laien genau kontrolliert.”” Von den mittelalter-
lichen Jahrzeitbiichern sind die meisten im Stadtbrand von Glarus ver-
nichtet worden. Erhalten geblieben sind jenes von Linthal, das im Jahr
1518 von Pfarrer Heinrich Linggi neu abgefasst wurde und tber funf-
hundert Vergabungen enthilt, sowie Bruchstiicke von drei Jahrzeit-
biichern der Pfarrkirche von Mollis. Das dlteste von thnen enthilt einen
zeitgenodssischen Eintrag zur Ermordung Kénig Albrechts 1. bei Windisch
im Jahr 1308 und konnte sogar schon vor dem Ende des 13. Jahrhunderts
angelegt worden sein. Damit ist dieses Fragment das ilteste Kirchenbuch
des Landes Glarus, ja dlter als die 128 Jahrzeitbiicher, die aus der
Innerschweiz tiberliefert sind. Hiiterin des wertvollen Zeugen 1st die Stifts-

bibliothek St.Gallen (Cod. Sang. 1399).%

7Vgl. Anm. 42.

% Hrsg. und untersucht von Paul Staerkle, Vom iltesten Kirchenbuch des Landes
Glarus, in: JHVG 53 (1946), S. 44 -56; nihere Angaben zu den Jahrzeitbtichern ver-
danke ich Dr. Christoph Brunner, Mitlodi.

33



Das Fragment umfasst mit den Kalendertagen 22.Januar bis 10. Februar
und 1. bis 21. Mai etwa den neunten Teil eines Jahres. Es fithrt die Namen
von Uber hundert Personen minnlichen und weiblichen Geschlechtes aus
Beglingen, Mollis, Nifels und Oberurnen an. Ausser den vielen Vornamen
sind darin 61 Familiennamen enthalten, auch solche von heute noch
existierenden Geschlechtern wie Hophan, Landolt, Schindler. So neben-
bei stellt das Fragment auch das alteste Verzeichnis von Glarner Frauen dar.
Diese paar Hinweise mdgen geniigen, um den Wert der Quelle fur die
Glarner Geschichte zu zeigen.

Die Furcht vor dem Fegefeuer weckte bei den Gliubigen das Verlangen,
schon zu Lebzeiten durch Gebet und gute Werke die Stindenstrafen abzu-
leisten. Die Einrichtung des Ablasses bot ihnen eine solche Moglichkeit.
Wer an bestimmten Festtagen die Kirche besuchte, Gebete verrichtete
und Almosen spendete, dem verliehen Bischofe und Kardinile aus dem
Gnadenschatz der Kirche einen zeitlichen Erlass von jenseitigen Stinden-
strafen. Einen oder mehrere Ablassbriefe zu besitzen, gehorte vom 13. Jahr-
hundert an zum geistlichen Grundbestand jeder Kirche und wichtigeren
Kapelle. Ablassbriefe wurden zum Beispiel bei der Kirchweihe durch den
Weihbischof verliehen®” oder durch Vermittlung hoch gestellter Pfriinden-
inhaber um teures Geld erworben. Mit den Einnahmen aus den Ablissen
unterhielt man die Gebiude oder schuf man liturgische Gerite und
Kunstwerke an.

Diese «Buchhaltung des Jenseits»® spielte auch in der titigen Frommig-
keit der Glarner im Spatmittelalter eine erhebliche Rolle. Zehn Ablass-
briefe® sind erhalten; noch mehr werden in der Reformation, da sie nun
ihren Wert verloren hatten, untergegangen sein. Der ilteste Ablassbrief

**Vgl. Anm. 50 zur Weihe und Ablassverleihung der Kapelle von Nifels.

%0Vgl. Ernst Tremp, Buchhaltung des Jenseits. Das Buf$- und Ablaflwesen in der In-
nerschweiz im spiteren Mittelalter, in: Der Geschichtsfreund 143 (1990), S. 103 -144.
¢ 1. nach dem 22. Februar 1288: fiir Glarus mit Burgkapelle und Mollis (US 1, Nr. 29;
S.84-87;RQ 1, Nr. 7, S. 14 £,; Tschudi, Chronicon, 1. Erg.-Bd., S.330-332 (nur be1
Tschudi uberllefert) ” 2. am 5. Dezember 1319: fiar Glarus mit Burgkapelle Linthal,
Matt und Mollis (US 1, Nr. 43, S.148-152; RQ 1, Nr. 7, S. 15; Tschudi, Chronlcon,
2. Erg.-Bd., S. 35 f. (nur bei Tschudi uberhefert) ~3.am 12. September 1328: Be-
statigung des Ablasses von 1319 (US 1, Nr. 43, S. 149; Tschudi, Chronicon, 2. Erg.-
Bd., S. 35 f. (nur bei Tschudi Uberliefert). — 4. 1341: fir Glarus (RQ 1, Nr. 7 Bem.,
S.15). = 5. am 18. Dezember 1389: fur Nifels (US 3, Nr. 247, S. 8-12; RQ 1, Nr. 48
Bem., S. 100). - 6. am 24. November 1476: fir Glarus (RQ 1, Nr. 74 B, S. 155). - 7.
am 24. November 1487: fur die Burgkapelle (RQ 1, Nr.74C, S.155, irrtimlich mit
dem Datum 14. 11. 1487). - 8. am 2. Mirz 1504: fur Glarus (RQ 1, Nr. 74 D, S. 155).
- 9. im August 1504: fir Glarus (nach Heer, Kirchengeschichte II, in: JHVG 31
[1895], S.48). — 10. am 14. Dezember 1512: fiir Glarus (RQ 1, Nr.74 E, S.155). - Auch
bei der Neuweihe der Pfarrkirche von Glarus (neuer Chor mit vier Altiren) und der
Michaelskapelle, der Kirchen von Nifels, Schwanden und Betschwanden im Jahr
1470 werden durch den konsekrierenden Konstanzer Weihbischof Ablassbriefe ver-
liechen worden sein; vgl. Rudolf Mad, Chronik, in: Dierauer, Chronik der Stadt

Zirich (wie Anm. 55), S.257f.

34



stammt von 1288, er wurde von zwe1 Erzbischofen und acht Bischofen fur
die Kirche von Glarus, die Burgkapelle St.Michael in Glarus und die
Filialkirche in Mollis ausgestellt. Einen der letzten erwarb Glarus im Jahr
1504 fur die geplante Heilig-Kreuz-Kapelle an der Pfarrkirche.

Zu jedem Kirchenbesitz gehorten ausser Ablassbriefen auch Reliquien.
Je bedeutender und reicher eine Pfarrkirche war, desto kostbarer war ihr
«Heiltum», ihr Reliquienschatz. Am meisten davon besass die Haupt-
kirche in Glarus; laut einem Verzeichnis sollen es am Ende des Mittelalters
68 Stiick gewesen sein.®? Als besonders wertvolle Reliquie galt ein Gebein
des Landespatrons Fridolin, das man offenbar um 1360 erwerben konnte,
aber im Dorfbrand von 1477 wieder verlor. Auf der Suche nach gleichwer-
tigem Ersatz erbeuteten die Glarner im Schwabenkrieg von 1499 in der
Schlosskapelle der Herren von Brandis in Maienfeld das Brandiskreuz mit
einer kostbaren Kreuzreliquie.®® Damit konnten sie sich im Wettstreit
unter den lindlichen Hauptorten der Eidgenossenschaft durchaus sehen
lassen. Noch musste die Kreuzreliquie ins rechte Licht geriickt werden:
Begiinstigt durch einen besonderen Ablass, stifteten die Glarner im Jahr
1507, also unter Pfarrer Zwingli, fir die Verehrung der Reliquie einen Hei-
lig-Kreuz-Altar mit einer Kaplanei-Pfriinde und 1510 als stidlichen Anbau
an die Kirche eine eigene Kapelle, die Heilig-Kreuz- oder Zwingli-Kapelle.

Die meisten tibrigen Reliquien bewahrten die Glarner in einem sargfor-
migen Reliquienschrein, der «Goldenen Trucke», auf. Diese verbrannte
beim Brand von Glarus 1861, im Unterschied zum tibrigen Reliquien-
schatz, da sie im Pfarrhaus aufbewahrt wurde.®* Bei Prozessionen trug man
den goldenen Heiltumsschrein mit. Selbstverstindlich bei der Nifelser
Fahrt, aber auch bei anderen Prozessionen, die im Laufe des Jahrs in der
Kirchhore Glarus stattfanden. So unternahm man nach dem Bericht des
Landschreibers und Chronisten Rudolf Mad im Sommer 1460 mit Kreuz
und Reliquienschrein (mit dem kritz und mit dem sarch Sant Fridlin) eine
grosse Bittprozession an Linth und Léntsch,% ebenso unternahm man im

2Vgl. Jakob Winteler, Glarus. Geschichte eines landlichen Hauptortes, Glarus 1961,
S.138 -141; Fridolin Jakober-Guntern, Der Kirchenschatz, in: Die katholische Pfar-
rei und Kirchgemeinde Glarus-Riedern, Glarus 1993, S.492f.

6 Das Brandiskreuz, eine Goldschmiedearbeit aus der Zeit um 1400, wird heute als
eines der kostbarsten Stiicke im Kirchenschatz von Katholisch Glarus aufbewahrt;
vgl. Jakober-Guntern, Der Kirchenschatz, in: Die katholische Pfarrei (wie Anm. 62),
S.421-424, und German Studer-Freuler, ebenda, S. 36.

4 Vgl. Jakober-Guntern, Der Kirchenschatz (wie Anm. 62), S.491-494.

65 Rudolf Mad, Chronik, in: Dierauer, Chronik der Stadt Ziirich (wie Anm. 55),
S.233f; vgl. Winteler, Glarus (wie Anm. 62), S. 141. Zur Chronik von Rudolf Mad,
dem ersten bekannten Glarner Chronisten, vgl. Emil Diirr, Die Chronik des Rudolf
Mad, Landschreibers von Glarus (Dritte Fortsetzung der Chronik der Stadt Zirich),
in: Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde 9 (1910), S. 95-110; Gam-
per, Ziircher Stadtchroniken (wie Anm. 48), S.133-136, 146, 188 f.; Tschudi, Chro-
nicon, Hilfsmittel 1, S. 127.

35



N
2

N,

mk(‘\; .

T 2
b, N

2R
I

73

.
€

)\

T QL TG Gm{_ %
DTS 8]
=) =2 !

£ N

%

. L i1 1% 50 " 1 o=
) R BilLe N - a ) i s
\Lg - AN\ Pl 7 SN, M Dy =S S
~

S Po.n == - -
S R e T S R [ e WG E L

uu&muin] q

"""" @
- ‘

7, o

«Goldene Trucke» Reliquienschrein von Glarus, symboltrichtiges Kernstiick des
Glarner Heiltumsschatzes. 1861 fiel sie dem Brand von Glarus zum Opfer. Zeichnung
von G.A. Gangyner. Um 1840. (Schweizerisches Landesmuseum)

36



Jahr 1508 (oder 1516) eine von Pfarrer Zwingli angefithrte Wetterpro-
zession.®

Bittginge, Prozessionen und Wallfahrten prigten tberhaupt das reli-
gidse Leben im Spitmittelalter. Einen eindriicklichen Bericht iiber eine
grosse Bussprozession gibt Fridolin Bildi zu 1491. Am 15. Juni dieses
Jahres, einem Mittwoch, zogen die Kirchgenossen, Minner wie Frauen,
von Glarus, von Mollis und vom Kerenzerberg barfuss und mit aus-
gestreckten Armen (mit zertanen armen) auf den Burghtgel und umwallten
die Michaelskapelle; die Mehrheit von ihnen fastete an diesem Tag bei
Wasser und Brot.*’

Als Gemeinde, als Gruppe oder als Einzelne wandelten die Glarner
hiufig auf frommen Pfaden. Von Pilgerfahrten nach Jerusalem oder San-
tiago di Compostela brachte man Reliquien mit nach Hause. Als Ritter
Ludwig Tschudi Ende 1519 von seiner Heiliglandfahrt mit Reliquien (belt-
humb) heimkehrte, wurde er in feierlicher Prozession unter Glockengeldute
eingeholt.®® Jedes Jahr unternahm das Land eine Wallfahrt nach Ein-
siedeln. Als die Landsgemeinde im April 1525 beschloss, die Landeswall-
fahrt zum Marienheiligtum im Finsteren Wald einzustellen,®” war dies der
erste Offentliche Schritt hin zur Einfithrung der Reformation.

Verschiedene andere Formen der glarnerischen Religiositit gibe es noch
zu besprechen: das Bruderschaftswesen, die Kirchweihfeste, die Fastnachts-
und Fastenbriuche,” die Stiftung von sakraler Kunst, die Zeugnisse von
privater Andacht und individueller Frommigkeit. Wir beschrinken uns auf
einen letzten Bereich, den radikalen Schritt frommer Menschen aus dem
weltlichen Leben heraus, die «Conversio», die Verinnerlichung eines kon-
templativen Lebens.

Das Glarnerland hat keine Kloster hervorgebracht. Dafiir waren der
Boden wohl allzu karg und die herrschaftliche Prisenz des Damenstifts
Sickingen lange Zeit allzu dominant. Wer in ein Kloster eintreten wollte

6 Fridolin Bildi, Chronik (wie Anm. 45), S. 50, Nr. 25.

¢ Bildi, Chronik, S. 50, Nr. 19; zum alteidgendssischen Brauch des Betens mit aus-
gestreckten Armen vgl. Peter Ochsenbein, Beten «mit zertanen armen» - ein
alteidgenossischer Brauch, in: Schweizerisches Archiv fir Volkskunde 75 (1979),
S.129-172.

68 Bildi, Chronik, S. 116, Nr. 66.

¢ Baldi, Chronik, S.123, Nr. 99. Zum Landes-Kreuzgang von Glarus nach Einsiedeln
im Spétmittelalter und zur Bedeutung der Einsiedler Wallfahrt fiir die werdende Eid-
genossenschaft vgl. Christian Sieber, in: Mitteilungen des Historischen Vereins des
Kantons Schwyz 88 (1996), bes. S. 46.

" Verschiedene Berichte Fridolin Bildis erhellen die gesellschaftliche Bedeutung von
Kirchweih und Fastnacht, woran jeweils viele auswirtige Besucher und Delegationen
teilnahmen; Bildi, Chronik, S.48, Nr. 10; S. 51, Nr. 33; S. 115, Nr. 57; S. 118, Nr. 78;
vgl. Leo Zehnder, Volkskundliches in der ilteren schweizerischen Chronistik, Basel
1976, S. 226 1.

37



und die notige Aussteuer aufbringen konnte, musste auswirts anklopfen.
Vereinzelt begegnen uns Glarner in den Kldstern der Bettelorden in
Zurich, Glarnerinnen in den benachbarten Frauenkldstern von Weesen”
und Muotathal”. Wer von den Frauen zu wenig begiitert oder fiir die
strenge Klausur in einem regulierten Kloster nicht geeignet war, wihlte
das Leben einer Klausnerin oder tat sich mit Gleichgesinnten in einem
Schwesternhaus zusammen. Waldschwestern und Waldbriider waren eine
verbreitete Erscheinung des Mittelalters. Selbst in den Fragmenten des
Molliser Jahrzeitenbuchs™ haben sie ihren Niederschlag gefunden: Meh-
rere Klausnerinnen von Beglingen kommen darin vor. Bei diesen zufil-
ligen Nennungen handelt es sich um das ilteste Zeugnis flir das Glamer-
land. Im 14. Jahrhundert wurde in Linthal ein Schwesternhaus errichtet
und unter die geistliche Obhut der Franziskaner von Ziirich gestellt. Auch
an der Michaelskapelle in Glarus und in Schwanden bestanden zeitweise
Schwesternklausen.” Die frommen Frauen verdienten wohl wie andern-
orts ithren Lebensunterhalt mit Spinnen oder Weben oder mit karitativen
Werken wie Krankenpflege oder Totensorge.”

Schluss:
Bilderstifter und Bilderstiirmer — die Reformation und ihre Folgen

Am Ende des Mittelalters bietet sich dem Betrachter das Bild einer viel-
filtigen, blihenden kirchlichen Landschaft. Die Hauptkirche in Glarus,
die anderen Pfarrkirchen und zahlreiche Kapellen waren reich ausgestattet
mit Reliquienschitzen, Altarbildern und Wandmalereien. Den Jahreslauf
priagten Prozessionen, Wallfahrten und kirchliche Feste. Die Laien hatten
das Kirchenwesen fest in ihrer Hand und tibten eine enge Aufsicht tber
die Priesterschaft aus.

' Am 17.Juni 1353 erhielt das Frauenkloster im Wyden bei Weesen eine Mitgift fiir die
Schwester Judentha Wizzi aus Glarus, die ins Kloster eingetreten war; US 1, Nr. 72,
S.226 f.; RQ 1, Nr. 32, S. 47 £; Tschudi, Chronicon, 2. Erg.-Bd., S. 395 (nur bei
Tschudi tberliefert); zum Dominikanerinnenkloster Weesen vgl. HS IV/5: Die
Dominikaner und Dominikanerinnen in der Schweiz, Bd.2, Basel 1999, §.935-970.

72 Zu einem nicht bekannten Zeitpunkt zwischen 1388 und 1523 stand Margret Schoss-
lin von Glarus als Meisterin dem Franziskanerinnenkloster Muotathal vor; vgl. HS
V/1: Die Franziskaner, die Klarissen und die regulierten Terziarinnen in der Schweiz.
Die Minimen in der Schweiz, Bern 1978, S. 680.

BVgl. Anm. 58.

7Zu den Beginen und Reklusinnen im Glarnerland vgl. den Beitrag von Veronika
Feller-Vest in diesem Heft.

5 Vgl. Kathrin Utz Tremp, Zwischen Ketzerei und Krankenpflege. Die Beginen in der
mittelalterlichen Stadt Bern, in: Fromme Frauen oder Ketzerinnen? Leben und Ver-
folgung der Beginen im Mittelalter, hrsg. von Martina Wehrli-Johns und Claudia
Opitz, Freiburg 1. Br. 1998, S.169-194.

38



Dann drang das Gedankengut der Reformation in das Tal ein. Es brachte
eine radikale Abkehr von dusseren Frommigkeitsformen. In ihrer stiir-
mischen Phase fithrte die Reformation auch zur Zerstorung der kultischen
Gegenstinde und Kunstwerke. Wie kam es zu diesem radikalen Wechsel?
Kirchliche Missstinde werden hier kaum eine Hauptursache gewesen sein,
denn die so genannte Gemeindereformation hatte bereits frither stattge-
funden, das Kirchenregiment war — wie in den anderen Orten der Eid-
genossenschaft — seit dem 15.Jahrhundert fest in Laienhand.” Wichtiger
war schon das Ringen um politische und wirtschaftliche Macht, das
Gefille zwischen den wenig einflussreichen und verhiltnismaissig armen
Dorfern in den Randgebieten, die die Reformation annahmen, und den
vornehmen und reichen Familien in den Hauptorten Nifels, Glarus,
Schwanden und Linthal.”

Ausschlaggebend scheint unter dem Impuls Zwinglis und seiner Pradi-
kanten die Entdeckung einer neuen, verinnerlichten Sicht des Glaubens
gewesen zu sein, die Predigt des Bibelwortes anstelle der vielfiltigen Prak-
tiken der bisherigen Religion. Die kostbaren Kunstwerke und Kultgegen-
stinde verloren auf einen Schlag ihren Sinn. Was Generationen von from-
men Glarnern bis hin zur eigenen Generation unter grossen personlichen
Opfern gestiftet hatten, hielt man nun fir Goétzen und riumte es aus den
Kirchen. So wurden auch im Glarnerland, nach einem prigenden Aus-
spruch des deutschen Historikers Hermann Heimpel, die Bilderstifter zu
Bilderstiirmern.”

Aus den Kirchen von Niederurnen, Obstalden, Mollis, Schwanden, Bet-
schwanden, Matt und Elm entfernte man im Frithjahr 1528 die Kirchen-
zierden. In den Monaten Oktober bis Dezember des gleichen Jahres kam

% Die «Gemeindereformation» war von Peter Blickle als tragende Bewegung der
Reformation im stiddeutsch-schweizerischen Raum postuliert worden (vgl. Peter
Blickle, Gemeindereformation. Die Menschen des 16. Jahrhunderts auf dem Weg
zum Heil, Miinchen 1987; Kommunalisierung und Christianisierung. Vorausset-
zungen und Folgen der Reformation, 1400-1600, hrsg. von Peter Blickle und
Johannes Kunisch [Zeitschrift fur Historische Forschung, Beiheft 9], Berlin 1989).
In Glarus wie in den benachbarten Orten und Talschaften hatte aber, wie dieser Auf-
satz zeigt, die Kommunalisierung des kirchlichen Lebens bereits lange vorher ein-
gesetzt. Ahnlich konnte jiingst fir die Drei Bunde festgestellt werden, dass die Laien
in den Gemeinden und Nachbarschaften schon vor der Reformation weit gehende
Mitsprache- und Selbstbestimmungsrechte in kirchlichen Angelegenheiten besas-
sen; Immaculata Saulle Hippenmeyer, Nachbarschaft, Pfarrer und Gemeinde in
Graubiinden, 1400-1600 (Quellen und Forschungen zur Biindner Geschichte 7),
Chur 1997.

7Vgl. Jurg Davatz, Glaubensspaltung und konfessionelle Landesteilung, in: Glarus
und die Schweiz. Streiflichter und wechselseitige Beziehungen, Glarus 1991, S.31f;
ders., Glarner Heimatbuch: Geschichte, Glarus 1980, S. 69 f.

#Hermann Heimpel, Das Wesen des deutschen Spitmittelalters, in: ders., Der
Mensch in seiner Gegenwart, Gottingen 21957, S. 134.

39



es zu weiteren Bilderstiirmen im Hinter- und Unterland. Der gemissigte,
vermittelnde Valentin Tschudi, Nachfolger Zwinglis als Pfarrer von Glarus,
berichtet dariiber in seiner Chronik:” Die Bilder warf man in die Linth
oder in den Sernf, was brennen konnte, wurde verbrannt, aus Altarschrei-
nen machte man Kistchen, die Wandgemalde tibermalte man. So wurden
spatgotische Wandmalereien in der Kirche Obstalden aus der Zeit um
1475, unter anderem mit der Darstellung der damals sehr beliebten Hei-
ligen Barbara und Katharina, tiberdeckt; erst bei der Restaurierung im Jahr
1979 kamen sie wieder ans Licht.®* Der Hauptort Glarus, wo die Altgliu-
bigen grossen Einfluss behielten, blieb vom Bildersturm allerdings weit
gehend verschont.®! Aus anderen Kirchen konnten die Altglaubigen heim-
lich Kunstwerke vor der Zerstorung retten. Mehrere heute erhaltene Statuen
und Gemilde stammen aus reformiert gewordenen Kirchen. So soll eine
Marienstatue in der Friedhofskapelle von Nifels, die der Memminger Bild-
hauer Yvo Strigel um 1490 als Teil eines Fliigelaltars geschnitzt hat, in der
Kirche Betschwanden gestanden haben.®? Ein eindriicklicher Zeuge jener
gewalttitigen Zeit ist ein heute im Freulerpalast in Nifels aufbewahrtes
Tafelbild eines Fliigelaltars. Es entstand um 1510 in Oberschwaben und
stellt auf seiner Innenseite die Heiligen Antonius und Sebastian, auf der
Aussenseite die Heiligen Katharina und Barbara dar. Im Bildersturm wur-
den die Heiligengestalten gezielt beschidigt: Bei Antonius und Sebastian
durchstach man die Augen, bei den weiblichen Heiligen zerkratzte man
das Gesicht bis zur Unkenntlichkeit. Der Flugelaltar soll aus der Kirche
Schwanden stammen, beim Bildersturm von 1528 in die Linth geworfen
und in Mitlodi wieder aus dem Wasser gefischt worden sein.*

Am Ende meiner Ausfithrungen angelangt, bin ich dem Leser und der
Leserin noch eine Antwort auf die Titelfrage schuldig: «Wie fromm waren
die alten Glarner?» Es ldsst sich nicht bestreiten, dass sie in Kriegszeiten

?Valentin Tschudi’s Chronik der Reformationsjahre 1521-1533, hrsg. von Johannes
Strickler, in: JHVG 24 (1888), bes. Nr. 80, S. 35 f.: Bildersturm in Matt und Schwan-
den; Nr. 83, S. 37 f.: Bildersturm in Elm und Betschwanden; Nr. 100, S. 46: Hinter-
land, Unterland und Obstalden; Nr. 112, S. 51 f.: Schwanden. Zur Chronik von
Valentin Tschudi vgl. Feller, Bonjour, Geschichtsschreibung (wie Anm. 45), S.262f.

%Vgl. die Abbildung oben S.15 und den Beitrag von Marc-Joachim Wasmer in die-
sem Heft.

8 Valentin Tschudi’s Chronik der Reformationsjahre 1521-1533, hrsg. von Johannes
Strickler, in: JHVG 24 (1888), Nr. 97, S. 44 f.

82Tiirg Davatz, Eine Muttergottesstatue des Yvo Strigel in Nifels, in: Unsere Kunst-
denkmailer 28 (1977), S. 252 -260.

“Wie aussagekriftig fiir die Reformationszeit im Glarnerland dieses geschindete
Tafelbild ist, entdeckte der Verfasser dieser Zeilen, der den Freulerpalast in seinem
Heimatdorf Nifels von Jugend an kennt, erst, als er dem Bild an der grossen Aus-
stellung tiber den Bildersturm im Bernischen Historischen Museum Ende 2000 wie-
der begegnete. Vgl. die Beschreibung in: Bildersturm. Wahnsinn oder Gottes Wille?
Katalog Zcilr Ausstellung, Bern 2000, S. 340 f.,, Kat. Nr. 171. Vgl. die Abbildungen
§.195 und 199.

40



blind wiiteten und kaum Hemmungen kannten. Aber sie waren keines-
wegs Unfromme oder gar Ungldubige. Auf der anderen Seite konnte in den
iberlieferten Quellen {bersteigerte Frommigkeit, der Nihrboden fir
ketzerische Bewegungen, bei den Glarnern ebenfalls nicht ausgemacht
werden. Im Gegenteil: Sie suchten mit Eifer und aus eigenen Kriften den
rechten Glauben und die Kirche zu foérdern, die Pfarrseelsorge und den
Gottesdienst in ihren Tilern auszubauen. Eine zentrale Rolle in ihrem
Frommigkeitsstreben spielte die Totensorge, die Versicherung des Seelen-
heils fiir die Verstorbenen wie fiir die Lebenden. Damit erweisen sich
die Glarner als typische Vertreter ihrer Zeit — als Menschen des spiten
Mittelalters.

41



Werk der Barmherzigkeit: Kranke besuchen, erste Hilfte des 15.Jahrhunderts.
Gewolbemalerei aus dem Domkreuzgang von Brixen. (Aus: Himmel Holle Fegefeuer.
Das Jenseits im Mittelalter. Hrsg. von Peter Jezler. Ziirich 1994)

42



	Wie fromm waren die alten Glarner?

