
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 77 (1997)

Artikel: Das geistige Vermächtnis Zwinglis an Glarus, zugleich Einblick in die
frühe Gedankenwelt seiner Reform

Autor: Jakober-Guntern, Fridolin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das geistige Vermächtnis Zwingiis
an Glarus, zugleich Einblick in die frühe

Gedankenwelt seiner Reform.

Fridolin Jakober-Guntern

Es liegt mir fern, Ihnen eine Predigt zu halten, da ich keine Ausbildung
dazu habe. Als Handwerker habe ich aber Spuren entdeckt an einem Kunstwerk,

das Pfarrer Zwingli, der spätere Reformator bestellte, Spuren, die über
das manuelle und künstlerische hinaus gehen. Diese Spuren an der
Monstranz von 1518 sollen Ihnen zur allfälligen Predigt und zum Denken Anlass
geben. Ulrich Zwingli ist dabei die zentrale Figur, das soll niemanden stören.
Ihrer Fantasie ist es anheimgestellt, weitergehende Gedanken zu entwickeln.
Ich habe mich weitgehend an den Satz gehalten: «Wissen erlangen wir vor
allem durch Versuch und Irrtum».

Schon 1911, als der Kirchenschatz von Kath. Glarus zum ersten Mal offiziell

einem breiten Publikum gezeigt wurde, konzentrierte sich das Interesse
des Vortragenden, Prof. Dr. E. A. Stückelberg aus Basel, auf die
Hostienmonstranz. Auf Veranlassung von Pfarrer Dr. E. Buss, reformierter Pfarrer
und damaliger Präsident des Kunstvereins Glarus und von seinem katholischen

Amtskollegen Franz Odermatt, wurde der ganze Schatz in der Aula
der Höh. Stadtschule einem breiten Publikum gezeigt und vom Redner
Stück für Stück erklärt.

Dr. Stückelberg stellte fest, dass diese Monstranz offenbar nach einer
Zeichnung Hans Holbeins d. J. angefertigt sei. Dr. Buss erwähnt in der
Jubiläums-Schrift des Kunstvereins Glarus von 1920 die Monstranz als «geistvolle

Komposition, dem glarn. Kultus eigens angepasst, eine ganze Predigt».
1959 stellt Frau Dora F. Rittmeyer die Monstranz in Wort und Bild vor, in
der Zeitschrift für Archäologie und Kunstgeschichte, wo sie die
Einzigartigkeit des Stils hervorhebt. In derselben Zeitschrift veröffentlichten 1975

Dr. Jürg Davatz und der Vortragende einen Artikel über die Hostienmonstranz

von 1518 in Glarus. Besonders der mögliche Entwerfer, der Besteller
und das Stilproblem sind darin angesprochen.

Auf diesen Artikel hin erhielt ich eine Leserzuschrift von Dr. phil. und
theol. Alfred Eggenspieler. Er schreibt: «mich beeindruckt die tänzerische

Figur des Christus. Auf was steht diese, will hier eine Schale angedeutet
sein»? Diese Bemerkung führte mich dazu, die Ausdeutung des möglichen
theologischen Inhalts der Monstranz anzustreben. Zwischen Hemmung als

Amateur, sich dieser Aufgabe zu stellen und dem Reiz des Entdeckens hin
und her gerissen, schien Aufschub vorerst geraten. Erst nach zwanzig
Jahren, als sog. Altersaufgabe, fand ich Zeit, eine Parallele von Wort und
Bild zu suchen. Es machte mir heimlich Spass, einem Pfarrer den Predigt-

129





inhalt zu zeigen. So durfte, ich ohne Angst vor Konkurrenz, langsam den

symbolischen Vehikeln die Bremse lösen. Das zweite vatikanische Konzil
gab Anlass zur freien Fahrt.

Zur Sache: Die drei Teile Fuss, Nodus und Schrein, die drei Geschosse des

Schreins und dessen drei Achsen, die Unterteilung in jedem Abschnitt,
entspringen dem Grundgedanken der göttlichen Dreifaltigkeit. In der Mittelachse

des Schreins symbolisieren die drei Figuren: Maria mit Kind, die
Geburt Jesu; Christus vor Pilatus, Leiden und Tod; Helena mit dem leeren

Kreuz, die Auferstehung. Gut und eindeutig sichtbar sind das die drei
Generalthemen der christlichen Lehre: Weihnachten, Karfreitag und Ostern.
Weil diese drei Statuen und nur diese, in kelchförmigen Schalen stehen, ist
der Hinweis auf den Opfertod sinngemäss zu sehen. Die Hostie, der sichtbare

Leib Christi im Glaszylinder, Mittelpunkt der Monstranz, stellt die

Vergegenwärtigung des Kreuzesopfers dar. Die grossen Figuren daneben
sind als Verkünder, besonders als Priester zu sehen, die in der heiligen Messe
oder im Abendmahl das Geheimnis feiern. Links ist St. Fridolin als

Glaubensbote und Missionar dargestellt, rechts St. Hilarius als Kirchenlehrer,
Bischof und Bekenner. Beide als eindeutige Bezugspersonen für Glarus, Kir
chen- und Landespatrone, die berühmten regional verehrten Heiligen.

Auch das Frauentrio im Mittelgeschoss ist vorerst als für Glarus
wohlbekannt vorauszusetzen. Sind doch die Hl. Maria, Katharina und Barbara
auf den Altären der Kirche zu Glarus, sowie auf der «goldenen Trucke»,
dem Reliquienschrein dargestellt. Sogar die Akroterfigur, die Spitze der
Monstranz, Kaiserin Helena verkörpernd, hat eine Beziehung zu Glarus. Ihr
wird ja die Auffindung des Christus-Kreuzes in Jerusalem zugeschrieben,
von dem Splitter im Brandiskreuz als Reliquien eingekapselt sind. Das
Kreuz brachten die Glarner aus dem Schwabenkrieg heim. Es wurde
hochverehrt mit Monstranz, Altar, Kapelle und Pfründe, als deren Initiant
besonders Ulrich Zwingli hervorragt.

Mit dem «tänzerischen Christus» wird nun unvermittelt ein neuer Mittelpunkt

sichtbar. Im Gegensatz zur bisherigen Darstellung als Schmerzensmann,

«Ecce homo oder Erbärm Bild» genannt, tritt uns hier bei näherer
Betrachtung eine kraftvolle Gestalt entgegen. Sie erinnert an die Figur des

Atlas in der griechischen Mythologie, den Träger des Himmels. Will hier
etwa der Sinneswandel von der Antike zur Neuzeit im Humanismus der
Renaissance demonstriert werden? Wird das Symbol der Antike zur
Erlösergestalt umgedeutet? Sind etwa in den andern Figuren ähnliche Vorbilder
übersetzt? Diesen Fragen nachzugehen ist ein Versuch wert.

Die Gruppierung von vier Frauen um Christus, im obersten Geschoss,
lässt sofort den Gedanken herein, Christus als Arzt und Heiland, die Frauen
als Heilpersonen anzusehen. Das dürfte nicht bestritten werden. Denkt man
sich aber die Frauen als Umdeutung der antiken Göttinnen, als weibliche
Archetypen, haben wir Vorbehalte. Es miisste die Gleichberechtigung in der

131



Kirche, im Priestcrtum und der Politik zur Folge haben. Die Schöpfungsgeschichte

und das Evangelium machen die Frau ja dem Manne ebenbürtig
vor Gott. Jesus war gegen die Gepflogenheit seiner Zeit freundlich zu
Frauen. In der Folge wurde sein Beispiel von den Sanktionen eines weltweiten

Patriarchats, das rund dreitausend Jahre älter ist als das Christentum,
überschattet. So ist doch unser Gottesbild einseitig männlich geprägt, die
Entwertung des Weiblichen hat unsere Kultur arm gemacht. Ganz zaghaft
ist erst bei den Reformierten das Frauen-Priestertum eingeführt worden.

Die vier Frauen könnte man typisieren:
1. Barbara als Eva, die biologische Frau, allempfangende, Mutter, Amme,

die Isis. Sie ist von einer Liebe zum ersten und höchsten Prinzip, dem
Guten, durchdrungen. Sie personifiziert den Fall in die Erfahrung, den
Sündenfall.

2. Helena, die trojanische, die schöne Helena, die erotische Frau, mit der
Göttin Venus, der Schönheit und Anmut verglichen. Hüterin des Feuers.

3. Katharina, als die weise Frau, die Sophia, Künstlerin, die guten Rat gibt,
bei der Klugheit wohnt, die Hoffart und Hochmut hasst. Sie ist Begleiterin
auf der Suche nach dem Kern unserer Spiritualität, der Seele. Sie ist die
Märtyrerin, die für ihre Uberzeugung den Kopf aufs Schaffot legt.

4. Maria, das Modell für ein erlöstes Mensch-Sein. Die umfassende Frau.
Sie ist die Gottesgebärerin, die Mutter der Barmherzigkeit, Fürsprecherin.
Sie ist die Geliebte und die Liebende, diese Liebe gibt ihr Kraft beim Kreuz
zu stehen. Christi Geburt bringt die Verheissung besserer Zeiten. Sie steht
im Licht, ist mit der Sonne bekleidet. Frage: Ist hier eine Theologie neben
der Theologie bemerkbar?

Ein Fotograf machte mich auf das Gesicht der Fridolins-Figur aufmerksam,

das gleiche doch Zwingli. Tatsächlich ist mit den wenigen Zwingli-
bildern verglichen, mindestens die Ähnlichkeit in Nasen-, Kinn- und
Backenpartie offensichtlich. Das Gesicht des Hilarius ist unverkennbar
jenem von Erasmus von Rotterdam gleich, das wir von Dürer, Holbein d.J.,
L. Cranach und andern, in etwa 20 Bildnissen kennen. Auch hier kann man
zur Hypothese gelangen, der Entwerfer habe in den beiden Figuren die

potentiellen Reformatoren der Schweizer Kirche dargestellt. Einerseits
Erasmus, der tonangebende Meister der klassischen Gelehrsamkeit und der
literarischen Richtung, der Augustiner-Chorherr. Andererseits Zwingli, der
Weltpriester, Missionar und Politiker. Beide mit ähnlichen Erlebnissen in
den Kriegen, verbunden in humanistischem und patriotischem Geist.

Beide waren überzeugt von der neuen Textauslegung der hl. Schrift vom
Urtext her. Erasmus der absolute Pazifist, Zwingli der Visionär, beide fast
gleichzeitig nach Basel zu den Humanisten gestossen. Es geht aber noch
weiter. Die sparsam angeordneten Engel sind nicht putziger Zierrat, sondern
erfüllen klare Aufgaben. Je zu zweit halten sie einen Blumenkranz, stecken
das Licht auf, musizieren, als Trio fliegen sie gegen die Drachen und zu viert

132



St. Fridolin mit Ursus in der Monstranz St. Hilarius. Gegenfigur zu St. Fridolin

halten sie im Nodus die vier Wehen zusammen. Auch Engel sind gemeinsam
stark. Sie stellen aber Gott ins Zentrum, nicht das Individuum. Sie zeigen,
wer Krisen überwindet, wer Energien gibt, Persönlichkeit stärkt. Engel sind
schon bei Sumerern, später Babyloniern, Ägyptern, bei Juden, Mohame-
danern und den Christen als göttliche Boten wirksam. Diesen Engeln ist
aber eine Doppeldeutung anzumerken. Erstmals ist hier auf einer
Monstranz eine negative Kraft zu spüren, ganz unauffällig am Rande angesiedelt.
Beginnend beim schwankenden Element, der Blumen-Girlande, die von
zwei verschmitzt lachenden Knaben gehalten wird. Darunter toben wütend
aufgewundene Drachen, gespickt mit Haken und Spitzen. Die aufgerissenen
Mäuler zeigen furchterregende Zähne, von denen giftige Bosheit in die
Wasserspeier spritzen. Uber die Brunnensäulen rinnt der Unrat, von unbekümmerten

Kindern mit blossen Füssen getreten, auf das schräge Gebälk. Darauf

sitzen wieder zwei Putten, mit Pauken und Trompeten, Geschlechtskrankheiten

antönend. Könnten die zwei Lichtengel auf den Säulen zugleich
Kriegsfackeln schwingen und den Stab als Waffe gebrauchen, wo sie eher als

Schutzengel anzusehen sind? Unter dem Hauptgeschoss lauern zwei geknebelte

Drachen mit schrecklichen Gesichtern, je von einer Engelgruppe im
Zaum gehalten. Den Nodus umzüngeln Flammen und unter dem Achteck-

133



Tambour liegen vier Narrenschellen, die Ausgelassenheit, Dummheit,
Rausch und Betrug markieren. Weil aber vier Engel die Kugeln zusammen
halten, ist die Symbolik ebenso doppeldeutig. Sind damit nicht auch die vier
Welten, Himmel, Winde, Jahreszeiten, Evangelien, Paradiesströme etc.
gemeint?

Fuss oder Nodus der Monstranz

Der Fuss ist besonders aufschlussreich in seinem komplizierten,
dreischichtigen Aufbau. Darauf sind makabre, naturalistische Details zu erkennen.

Die zweiteiligen Buckel wurden bis heute einfach als halbe Äpfel
gedeutet. Der heilige Ort verbietet es nämlich, auch an menschliche Hinterteile,

mit den bekannten Funktionen zu denken. Darunter werden jedoch
Orgien von Verdauungsvorgängen gezeigt. Groteske Figuren mit menschlichen

und delphinähnlichen Gesichtern vergnügen sich fressend, erbrechend,
schlafend und wach. Pralle Mägen, schlangenartige Leiber, teilweise
gesichtslos, gediegen mit mastigem Blattwerk und Früchten garniert, winden
sich auf den Achtpassflächen.Und da bis jetzt alle diese Symbolfiguren
funktionell mehrdeutig sind, ist einerseits an die Vernichtung und
Umwandlung des Bösen zu denken und zugleich an die natürliche Grundlage
für die aufbauenden Kräfte.

Frage: Ist hier etwa die Inkulturation der Materie in den Glauben zu
sehen, die Einwurzelung des Evangeliums in die Natur? Eine Synthese
zwischen Gottes- und Naturwissenschaft, welche die tiefgehende Ähnlichkeit
aller Lebewesen auf Erden zeigen will. Alle diese Ansichten lassen sich letztlich

nicht beweisen und können Überinterpretationen sein. Immerhin ist der

logische Inhalt von positiver und negativer Kraft nicht einfach erfunden, es

hat auch nie jemand gegen diese Auslegung opponiert.
Findet man endlich die ganz verdeckten und die unsichtbaren Symbole,

denkt niemand mehr an Zufall. Da ist die Vielzahl der Delphine zu nennen.

134



Das antike und frühchristliche Sinnbild des Retters, der als Führer und Träger

der Kirche gilt. Er figuriert 18 mal plastisch nebst sechs Gravuren, den
16 Engeln überlegen, einzigartig auf einer Monstranz. Dann ist auf die
Gesetzmässigkeit der antiken Baunormen hinzuweisen, die an unserer
Monstranz mit Hilfe der Triangulatur und der Quadratur herausgemessen werden

können. Besonders im Schrein ist klar das antike, Triumphbogenmotiv
zu erkennen. Gleichsam das statische Grundgesetz im ersten Geschoss mit
mathematischen Proportionen. Im zweiten Stock wird das Ordnungsprinzip

beibehalten, aber im Sinne der Moderne gestaltet.
Das abschliessende Gebälk ist nur noch angedeutet. Schliesslich zeigt die

oberste Etage die Neuschöpfung, den Abschied vom alten Monopol, das

Auflösen der starren Regeln. Ziel ist der freistehende Mensch auf dem
Fundament von Gesetz und Ordnung, in eigener Verantwortung. Damit wäre
das Sichtbare besprochen. Es gibt aber noch etwas absolut Unsichtbares ans
Licht zu bringen. Die Tatsache nämlich, dass nie jemand versucht hat, diese

Monstranz nachzuahmen. Die Ideen der Renaissance und des Humanismus
werden in kirchlichen Kreisen wie die Pest gemieden. Maler und
Goldschmiede wurden brotlos, bis im nächsten Jahrhundert die Gegenreformation

einsetzte. Da werden aber wieder die alten, gotischen Stilmittel verwendet,

um sichtbar zu machen, dass die Reformation nicht ins katholische Bild
passt.

Auch das einzige Zeichen auf der Monstranz, die Zahlen 15 undl8 sind zu
dechiffrieren. Weshalb sollten nicht auch sie mit einer doppelten Aussage
aufwarten. Mit der Lupe ist die Zahl 8 eher ein Buchstabe S hinter einer 1,

die auch als I gelten kann. Käme man so auf die sonst vergeblich gesuchte
Meistersignatur IS? Das Zeichen für Jörg Schweiger, Goldschmied und
Stempelschneider, wie die Holbeins aus Augsburg stammend und 1507 in
die Basler Zunft eingekauft.

Am ehesten ist Ulrich Zwingli als Besteller somit als geistiger Promotor
zu sehen, der sich in seiner Basler Zeit zum humanistischen Kreis zählt.
Schon 1692 schreibt Dekan Caspar Lang im «Historisch-theologischen
Grundriss»: «Mit Hilf und Rat Zwinglis ist 1518 die Monstranz [...] angefertigt

worden». Der Entwerfer Hans Holbein der Jüngere tritt erstmals vom
Zürcher Gelehrten Ferdinand Keller vor 1846 genannt, dann 1911 von
Professor E. A. Stückelberg Basel in unseren Sichtkreis. Gegen diese Zuweisung
ist keine Konkurrenz entstanden. Der Goldschmied Jörg Schweiger ist für
diese Arbeit erst jetzt, anhand des Doppelzeichens vorgeschlagen worden.
Für andere Goldschmiede fehlen jegliche Andeutungen. Die geistigen
Anteile der am Kunstwerk Beteiligten, können nicht auseinander gehalten werden.

Und weil eine solche Neuschöpfung gewiss eine längere Entwurfszeit
voraussetzt mit Diskussionen und Änderungen, am ehesten anhand der

Zeichnung, dürfte diese zuletzt als Werkplan benützt, den Spuren zufolge,
in den Ofen gewandert sein.

135



Was ist an unserer Monstranz unüblich?
1. Der Stil, Renaissance, gleich Wiedergeburt will das Kunstwerk aus dem

Weltbild der klassischen Antike in die Neuzeit übersetzen. Ihre Symbole
sind christlich aufzufassen.

2. Architekturmonstranz, gestaltet nach den Gesetzen einfacher
Zahlenverhältnisse, wie sie in der Musik und der organischen Natur zu beobachten
sind, eine Harmonie in Form und Geist erreichend.

3. Deutlich erkennbares theologisches Programm, das die mittelalterliche
Leidensmystik ablöst und die Freude von der österlichen Auferstehung als

oberstes Ziel proklamiert.
4. Einzigartiges Kunstwerk der europäischen Goldschmiedekunst im Stil

der italienischen Renaissance, während gleichzeitig und bis 150 Jahre später,
im alten gotischen Stil gearbeitet wird.

Was ist an dieser Theologie von Zwingli neu?

- Zwingli leitet die zentralen Lehren von der Gnade, vom Worte Gottes,
vom alten Dogma der Dreieinigkeit Gottes und von der Gottmenschheit des

Erlösers ab.

- Die Gnadenmittel Glaube, Schrift, Verbindung im Abendmahl, Nachfolge

der Heiligen, verbunden mit der Schöpfung, sollen den Menschen die
Erlösung bringen.

- Das Böse wird nicht verleugnet, sondern gezeigt. «Furchtlosigkeit
wappnet».

- Die Achtung der Frau, der Natur, ihrer Masse und Gesetze soll im
alltäglichen Leben bestimmend wirken. Göttliche und menschliche Gerechtigkeit

sind unterschieden, stehen aber in Beziehung zueinander.

Madonna aus der Monstranz

136



Da sich die Kleinheit einer Monstranz ungünstig für eine Verbreitung
neuer Ansichten eignet, muss auch hier ein anderer Zweck zugrunde liegen.
Die Monstranz ist das Gerät des Priesters. Ist hier etwa der Leitfaden für das

Predigtwort zu suchen? Der Priester kann die Umsetzung vom Symbol her
deuten und übersetzen. Und weil Zwingli kurz nach der Entstehung von
Glarus fortgeht, kann er seine Monstranz nicht mehr anhand der darauf
projizierten Ideen erklären. Sie ist also ungewollt sein Abschiedsgeschenk
an Glarus geworden, das bis heute, fast 500 Jahre, sein Geheimnis behielt.
Die damalige Kirchenführung, verstrickt in politische Machtkämpfe, hat es

verpasst, die Versuche zur nötigen Reformation zusammen mit Hus, Luther,
Zwingli und anderen ehrlich zu behandeln. Zu leiden darunter haben wir
noch heute. Dürfen wir trotzdem hoffen, die Ökumene trage langsam
Früchte, die Anerkennung der Frau werde Wirklichkeit und die Achtung
der Natur werde uns ein Anliegen.

137





ADMINISTRATIVER TEIL




	Das geistige Vermächtnis Zwinglis an Glarus, zugleich Einblick in die frühe Gedankenwelt seiner Reform

