Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 72 (1988)

Artikel: Die Néafelser Fahrtsfeier vor 1835
Autor: Miuller, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Nafelser Fahrtsfeier vor 1835

Von Albert Miiller

ZUM URSPRUNG DER FAHRTSFEIER

Die Regelung der heutigen Nifelser Fahrtsfeier erfolgt aufgrund des
Landsgemeindebeschlusses vom 24. Mai 1835. Er brachte die Wiederauf-
nahme der gemeinsamen Fahrt, welche zwischen den Jahren 1655 und
1835 nur noch von den Landsleuten katholischer Konfession durchgefiihrt
worden war.! Dieser Beschluss hat bis auf den heutigen Tag die Feier im
Schneisingen, auf dem Fahrtsplatz und im Sindlen in ithren Grundziigen
bestimmt. Mit einigem Erstaunen stellt man fest, dass 1835 eine kluge
Mittellosung gefunden wurde zwischen der iiberlieferten, seit Jahrhunder-
ten beobachteten kirchlichen Feier mit Prozession, Predigt und Lobamt
und den durch Streitschriften akzentuiert im Volke verbreiteten Ideen auf
radikale Umgestaltung der Feier.

Eine, allerdings erst 1836 erschienene, Broschiire von einem unbekann-
ten Verfasser mit dem Titel «Die Nifelser-Freyheits-Schlacht und die
Nifelser Fahrt» verstieg sich zur Forderung, dass eine von der Landsge-
meinde gewahlte Kommission darauf zu achten hitte, «dass nach und
nach die unpassende Prozession, die lateinische Litanei und dgl. kirchli-
ches Ceremoniel wegfiele und an deren Statt ein geordneter Umzug mit
einer eidgendssischen Fahne und einer eigenen Dankfahne, getragen von
Mitgliedern der Commnmission, veranstaltet wiirde». Indessen war man
sich allethalben immer einig darin, dass die wechselweise Predigt eines
reformierten und katholischen Geistlichen, die Verlesung des Fahrtsbrie-
fes und die Rede eines weltlichen Oberhauptes beibehalten werden soll-
ten. Es hitten aber auch Gesangs-, Schiitzen- und Musikvereine, Leute
aus den Schulriten usw. daran teilzunehmen. Vier an das Memorial 1834
gestellte und dann auch angenommene Antrige gaben lebhaften Ausdruck
von dem zeitgemassen Bedirfnis nach «einem politisch-religiosen Natio-

' Winteler, Jakob, Geschichte des Landes Glarus, Glarus 1952/54, Band 2, S. 433 (zit.
Winteler II) — Das Verzeichnis der benutzten Quellen folgt ganz am Schluss dieses
Aufsatzes.

121



nalfest in frommer Eintracht auf heiliger Statte».? Diese uniiberhorbare
Grundwelle im Volke hatte iberdies den Vorteil, das Zeugnis der Vor-
viter an ihrer Seite zu wissen, welch letztere einstens fiir das ganze Land
die Stiftung des Gedenktages vorgenommen hatten.

Zu welchem Zeitpunkt hingegen die Stiftung der Fabrtsfeier erfolgte,
dariiber gehen die Meinungen der Fachleute auseinander. Die Angabe
Agidius Tschudis, dass am Freitag vor Sankt-Ambrosien-Tag, also am
2. April des Jahres 1389, der Gedenktag mit einem Kreuzgang iiber die
Walstatt und einem Jahrzeitgottesdienst eingesetzt worden sei, wird in
Zweifel gezogen. Die Meinung ist verbreitet, dass die Fahrt erst um 1420
herum eingefiithrt wurde.’

Den iltesten Quellen zufolge hat «unser gemein land» das Geldbnis fiir
sich und alle Nachkommen beschlossen; wann und auf welche Weise der
Vorgang erfolgte, ist nirgends belegt. Aus allen bis heute bekannten
Varianten des Fahrtsbriefes, von denen immerhin drei von vier dem
frithen 15. Jahrhundert zuzuweisen sind, geht klar hervor, dass die Lands-
leute insgesamt «vestenklich und ewenklich» gelobt und versprochen
hitten, eine jahrlich abzuhaltende, aus allen Kilchhoren (Kirchgemeinden)
offiziell besuchte «Fahrt», — im spatmittelalterlichen Sprachgebrauch und
im zeitgendssischen kirchlichen Brauchtum als Wallfahrt zu verstehen —
als einen Akt der Dankbarkeit und des Lobes gegentiber Gott und seinen
Heiligen durchzufihren. Fur derartige Formen der Volksfrommigkeit
kennt die schriftliche Uberlieferung auch die Ausdriicke: Kreuzgang,
Kreuzfahrt, Fahrt, dann aber auch Prozession.*

Die besagte Stiftung umfasste auch das Versprechen, nach den im Volke
gebriauchlichen Sitten fiir die im Streite Gefallenen Jahrzeit zu halten, das

2 Winteler 11, S. 431 ff.

* Winteler II, S. 119; ferner Stucki, Fritz, Aus der Geschichte der Nifelser Fahrt, in:
Glarner Nachrichten Nr. 72 vom 27. Mirz 1982 (zit. Stucki, Nifelser Fahrt); vgl. auch
Gallati, Frieda, Gilg Tschudi und die iltere Geschichte des Landes Glarus, in: Jahrbuch
des Historischen Vereins des Kantons Glarus (JHVG) 49 (1938), S. 396{. (zit. Gallau, Gilg
Tschudi).

*Vgl. Keller, Willy, Die Wallfahrten in Schwyzer Ratsprotokollen des 16. und 17.
Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift fur Kirchengeschichte (ZSKG) 54 (1960),
S.381. Keller bringt folgende Bezeichnungen: die fart (1553), die gotzfart (1553), ein gmein
critzfart (1599), ein allgemeiner criitzgang und procession (1606), ein criitzgang under
dem fanen von Schwyz (1627), ein procession old criitzfart (1641), wallfart und procession
(1677). Auch im TWBI (GAN) wird die «Walfart gen einsidlen» als «Chriitzgang»
bezeichnet (1639). Vgl. dazu ebenfalls das einschligige Spottwort der evangelischen
Glarner «Fertler» von «Fahrten machen» fiir die altgliubigen Mitlandleute. Siehe: Wick,
Markus René, Der «Glarnerhandel», strukturgeschichtliche und konfliktsoziologische
Hypothese zum Glarner Konfessionsgegensatz, Diss. Bern, JHVG 69 (1982), S. 124.

122



heisst das in den meisten Fillen gestiftete Jahresgedichtnis mit einer
«Seelmesse» (Totenmesse) fiir die Umgekommenen zu begehen. Als
spatere Zutat kam hinzu, auch all derer in Fiirbitte zu gedenken, die, wo
auch immer, fiir die Sache des Landes ithr Leben dahingaben: «Und man
dar by ouch gedenck und got bitte mit namen aller dero, di jn allen krieg jr
lib verloren hand, wi oder welhen stetten das beschichen sye. . .»’

War es nun anderswo Landessitte, zuerst in der Heimatgemeinde fiir
solche Gefallene Totengedichtnis zu halten und erst viel spiter in einem
gemeinsamen Schlachtenjahrzeit die Bevolkerung des ganzen Landes zu
frommem Gedenken in die Landeskirchen aufzurufen, scheint man dies-
beziiglich bei uns im Lande andere Gepflogenheiten praktiziert zu haben.
Das Jahrzeitbuch von Linthal (1518), als eine spite Abschrift eines noch
alteren Anniversars, listet die Namen aus allen Kirchgemeinden zusam-
men auf. Es ist nur gerade eines aller nachweislich im Lande vorhanden
gewesenen Jahrzeitbiicher. Daraus folgt, dass hierzulande von allem
Anfang an ein allgemeines, fiir alle Kirchen und ihre Diener verpflichten-
des Schlachtenjahrzeit bestanden haben muss.®

Die Fachwelt weist dem Text aus Linthal ein hohes Alter zu. Sie ist
uberzeugt, mit thm die dlteste Fassung des Fahrisbriefes vor Augen zu
haben, der zwischen den Appenzellerkriegen (1404) und dem Alten
Zirichkrieg (1443) geschrieben worden sei. Gleichzeitig, also um 1420
herum, sei auch die Einfithrung der Fahrt erfolgt. Damit wird allerdings in
Kauf genommen, dass zwischen 1389 und 1420 weder ein Kreuzgang
stattgefunden hat, noch ein kirchliches Totengedichtnis (ein Jahrzeit) fiir
die Gefallenen gehalten worden ist.

Es ist klar, dass eine ausfihrliche schriftliche Schilderung der
Umstinde, die seitens der alten Herrschaft zu einem Waffengang gegen
die Landsleute von Glarus gefiihrt hatten, erst dann einen Sinn bekam, als
die Generation aus dem Kreis der Zeitgenossen entschwunden war,
welche das Ereignis zu Nifels in eigener Person und am eigenen Leib
erlebt hatte. Dies spricht fiir einen Fahrtsbrief um 1420. Ebenso ist mir
klar, dass gerade jenes Menschenalter, das seinen hochsten Einsatz, mit

> Gallau, Gilg Tschudi, S. 394, Variante Fahrtsbrief im Linthaler Jahrzeitbuch.

¢ Gallati, Gilg Tschudi, S. 377 und S. 363: beziiglich der Namen der gefallenen
Landsleute habe sich Agidius Tschudi zweifellos nach dem nicht mehr erhaltenen Jahrzeit-
buch von Glarus orientiert. Heer erwihnt die Jahrzeitbiicher von Elm und Matt, die in der
Nacht vom 10./11. Mai 1861 beim Brande von Glarus verbrannt seien. Vgl. Heer,
Gottfried, Kirchengeschichte des Kantons Glarus, in: JHVG 31 (1895), S.54ff. Nach
Staerkle miissen in Mollis drei verschiedene Jahrzeitbiicher existiert haben, wobei das
zweite verschwunden ist.Vgl. Staerkle, Paul, Vom iltesten Kirchenbuch des Landes
Glarus, in: JHVG 52 (1946), S. 46 f.

123



dem Leben nimlich, leistete, und ausserdem noch in der Mehrzahl mit
dem nackten Leben davonkam, mit einer Wallfahrt auf die Gedenkstitte
in Nifels von der Hauptkirche des Landes in Glarus aus seine dankerfill-
ten Gefithle dokumentieren wollte und nicht die spiteren Generationen,
welche mit dem Vorgang von 1388 keine unmittelbare Beziehung mehr
hatten. Dies spricht fiir die Einfiihrung der Fahrt im Jahr 1389.

Der bislang unbekannte Landschreiber bezeichnet im Fahrtsbrief des
Landsbuches von 1448 «unser vordern» als die Stifter der Prozession iiber
das Schlachtfeld.” Ohne Zweifel war damit die Generation von 1388
gemeint, wenn der gleiche Verfasser dieselben «unser vordern» in der
Mordnacht «ze Wesen» viel Ungemach und Ubles erfahren lisst. Es waren
wiederum dieselben «vordern», welche fiir sich selber und fiir ihre
Nachkommen gelobten, Jahr fiir Jahr auf den Wegen und Stegen zu
wandeln, auf denen sie (unser vordern) ausdriicklich «uff disen [oben
genannten] tag [am 9. April 1388] grose not und arbeyt erlitten hand».
Auch aus der Etymologie des Ausdrucks «unser vordern» muss in einem
Dokument von 1448 jenes Menschentum anvisiert sein, das vor den
Grosseltern des Verfassers gelebt hatte, somit auch ohne Probleme rein
rechnerisch in die Zeit des ausgehenden 14. Jahrhunderts zuriickversetzt
werden kann.

Wer die Praxis der Jahrzeitstiftungen kennt, tut sich zudem schwer mit
dem Gedanken, dass eine Dankprozession zur Bekundung von Lob und
Preis fiir die gnidige Bewahrung von Freiheit und Leben sowie ein
frommes Gedenken an die Helden in einem feierlichen Jahrzeitgottes-
dienst erst dreissig Jahre nach dem Ereignis angesetzt worden sind. Heute
noch erfolgen solch fromme Stiftungen kurz vor dem Eintritt eines
Todesfalls oder zum mindesten kurze Zeit darnach. In diesem Zusammen-
hang konnten problemlos Beispiele aus der historischen Volkskunde
angefiithrt werden, bei denen im Jahre nach einem solchen Geschehen oder

kurz darauf Totengedenktage eingefithrt worden sind; Sempach ist nicht
das einzige Beispiel.?

” Gallati, Gilg Tschudi, S. 389 ff., Variante Fahrtsbrief im Landsbuch von 1448.

® Wolfram nennt fiir das unmittelbare Einsetzen des Schlachtgedenkens neben Sempach
1387 auch Murten 1477. Vgl. Wolfram, Richard, Studien zur iltesten Schweizer Volkskul-
tur, Mythos, Sozialordnung, Brauchbewusstsein, Wien 1980, S. 83 ff. Auch fiir Dornach
ist es wenige Jahre nach der Schlacht von 1499 bekannt. Weniger sicher ist der Beginn der
Feier fiir die Schlacht am Stoss; doch scheint sie bis ins 15. Jahrhundert hinaufzureichen.

Vgl. auch die Fahrtsrede von Landammann Dietrich Schindler vom Jahre 1838, in
welcher der Redner das unmittelbare Einsetzen des Schlachtgedenkens bei Sempach fiir die
Stiftung der Fahrt anno 1389 als beispielhaft und richtungsweisend bezeichnete. Ochsen-
bein nennt den ersten Jahrstag (Totengedenktag) der verlorenen Schlacht bei Arbedo 1423
als dlteste Erwahnung der Gebetshaltung «mit zertanen armen». Vgl. Ochsenbein, Peter,

124



Tschudis Meldung, dass 1426 die Fahrtsfeier vom zweiten auf den
ersten Donnerstag im April verlegt worden sei, wird als dessen person-
liche Erfindung abqualifiziert. Wenn damit aber auch die frithe Einfiih-
rung der Fahrt verunmoglicht werden soll, darf an eine Stiftung im alten
Jahrzeitbuch von Mollis (im dritten) erinnert werden, die schlissig
beweist, dass schon in den ersten beiden Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts
der Kreuzgang am Fahrtstage altes Brauchtum war.” Die Verwandten des
Molliser Pfarrers Hans Wanner hatten ein Jahrzeit fiir thre Angehdrigen
an der Kirche zu Mollis gestiftet und setzten als Pfand die sogenannten
Ptrundhiuser in Nifels ein. Damit jedermann klar wurde, welche Hiuser
damit gemeint waren, umschrieb der Schreiber die betreffenden Objekte
als jene «do [dort, wo] der [Kreuz-]gang iiber die Strass gatt zuo Nifels».
Also waren die Hauser anvisiert, welche nordlich der heutigen Pfarrkirche
liegen, wo in allernichster Nihe die Prozession heute noch mit dem
Fahrtsvolk iiber die Strasse geht, um auf die Sindlenwiese zu gelangen.
Eine derartige Bestimmung von Hiusern in Verbindung mit der Prozes-
sion hatte aber nur dann einen realen Sinn, wenn damals schon der
Fahrtsweg mit dem Kreuzgang und damit auch die Fahrtsfeier eine seit
vielen Jahren bekannte Erscheinung im Brauchtum des Volkes gewesen
Ist.

Zum geschichtlichen Bild des ausgehenden 14. Jahrhunderts gehort
zudem die auffallende Tatsache, dass von einer starken Zunahme von
verschiedenen «Fahrten», das heisst von Volksaufbriichen aus den Kir-
chen zu einem bestimmten Ziel, von Umgingen und Prozessionen gespro-
chen werden muss. Aus der niheren und weiteren Umgebung des Landes
Glarus sind dhnliche Gedenktage bekannt, an denen uralte Versprechen

Beten «mit zertanen armen» — ein alteidgenossischer Brauch, in: Schweizerisches Archiv
fur Volkskunde (SAVK) 75 (1979), S. 151, Anm. 61.

Im weiteren verlangte auch das Land Glarus von der Geistlichkeit die offizielle
Abhaltung dreier Jahrzeitgedenktage. Dazu die Totenliste im Jahrzeitbuch von Linthal, im
weiteren Winteler I, S. 212. Man beachte auch die Finanzaufstellung 1676/77 fiir das Land
Glarus, in der Ausgabeposten vorkommen fiir ein «schlacht jahrzeit im summer», fiir eines
«im winter», ausserhalb der Kosten «der gewohnt loblichen Kreutzfarth gen Nefels so
jehrlich gehalten wirdt», vgl. die Rechtsquellen des Kantons Glarus, bearbeitet von Fritz
Stucki, Aarau 1987, Band 2, S. 833 ff. (zit. RQ II). Ein diesbeziiglicher Vermerk am Ende
des Monats Januar im Kirchen Directorium von Nifels von Pfarrer von Blumenthal 1850
(PA) bildet eine spite Bestatigung dieser Jahrzeitstiftungen durch das Land Glarus.

? Jiingeres Jahrzeitbuch von Mollis, Fragment im Kirchenarchiv Nifels (Freulerpalast).
Stiftungseintrag sub 25 Januarius. Dazu Winteler, Jakob, Wappenbuch des Landes Glarus,
Faksimile-Ausgabe von 1937, S. 88 mit Ausfilhrungen zum Geschlecht der Wanner mit
Bliitezeit im 15. Jahrhundert und Abgang im 16. Jahrhundert. Weiteres iiber Johann
Wanner, Kilchherr im Sernfthal, bei Heer, Kirchengeschichte, S. 51.

125



zu Kreuzgingen und Wallfahrten gefiihrt haben.'® Noch 1534 ging die
amtliche Rede von einem «alten Brauch», dass die Obrigkeit bei Kriegen
und in Notzeiten des Landes aus ihrer Verantwortung heraus, «da Gott
um alle Dinge erbitten sein will», Bittginge, «kreuzginge und Gotzfert
und andere Guttdt» anzuordnen habe. Vor schicksalshaften Entscheidun-
gen pflegte man in vorreformatorischer Zeit mit 6ffentlichen Gebeten, mit
Fasttagen und liturgischen Feiern sich und das ganze Land Gott anzuemp-
fehlen; nachher, am Jahrestag nach einer glicklich verlaufenen Schlacht,
hielt man auf alle Zeiten kirchliche Gedenktage ab.!" Es ist mir unbegreif-
lich, weshalb denn die Glarner unter dhnlichen Umstinden sich hitten
anders verhalten sollen.

Es kommt hinzu ein Totenkult, der zweifellos die sonst im mittelalterli-
chen Europa tbliche kirchliche Ehrung der Abgeschiedenen an Fulle und
Intensitit bei weitem Ubertrifft. Nach dem Urteil des weitgereisten pipst-
lichen Nuntius Giovanni Francesco Bonhomini war die iberbetonte
Fiirsorge fiir die Heimgegangenen besonders in den fiinf Orten der
Innerschweiz, sicherlich auch in Glarus, ohne Beispiel, wenn man die in
Italien iiblichen Kirchenbriuche daneben hielt. Diese Ausserung machte
der Kirchenfiirst aber erst im Jahre 1570, wo gegeniiber fritheren Zeiten

die auffallend ibertriebene totenkultische Religionsiibung bereits im
Abklingen war."

' Aus zahlreichen gesammelten Beispielen fiir Kreuzginge in alter Zeit seien nur einige
wenige aus der niheren Umgebung unseres Landes angefiihrt: die «Criitzfahrt» des Landes
Schwyz nach Einsiedeln 1311, der Stadt Ziirich ebendahin 1352, von Stadt und Amt Zug
ebenfalls dahin 1426, der Kreuzgang der Landschaft March auf den Etzel 1435, der Stadt
Rapperswil nach Einsiedeln 1385, des Landes Gaster zum hl. Sebastian nach Schanis 1564
mit einem als «Fahrtsbrief» bezeichneten Dokument, u.a. m. Aus unserem Lande sind
bekannt: die Hochwasserprozession in Glarus mit St. Fridolins Sarg an die Linth 1460
(Thiirer, Georg, Kultur des Alten Landes Glarus, Studie des Lebens einer eidgendssischen
Demokratie im 16. Jahrhundert, Glarus 1936, S. 16), die Wetterprozession angefiithrt von
Pfarrer Zwingli 1508 (Chronik des Fridolin Bildi), die Bussprozession des Glarner- u.
Molliserkirchgangs auf die Burgkapelle St. Michael 1491 (Thiirer, Hans, Geschichte der
Gemeinde Mollis, Glarus 1954, S. 167). Bewillkommnungsprozession fiir den Heiligland-
fahrer Ludwig Tschudi in Weesen und in Glarus 1519 (Thiirer, Paul, Geschichte der
Gemeinde Netstal, Glarus 1922, S. 232).

! Dazu Ochsenbein einen Beschluss der katholischen Tagsatzung von 1534 April 28
betreffend. Vgl. Ochsenbein, Peter, «Grosses Gebet der Eidgenossen» und «Grosses All-
gemeines Gebet». Zwei Volksandachten im 16. Jahrhundert, in: ZSKG 73 (1979), S. 251.

12 Wackernagel, Hans Georg, Altes Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften zur
historischen Volkskunde, in: Schriften der Schweizerischen Gesellschaft fiir Volkskunde
38 (1959), S. 9 f.; ferner derselbe, in: Die Freiheitskimpfe der alten Schweiz in volkskund-
licher Beleuchtung, Basel 1949/50, Separatdruck aus SAVK, S.69f., gleicherweise auch
Wolfram, Studien, S. 78 ff.

126



Aufgrund all der genannten Uberlegungen ist man eher geneigt, die
erste Fahrtsfeier kurz nach dem Ereignis von 1388 eingefiihrt zu sehen,
wie die Uberlieferung nach Tschudi meldet. Ich vermag keine stichhalti-
gen Griinde zu erkennen, die fiir eine spitere Einfithrung im Laufe des
15.Jahrhunderts plidieren. Daran andert sich auch dann nichts, wenn
namhafte Forscher Tschudis Aussagen als dessen eigene Erfindung abtun.
In diesem Zusammenhange erhebt sich einmal mehr die Frage nach
Tschudis Verhaltnis zu den Quellen und insbesondere nach der Wahrhaf-
tigkeit seiner Geschichtsschreibung. Nach Stettler ist fiir eine gerechte
Beantwortung dieser Frage grundsitzlich von der Annahme auszugehen,
dass fiir jede seiner Aussagen ein Zeugnis oder zumindest ein Anhalts-
punkt zugrundeliege, auf das er sich stiitzen zu konnen glaubte. Tschudi
habe sehr genau gearbeitet. In seiner Wahl der Quellen und bei seinem
Vorgehen in deren Auswertung miisse er zwar, vom Standpunkt der
modernen Geschichtswissenschaft aus, in vielen Fillen als unkritisch
bezeichnet werden; von «Erfindung» und gar «Filschung» sollte aber erst
nach umsichtigster Priifung gesprochen werden.” In bezug auf die zeitli-
che Fixierung der ersten Fahrtsfeier steht diese Priifung aber noch aus.
Somit sollte am Jahre 1389 nicht gertittelt werden.

VORBEREITENDE MASSNAHMEN

Die wiirdige Begehung eines solchen Gedenktages bedingte von seiten des
Landes einen gewissen Aufwand von vorbereitenden Massnahmen, von
Ordnungsvorschriften sowie von Amtshandlungen und Verpflichtungen
jenen gegeniiber, die zu den Feierlichkeiten eingeladen wurden. So war es
altes Brauchtum, dass am 2. Februar, dem Lichtmesstag, der Pfarrherr an
der Mutterkirche zu Glarus dem regierenden Landammann Anzeige zu
machen hatte, wer zum Fahrtsprediger auserkoren worden war. Wurde
dieser Termin libergangen, machte das Standesoberhaupt den Geistlichen
auf die alten Briuche aufmerksam. Noch 1793 musste Pfarrer Weber von
Glarus aufgeklirt werden, dass es eigentlich an ithm selber wire, die
Fahrtspredigt zu halten. Im Verhinderungsfalle habe er fiir Ersatz zu

" Stettler, Bernhard, Tschudis schweizergeschichtliche Gesamtkonzeption und deren
Entstehung, Bern 1968, S. 96 ff.; besonders aber derselbe, Das Verhiltnis von Urschrift
und Reinschrift in Agidius Tschudis Darstellung der Schweizergeschichte, S. 39 f.

127



sorgen. Der Kanzelredner sei nach alter Ubung an Unser Lieben Frau-
entag zu Lichtmess einem Amtsmann bekanntzugeben.'

Im Monat Mirz mussten auch die Wege und Stege, iber welche das
Fahrtsvolk zusammen mit der Regierung und der Prozession hinwegzog,
abgeschritten, besichtigt und, wenn nétig, instand gesetzt werden. «Alle
diejenigen, denen stig und wig zuo machen auferlegt, sollen [die Weg-
same] solcher gestalten machen verbesseren und versichern in massen, dass
mannigklichen sicher mit leib und guot hieriiber gon passieren und
wandeln moge, alles bey hocher straff und ungnad mgh und obern»,
lautete die diesbezligliche Weisung der Landesbehorde. Neuralgische
Punkte waren vor diesem Hintergrund die Briicken bei der Landestranki
im Schneisingen und die Stege iber die Rauti auf der Westseite der
Letzimauer. Die privaten Anstdsser am sogenannten Fahrtsprozessions-
weg waren bei Strafe verpflichtet, die ihnen zustehenden Anteile nach
Anleitung der dafiir aufgebotenen Tagwensbaumeister in Ordnung zu
bringen. Erst spatere Zeiten zeigten Verstandnis fiir die aus dieser Ver-
pilichtung entstehenden Kosten, indem das Land mit finanziellen Zuwen-
dungen fiir die betroffenen Privaten etwas Erleichterung schuf.”

Auch die sogenannten «Gedenksteine», welche bis weit ins 19. Jahr-
hundert hinauf unter der Bezeichnung «Kreuzsteine» bekannt waren,
mussten von Amtes wegen abgeschritten und in Augenschein genommen
werden, um sie im Bedarfsfalle auszubessern oder mit neuen Steinen

" LAG: Katholisches Ratsprotokoll 1740 Mai 14, dann ebd. 1745 Januar 22 ausdriickli-
che Weigerung des Rates «frombde Prediger» sich vorschlagen zu lassen, ebd. 1779 Mirz
15 und 1793 Dezember 31, wobei Pfarrer Weber von Glarus die Vergebung der Fahrtspre-
digt in Zukunft dem kath. Rat liberlassen wollte, dafiir aber die Vergebung der Fridolins-
predigt am Fridolinstag (am 6. Marz) an sich ziehen wollte, eine Kompetenz, die dem
Pfarrer von Nifels zukam. Der Rat trat auf dieses Ansinnen nicht ein, ebensowenig die
katholische Landsgemeinde von 1833, welche einen gleichlautenden Antrag zur Ableh-
nung empfahl. Dazu Glarner Zeitung Nr. 19 vom 9. Mai 1833 und ebd. Nr. 8 vom
20. Februar 1834. Dies 1st eine Dokumentation des kirchlichen Charakters der Fahrt,
zugleich aber auch der herausragenden Stellung des Pfarrers von Glarus, der als Pfarrherr
der Hauptkirche die Prozession nach Nifels fithrt, die Gebete bei den Steinen vorspricht
und das Hochamt zelebriert.

'* Beziiglich der Wegsame vide LAG: Ratsprotokoll 1532 Mirz 29 post annuntiationem
Mariae; dann das Fahrtsmandat von 1687 in RQ 111, S. 1105 {.; gleicherweise bei Winteler,
Jakob, Das Land Glarus, Chronik seiner Landschaft, Geschichte, Kultur und Wirtschaft,
Geschichtlicher Teil, Ziirich 1945, S. 62, Landesrechnungen fiir die Jahre 1766/67 und
1775/76. Beziiglich der Briicken und Stege, vide LAG: Kath. Ratsprotokoll 1742 Mirz 29.
Beitragsleistungen des Landes an die Anstdsser: Kath. Ratsprotokoll 1716 April 28.

128



ersetzen zu konnen. Tatsichlich wurden einige unter ithnen mit der
Jahreszahlihrer Ersetzung versehen.'®

Das Faktum, dass das Landvolk auf dem Wege eines obrigkeitlichen
Mandats zur Teilnahme an der versprochenen Kreuzfahrt eingeladen
werden musste, ist Hinweis genug dafiir, dass schon in den iltesten Zeiten
die Treue zum Gel6bnis der Viter nicht immer vorbildlich gewesen ist.
Mit Bussendrohungen musste seit dem 16. Jahrhundert nachgeholfen
werden, und ausgefillte, stindig erhohte Geldstrafen trugen bis ins
19.Jahrhundert bei, dass die Fahrt auch von einem zahlreichen Volke
besucht wurde. Im Jahre 1693 bestimmte der katholische Rat sogar, dass
im Schneisingen je ein Vertreter der Kirchgemeinde Glarus und der
Kirchgemeinde Nifels ihre Angehorigen aufschreiben sollte, damit dann
die Busse von einem Pfund den abwesenden Landsleuten von der Pension
abgezogen und bei den Hintersissen zu Hause einkassiert werden
konne."”

Vor 1798 gehorte zu den auswirtigen Gisten immer eine Ratsdelega-
tion von Schwyz und von Rapperswil. 1579 heisst es im Protokoll, dass
man nach altem Brauch auch die Geistlichen der genannten zwei Orte zu
Gast haben wolle. Zuweilen ergingen auch besondere Einladungen. So
beehrten im Jahre 1675 die Abte von St. Gallen und von Einsiedeln die
Feier mit threr Anwesenheit; oft liessen sich diese Gotteshiuser auch
vertreten. Weil sich hie und da ungebetene Gite zum Feste dringten,
wurden 1577 Landammann und Landesstatthalter allein ermachtigt, Ein-
ladungen ergehen zu lassen. 1601 wurde zum Beschluss erhoben, dass in

' Beziiglich das «Visitieren» der Kreuzsteine (Gedenksteine) vide RQ III, S. 1129 £,
Reformation gemeinen Standes 1692 April 21, ausdriickiiche Verpflichtung des gemeinen
Landessickels, «die kreuzstein zuerhalten».

"7 Die Pflicht zur Teilnahme an der Fahrt in: Gallati, Gilg Tschudi, S. 388 ff., Varianten
des Fahrtsbriefes; ferner RQ II, S. 629 (1553), RQ III, S. 1106 (1693) und S. 1107.
Einschligige Beschliisse der kath. Landsgemeinde: 1724 Mai 7, erneuert 1727 Mai 11; des
Rates: 1754 Mai 5, 1769 November 24, 1776 April 19 und 1827 Mai 6. Ausdriickliches
Verbot der Teilnahme evangelischerseits: 1674 Mirz 18, Mandat mit Bussenandrohung;
1675 April 23, Verweigerung der Mitfinanzierung; 1680 Mirz 23, Besuchsverbot erginzt
damit, dass Wichter zur Kontrolle gestellt werden und Bussen fiir Fehlbare ausgefillt
wiirden. 1681 evangelisches Mandat gegen den Besuch der Fahrtsfeier. Erst im Verlauf des
18. Jahrhunderts Lockerung des Verbots. Einzelheiten vide RQ II, S. 828

Zur Zeit der Helvetik: Verfiigung des Direktoriums, auf Anregung der glarnerischen
kantonalen Verwaltungskammer, datiert vom 16. Mirz 1799, dass inskiinftig die Fahrt von
der gesamten Bevolkerung zu feiern sei, und zwar zum ersten Mal am 4. April a.c. und
von da an alljahrlich am ersten Donnerstag im Monat April. Vgl. Jenny, Adolf, Glarner
Geschichte in Daten, Band 2, Glarus 1931, S. 985 (zit. Jenny, Daten II).

129



Zukunft ohne Erlaubnis des Rates nur noch die Gesandtschaft von
Schwyz und Rapperswil gastfrei zu halten sei.®

Am Sonntag vor der Fahrt erfolgte seit den iltesten Zeiten die Ver-
lesung des Fahrtsmandates von allen Kanzeln des Landes. Die Landesre-
gierung, der Gemeine Rat und, nach dem Fernbleiben der evangelischen
Glarner von der Fahrtsfeier, der Katholische Rat, legte dem Volke im Text
in Anlehnung an den Fahrtsbrief aus dem Landsbuch (1448) den verbind-
lichen Charakter der Fahrtsverpflichtung ans Herz. Zur Teilnahme waren
alle Landsleute und Landsissen aufgerufen, aus jedem Haushalt die
ehrbarste Person, im besonderen aber die Minner aus jeder Familie. Wer
altershalber, wegen Unpisslichkeit und Krankheit oder wegen Armut
nicht dabei sein konnte, wurde in Gnaden von der Teilnahmepflicht
dispensiert.

In einem mehr praktischen Teil des Mandats schrieb man auch das
Verhalten bei der Prozession, wihrend der Predigt und im Festgottes-
dienst vor. Strenge Warnung erging vor Ausschweifungen bei Speis und
Trank. Der offentliche Erlass gebot auch, dass der Tag auf dem Gebiete
des ganzen Landes zu feiern sei.” Das Mandat von 1774 wies die
Teilnehmer an, «in Ehrbarkeit und mit auferbaulicher andacht der Proces-
sion In den Schneisingen bey dem Ersten Creutzstein Von Anfang [zu]
erscheinen, Und von dort nicht mehr aus[zu]tretten, sondern Von dannen
Unausgesetzet die Stig, und Wig, Wo unsere Liebe altforderen grosse
angst, und noth erlitten mit Ehrfurcht, und eingezogenheit [zu] besuchen,
Der in dem Herenweg zu halten gewohnlichen Predigt fleissig, und
aufmerckhsam bey[zu]wohnen, Und von dort Weiteres mit der Proces-
sion biss gen Millhduseren an dem brunnen [zu] gehen.. . .»

Im Mandat von 1792 scheint eine uralte Ubung die Prozessionsordnung
betretfend auf. Auch an der Fahrtsprozession hatten sich die Teilnehmer
wie an der anderen Landeswallfahrt am Fridolinstag, am 6. Mirz, nach
Glarus, in Reith und Glied einzuordnen, und zwar paarweise, auf der
rechten Seite die Kirchgenossen von Glarus «den rechtsseitigen Rang

8 Stucki, Nifelser Fahrt

YRQ IIL, S. 1105 f., Mandat zur Fahrt 1687 (?) «Es sol auch jedermann den tag der
farth durch das ganze land feyern bey der buss, so mgh darauf gesezt haben». Gleichstel-
lung des Fahrtstages mit den hohen Festen des Kirchenjahrs, vide RQ III, S. 1479 ff. und
S. 1499. Im Landesvertrag vom 21. November 1532 wird ausserdem ausdriicklich die
Begehung der Fahrt in der Form «wie von alters her», also als Kreuzgang (Prozession),
gegenseitig abgesprochen.

130



einnehmend», auf der anderen Seite die Leute aus der Kirchgemeinde des
Unterlandes «den linksseitigen Rang einnehmend».?

Fur die schriftliche Abfassung der Mandate war die Ratsstube des
Landes zustindig. Nach dem bedauerlichen Fernbleiben des evangeli-
schen Landesteils im Jahre 1656 ubernahm fortan die Kanzlei von Katho-
lisch Glarus diese Obliegenheit. Schwere Auseinandersetzungen zwischen
beiden Lagern hatten zur Trennung in der Durchfithrung der Feier
gefihrt. Im Werk «Vom Regiment gemeiner 1. Eydtgnoschaft» aus der
Feder des Ziircher Theologen und Historikers Josias Simler (1576) findet
das Fahrtsmandat ausdriickliche Erwihnung. Stehende Wendungen und
immer wieder verwendete Formeln aus seinem Wortlaut, welche vielen
Generationen von den Kanzeln herab verkiindet worden sind, und die in
den Neuauflagen des Erlasses bis in die Neuzeit hinauf fast wortwortlich
nachklingen, hat der mit dem Geschichtsschreiber Tschudi eng befreun-
dete Zircher in seine erstmalige Schilderung der Nifelser Fahrt einfliessen
lassen.?!

Schlussendlich wire in volkskundlicher Hinsicht noch von Interesse
gewesen, wenn man hitte in Erfahrung bringen konnen, auf welche Weise
die fremden Gesandtschaften, die Staatsmanner und die Kleriker, in unser
Land gekommen sind, um der Fahrt beizuwohnen, was fiir Reisemittel sie
dazu benutzten, und mit welchem Zeremoniell sie das Hoheitsgebiet
unseres Standes betreten haben. Aus Diarien, Itinerarien und Tage-
biichern und aus Akten in Verbindung mit der Fahrt geht hervor, dass
man hoch zu Pferd und beritten dieser Amtspflicht nachgekommen war.?
Ob ein erstes Zeremoniell schon beim Uberschreiten der Landesgrenze
stattgefunden hat, wie es beispielsweise fiir die periodisch stattgefundenen

© RQ LI, S. 1107 f., Fahrtsmandat 1/92 April 9, verfasst von Landschreiber Fridolin
Joseph Hauser: die Teilnehmer am Kreuzgang hitten von dort (ndmlich vom ersten Stein
an) «so wie am sankt Fridolins tag von einem ober- und untertheiler formiert» unausge-
setzt dem Prozessionszuge zu folgen usf.

*'Vgl. Heer, Gottfried, Zur 500jahrigen Gedichtnisfeier der Schlacht bei Nifels.
Festschrift im Auftrage der Regierung des Kantons Glarus, Glarus 1888, S. 215 ff. (zit.
Heer, Festschrift). Ein Zeugnis fir das hohe Alter der Fahrtsfeierlichkeit, wenn einschli-
gige Abldufe im Ritual schon im 16. Jahrhundert als altes Brauchtum gegolten haben.

2 Vgl. Gehring, Jacob, Das Glarnerland in den Reiseberichten des XVII-XIX. Jahr-
hunderts, in: JHVG 51 (1943), S. 20, ferner Schuler F., Aus dem Tagebuch eines
glarnerischen Statthalters vom Jahre 1725 [Johann Peter Zwicki], in: JHVG 9 (1873), S. 76
(zit. Tagebuch). Als Vergleiche konnten auch konsultiert werden: Aus den Reiseaufzeich-
nungen der Ziircher Junker Hans Erhard und Hans Conrad Escher 1679 und 1688, hrsg.
von E. Vischer, in: JHVG 64 (1973), ferner Beat Holzhalb, Wiener Reise 1677, hrsg. von
Dietrich W. H.Schwarz, in: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Ziirich 48/2
(141. Neujahrsblatt, 1977).

131



Firmreisen der Konstanzer Weihbischofe in unser Land iiberliefert ist,
geht leider aus den Akten nicht hervor.

DIE BEGRUSSUNG DER GASTE UND DES LANDVOLKES

Sprichwortliche Redewendungen zum Fahrtswetter sind mir keine
bekannt; von der Uberlieferung und von der Jahreszeit her umfasst es alle
moglichen Varianten, angefangen bei einem friihlingshaften Glanztag bis
hin zu unerwarteten Wintereinbriichen mit viel Regen und noch mehr
Schnee, genau so wie die Konstanzer Chronik (1434) den schicksalstrich-
tigen Schlachttag schildert.”? Aus obrigkeitlichen Reden ist jedoch heraus-
zuhoren, dass die auftragsgemisse Reise eines Abgeordneten aus fremden
Gegenden zur Fahrtsfeier ins Glarnerland nicht jedesmal ein grosses
Vergniigen gewesen ist. Vor der 1765 beschlossenen und angefangenen
Strassenverbesserung war eine Reise zu Pferd oder im Wagen eher das
Gegenteil von einem Amiisement. Ungefihrdet ins Land hineinzukom-
men war noch 1765 eine Sache des Zufalls und des Gliicks. Das Gelingen
hing weitgehend vom Stand des Walensees ab oder vom Umstand, dass
bei Hochwasser der Fliisse der unterwegs befindliche Reisende von
aufmerksamen Bauern Hilfe erhielt.”* Aus eben diesen Griinden der
Witterungsverhaltnisse und des Strassenzustandes war man begreiflicher-
weise hoheren Ortes froh, dass die Giste aus der Innerschweiz, aus dem
Linthgebiet, vom Ziirichsee und aus dem Rheintal «den ohngemach» einer
beschwerlichen Anreise heil iiberstanden hatten und wohlbehalten am
Festorte angekommen waren.

Die auswirtigen Giste wurden in gebithrender Form willkommen
geheissen. So beauftragte 1733 der katholische Rat aus seiner Mitte zwei
Mann von Rang und Ansehen, die geladenen Ehrengiste nach ihrer
Ankunft am Vorabend der Fahrtsfeier bei einem offiziellen Nachtessen (in
alter Sprache: «zu einem Nachtsiipplein» oder «zu einer Nachtsuppe»)
namens der Obrigkeit mit einem «Bewilligungscompliment» zu begriissen
und ihr Erscheinen zum Fest zu verdanken. Nach den Aufzeichnungen
aus der Zeit mussten die aufgebotenen Ratsherren die fremden Giste «bey
einer Nachtsuppen ... vergesellschaften, denselben aufwarten [sie bewir-

B Heer, Festschrift, S. 131.
# Gehring, Reiseberichte, S. 20.

132



ten lassen], und den mordnrigen Tag seye [die Giste] begleiten auff den
Orth, allwo der Procession wirt der anfang gemacht. . .»%

Zu den zwei vorerwihnten Herren bestimmte der Rat noch vier andere
als Sekundanten, denen als Aufgabe die Begleitung und die Betreuung der
fremden Ehrengiste zufiel. Nach altem Herkommen mussten es zwei aus
dem oberen Landesteil (Kirchgemeinde Glarus und hintere Tiler) und
zwel aus dem unteren Lande (Kirchgemeinde Nifels) sein. An der Fahrt
1697 hatten beispielsweise folgende Herren Betreuungsfunktionen wahr-
zunehmen: «am abent [Fahrtsvorabend] alt Landvogt Miiller [Nifels] und
Gsanter Noser [Oberurnen], am morgen: Nebet Hr. Ambtsmann, aus
dem oberen Theil Hr. Landtammann Tschudy, und Hr. statthalter Gal-
laty, aus dem unteren Theil Zeugherr Miiller und Hauptmann Hauser».?

Nifels war zu allen Zeiten an Gasthiusern nicht verlegen. Vertreter des
Gastgewerbes sind schon seit dem 16. Jahrhundert mit Namen bekannt.
Beim Abendessen am Fahrtsvorabend an festlich geschmiickten Tischen
hielt der regierende Landammann oder der Amtsstatthalter das obligate
«Begrussungscompliment» bei Kerzenschein.”” Dieses erging sich in tiber-
schwenglichem Lob der gegenseitigen Freundschaft, die es moglich
mache, Freunde in der Not zu haben, aber auch Briider im Gliick, mit
denen man sich im Wohlstand freuen konne. Ein kurzer Hinweis auf das
geschichtliche Fundament des Feiertags begriindete Sinn und Zweck des
Zusammenseins und unterstrich in Gegenwart des Gesandten von Schwyz
die unvergessliche und auch bei keiner Gelegenheit vergessene Waffenhilfe
des benachbarten Ortes.

Es verwundert, dass 1532, vermutlich der veranderten konfessionellen
Verhiltnisse wegen, ausdriicklich beschlossen werden musste, dass «die
Boten» von Schwyz wie von altersher gastfrei gehalten werden sollen.

» Vgl. GAN: Reden I, Compliment den 8. Aprill ao. 1733 die Hhr. Gsanten auff die
Fahrt zu bewillkumnen, S. 1.

* LAG: Katholisches Ratsprotokoll 1697 Mirz 18. Die Einteilung des Landes Glarus
kath. Religion in ein oberes Land und in ein unteres Land aufgrund der alten Kilchhori-
gemeinden Glarus und Nifels war bestimmend fiir die Abfolge der Wahlen an der
Partikularlandsgemeinde. Dazu Miiller, Albert, Gedanken tiber die Landsgemeinde von
Katholisch Glarus, in: Mitteilungsblatter der Gesellschaft der Freunde des Freulerpalastes
11 (1976), S. 15. Die Einteilung des Landes mit den dazugehorigen Verwaltungsbezirke in:
Kath. Ratsprotokoll 1741 Juni 13.

¥ Vgl. Miiller, Albert, Altere und neuere Wirtschaften und Gasthéfe von Nifels, in:
Glarner Volksblatt Nr. 209 vom 8. September 1954 und ff. Der offizielle Begriissungsakt
am Fahrtsvorabend wurde amtlich «die Beneventierung» genannt und die hinzu verordne-
ten Amtsleute die «Beneventatoren». Dazu auch: Tagebuch, S. 85. Beispiele von diesbe-
ziiglichen Ansprachen in GAN: Reden I, Band D 19, S. 1 (1733); S. 77a (1737); S. 151
(1758) und S. 155 (1771).

133



Dasselbe galt 1566 fir die Kleriker, fremde und einheimische. Im Jahre
1579 erkannte der Rat noch einmal auf Gastfreiheit fiir die Herren aus
Schwyz, aber auch fiir jene aus der Stadt Rapperswil.?® Fritz Stucki erklirt
die eigenartige Bevorzugung der Giste aus der Rosenstadt damit, dass
Rapperswil 1458 das in der Mordnacht zu Weesen verloren gegangene
Fihnchen den Glarnern zuriickerstattet hatte.”

Landammann und Rat liessen die Herren Gesandten und ihr Gefolge
mit jenem Grad der Herzlichkeit willkommen heissen, wie dies ein steifes
Zeremoniell jener Zeiten gerade noch zuliess. Nach dem Finanzplan 1687
waren im ganzen neben den Geistlichen neun fremde Herren mit ihrer
Begleitschaft zur Tafel gebeten worden.® Jeder Gast wurde nach seiner
«geziemenden Distinction» entweder freundeidgendssisch bei den Herr-
schaften aus gleichrangigen eidgendssischen Orten oder schirmviterlich
bei den Delegationen aus Gebieten, die unter der Schirmhut des Landes
Glarus standen, mit einem offiziellen Grusswort bedacht. Man gab héhe-
ren Orts der Freude Ausdruck — wobei bezeichnenderweise diese Freude
nach dem Wortlaut der Rede vom Hauptort ausging —, «ob der begliickh-
ten ankunfft» der Gaste. Man bedauere aber «den ohngemach tiberstande-
ner Reis undt der harten Witterung: Wiinschen dass selben In der kleinen
Zeit Thres Auffenthalts Vill Ehren, Liebs- und Guoths widerfahren
mochte, worzu [man] sich bestermassen erbiethen Thuon...»*' Der
Kostenaufwand fiir das Nachtmahl belief sich 1687 auf ganze 14 Gulden,
inbegriffen 1 Gulden fiir den «Vor win» und 1 Gulden fiir den «Nach
win». Anscheinend hat man unter dem «Vorwein» den damals schon
bekannten Vortrunk zur Anregung des Appetits zu verstehen, heute
bekannt unter der Bezeichnung «Aperitif» oder «Apéro».

Sei es nun, dass die Funktion der amtlich aufgebotenen Begleitperso-
nen, welche bei der ersten Kontaktnahme mit den Gisten, beim Akt der

% Die Gastfreiheit der «botten» aus Schwyz war schon 1532 ein alter Brauch, vgl. RQ
II, S.826. 1570 hatte Schwyz versprochen, auf ewige Zeiten einen Gesandten «in Threm
Namen» an die Fahrt abzuordnen., vide GAN: Urkundensammlung, S. 13. Im Jahre 1566
Ratsbeschluss des gemeinen Rats auf Gastfreiheit auch fiir die Geistlichen «wie von
altersher». 1579 bestimmte man, dass jedem Priester, Kreuz- und Fahnentrager 8 Batzen
und einem Schiiler ein Dicken gegeben werden solle. Die Vertreter von Schwyz und
Rapperswil sollen «nach altem bruch» zu Gast sein. Auch bei Aebli, Johann Peter,
Geschichte des Landes Glarus mit theilweiser Hinsicht auf die Geschichte der gesammten
Eidsgenossenschaft, Erster Theil, Glaris 1831, S. 217.

¥ Stucki, Nifelser Fahrt.

® RQIILS. 1123

" GAN: Reden [, S. 77a ff. Bewillkomnuss Compliment oder anred am Fahrt abend so
ich Mermahls als Verordneter Ratshr. auss befelch Meiner gn. Hh. abgelegt hatte: In
formam wie folgt (1739).

134



feierlichen «Beneventierung» am Fahrtsvorabend und wihrend der Dauer
der Kreuzfahrt die Betreuung der Fremden zu iibernehmen hatten, je nach
Interessenlage und Fihigkeiten zu menschlichen Beziehungen, einigen nur
allzugut passte, oder sei es, dass sich andere wieder lieber davongemacht
hitten, der Rat entschied 1702 diese Funktion «umbgehen» zu lassen, das
heisst einen Turnus unter den Ratsherren einzufithren. Ausserdem solle
diesbeziiglich ein «Biichlein» fiir die Ratsstube angelegt werden, aus dem
ersichtlich werde, wer an der Reihe wire, und wer die zweitdgige Pflicht-
iibung nicht anzutreten hitte.”> Man war eben nicht immer so friedlich
vergniigt beisammen. Oftmals fiihrten respektloses Verhalten und streit-
stichtiges Benehmen als Folge von reichlichem Weingenuss zu peinlichen
Zwischenfillen, welche dann spitere Ratssitzungen beschiftigten und zu
argerlichen Massnahmen gegen die Fehlbaren fihrten. Beispielsweise
musste 1698 die Stadt Rapperswil mit einem obrigkeitlich ausgefertigten
Entschuldigungsschreiben bedacht werden, weil Hr. Leutnant Noser an
der vergangenen Fahrt «mit einichen unguten Worten» die Herren
Gesandten dieser Stadt beleidigt hatte. 1774 am 15. April verbot der
katholische Rat dem Ratsherrn Boss jegliche Teilnahme am Fahrtsmahl,
well er in seiner Betrunkenheit «vilmahlen geschwohren und Sacramen-
tiert> habe und zwar solange «biss Mann besserung Von ihme Ver-
spithre».”

Aus den Finanzunterlagen des Landessickelamtes von 1687 wissen wir
aber noch von einer weiteren Verkostigung der fremden Giste zu Lasten
des Landes. Es ist damit das am Fahrtsmorgen stattgehabte Frithstiick
gemeint, welches in der alten Sprache «der Kolatz» oder auch «der kalatz
am morgen» genannt wurde. Anderswo findet sich diese kleine Verkosti-
gung auch unter dem Ausdruck «Collation».** In der detaillierten Zusam-
menstellung von 1687 sind jeweils 3 Gulden fiir dieses Frithmahl vorgese-

2 LAG: Katholisches Ratsprotokoll 1702 Mirz 31.

¥ LAG: Katholisches Ratsprotokoll 1698 Sept. 6 sowie 1765 Mai 10. 1765 hatte
Tagwenvogt Balz Anton Stucki von Oberurnen am Fahrtsabend andere Leute gegen die
fremden Herren aufgewiegelt, wobei der 1715er Bund als Anlass zum Streite ins Feld
gefiihrt wurde. 1790 wurde Landvogt Striibi aus der Delegation von Schwyz in Oberurnen
von bettelnden Buben belistigt, sogar misshandelt. Das Nachspiel vide Ratsprotokoll 1790
April 19.

#RQ III, S. 1123, Finanzreformation 1687 Mirz 31. Es wird klar unterschieden
zwischen dem «nachtessen»«, dem «kolatz am morgen» und dem «mittag mahl» resp. dem
«Mahl am abend», am Morgen «bim kolatz» und «dem riachten mahl». Vide ebenfalls
Ablauf der Landeswallfahrt nach Einsiedeln mit «dem colatz zu Einsiedlen», RQ III,
S.1139 f. Ferner Achermann, Emil, «Kreuzginge» und Wallfahrten in der alten Pfarrei
Hitzkirch, in: Heimatkunde aus dem Seetal 46 (1973), S. 85, zum Terminus «Collation» als
Rechnungsposten.

135



hen gewesen. Sie hatten fir zwolf Personen ausreichen mussen. Wie nach
dieser Stirkung in den friihen Morgenstunden die geladenen Giste ins
Schneisingen gekommen sind, ist nicht iiberliefert. Ob man zu Fuss ging,
ob man in Kaleschen, Chaisen oder Kutschen fuhr, dariiber finden sich
keine Hinweise.

Die Geistlichen allerdings gingen zu Fuss und fiihrten die Prozessionen
zum ersten Kreuzstein, wo man sich zu einem weiteren Begriissungsakt
besammelte. Das Gebiet im Schneisingen gehorte noch zur Kirchge-
meinde Glarus, war also das Grenzgebiet zur Unterlinder Kirchgemeinde
von Mollis.”® Deshalb zog die Prozession von Mollis, nach 1532 jene von
Nifels, derjenigen von Glarus ein Stiick des Weges entgegen, wie es bei
Prozessionen in die Nachbargemeinden seit jeher immer gehalten worden
1st, um die Vortragskreuze und die Fahnen aus den Kirchen des hinteren
Tales nach einem heute noch beobachteten Ritual zu begriissen.

Wenn die kirchlichen Zeichen sich zueinander geneigt hatten, den
Bruderkuss zwischen den Kirchen symbolisierend, die Geistlichen sich
zum Gruss die Hinde geschiittelt hatten, erfolgte der Einzug der vereinig-
ten Landesprozessionen auf dem Platz im Schneisingen.”® Und dieser war
unmittelbar draussen im Felde beim ersten Kreuzstein. Daher spricht
Simler in seiner Fahrtsbeschreibung 1564, dass die Feier beginne, sobald
die Prozession zum ersten Stein komme. Hieher wurde das Fahrtsvolk zur
Besammlung aufgerufen. Hier wurde nach alter Gewohnheit ein Ring

gebildet, wobei das Volk sich sitzend und stehend um eine Rednerbiihne
scharte.”

® Nach den handschriftlichen Notizen im LAG von Linthsekretir Walter Hauser
(1777-1850), Richter und Ratsherr, lag das Gebiet im Schneisingen im 14. Jahrhundert in
der Kilchhéri Glarus. Ein Manuskript von Agidius Tschudi habe von Jakob Hophan,
Landammann 1391-1397, gesagt, dass er zwischen Netstal und Nifels wohnhaft gewesen
sei, «in der Glarner Kilchhéri». Dies konnte eine Begriindung dafiir sein, weshalb an der
Grenze derjenigen Kirchgemeinde, «auf deren Boden am 9. April 1388. der glorreiche Sieg
erfochten, in deren Marken die 11. Kreuzsteine als ehrwiirdige Andenken stehen», eben
die Reihe dieser ihren Anfang nimmt, von Glarus her und in Richtung des Schlachtfeldes.

* Dieser bei jeder Prozession beobachtete Brauch ist auf der Wappenscheibe von
Landvogt Tolder (1574) oben rechts bildlich dargestellt. Vgl. Winteler, Jakob, Die
Wappenscheibe von Landvogt Walter Tolder 1574, in: Zeitschrift fiir schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte 17/2 (1957). Ferner auch Achermann, Wallfahrten, S.
83.

7 Der Beginn der Fahrtsfeier fand also beim ersten Stein statt, nicht wie heute am Fusse
des Abhanges zum Rautimassiv. Erst 1888 wurde die Bithne dem Bergeshang naher
geriickt und der alte Ring zu einem rechteckigen Versammlungsort abgeindert, was die
Abkehr vom symboltriachtigen «Ring» bedeutete. Noch existiert ein Bild der alten Fahrt
im Schneisingen in: Glarner Heimatbuch — Geschichte, Glarus 1980, S. 151. Die Anderung

136



Die Begrussungsrede, die vor 1835 von der Terminologie her «Gruss»
genannt wurde, hatte immer das Standesprisidium, ein Landammann oder
ein Statthalter, an das versammelte Volk zu richten.® In den Jahren
1530-1655 spielte die Konfessionszugehorigkeit des Redners tiberhaupt
keine Rolle. Hingegen traten nach den konfessionellen Spannungen zwi-
schen 1639 und 1655, die zum Wegbleiben des evangelischen Lagers
fihrten, wihrend der Zeit der sogenannten «katholischen Fahrt» nur noch
altgliubige Vertreter der fithrenden Oberschicht ans Rednerpult. Dass
aber auch evangelische Standeshiupter vorher dieser Amtspflicht nachge-
kommen sind, wird aus Belegen ersichtlich, welche deren inneren Zwie-
spalt bei der Nennung der alten Landesheiligen offenlegen.”

Bis ins frithe 17. Jahrhundert hinein fand im Schneisingen nur der
«Eidgendssische Gruss» statt, ohne dass darauf eine umstindliche Rede
gefolgt wire. Den wohl iltesten Beleg einer Anrede des Landammanns
bilden die Ansprachen von Landammann Fridolin Bussi «an der loblichen
Fahrt und christlichen Chriitzgang» aus den Jahren 1618-1620. Sie sollen
im vollstindigen Wortlaut erhalten sein und sind von erheblichem Wert
fir die Kulturgeschichte unseres Landes.*® Aus dem darauffolgenden
Jahrhundert sind die Fahrtsreden der beiden Hiupter Fridolin Joseph
Hauser (1686-1760) und seines Sohnes Balthasar Hauser (1728-1794)
erhalten. Sieben weitere Einzelreden aus den Jahren 1783-1788, u. a. auch
von Landammann Felix Miller (1721-1805), sind Beispiele politischer
Rhetorik aus dem ausgehenden 18. Jahrhundert. Sie dokumentieren Bele-

ist in den Glarner Nachrichten Nr. 80 vom 6. April 1888 beschrieben, der vorherige
Zustand in der Glarner Zeitung Nr. 28 von 1843, dann ebd. Nr. 28 von 1856 und in Neue
Glarner Zeitung Nr. 40 von 1869.

Beim ersten Stein war lange Zeit (1794-1835) auch der Versammlungsort tir die
katholische Landsgemeinde, nachdem man «den gewohnten Ort im Erlen ob Nafels»
verlassen hatte.

* Kubly-Miiller zeigt, dass zwischen 1532 und 1656 total 45 Landamminner das
Landesschwert gefuhrt hatten, davon waren 24 evangelischer und 21 katholischer Religion.
Vgl. Kubly-Miiller, J. J., Die Landamminner von Glarus 1242-1928, in: JHVG 46 (1932)
und 47 (1934). Zum Vorgang des «Eidgenossischen Grusses» vgl. Winteler II, S. 432 und
Tagebuch, S. 77.

1642 gedachte Landammann Johann Heinrich Elmer in seiner Fahrtsrede nur der
Hilfe Gottes und nicht auch der der Heiligen. Vgl. Winteler II, S. 62. Wie schwer man sich
tat, zeigt ein Schreiben von Evangelisch Glarus an Zirich vom 22. Februar 1651, worin es
heisst, dass eine evangelische Teilnahme an der Fahrt nur noch in Frage komme, u. a. wenn
die Fridolins-Statue endgiiltig wegbleibe, ein evangelischer Landammann in seiner Anspra-
che nicht mehr der Heiligen und der Mutter Gottes zu gedenken habe und der Fahrtsbrief
in Zukunft vom katholischen Landschreiber verlesen werde.

0 Winteler 11, S. 37 f.

137



senheit in den Heiligen Schriften und beste Kenntnis der klassischen
Literatur.*!

Bevor nun der Staatsakt beim obersten Kreuzstein begann, wurde
genau um acht Uhr eine Viertelstunde lang mit der grossen Glocke zu
Nifels ein Zeichen gegeben, auf das hin die Prozessionen einzutreffen
hatten, und auch nach der oben beschriebenen Weise beim Kreuzstein
eintrafen. Die Begriissungsformel war in ihrem Aufbau alle Jahre dieselbe.

Ein erstes Grusswort galt dem Klerus, zu dem vermutlich auch die
Prediger des hl. Evangeliums, die evangelische Geistlichkeit, gehérten. Er
wurde als «Hoch und WollEhrwiirdige, geistliche, hoch- und wollgeehrte
Herren» angesprochen. Fiir die Obrigkeit verdankte alle Jahre der erste
Mann des Landes der Geistlichkeit, «dass Thnen [der Geistlichkeit] aber-
mals belieben wollen: Mir Ihrer heiligen andacht und auferbaulichem
Exempel auff dieser wallstatt zu erscheinen: Und uns zu helfen zu
begehen, die lobliche Creutzfahrt...» Die Zahl der fremden und einhei-
mischen Kleriker war nicht alle Jahre die gleiche, muss aber im Laufe des
17. Jahrhunderts augenfillig zugenommen haben, was im evangelischen
Lager zu unwilligen Reklamationen fiihrte.

Das zweite Wort der Bewillkommung richtete das Landesoberhaupt an
die Gesandtschaft des hohen Standes Schwyz. Ihr galten den damaligen
Titulaturvorschriften zufolge volle zehn schmiickende Beiwérter fiir die
besondere Anrede. Damit wurde der Vorrang des benachbarten Ortes vor
allen anderen klar herausgestrichen, denen nur gerade funf Beiworter
-zugebilligt wurden. Man begriisste die alten Freunde aus Schwyz als
Briider und Verwandte, und dies nicht nur im moralischen Sinne, sondern
real aus so manchen blutmissigen, verwandtschaftlichen Verbindungen
zwischen beiden Stinden heraus.*? Die Erinnerung des «so krefftigen und
getreuwen zuzugs, welchen ein Lobl. Stand Schwyz denen Unsrigen in
dusserster Noth... geleistet» war allgegenwirtig. Namens der glarneri-
schen Obrigkeit versicherte der Redner, «dass sie solche ... wohlfahrt

* GAN: Reden 1, S. 162 ff., Erste Fahrtsrede von Landesstatthalter Balz Hauser vom
2. April 1772,

* Beispiele von Ehebiindnissen zwischen Schwyzern und Glarnern aus den gehobene-
ren Schichten gibe es viele. Ich denke hier nur an die Verbindung des Geschichtsschreibers
Tschudi mit Anna Barbara Schorno (1551), an jene von Oberst Kaspar Freuler mit Anna
von Reding (1641), an jene von Landammann Alois von Reding mit Louise Bachmann von
Nifels (1796) und endlich an die Verbindung des Leutnants Franz Karl von Reding von
Biberegg mit Anna Maria Miiller von Nifels, welche die Stammeltern aller Reding mit
Nifelser Biirgerrecht geworden sind.

138



nimmer vergessen, sondern allezeit Trachten werden, in gleichen nothen
erkantlich zu erwidern. . .»

Wie die hohen Herren aus Schwyz begriisste der Landammann auch die
Herren vom furstlichen Stift St. Gallen, die Gesandten der Stadt Rappers-
wil, die Herren aus dem fiirstlich-einsiedlerischen Hof Reichenburg, aus
der Grafschaft Sargans, aus der Grafschaft Toggenburg, aus dem Stadt-
chen Uznach, die Delegierten aus den Herrschaften Gaster, Weesen,
Windegg, Hohensax und Gams. Sie alle wurden obrigkeitlich aber von
den Titulaturen her unterschiedlich willkommen geheissen und ihre
Anwesenheit am Gedichtnistag zur Kenntnis genommen und verdankt.
Allfillig benotigte Gegendienste wurden jedesmal feierlich in Aussicht
gestellt.

Je nach der Anzahl der erschienenen Prominenz nahm dieser Vorgang
eine geraume Zeit in Anspruch. Auch war die Ausdrucksweise, insbeson-
dere im 18. Jahrhundert, von aufgeblahter Rhetorik getragen und dem
Uberschwenglichen und Ubertriebenen zugeneigt. Mit fortschreitender
Zeit mag dieses Rituale wohl die Geduld der Fahrtsbesucher auf eine
schwere Probe gestellt haben. Die autorititsgliubige Epoche stiess sich
aber kaum an diesem langatmigen staatlichen Formalismus, dem dic
Zeichen weit wichtiger waren als die Macht selber.

Was dann nachher folgte, war wie oben angedeutet neueren Datums
und in den Akten des 16. Jahrhunderts nicht bezeugt; gemeint ist die
predigtihnliche Eroffnungsrede des Landammanns oder des Statthalters.
Nun holte derselbe Redner zu einer machtvollen rhetorischen Geste iiber
das Ereignis vom Jahre 1388 aus, der gewohnlich ein Vers aus einem Psalm
oder eine Stelle aus einem Klassiker zugrunde gelegt war.

Beispielsweise stellte Statthalter Fridolin Joseph Hauser 1737 seine
festtdglichen Worte auf den Vers des biblischen Psalmisten: «Mirabilis
Deus in omnibus operibus suis qui facit mirabilia magna solus», zu
deutsch: «Wunderbar ist Gott in seinen Werken. Er allein bewirkt die
grossen Wundertaten.»* Nicht nur im Alten Testament habe Gott die aus
der Bibel bekannten Wunder vollbracht. Auch aus spiteren Zeiten seien
derartige ausserordentliche Zeichen bekannt. Es seien jetzt 348 (!) Jahre
verflossen seit jenem denkwiirdigen Wunder, bei dem der Allmichtige
unsere eigenen Vorfahren «ans Wasser, die noch heuzutage genannte
Rauti fudren [liess] und dorten lhre Treuw undt Tapferkeit probieren
lassen: ob sy Tauglich zum streit?> Man beachte diesen eindeutigen

* GAN: Reden I, Funktion Eines Ambtsmans oder Ceremoniale an der fahrt - Wie
solches ao. 1737 Ist abgelegt worden, S. 17 ff.

139



Hinweis auf die damals geltende Auffassung vom Ort des Hauptkampfes
im Streite zu Nifels.**

Dann wurde dem Fahrtsvolk der Vorgang an der Rauti in dekorativer
Monumentalitit vor dem alttestamentlichen Hintergrund jener Kriegs-
scharen geschildert, welche Josua uber den Jordan ins gelobte Land
gefihrt hatte. Wie die Fuhrung der Israeliten ihres Sieges eingedenk zwolf
Steine nach der Zahl ihrer Stimme errichten liess, so sprechen die elf
Kreuzsteine auf dem Schlachtfelde zu den heutigen Generationen als
«Wahrhaffte Zeugen, undt Herrliche Trophea... des grossen Wunders,
das Gott allhier an Unseren forderen gewirkt hat». Deshalb komme man
alle Jahre zusammen, um Gott zu danken und dessen Lob zu verkiinden,
dann aber auch dem Beispiel der Machabiischen Helden gemiss «fir die
liebe abgestorbene [zu beten], welche da Thr Leben verlohren und uns die
Edle freyheit erworben...» Mit diesen Ausfihrungen wurde eine klare
Zweckbestimmung ausgesprochen, wie der Kreuzgang iiber die Fluren
aufzufassen sei, in erster Linie namlich als ein festlicher Anlass zu Lob und

Dank und erst in zweiter Linie zum Gedichtnis an jene, die ithr Leben
verloren hatten.

1783 sprach Statthalter Balthasar Hauser zu einem Passus aus der
Tugendlehre, welcher die Stoa unter Seneca verbunden war. Das Axiom
hiess: «Non est optabile pati, optandum autem est forti animo pati», zu
deutsch: «Es ist nicht erwiinscht, dass man leide, wohl aber ist erwiinscht,
dass man mit Starkmut leide.»* Mithin schlug der hohe Redner eine
Briicke zum beispielhaften Durchhaltewille der Glarner, welche nach
einer alten Tradition immer von neuem elf Male den Feind angerannt und
zuriickgeworfen hatten. Unverzagtheit im Ungemach und Zuversicht in
auswegloser Situation fiihrten allein zum Erfolg, weil Gott die Mutigen
nie verlisst.

War dieses «Fahrts-Bewillkommnungs-Compliment und Anrede» end-
lich vorbei, wandte sich das Staatsoberhaupt an den Pfarrherrn der
Hauptkirche zu Glarus mit der Bitte, nun mit dem Kreuzgang, mit der
Prozession, den Anfang zu machen, woraus erhellt, dass es «die Fahrt»
des ganzen Landes und keineswegs einzelner Kirchgemeinden war.

* Vgl. Heer, Festschrift, S. 89 ff, und derselbe, Die Schlacht von Nifels. Die
Darstellung der Festschrift gegeniiber Herrn Linthingenieur Gottl. Legler und seinem
anonymen Geschichtsfreund gerechtfertigt, Glarus 1889, S. 6 ff.

* PA: Reden I1, 1783 Fahrt — Bewillkommnungs — Compliment und Anrede (7 Seiten),

vermutlich von Balthasar Josef Hauser, Statthalter und Landammann 1774-1776/
1784-1786.

140



KREUZFAHRT MIT PREDIGT UND LOBAMT

Wallfahrten hat es in den meisten Hochreligionen gegeben. In der christ-
lichen Kirche sind sie schon seit dem 2. Jahrhundert nachweisbar. Fiir
unsere Gegenden sind kleinere Wallfahrten einzelner oder mehrerer
Kirchgemeinden zusammen «Kreuzginge» genannt worden, weil an der
Spitze des ausziehenden Kirchenvolkes Kreuze und Fahnen getragen
wurden. Das Volk sagt deswegen an vielen Orten heute noch «mit Kreuz
gehen». Mit dem hochgetragenen Kreuz und der Kirchenfahne wurde
dem Volke das Symbol des Erlosungsgeheimnisses im buchstiblichen
Sinne «vorgetragen». Alteste Belege fiir Kreuz und Fahnen an der Fahrts-
prozession sind zu finden im Landesvertrag vom 21. November 1532. Die
besagte Stelle heisst: «... darzuo soll die Niffletzer fahrt inhalt des
Vordrigen Vertrages Ehrlich begangen und erstattet werden, die fahnen
und creutz an den Ohrten und Enden, wo man Mess haltet, dahin Tragen,
wie von altershar gebraucht». Als sinngemisse Erginzung dazu: der
Ablésungsvertrag vom 6. Januar 1532 zwischen der Kirche Mollis und
jener von Nifels die kirchlichen Geritschaften betreffend, in dem die
Nifelser «nach diser theillung und abredung der fan und das criitz»
zugeteilt erhalten.*

An der Fahrt zu Nifels trugen seit jeher die Kirchendiener, die Kreuz-
und Fahnentrager in ithren mohnroten, wehenden Manteln, silbern blin-
kende Kreuze und auf hohen Stangen die mit den Bildern der Landesheili-
gen versehenen Kirchenfahnen der Gotteshiuser aus dem Lande. Sie
eroffneten zusammen mit den kirchlichen Zeichen aus Schinis und Wee-
sen die Fahrtsprozession. Simler erwihnt noch die Teilnahme von Abord-

* Zur Ausstattung der Prozession gehdren in erster Linie schon seit dem 10. Jahrhun-
dert das Vortragskrenz und die Kirchenfahne. Vgl. Gibler, Ulrich, Die Kinderwallfahrten
aus Deutschland und der Schweiz zum Mont-Saint-Michel 1456-1459, in: ZSKG 63
(1969), S. 221 {f., ferner auch Konzili, Jiirgen, Studien iiber Johann Ulrich Surgant (ca.
1450-1503), in ZSKG 70 (1976), S. 378 ff. Der ahd. Terminus «cracitrahto» fiir Kreuztra-
ger weist in noch iltere Zeiten. Zur Fahrtsprozession vgl. RQ I, S. 302.

In der Akten Hauser, Streiffenhandel (PA), operierten 1754 die Altgliubigen mit dem
Argument der Kirchengeschichte gegen die Behauptung der Neugliubigen, dass nicht
unbedingt Kirchenfahnen zu einer Prozession gehorten. Sie argumentierten im Streit um
die Mitfinanzierung des «Landsfahnens» durch Evangelisch Glarus: «dass der Gebrauch
des Fahnens eine Neuerung betitelt werde, seye unbegriindet und der Kirchen History
vollig entgegen». S. 140.

141



nungen aus dem Rheintal.*’ Seiner Schilderung zufolge trug man eine
grosse Wallfahrtsfahne mit dem Bilde des heiligen Fridolin voraus, wor-
unter mit hoher Wahrscheinlichkeit die sogenannte «Landesfahne» ver-
standen werden muss. Sie wurde wihrend des Jahres in der Kirche zu
Nifels autbewahrt und an der Fahrt vom Sigristen aus Oberurnen, aber als
Vertreter der Kirchgemeinde Nafels, getragen.

Die Finanzierung dieser Fahne hat 6fters fir Aufregung zwischen den
Konfessionsparteien gesorgt. Schon 1560 beschwerten sich die Altglaubi-
gen iiber das Ansinnen ihrer neugliubigen Mitbiirger, das Landesbanner
mit dem heiligen Fridolin nicht mehr als eine Kirchenfahne auf die
Wallfahrten mitzunehmen, was wohl heisst: an die Nifelser Fahrt, nach
Einsiedeln und nach Schinis zum heiligen Sebastian.® Es war deshalb
begreiflich, dass die evangelischen Mitlandleute nicht ohne weiteres bereit
waren, mitzuhelfen, die Kosten fiir Reparaturen und Neuanschaffungen
hinsichtlich dieser Kirchenfahne zu bezahlen, nur deswegen, weil sie auch
an der Fahrt in Erscheinung trat. Im Landesvertrag 1757 wurde dann das
Gemeine Land verpflichtet, alle 50 Jahre eine neue Landesfahne anzu-
schaffen.

Nach dem aut hoher roter Stange dem Volke im Fahnentuch voraus-
schreitenden Landesheiligen folgte in der Prozession die sogenannte «gol-
dene Trucke», welche aus dem Kirchenschatz der Glarner Kirche stammte
und deren Verwendung schon fiir das Jahr 1460 bezeugt ist.*” Es war ein

# Heer, Festschrift, S. 215 ff. Simler vermerkt die Anwesenheit der Kreuze und Fahnen
aus Schanis, Weesen und aus dem Rbeintal. Im weiteren ebd. S. 212 f., besonders S. 213
Anm. 2 die Teilnahme der Weesner betreffend. Hingegen fiir die amtlich gebotene
Teilnahme der Prozession aus Schinis vide LAG: Kath. Ratsprotokoll 1699 April 20; 1714
April 30; 1715 April 11. Man schickte aus diesen beiden Kirchgemeinden wohl Kreuz und
Fahnen an die Fahrt, aber ohne Geistlichkeit und Begleitschaft, was zu dauernden
Interventionen und Sanktionen fiihrte. Bei der Prozession aus dem Rheintal konnte man
jene aus Gams vermuten. Gams war seit 1497 verwaltungsmissig Schwyz und Glarus
unterstellt. Dazu Winteler I, S. 196.

* Das Landesbanner mit dem Bild des Landespatrons, das Thiirer, Kultur, S. 13 f.
erwihnt und iiber dessen Verwendung an den Prozessionen des Landes die evangelischen
Mitlandleute reklamiert haben sollen, war ohne Zweifel die sogenannte Landesfabne
(Mundart: dr Landsfane), eine auffillig grosse Kirchenfahne, die jede Landesprozession
aus dem Glarnerland eroffnet hat. Vgl. Anmerkung 50.

* Die «goldene Trucke», ein kostbares Reliquiar gehorte zur Ausstattung der Prozes-
sion von Glarus. Sie ist in der Brandnacht vom 10./11. Mai 1861 im Feuersturm
untergegangen und erscheint zum ersten Male 1460 anlisslich der Hochwasserprozession
in Glarus, dann beim Empfang des Heiliglandfahrers Ludwig Tschudi. Dazu Jenny, Daten
I, S. 44, weiteres bei Winteler I, S. 257, PA: Akten Hauser, Streiffenhandel, S. 140; RQ 1I,
S.826, beziiglich Ratsbeschluss, inskiinftig das Tragen des Reliquiars zu verdingen. Fiir die
kunsthistorische Beschreibung vide Buss, Ernst, Die Kunst im Glarnerland von den
altesten Zeiten bis zur Gegenwart, Glarus 1920, S. 21 und 84.

142



sargartiger, etwa 80 cm hoher, reich mit gotischem Schnitzwerk verzierter
und mit Gold iiberzogener Reliquienschrein, auf dem Deckel eine Menge
zierlicher Schnitzfiguren, die lauter solche Heilige darstellten, von denen
Partikel darin verwahrt wurden.

Seit 1637, als die Altgliubigen in den Besitz von Fridolinsreliquien aus
Sickingen gekommen waren, liessen sie zu deren Aufbewahrung eine
silberne Statue (in den Quellen meistens «Bild» genannt) des Heiligen
anfertigen. Diese wurde 1639 erstmals zur Fahrt mitgenommen, indem sie
auf dem Schrein befestigt worden war. Merkwiirdigerweise hat das Reli-
quiar selber nie Argernis ausgeldst; erst das silberne «Bild» wurde zum
Stein des Anstosses. Fur die einen war eine Prozession ohne Statuen und
Figuren nicht vorstellbar, fiir die anderen war sie eine Manifestation des
katholischen Mittelalters und somit eine Beleidigung threr Glaubensuber-
zeugung.

In der Reihenfolge des frommen Zuges kamen zuvorderst die Vortrags-
kreuze, zuerst jenes von Glarus, dann das von Nifels und die anderen aus
den Kirchen des Landes. Auf gleiche Weise folgten die Kirchenfahnen.”
Auch die Kleriker gehorchten einer gewissen Reihenfolge. Allen voran
schritt der Pfarrherr des Hauptortes, thm folgten die tibrigen Geistlichen,
einheimische und fremde. Seit 1675 war auch der Konvent der Kapuziner
aus dem Kloster Nifels mit dabei.’! Simler vermerkt fiir das Jahr 1576,
dass er nach den «Messpriestern» auch die Prediger des heiligen Evange-
llums folgen sah. Wahrend die katholischen Geistlichen mit entblossten
Hiuptern die Muttergotteslitanei sangen, sind die Pfarrherren aus dem

* Hinsichtlich der Prozessionsordnung beobachtete Simler (1576) die Reihenfolge der
Kreuze und Fahnen: Landesfahne, Glarus, Nifels und die tibrigen. Allerdings stimmt der
Vorrang von Glarus nicht iberein mit der Abmachung aus dem amtlich besiegelten
Teilungsbrief vom 6. Januar 1532 zwischen Mollis und Nifels das Kirchengut betreffend,
wonach Nifels «seinen fan und das criitz vorauss» tragen darf. Vgl. RQ I, S. 302.

Nach der Griindung der Kirchgemeinde Oberurnen im Jahre 1868 hatte der Kant.
Kath. Kirchenrat aufgrund der Uberlieferung folgende Reihenfolge beschlossen: zuvor-
derst die Landesfahne, dann Nifels, dann Glarus und die iibrigen, also Linthal und neu
Oberurnen. Die neue Kirchgemeinde Oberurnen reklamierte dann iiber die vermeintliche
Hintansetzung in der Prozessionsordnung. Bis dato hatte der Sigrist von Oberurnen mit
der Landesfahne die Prozession erdffnet. Das vermeintliche Vorrecht von Oberurnen fand
die Erklirung in der Tatsache, dass der Sigrist von Oberurnen als Kirchendiener der
Kirchgemeinde Nifels (und nicht der Kapellgenossen von Oberurnen) die Landesfahne
voraustrug. Diese grosse Landesfahne war immer in Nifels stationiert gewesen und war
Eigentum der Kirche von Nifels. Sie wurde aber vom Land finanziert, spiter nach
Auslosung des Landeskontingents von der Kirchenverwaltung Nifels. Diese Belehrung
kann im Protokoll des Kant. Kath. Kirchenrats vom 20. Mirz 1868 S. 333 {. und vom 12.
Juli 1868 S. 341 f. nachgelesen werden.

*! Schwitter, Polykarp, Das Kapuzinerkloster Nifels 1675-1975, Nifels 1975, S. 106.

143



anderen Lager, angetan mit ihren Kirchenmanteln, still und mit bedeckten
Hiuptern dem frommen Zuge gefolgt.”

Dann erdffnete der Landammann als Staatsoberhaupt zusammen mit
dem Gesandten von Schwyz den Zug mit den Vertretern der politischen
Gewalt. Thnen folgten die hohen Herren aus dem Schranken, denen die
fremden Gesandtschaftsherren zur Begleitung zugewiesen waren. Die
Ratsherren und die Herren aus den Gerichtsstiben bildeten den Ubergang
zu einem zahlreichen Fahrtsvolk. Fir das Jahr 1576 wird unter dem
Landvolk eine grosse Beteiligung seitens der Frauenwelt beobachtet. «Zuo
letst [folgt] auch das weybervolck, desse auch eine grosse vile vorhanden
ist.» Das gewohnliche Volk gedachte im Gebete des Rosenkranzes, einer
ausserliturgischen Gebetsweise, der grossen «noth und arbeit», welche die
Altfordern erlitten, genau so wie es behdrdlich gewiinscht war.

Ulrich Gibler schreibt zu den Nahwallfahrten des 15. Jahrhunderts,
dass sie von alten und altesten Traditionen begleitet waren.” In diesem
Zusammenhang weiss man, das eine bestimmte Zugsordnung dazugehort,
wie es aus den Zweierreihen am Nifelser Kreuzgang hervorgeht. Dariiber
hinaus weiss man, dass die Stationen, an denen die in Prozessionsform
durchgetiihrte Fahrt halt macht, immer dieselben sind. Man denkt hier an
die Kreuzsteine als den Stationen des gemeinsamen Gebets. Von Stein zu
Stein zogen seit jeher die betenden Scharen, bei jedem Stein die Gebete der
Geistlichen mitanhérend, welche allerdings in altem Kirchenlatein gehal-
ten wurden, dem Volk jedoch zweifellos aus der Liturgie bekannt waren.
Sobald man zu einem der elf Steine kam, stand die grosse Landesfahne
still, und die Gruppe mit dem Reliquienschrein wandte sich gegen das
Volk hin. Der Klerus, zusammen mit dem Volk im Kreis um den Stein
versammelt, warf sich zum lauten Gebet auf die Knie nieder.’* Die

* Heer, Festschrift, S. 216 f.

33 Gibler, Kinderwallfahrten, S. 221 ff., dazu Konzili, Studien S. 379 {.

*Vgl. Heer, Festschrift, S. 217 betreffend Gebetshaltung der Geistlichen beider
Konfessionen bei den Steinen (1576). Man betete auf den Knien liegend auch bei Aebli,
Geschichte, S. 217 (1831). Diese Haltung ist noch fiir 1870 bezeugt, in: Neue Glarner
Zeitung Nr. 43 vom 9. April 1870. Anscheinend war diese Haltung aber besonders fiir
altere Herren beschwerlich, daher wurden jeweils Knaben organisiert, die zur Prozession
Schemel nachzutragen hatten. Dies geht aus einer Verlautbarung hervor, die Landammann
Dietrich Schindler 1838 auf der Tagsatzung machte, als er das Treiben des Nifelser Pfarrers
gegen die Teilnahme seiner Pfarrkinder an der gemeinsam begangenen Fahrtsfeier schil-
derte. Ein Kaplan von Nifels habe sogar den Knaben verboten, die Schemel an die
Prozession zu bringen. Vide Winteler, Jakob, Landammann Dietrich Schindler, Seine

Vorfahren und Nachkommen. Aus der Geschichte der Familie Schindler von Mollis,
Ziirich 1932, S. 139.

144



evangelischen Pfarrer ihrerseits taten dasselbe, allerdings etwas abseits und
in personlichem Gebet still mit sich selber beschiftigt.

Die Bedeutung der Kreuzsteine als Stitten von Kampfhandlungen
zwischen den Glarnern und den fremden Eindringlingen ist von der
Tradition her seit Agidius Tschudi immer dieselbe. Ihre Errichtung ist
zeitlich weder direkt noch indirekt auszumachen. Nach den iltesten
Kreuzformen zu schliessen, die sich auf einigen Steinen vorfinden, ge-
horen sie vermutlich der frithen Fahrtsgeschichte an. Nach Meinung von
Leuten aus der Volkskunde sind Steinsetzungen zur Erinnerung an eine
Schlacht im In- und Ausland eher vereinzelte Erscheinungen. Nirgends
selen sie jedoch so zahlreich wie in Nifels, wo sie einen langen Prozes-
sionsweg markieren.”

Auch der Prozessionsweg, im Volke «Fahrtsweg» genannt, muss seit
urdenklichen Zeiten immer derselbe gewesen sein. Ausgehend von den
Giitern im Schneisingen folgte er der alten Landstrasse bis zur Trinki und
iiberquerte von dort das Gelinde in der Weid, ging iiber die Liegenschaf-
ten unterhalb der Risistrasse zum Fahrtsplatz, welcher am Fusse des
Rautihangs mitten im alten Dorfkern eingebettet liegt.

Der Fahrtsplatz hat vor Zeiten ein anderes Gesicht gehabt. Auf Stichen
aus dem 18. Jahrhundert ist eben an dieser Stelle eine sanft auslaufende
Mulde zu sehen.® Wahrscheinlich hat ein in spiterer Zeit erfolgter
Ausbruch der Rauti die ganze obere Dorfhilfte mit Steinen, Schutt und
Geroll uberfuhrt, so dass der Platz heute iiberhoht iiber einem schrig
ansteigenden Schuttkegel liegt. In der Mitte beim Gasthaus zum Réssli
wird er vom Herrenweg durchschnitten und zwar so, dass die Strasse sich
zwischen Platz und Hiuserzeile hindurchzwingen muss.

An dieser Stelle, wo der sechste Kreuzstein etwas oberhalb der Platz-
mitte steht, fand seit dem Jahre 1565 der Predigtgottesdienst statt, der
vorher im Sindlen beim elften und letzten Stein abgehalten worden war.
Noch im frithen 19. Jahrhundert wurde in einer 6ffentlichen Diskussion
behauptet, dass die Fahrtspredigt erst mit der Einfiihrung der Reforma-
tion in Gang gebracht worden sei; erst zur Reformationszeit «sei die Sucht

* Schreiben von Prof. Dr. Hans Triimpy, Basel, vom 9. Mirz 1986. Adressat war die
Kommission fiir Kulturférderung des Kantons Glarus. — Die traditionelle, iber 400 Jahre
alte Ausdeutung dieser Steine als Stitten «der angriffen» (1576) vermag mich nicht zu
iberzeugen.

* Vgl. Der Fahrtspredigtplatz bei Nifels, 1779. Kupferstich von Hch. L. Schmitz, ge-
zeichnet von Nicolas Pérignon. Der Fahrtsplatz war auch Versammlungsort ausserordent-
licher katholischer Landsgemeinden, so am 17. Mai 1835, am 8. Mai 1836 und am 23. Mai
1836.

145



zu predigen aufgekommen».”” Nach ihrer Einfiihrung hing es weitgehend
von der vertriglichen Haltung beider Geistlicher im Hauptort ab, dass
eine lange Zeit friedlichen Zusammenlebens in der Frage der Fahrtspredigt
herrschte. Geistliche beider Konfessionen konnten liangere Zeit ohne eine
bestimmte Reihenfolge am Fahrtstage predigen. Konfessionelle Querelen
fiihrten aber in der Folgezeit zur Abtrennung der Predigt vom Messgot-
tesdienst und zur Verlegung auf den Fahrtsplatz. Auch die Einfihrung
einer Reihenfolge der Kanzelredner nach den Konfessionsparteien wurde
gleichzeitig im Landesvertrag von 1564 verabredet. In jenem Jahr war
nimlich «am Stein bei Miilhiiseren zur Verwunderung der Fremden und
Einheimischen» die Predigt ausgefallen.”®

Drunten beim elften Stein wie spater auf dem Fahrtsplatz fand sich das
Volk in einem Ring zusammen, um dem Worte Gottes zu lauschen. Eine
stuhlartige Kanzel gab dem Geistlichen die Moglichkeit, auf erhohtem
Standort zum Volke zu sprechen. Mit der zunehmenden Verhirtung der
Standpunkte im Laufe des 16. Jahrhunderts zwischen den Konfessionen
war gerade die Fahrtspredigt wie geschaffen fiir Zusammenstosse. Der
sonst so vorsichtige Pfarrer Fridolin Brunner hatte in seiner Fahrtspredigt
vom 5. April 1561 kiithn behauptet, die Vorfahren hitten zu Beginn der
Schlacht keine Heiligen angerufen.” Eine Intervention von Katholisch
Glarus und der fiinf Orte forderte darauthin, dass die Fahrtspredigt in
Zukunft nur noch von einem katholischen Geistlichen gehalten werden

*” Heer, Kirchengeschichte, S. 33 ff., stellt fest, dass fiir das 15. Jahrhundert die Predigt
in den Glarner Kirchen eine unbekannte Sache war. Der Grund hiezu lag nach Konzili,
Studien, S. 115, bei der mangelhaften Ausbildung der Geistlichen, die aus wirtschaftlichen
Griinden gleichzeitig zwei Pfriinden zu versehen hatten und daher nur alternierend Messe
feiern und predigen konnten.

Fiir 1435 wird wohl die Messfeier an der Fahrt unter freiem Himmel gemeldet, aber
keiner Predigt Erwihnung getan. Vgl. Gallat, Gilg Tschudi, S. 394, ferner GAN:
Urkundensammlung, S. 98, Landesvertrag vom 21. November 1532. Zur Frage der
Fahrtspredigt auch das Votum von Gardehauptmann Miiller (1786-1839) anlisslich der
katholischen Landsgemeinde vom 17. Mai 1835, als es um die gemeinsame Begehung der
Fahrt ging. Miiller votierte gegen eine gemeinsame Feier mit historischen Argumenten.
1389 sei noch keine Rede von einer Predigt gewesen; erst zur Reformationszeit sei «die
Sucht zu predigen aufgekommen; erst da habe man gefunden, es sei auch schén, wenn
einer eine Stunde [lang] emphatisch predigen und glinzen wolle». Zitat aus Glarner
Zeitung Nr. 21 vom 21. Mai 1835. Die Tatsache, dass die Fahrtsprediger nach 1530
hauptsichlich evangelische Pfarrer waren, konnte diese Aussage bestitigen und hat ausser-
dem auch zu dem im Landesvertrag von 1564 stipulierten jihrlichen Wechsel der Prediger
nach den Konfessionen gefiihrt.

* Zur Verlegung der Predigt auf den Fahrtsplatz 1564 vgl. Thiirer, Kultur, S. 462 f;
ferner Winteler I, S. 376. Als Simler 1576 der Fahrt beiwohnte, fand die Predigt beim
sechsten Stein, also auf dem Fahrtsplatz statt, in: Heer, Festschrift, S. 217

¥ Winteler I, S. 365, ebenso Stucki, Nifelser Fahrt.

146



diirfe, nachdem vorher vor allem evangelische Pfarrherren gesprochen
hatten. Als dann 1568 der gleiche Pfarrer Brunner wiederum predigte,
verhinderten lirmige Storungen aus der Zuhorerschaft, dass der Kanzel-
redner verstanden werden konnte.*

Gegen Ende des 16. Jahrhunderts lud der Rat von Glarus den besonders
in der Ostschweiz bekannten Kapuzinerpater Ludwig von Sachsen zum
Predigen ein, der aufgrund seines weit verbreiteten Ansehens als wortge-
waltiger Redner die Fahrtspredigt aufwertete.’ Aber schon um das Jahr
1600 herum wurden wieder Klagen laut, dass die Fahrtspredigt in Glau-
bensschmihungen ausgeartet hitte. «Es beginnen sich gefihrliche Dispu-
tationen und ehrverletzende Reden anzuheben», schrieb man, «und
Gezink in Wirtshausern und anderswo, so dass grosser Schaden an
unserm Vaterland geschahe».®? Offenbar trug auch der Umstand, dass die
Festpredigten immer linger, immer wissenschaftlicher und daher auch
unverstindlicher wurden dazu bei, unter den Fahrtsteilnehmern Unmut
und Unzufriedenheit zu schaffen. Der Rat gebot deshalb 1608, dass sich
die Prediger mit einer Stunde Redezeit begniigen sollten.®’

Anlass zur grossen Kontroverse wurde dann 1639 die mitgefiihrte
«Fridolinstrucke», aber auch verschiedene andere Erscheinungen an der
Prozession, welche die evangelischen Mitlandleute als fuir sie unertriglich
empfanden. Die Beanstandungen finden sich in den zehn Predigten von
Pfarrer und Dekan Johannes Ludwig Ammann, welche zwischen 1642
und 1654 gehalten wurden.®* Der Katalog daruber ist fir die Fahrts-
geschichte von grossem Interesse.

Anscheinend war man evangelischerseits iiber die zunehmende Anzahl
der Vortragskreuze und der Kirchenfahnen beunruhigt. Von letzteren
wurde zu Unrecht behauptet, dass sie nicht unbedingt zur Prozession
gehorten. Nach dem Landesvertrag von 1564 wiren die Kirchenfahnen
wohl zugelassen, aber nicht gewohnheitsmissig alle Jahre und keinesfalls
in dieser wachsenden Anzahl. Fiir Aufregung hatte auch das Vortragen
der Kreuze gesorgt, vor allem aber das Mitfilhren des Reliquiars, eines

* Das Kanzelwort von Pfarrer Fridli (Brunner) findet Erwihnung im Gem. Ratsproto-
koll 1568 April 5 (LAG). Der Ausdruck «im Steinen» mag nicht genau wiedergegeben
worden sein. Es war eine Predigt «in [bei] den Steinen», also bei den Kreuzsteinen im
Gegensatz zu einer Predigt in der Kirche.

* Winteler II, S. 71. Der Kapuzinerpater Ludwig von Sachsen predigte in den Jahren
1589 und 1591.

2 Winteler I, S. 439.

© RQ L, S. 826.

* Die Predigten Pfarrers Ammann, in: Heer, Festschrift, S. 217 ff. mit den Anmerkun-
gen S. 218, 219, 220.

147



vergoldeten Sargs mit Reliquien des Landespartons aus dem Stift Sickin-
gen. 1639 wurde zudem ein silbernes Bildnis des Heiligen auf dem Schrein
angebracht, was als offene Provokation an die Adresse der Evangelischen
verstanden wurde.®> Auch mit der Prozessionsordnung war man nicht
mehr einverstanden, die sich angeblich geandert hitte. Die einheimische
Geistlichkeit werde nicht mehr vom Pfarrer der Hauptkirche angefiihrt,
sondern den einheimischen Herren aus beiden Lagern gingen fremde
Geistliche und Ordensleute voraus.

Das Ende dieses Streites bedeutete 1655 den endgiiltigen Verzicht der
evangelischen Seite auf eine weitere Teilnahme an der Feierlichkeit des
gemeinsamen Gelobnisses. Konservatives Festhalten am Alten auf der
einen Seite und ausgeprigte Empfindlichkeit auf der anderen Seite waren
Grund und Ursache dieses Streites. Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts hat
man diesbeziiglich wiederum den richtigen Ton gefunden. Schon im Jahre
1728 in einer Zeit politischer und konfessioneller Spannungen in der
Eidgenossenschaft — nach dem eidgendssischen Biirgerkrieg von 1712
herrschte scharfe Gereiztheit unter den Konfessionen — hatte die Predigt
des Nifelser Kapuzinerpaters Joseph Anton Hartmann von Luzern ob
ihres religiosen, vaterlandischen und friedfertigen Geistes Eindruck
gemacht.®® Pfarrer und Chronist Johann Heinrich Tschudi von Schwan-
den (1670-1729) hat diesem Prediger in einem Brief mit dem Epitheton
der grossen «Moderation und Friedfertigkeit» ein schones Denkmal ge-
setzt.

Ein weiterer Prediger aus dem Kloster in Nifels, Pater Rupert Kiimin,
erweckte 1788 anlisslich der 400-Jahr-Feier der Schlacht bei Nifels eben-
falls auf der Fahrtskanzel das Wohlgefallen der Landsleute aus beiden
Konfessionslagern, weil er Missigung und Eintracht in den zwischenkon-
fessionellen Beziehungen als die Schutzwehren der Freiheit pries. Auch
die von Pfarrer Kaspar Zwicky am gleichen Tag zu Mollis gehaltene
«Jubelfeyer-Predigt» enthielt eine «Aufforderung zum Lobe Gottes
wegen wichtigen National-Segnungen», mit denen Land und Volk
bedacht worden seien.*” Der Gedanke der Vertraglichkeit und der gegen-
seitigen friedfertigen Duldung schien sich wirklich Bahn zu brechen, was
dann ein halbes Jahrhundert spiter die Vereinigung beider Religionspar-
teien an der gemeinsamen Fahrtsfeier zur Wirkung hatte.

% Das sogenannte «Bild» als Argernis fiir die evangelischen Glarner, in: Heer, Fest-
schrift, S. 219, Anm. 1, auch bei Stucki, Nifelser Fahrt.

% Zur Person P.Joseph Anton Hartmanns: Glarner Volksblatt Nr. 107 vom 8. Maj
1957.

 Winteler 11, S. 122.

148



Dem Kanzelwort voraus ging die feierliche Verlesung des Fahrtsbriefes
nach dem Wortlaut des Landsbuchs von 1448. War der in dieses Buch
niedergeschriebene Bericht wohl eine Verlautbarung von Staats wegen, die
auch von einem Staatsdiener, nimlich vom Landschreiber, verlesen wurde
— nach 1656 nur noch vom katholischen —, so gehorte zweifelsohne die
Fassung aus dem Jahrzeitbuch von Linthal zusammen mit der Totenliste,
welche ebenfalls offentlich verlesen wurde, in den Bereich der Kirche.®®
Die Totenliste derer, die ber Weesen und zu Nifels «verloren», ist
auffallenderweise nicht nach den Tagwen, sondern nach den «Kilchhdren»
aufgeteilt. So oblag es dem Pfarrer von Mollis, nach 1532 jenem von
Nifels, die Namen derjenigen auf der Kanzel zu verkiinden, die in seinem
Sprengel eines gewaltsamen Todes verstorben waren, ein Vorgang, der
heute noch zu jedem «Seelengottesdienst» gehort. Damit war auch die
Aufforderung verbunden, fiir sie in einer feierlichen «Seelmesse» in
Fiirbitte zu gedenken.

Dieser Teil aus dem alten Fahrtsjahrzeit wurde gleichzeitig mit der
Predigt auf den Fahrtsplatz verlegt. Nach der Verlesung der Totenliste
war es dann an dem Prediger, begleitet vom Sigristen von Glarus im
Farbmantel, die Kanzel zu einer festtdglichen Predigt zu besteigen. Am
Schlusse des Wortgottesdienstes verlas der Pfarrer von Nifels den so-
genannten «Verkiindzettel», eine Zusammenfassung von Mitteilungen zur
Gottesdienstordnung der folgenden Woche in der Zeit. um das Hochfest
von Ostern herum, ein Brauchtum, das offen darlegt, wie uniibersehbar
kirchlich-liturgische Formen die Fahrtsfeierlichkeiten in all ihren Teilen
beherrscht haben.®’

Nach dem Predigtgottesdienst setzte die Prozession thren Weg durch
den Herrenweg hinaus fort, vorbei am siebten und achten Stein, welche
allerdings heute auf dem sudlichen Ufer des Rautibaches stehen. Weil aber
beide Kreuzsteine bis in die ersten zwei Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
nordlich der Rauti in der Nihe der alten Letzimauer gestanden haben,
musste das Fahrtsvolk iiber die aus Holz erbaute Rautibriicke zum

% Nach Simler (1576) erfolgte die Verlesung der Totenliste in der Pfarrkirche im
Rahmen des Festgottesdienstes. Nach einem Pressebericht von 1837 war es der neuge-
wiahlte Pfarrer von Nifels, der nach dem Landschreiber, welcher den Fahrtsbrief verlas,
die Liste der Gefallenen von Weesen und Nifels bekanntgab. Gleichzeitig damit verbun-
den war die Aufforderung, fiir die Seelen dieser Helden zu beten ... Aus: Glarner Zeitung
Nr. 15vom 13. April 1837.

Fir Wolfram, Studien, S. 82 ff. eine der erstaunlichsten Erscheinungen im offentlichen
Leben der Schweiz. Nach meiner eigenen persénlichen Erfahrung hingegen gehorte dieser
Vorgang bis vor kurzem noch zu jedem Jahrzeitgottesdienst.

 PA: Blumenthal, Kirchen Directorium Nifels, 1850.

149



westlichen Teilstuck der Letzimauer hinunterziehen und auf dem Riick-
weg den Biihlsteg benutzen, um wieder auf das rechtseitige Ufer in der
Gerbi zu gelangen.” Der Fahrtsweg fithrte weiter in die Sindlenhoschet
an das Ufer des Mithlebrunnens zuunterst bei den Mithlhdusern. Mit dem
elften Kreuzstein nach dem iiblichen frommen Verweilen am neunten und
zehnten war das Ende des Kreuzgangs erreicht.

Weil jede Prozession am Altar beginnt und am Altar schliesst, das Ziel
jeder Fahrt mit Kreuzen und Fahnen eine Wallfahrtskirche ist oder eine
Wiese in ihrer Umgebung, auf der man zum Schlussgottesdienst zusam-
menkommt, fand bis zum Jahre 1564 der Predigtgottesdienst mit dem
nachfolgenden Messgottesdienst, mit dem Hochamt, auf dem Gelinde
beim letzten Stein statt. Die Schlachtkapelle von 1389 im Sindlen war
nicht geeignet, die Volksmasse zum Festgottesdienst in ihre Mauern
aufzunehmen.” Eine vor 1437 verfasste Ziircher Chronik schreibt vom
Kreuzgang, dass er die Wege und Stege gehe «untz gan miilihuser an den
brunnen» und nicht weiter, «und darnach hat man ein mess uff dem veld
und begat man aller dero jarzit die uff den selben tag verluren. . .»

Zwinglis Bitte um die Gewihrung eines Tragaltars wird in diesem
Zusammenhang erst recht klar, bezweckte sie doch die Erlaubnis einer
Messfeier ausserhalb der Kirche, eine Notwendigkeit, die sich vor allem
fir kirchliche Anlisse mit grosser Beteiligung des Volkes ergab. Als
Plarrherr der Hauptkirche war er traditionsgemiss Anfihrer und Ord-
nungspriester beim Kreuzgang, zugleich aber auch Prediger und Zelebrant
beim Schlussgottesdienst im Sindlen. Wenn die Annahme richtig sein soll,
dass die Predigt erst mit der Reformation zum festen Bestandteil der
Fahrtsfeier geworden ist, sind die ersten Predigten vorgingig des Lobam-
tes (des Dankgottesdienstes) noch im Sandlen abgehalten worden, wobei
vor allem evangelische Geistliche gesprochen hatten. Fiir das Jahr 1576
berichtet Simler, dass die Feierlichkeit in der Kirche zu Nifels beim
Lobamt ihren Abschluss gefunden habe.”” Es versteht sich auch aus dem
Brauchtum des Wallfahrtswesens, dass der Kreuzgang iiber die Fluren
vom Geldute der Kirchenglocken und nach 1675 auch von dem des
Klosterglockleins begleitet wurde.

Zur ordnungsgemissen Durchfihrung der Fahrt erliess der Staat im
Fahrtsmandat nicht nur Ordnungsvorschriften, sondern er trat auch in
einem besonderen Ordnungsdienst in Erscheinung. 1547 war es der

7 Heer, Die Schlacht, S. 16 f.

"' Dazu Jiirg Davatz, Die erste Kapelle in Nifels — eine Schlachtkapelle des Landes
Glarus von 13892, in: JHVG 72 (1988).
2 Heer, Festschrift, S. 217.

150



Landweibel, der bei der Predigt im Ring fiir Ordnung zu sorgen hatte. Im
Jahre 1576 befahl der Rat einem Liufer, im Ring sich ungebiihrlich
auffihrende Leute zur Ordnung zu weisen, «und wo er unziichtig lith
gseth, [soll er] die selben heissen schwigen bi miner herren Straaf». 1598
erscheinen Aufzeichnungen von Geldbetrigen im Tagwenbuch, die als
«wacht Lon» zur Auszahlung kamen an Leute aus der Gemeinde, «wyl sy
an der fartt handt gwachtett». * Im Jahre 1560 hatte der Rat obrigkeitlich
verfiigt, dass die Dienstknechte aus feuerpolizeilichen Griinden zu Hause
bleiben sollten. 1601 bekamen die Wirte strenge Weisung, bei den Mahl-
zeiten an der Fahrt die «lyren, pfeifer, und das bettelgefasel» aus ihren
Hiusern wegzuweisen. Beim Lobamt am Schluss des Kreuzganges war
einer der Ratsherren an die Kirchentiire befohlen mit dem bestimmten
Auftrag, darauf zu schauen, dass «nicht zu viel Volch in die Kirchen
hineingelassen [wiirde]». Sechs weitere Wachter hatten fiir Wohlverhalten
und anstindiges Benehmen im Gotteshause und fiir gute Ordnung ausser-
halb um die Kirche herum zu sorgen.

Wohl bestand hierfiir eine begriindete Veranlassung, ansonsten hitten
die verantwortlichen Behorden nicht alle Jahre im Mandat auf Auswiichse
hingewiesen, welche doch ein eigenartiges Licht aut die Kirchendisziplin
der Kirchginger vergangener Zeiten werfen. 1792 heisst es beispielsweise
in der offiziellen Verlautbarung: «Und da mann auch zu wiederholten
malen wahrgenommen, dass zuo grosser unanstinigkeit dieses wiederge-
dichtnuss fests viele besonders in der kirchen bey dem chor mit fiirwitz -
und eitlem gwiinder, schwitzen und trucken sich aufgefithrt, so befehlen
hochgeachte mgh., dass die knaben um die chortreppen und altire sich
einfinden sollen, damit in zukunft diesem unanstindigen auffithren gestiirt
und somit erforderlichermassen vorgebogen werde.»

Auch andere argerliche Ungehorigkeiten, mit denen die fremden Kra-
mer und die Wirte in den Gasthiusern in Zusammenhange stehen,
mussten von Staates wegen getadelt werden. 1547 wurden die Wirtsleute
angewiesen, «keinem weder essen noch trincken [zu] geben bim eid, bis
die fart iber [voriiber] si, und soll keiner von der predig glich [sofort] inns
dorf gan». Im Fahrtsmandat von 1687 wurde den Krimern geboten, ihre
Ware erst nach dem Gottesdienst feilzubieten. Und in den Mandaten von
1762 und 1792 verbot man unter anderem auch das Tanzen und Aufspie-
len in den Privathiusern.”* Damit sind wir bei dem angelangt, was seit
jeher und iiberall jedem ernsten kirchlichen Anlass gefolgt ist, beim
weltlichen Teil, der Nachfeier.

? GAN: TWB 1, S. 10 (1598), weiter ebd. S. 125 (1617).
# RQIILS. 1107 f.

151



DIE NACHFEIER

War der feierliche Lob- und Dankgottesdienst zu Ende, geleitete die
Landesbehorde die fremden Magistraten mit dem Fahrtsprediger und den
fremden geistlichen Herren an die Tafel zum offiziellen Festbankett. In
Nifels war man, wie gesagt, seit den iltesten Zeiten an Gaststitten nicht
verlegen. Die Festwirtschaft zur Verkostigung der hohen Gaiste wurde
enem der zahlreichen Wirte zur Besorgung iibergeben. Thm wurden
gewohnlich 50-70 Gulden vom gemeinen Land vorgeschossen, womit er
alle anfallenden Ausgaben fiir das Fahrtsmahl zu bestreiten hatte. Er
musste somit aufkommen «fur alle Zehrungs Kosten ... fur frombde und
einheimbsche herren, auch fiir alles und jedes». Hinzu kam das «Kuchin-
gelt» von 3 Gulden und 9 Schillingen, eine Vergiitung fiir die Beniitzung
der Kiiche, fiir «Schiff und Geschirr». Meistens reichte der Vorschuss aber
eben nicht aus. Der Festwirt stellte in einem solchen Falle eine Nachforde-
rung beim Rat. Grundsitzlich lag die Zustindigkeit fiir die finanzielle
Seite der Fahrtsfeier beim Rat des gemeinen Landes. Die Wirte aus Nifels
reklamierten gewohnlich bei jener Behorde, die ithnen naher stand, beim
Rat von Katholisch Glarus. Dieser hinwiederum leitete die Reklamationen
an die hohere gemeinsame Instanz weiter.

1697 lag ein Gesuch Kaspar Hausers (1670-1730) in der katholischen
Ratsstube zur Behandlung vor.”” Im Rate kam man zum Schluss, den
unzufriedenen Wirt dorthin zu verweisen, wo die Eingabe hingehorte,
nimlich an den Rat des gemeinen Landes. Sein Problem war, «dass [das)
was Thme [Hauser] aus gemeinem Seckhel gegeben worden, nicht beste-
hen moge...» Sollte Hauser aber wider Erwarten mit seiner Nachforde-
rung auf taube Ohren stossen, «wiirden mgh. [der katholische Rat]
vermOg lhrem Versprechen Trachten, dass solches [das Manko namlich]
aus gemeinem Landtseckel unter Verdeckhtem Namen [!] genohmen, und
thme Hauser bezalt werden...» Nicht besser erging es seinem Sohne, der
wegen eines Guthabens von 70 Gulden im Jahre 1741 vorstellig wurde.
Fridolin Joseph Hauser (1713-1783), in jungen Jahren Sekretir beim Stift
Einsiedeln, der nachmalige Landammann, monierte sogar Restanzen aus

7 Betrifft Landschreiber, Sickelmeister, Richter und Tagwenvogt Kaspar Hauser
(1670-1730), in der Hoschet wohnhaft. Andere mir bekannte Fahrtswirte: Simon Miiller
und Felix Beglinger (1582), Landvogt Christen Elber (1646), Landessickelmeister Jorg
Miiller (1673), Landvogt Heinrich Hauser (1690) und Sickelmeister Georg Hauser (1796).

Zu Kaspar Hausers Reklamation vide LAG: Kath. Ratsprotokoll von 1697 Januar 26 und
1698 August 4.

152



vier Jahren Fahrtskosten, die aufgrund der aufwendigen Speisekarte ent-
standen waren.”®

Was allerdings auf die Tafel kam, zihlte zu den Hochgentissen damali-
ger Esskultur.”” Eine Rechnung mit allen Einzelheiten, die uns noch
erhalten geblieben ist, vermittelt ein anschauliches Bild iiber die Speisen,
die Quantititen und die Essgewohnheiten der regierenden Fithrungs-
schicht bei Staatsakten. Sie datiert aus dem Jahre 1739 und betrifft ein
Fahrtsmahl im Hause des soeben erwihnten Landessickelmeisters Kaspar
Hauser sel. mit etnem Total von 75 Gulden 36 Schilling und 4 Angstern.
Im folgenden sei sie als interessantes Kulturdokument wortwortlich ange-
fihrt, so wie sie in einem Korrespondenzband im Gemeindearchiv Nifels
vorzufinden ist:™

«Rechnung — Wie Viel die Mallzeit Koste, so auff obrigkeitliche Spesen
iber die fahrt 1739 in Hr Landtseckelmr. Caspar Hausers sel. Haus
gehalten worden:

Erstens fiir Wein benantlich 30 Mass Elsesser a 22 Schilling Tragt 13.10.-

Item 19 Mass Neuschateller a 20 Sch. ist k1o B
Ein Mass in die Kirchen fiir Messwein ~20.=
3 Mass Koch Wein 1.16.—
Danne brot fiir 3.10.~

’* LAG: Im kath. Ratsprotokoll 1741 Juni 27 aktenmissig gemeldet als Hr. Secretarius
Hauser, weil Fridolin Joseph Hauser in jungen Jahren zwischen 1733-1742 Sekretir am
Stift Einsiedeln war. Es betrifft den spiteren Landammann 1749-1751 und 1754-1756.
Vgl. Kubly-Miiller, Landammanner, Nr. 118/120, S. 205 ff., Sohn des obigen bei Anm.
75.

7 In Tagebuch S. 88 meint Schuler, man sei sich gewohnt, eine einfache Lebensweise
unserer Vorfahren auch noch im 18. Jahrhundert vorauszusetzen. Die Notizen von
Landesstatthalter Johann Peter Zwicky (1692-1779) von Mollis, um die es in diesem
Tagebuch geht, lassen aber sehr bezweifeln, ob unsere Annahme richtig ist. Und M. Ca-
duff schreibt, dass der Unterschied zwischen den bescheidenen Werktagsmahlzeiten und
der Giberreichen Speisefolge an Festtagen ungleich grosser war als heutzutage. Vgl. Caduff,
Moritz, Essen und Trinken im Lugnetz, in: SAVK 82 (1986), S. 249. U. Rohner berichtet
von einem Gastmahl zu Ehren Melanchthons, an dem durchschnittlich jeder Gast zweiein-
halb Liter Wein getrunken hatte. Vgl. Rohner, Ursula, Trinksitten gestern und heute, in:
SAVK 73 (1977), S. 199. Ein Beispiel zu dieser erstaunlichen Feststellung in: Glarner
Heimatbuch, Glarus 1950, S. 367f., das Pannermahl von 1783 anlisslich der Wahl von
Johannes Blumer zum Pannerherrn. Ein anderes Beispiel aufgrund der Aufzeichnungen
des Sekretirs Hauser in Einsiedeln (vide Anm. 76): das grosse Ehrenmahl im Stift vom 3.
Mai 1735 anlisslich der Benediktion des Abtes Niklaus Imfeld und der gleichzeitigen
Einweihung der neu restaurierten Klosterkirche, aus: Heft Maria Einsiedeln, Heft 5, Mai
1985.

’® GAN: Korrespondenzband C 25, S. 251 f.

153



Ein gantzes Kalb gekaufft, darfiir bezahlt 4.30.-

und annoch aus der Metzg ein Kalbskopf beschickht -5~
Rindfleisch 20 # a1 bz. 1.16.4
Mitel Essen fiir —-.45~
2 gitzi darfir bezalt 1.40.—
fir 5 Hiiner bezalt 2—-
fir 3 Capaunen, deren einer am abent 3.30.-
fir Dauben, und Wildg'fligel 3.10.-
fiir 1 schonckhen a1 gl und 1 Diirre Zunge a 25 1.25.-
fir 12 brat Wiirst -.48.-
fir Weiss Mehl 2.16.—
Item 3 Kopf Semmel Mehl 1.1.-
fir Milch, griess Mehl, Eyer, griitz und Citronen 3.15.-
fiir 12 lib frisschen Anckhen a 8 Sch. 1.46.—
Schmaltz zum Kiichlen, und anderem Kochen 2i—-
Fir Confect Bezalt 5.20.-
Mandel, Zuckherbrot, und baumohl 1.15.-
Zuckher fiir — 45—
salat, und kraut —,20,~
Kertzen fiir -18.-
fiir Vogel bezalt -.45.—
Item noch fiir Muscatnuss - 6.—
Die pfert in haber, und Heuw 3.30.-
Denn P.P. Capuciniis, deren einer die Ehren Predigt

abgelegt Wein schickhen miissen fiir 1.40.—
Fehrner 7 Mass Elsesser a 22 Sch. 3. 4-
Und noch 4 Mass Neuschateller 1.30.—
S[umm]a 75.36.4»

Aus der vorliegenden Rechnung wird ersichtlich, dass auch das Nacht-
mahl (das Beneventierungsmahl) in der Kostenaufstellung enthalten ist,
dass ferner die einheimischen Priester und die Patres Kapuziner beim
Festbankett nicht dabei waren, dass sie aber beim Herrenmahl im Kloster
mit dem Ehrenwein bedacht wurden, und dass man als Deputierter aus
benachbarten Gegenden beritten zu den Festivititen im Lande Glarus
gekommen war.”

Uber den Verlauf des Banketts wissen wir nicht viel. Vorerst erfolgte
die «Complimentose abdanckhung», die Verdankung durch den Ehrenge-

7 Das Kloster Nifels erhielt vom Land einen finanziellen Zuschuss an die Verkostigung
der einheimischen Geistlichkeit beim Fahrtsmahl.

154



sandten von Schwyz, wobei er immer im Auftrage und im Namen aller
Gesandten das Wort ergriff.’® Er erinnerte an die in Nifels genossene
Gastfreundschaft und fand freundliche Worte fiir die gute Aufnahme und
die aufmerksame Betreuung. Er versicherte, dass man die altiiberlieferte
gegenseitige Freundschaft weiterhin hochhalten wolle, wie dies bis anhin
beidseitige Tradition gewesen war.

Auf das hin antwortete der Landammann des Standes Glarus und gab
den Dank an die Adresse zurlick, von der er ausgegangen war. Schliesslich
erhob der erste Mann des Landes sein Glas vorerst auf den loblichen Stand
Schwyz, dem gemiss den alten Briauchen «die erste Gesundheit» zukam;
dann folgten die Trinkspriiche einer nach dem anderen auf die Herrschaf-
ten, die ithre Delegationen zum Fest abgeordnet hatten: an den Fiirstabt
des Stiftes St. Gallen, auf die Stadt Rapperswil, auf die diversen Herrschaf-
ten im Linthgebiet und im Rheintal und schliesslich auf die Personen der
fremden Gesandten selber.

Da zur Schar der Giste auch die fremden Geistlichen gehorten, um-
fasste die vom Land zu bewirtende Gesellschaft eine stattliche Anzahl von
Leuten aus der Politik und aus den Kreisen der Kirche. Die Gefahr, dass
deswegen unverantwortlich hohe Kosten entstiinden, war eine stindige
Sorge der Landesbehorde. Wihrend der Toaste und der Reden geschah die
Aufwartung und die Bedienung durch den evangelischen und den katholi-
schen Liufer. Es war auch alte Tradition, dass der Landessickelmeister
mit seinem Diener zur Tafelrunde gehorte, auch dann, wenn er evangeli-
scher Religion war.

Es versteht sich von selbst, dass das Fahrtsmahl die beste Gelegenheit
bot, neben der Pflege der Geselligkeit unter der politischen Fithrung und
der Beziehungen mit den Vertretern «der erbarkeit» auch die politischen
Tagestragen zu erdrtern. Die zwischen Schwyz und Glarus schwebenden
Fragen bezogen sich nicht nur auf eidgendssische Probleme; man fand sich
ebensosehr zu gemeinsamer Diskussion zusammen, weil man beidseitig
Gebiete wie die Linthvogteien Uznach und Gaster gemeinsam zu verwal-
ten hatte.®’ Ausserdem war es fiir die katholische Seite von Vorteil, mit
politischen Informationen aus den glaubensverwandten Stammlanden ver-
sorgt zu werden. Und schliesslich war man in vielerlei Hinsicht miteinan-

® GAN:Reden 1, S. 25 und 39 ff.

¥ Die Stinde Schwyz und Glarus erwarben gemeinsam 1438 die Herrschaft «Wind-
egg», die spitere Landvogtei Gaster. Die ehemalige Grafschaft Uznach wurde von 1437 bis
1469 an Schwyz und Glarus verpfandet und 1469 endgiiltig erworben. — An der Fahrt 1558
eroffnete Schwyz den Glarnern, dass sie die Landsleute von Bilten, welche starben ohne zu
beichten und ohne das Sakrament zu empfangen, in Schinis nicht mehr bestatten lassen
wollten. LAG: Gem. Ratsprotokoll 1558 April 18.

155



der auch blutmissig verbunden, sio dass die gleichen Verwandtschaften
zusammenkamen, die die Fithrumgsschicht des damaligen bauerlichen
Patriziats ausmachten.®

Wihrend die Prominenz beim Ehrenmahl den aufgetragenen Kostlich-
keiten zusprach und dem Stile der Zeit gemass hoflicher Konversation
oblag, wurde nach dem Absingen des «Salve Regina» in der Kirche die
Prozession aus Glarus bis ins Nafellser Oberdorf zuriickbegleitet und zum
Heimweg nach Glarus verabschiedlet. Unterdessen begann auf den Stras-
sen des Dorfes der Warenmarkt und in den Wirtshiausern das unvermeidli-
che allgemeine Tanzvergniigen.

Im Jahre 1652 nahm der Fahrtsprediger Dekan und Pfarrer Johannes
Ludwig Ammann von Glarus dieses weltliche Treiben zum Gegenstand
eines leidenschaftlichen Kanzelwortes.®” Thn hatte ein gewaltiger Arger
beim Anblick des ausgelassenen Rummels gepackt, der dem frommen
Gedichtnis in den Morgenstundem im Verlaufe des Nachmittags folgte.
Besorgnis erklang aus seinen Wortten dartiber, dass der weltliche Teil das
Volk verfithren konnte, vor dem: Abschluss des Umgangs dem Dorfe
zuzulaufen, wo der Warenmarkt viele Dinge anbot, welche im kargen
Alltag nicht ohne weiteres zur Verfiigung standen. Daher rief er aus:
«Deren zugeschweigen, die eintweder gar keiner predig zuhdren, und
stracks dem Dorff und den kramuliaden zulauffen», zumal seit 1564 die
Gedichtnisfeier vom Verhalten dier Teilnehmer her sehr zu wiinschen
tibrig liess.

Mit der Zeit verlich ein bedeutender Warenhandel dem Tag eine
gewisse wirtschaftliche Bedeutung. Fremde wie einheimische Krimers-
leute hatten an diesem Tag, wie an den ubrigen sechs gewohnten Jahr-
mirkten, die behordliche Erlaubnis, ithre Waren auszulegen und zu
verkaufen. Auf der Wappenscheibe von Landvogt Walter Tolder (1574)
sind die Verkaufsstinde mit den Krimern im Bilde festgehalten.’* Es
scheint, dass auch sie Bestandteil dies Fahrtsbrauchtums gewesen sind. Die
Abgaben fiir die Standplitze, die Standgelder, verursachten hie und da
Klagen von seiten der Hindler. Die einheimischen, von den ortlichen
Behorden aufgebotenen Einziiger versuchten nicht ungern, die Strassen-
hindler hinters Licht zu fihren und Gelder in die eigenen Taschen
abzufiihren.

%2 Vgl. Stettler, Bernhard, Studien zwr Geschichtsauffassung des Agidius Tschudi,
Habilitationsschrift, Basel 1973, S. 17 zur Herrschaftsform in den eidgendssischen Orten,
umschrieben mit «aristokratische Repubilik»; ebda., S. 61 zur Oberschicht in ihrem
Rollenverstandnis als die Nachkommen de:r Bundesgriinder.

¥ Heer, Festschrift, S. 218, Anm. 3.

% Vgl. Winteler, Wappenscheibe.

156



Auch der Knechte- und Magdemarrkt inm unmittelbarer Nihe des Fahrts-
platzes galt immer wieder mit seine:m den Predigtgottesdienst storenden
Spektakel als ein Stein des Anstosises. In der erwihnten Predigt von
Pfarrer Ammann findet er mit folge:ndem Worten entsprechende Erwih-
nung: «oder wann sie [die Fahrtsbeswuchier] gleich auf dem platz seind, nit
allein fiir ihre personen nie aufmercken, sonder mit threm schwetzen,
lachen, markten, kauffen, tauschem, zotten und possen reissen, und
anderen diesem ohrt unzimmenden sachen andere in ihrer andacht irge-
ren, hinderen, und verirren». Das Fahrtsmandat von 1792 spricht von
zahlreichem Volk, das «nach vollendeter Predig verloffen» sei. Es ergehe
der ausdruckliche Befehl, dass «alles [[Volk] bey der procession bis zu ende
verbleiben [solle], und solcher hiermiit micht etwann mit eitelm geschwitz
sondern mit bettung des heil. rosenkr-anzes beywohnen solle».®

Seit jeher hat immer der Tanz zw den offentlichen Vergniigungen am
Fahrtstag gehort. Damit waren allerdimgss die Streitereien verbunden, die
Wortwechsel mit den darausfolgendien Schlaghindeln, die Kraftmeiereien
zwischen Einheimischen und Fremdlen, zwischen den Verheirateten und
den Ledigen, Zank und Hader in de:n W irtshiusern und auf Strassen und
Dorfpldtzen. Der Prediger kriusiertee daher das streitstichtige Treiben mit
folgenden scharfen Worten: «Wann das [die Predigt nimlich] furtiberen,
begibt man sich in die Wirtshduser, iissext, trinket, springt, dantzet, und da
man Gott dancken solt, darf man wol anheben, zancken und balgen,
schweeren und fluchen, rauffen und sichlagen, anderen unrahts, so auf
diesen tag vorgehet, nur zugeschweigien. »

Gingen die Wellen des Hasses niclht mur in einzelnen Familien, sondern
in ganzen Volksteilen besonders hocth, wie in den Zeiten der Reformation
und der spiteren Spannungen zwisichen den Konfessionen, wurden sie
auch an der Fahrt spiirbar. Der Feierrtag erwies sich ja seit Jahrhunderten
auch als Moglichkeit, sich zu treffen wnd Geschifte abzuwickeln. Dann
wurde, um «zuo vermyden grosseremn Sichadens», ein allgemeiner Landes-
friede «fiir wort und werk» ausgekiindet.®® Der Geltungsbereich dieses
grossen Friedens, oder auch «grosise Einung» genannt, erstreckte sich
einzig am Fahrtstag iber das ganze Hoheitsgebiet des Glarnerlandes. In
zeitlicher Hinsicht dauerte ein solchh besonderer Frieden vom Erklingen
der «Betglocke», welche am Morgem des betreffenden Feiertages gelautet
wurde, bis zum Liuten der Morgenglocken am folgenden Tag. Im grossen

% Fahrtsmandat 1792, in RQ II1, S. 1107 f:.

% Zum Friedensrecht vgl. Miiller, Albert,, Das Strafrecht im alten Land Glarus seit der
Befreiung von 1387 bis zur Helvetik, Diss. Freiiburg, Nafels 1981, S. 57 ff., insbesondere
S.631.

157



Landsmandat vom Jahre 1770 steht geschrieben: «Wer die grosse buss
verwiirckht, der ist schuldig zu bezahlen 11 pfund; wer an heiligen tagen,
desgleichen an sankt Fridlis tag und an der Nefelser fahrt, es geschehe an
einem theil des landts, wo es immer wolle, freffelt und schlagt, der hat
selbe verwiirckht.»

Die sogenannte grosse Einung fand Anwendung an festlichen Anlissen,
wo grossere Versammlungen des Volkes zu politischen oder geselligen
Veranstaltungen stattfanden, und wo infolge genossener Freuden eine
erhohte Neigung zu Mutwillen und Ubermut vorhanden war.” Demnach
hat es an behordlichen Anstrengungen zur Wahrung von Ruhe, Anstand
und Wiirde im Rahmen sowohl der kirchlichen Gedichtnisfeier an der
Fahrt wie auch der weltlichen Nachfeier in den Nachmittagsstunden nicht
gefehlt. Die weitere Tatsache, dass der Fahrtstag im Rechtsleben als
Termin von Verpflichtungen oder auch als Zeitbestimmung fiir die Dauer
von Rechtsverhiltnissen Verwendung fand, zeigt eindriicklich, wie fest
dieser Tag tber Jahrhunderte hinaus dem Volksbewusstsein eingeprigt
war.

Die Geschichte der Nifelser Fahrtsfeier empfindet man als ein merk-
wiirdiges Zusammenspiel von kirchlichen und staatlichen Formen, als ein
Zusammenwirken von kirchlichen und weltlichen Briuchen, von prakti-
schen menschlichen Interessen und ideellen Werten, welche von einer
nach innen gerichteten Geisteshaltung in der getreuen Erfillung eines vor
vielen Generationen eingegangenen Gelobnisses iiberhoht sind. Dass
wenigstens einmal im Jahre fir das unschitzbare Gut der Freiheit in einem
etwas erweiterten Rahmen mit besonderer Feierlichkeit gedankt wird, darf
man angesichts seiner weltweiten Bedrohung als zeitgemiss und daher
auch als sinnvoll den kommenden Jahrgingen zu weiterer fortgesetzter
Ausiibung ans Herz legen.

¥ Zur «grossen buss»: RQ III, S. 1479 f., Das grosse Landtsmandat 1770 sowie RQ III,
S.1499, Landsgemeindebeschluss vom 1788 Mai 7/18. — In diesen Zusammenhang gehort
der Totschlag, «so an der Fahrt zu Nifels geschehen», der seine Behandlung im Gemeinen
Rat 1549, am Zinstag auf St.-Jorgen-Tag, gefunden hatte. Hans Gerig von Tuggen hat an
der Fahrt zu Nifels ohne alle Ursache den Jakob Oberholzer (von Uznach?) erstochen.
Der Titer war flichtg.

158



QUELLEN UND LITERATUR
Ungedruckte Quellen

Landesarchiv Glarus (LAG)

Protokolle des gemeinen, des katholischen und des evangelischen Rates.
Hauser, Walter, Handschriftliche Notizen (1826) im Landsbuch K 107; ehemals Kloster-
bibliothek Nifels.

Gemeindearchiv Nifels (GAN)

Tagwenbuch des Tagwens Nafels, Band 1 1588-1678, S. 1-366, (zit. TWB I).

Tagwenbuch des Tagwens Nifels, Band I1I 1683-1783, S. 1-260 (zit. TWB III).

Korrespondenzband C 25.

Urkundensammlung vom Land Glarus vom 1388-1395 und vom Jahr 1527-1699, Nebst
der Bunds Erneuerung mit Frankreich von 1715. Zusammengetragen und geschrieben
von dem Landvogt Placidus Hauser; und dem Landsfahndrich Johann Maximus Burger
zu Nafels (zit. Urkundensammlung).

Reden I Handschriftlich aufgezeichnete Amtsverrichtungen von 1733-1772, darunter
verschiedene Fahrtsreden, beginnend mit jener von Statthalter Fridolin Joseph Hauser,
gehalten zur Beneventierung am 8. April 1733, S. 1-174 (zit. Reden I).

Kirchenarchiv Nafels (KAN)

Fragment des jiingeren (3.) Jabrzeitbuches der Pfarrei Mollis mit Stiftungseintrigen aus
dem 15.-17. Jahrhundert.

Privatarchive (PA)

Reden II: Sechs handschriftlich iiberlieferte Einzelreden zur Fahrt von 1783-1788,
Verfasser die Statthalter Balthasar Hauser und Felix Miiller; bei Albert Miiller, Nifels
(zit. Reden II).

Jabrzeitbuch der Pfarrei Linthal (1518), verfasst von Heinrich Lingki aus Sickingen;
Abschrift bei Heinrich Stiissi, Linthal.

Hauser, Fridolin Joseph, Aktenstiicke iiber die Konversion des Pfarrers Johann Melchior
Streiff in Schwanden (1752-1757); Abschrift von Pfr. Paul Thiirer bei Albert Miiller,
Nifels (zit. Streiffenhandel).

Blumenthal, Jobann Ulrich von, Kirchen Directorium datiert vom 2. Juni 1850 (eine
Zusammenfassung des liturgischen Brauchtums tiber das Kirchenjahr hinaus); Abschrift
bei Dekan und Kaplan Jakob Fih, Nifels.

159



Gedruckte Quellen

Stucki, Fritz, Die Rechtsquellen des Kantons Glarus, 5 Biande, Aarau 1987 (zit. RQ I-V).

Schuler, F., Aus dem Tagebuch eines glarnerischen Statthalters vom Jahre 1725 [Johann
Peter Zwicky] in: JHVG 9 (1873) (zit. Tagebuch).

Henggeler, Rudolph, Das Schlachtenjahrzeit der Eidgenossen nach den innerschweizeri-
schen Jahrzeitbiichern, Basel 1940, in: Quellen zur Schweizer Geschichte, II. Abtg.:
Akten, Band III.

Oertli, J., Der Kriminalprozess des Kirchenvogts Georg Egli von Glarus (1746-1750).
Nach den Akten dargestellt in: JHVG 3 (1867).

Wymann, Ed., Das Schlachtjahrzeit von Uri, Altdorf 1916.

Custor, Jobann Ulrich, Chronik der Grafschaft Uznach, 1973.

Zeitungen: Glarner Zeitung, Glarner Nachrichten, Neue Glarner Zeitung, Glarner Volks-
blact.

Erginzende Literatur

Benziger, C., Alte kirchliche Gebrauche in Schwyz, in: ZSKG 8 (1914), S. 25-32.

Buss, Ernst, Die religiosen und weltlichen Festgebriuche im Kanton Glarus in: SAVK 4/4
(1900).

Carlen, Louts, Wallfahrt und Recht im Wallis, in: ZSKG 48 (1954), S. 161-169.

Fuchs, Ferdinand, Kirchliches Brauchtum in Appenzell zu Beginn des 19. Jahrhunderts, in:
SAVK 71 (1975), S. 26-47.

Heer, Gottfried, Zur Geschichte des glarnerischen Strassenwesens, in: JHVG 29 (1893),
S.1-55.

Heim, Walter, Religiose und patriotische Wallfahrtsorte am Vierwaldstittersee, in: SAVK
71 (1975), S. 8-25.

Heim, Walter, Volksbrauch im Kirchenjahr heute, Schriften der Schweizerischen Gesell-
schaft fiir Volkskunde, Band 67, Basel 1983,

Legler, G. H., Ambiihl im Schneisingen und Alt-Weesen, Kriegsgeschichtliche Studie als

Beitrag zur fiinfhundertjahrigen Jubilaums-Festschrift der Schlacht bei Nifels, Glarus
1888.

Miiller, Albert, Die Nifelser Fahrtsfeier von 1798, in: Glarner Volksblatr Nr. 71 vom
23.Mirz 1956 und ff..

Miiller, Albert, Die erste Naifelser Pfarrkirche von 1523, in: Glarner Nachrichten vom
4. April 1979.

Ochsenbein, Peter, Das Luzerner «Grosse Gebet» im 15. Jahrhundert, in: ZSKG 76
(1982), S. 40-62.

Ringholz, Odilo, Das «Grosse Gebet», in: ZSKG 11 (1917), S. 126-130.

Riick, Peter, Die Durchfithrung des «Grossen Gebets» in den Jahren 1587-1588, in:
ZSKG60 (1966), S. 342-355.

Scheiwiler, A., P. Ludwig von Sachsen. Ein Beitrag zur Gegenreformation in der Schweiz,
in: ZSKG 10 (1916), S. 241-274.

Schnitzer, Maria, Die Morgartenschlacht im werdenden schweizerischen National-
bewusstsein, in: Geist und Werk der Zeiten, Heft 21, Ziirich 1969.

160



Wymann, Ed., Urnerische Staatsbeitrige fiir kirchliche Zwecke, in: ZSKG 7 (1913),
S.126-140.

Wymann, Ed., Historische Aufsitze, hrsg. von Dr. phil. Gottfried Bosch, in: Beiheft Nr. 3
zum Geschichtsfreund, Stans 1958.

161






ADMINISTRATIVER TEIL






	Die Näfelser Fahrtsfeier vor 1835

