
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 65 (1974)

Artikel: Die Vita des heiligen Fridolin

Autor: Widmer, Berthe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Vita des heiligen Fridolin

Berthe Widmer

Historischer Kommentar zur Fridolinsvita

Wenn man vom Patron des Glarnerlandes Fridolin, von seinem Leben

und Wirken sprechen will, sieht man sich unumgänglich gezwungen, auf

jenes kleine literarische Werk zurückzugreifen, das — von einem Manne

namens Balther aufgezeichnet — als einziges Dokument der Frühzeit ein

Bild dieses Glaubensboten entwirft h Was man von Fridolin weiß, hat

man fast ganz und gar aus seiner Vita geschöpft, die in bloß einer einzigen
Fassung auf uns gekommen ist; von ihm selber hat sich kein auch noch

so kleines Schriftstück erhalten, und andere Nachrichten über ihn sind

knapp und spärlich und stammen mit einer einzigen Ausnahme — der
Zürcher Handschrift C 12 vom 9. Jahrhundert — so weit man entscheiden

kann, aus einer spätem Zeit 2. Deshalb wäre es nicht abwegig anzunehmen,
diese eine Vita würde in unsern Gegenden, wo der Missionar gemäß alter
Tradition einst gewirkt haben soll, entweder im lateinischen Urtext oder
dann wenigstens in einer genauen Übersetzung von einem breiteren Publikum

gelesen, was aber offenbar nicht zutrifft, da die lateinische Version
nicht leicht zugänglich ist und von einer wörtlichen Eindeutschung, wo
immer man anfragt, niemand etwas gehört hat. Nur modernisierende
Überarbeitungen sind bekannt3.

Einer der verschiedenen Gründe, um derentwillen man diese Vita der

Vergessenheit anheim gibt — es sei denn, daß ein Gelehrter sie zu
Studienzwecken vornehme —, liegt wohl darin, daß sie durch die Historiker

1 Die maßgebende Ausgabe findet man in den Monumenta Germaniae Historica,
Scriptores Rerum Merovingicarum (MGSS Rer. Mer.) t. 3, Hannover 1896, p. 351 ff.

2 Vgl. Margrit Koch, Sankt Fridolin und sein Biograph Balther, Diss. Zürich 1959,

p. 39.
3 Eine deutsche Version aus dem 15. Jahrhundert veröffentlichte F. J. Mone,

Quellensammlung der badischen Landesgeschichte, Karlsruhe 1848, 1.1, p. 99—111. Sie ist
schlecht verständlich und sehr frei. — Eine deutsche Bearbeitung hat Petrus Canisius
nach dem Geschmack seiner Zeit geliefert. — Sehr ansprechend ist die im Schweizer
Legendenbuch, hg. von Eduard Fischer, Einsiedeln/Köln 1943.

100



in Mißkredit gebracht worden ist, indem diese erklären, die Auskünfte
Balthers über Fridolin seien falsch oder sie seien unzuverlässig; sie seien
auf weite Strecken nichts als Legende, ein stilisiertes Idealbild,
zusammengestellt aus einstmals üblichen Topoi und nach verbreitetem Schema 4.

Ein anderer Grund für die Ablehnung der Vita erklärt sich durch die
Fremdheit ihres Stoffes und ihres Stils. Denn ohne die Vita im Wortlaut
zu kennen, ahnt jedermann, was sie zu bieten hat: einen Helden der
Tugend und der Askese, einen Heiligen mit seinem alles bestimmenden
Gottvertrauen, das dem allgemeinen Menschenideal der Neuzeit nicht mehr
entspricht. Wer aber gar einen Blick in die Lebensbeschreibung getan hat,
den mag die andauernde Heiligsprechung der Hauptperson und ihrer Taten

durch den Verfasser ärgern und die ständige Wiederholung allein
schon des Wortes «sanctus» ermüden, wie denn überhaupt die gestelzte
Redeweise mit ihrer Häufung und Übereinanderschichtung von Abstracta,
die sich unter anderm in feierlichen Wendungen wie «die Vornehmheit
der Verwandtschaft» oder «die Erhabenheit der Großmut» gefällt, dem
Leser auf den ersten Versuch hin ungenießbar vorkommen wird5.

Doch wie dem sei: man sollte eine alte Heiligenvita, auf der eine lange
Tradition ruht, nicht fallen lassen, ohne genau zu wissen, was man damit
tut, und ohne sich vorher um sie bemüht und sie recht eigentlich zur Kenntnis

genommen zu haben. Sie sei deshalb hier vorgelegt in lateinischer
Fassung und in einer möglichst getreuen Übersetzung. Vom modernen Leser

fordert sie nicht etwa ein wesentlich größeres Einfühlungsvermögen
als andere Dokumente aus frühern Zeiten tun, denn — recht bedacht —
mutet jedes Zeugnis der Vorzeit zuerst einmal sonderbar an, wie das
Jacob Burckhardt kräftig betonte, da er folgendes erklärte: «Alle echte

Überlieferung ist auf den ersten Anblick langweilig, weil und insofern sie

fremdartig ist. Sie kündet die Anschauungen und Interessen ihrer Zeit für
ihre Zeit und kommt uns gar nicht entgegen» 6. Es ist klar: ein Entgegenkommen

müssen wir selber aufbringen, und würde man sich an die mit-

4 Die schärfste Kritik übte der Herausgeber Bruno Krusch — vgl. Anm. 1. Meyer
von Knonau bezeichnete die Vita als freche Fälschung; so in der Allgemeinen
Deutschen Biographie Bd. 7, p. 385/87. — Alois Lütolf, Die Glaubensboten der Schweiz
vor St. Gallus, Luzem 1871, p. 267/93, verteidigt die Glaubwürdigkeit, und seine
Ausführungen werden selbst vom genannten Meyer als «scharfsinnig» betrachtet. Vgl.
M. Koch, a. a. O., p. 14, Anm. 1 und passim.

5 Solche Wendungen findet man schon im 2. Paragraphen der Vita.
6 Weltgeschichtliche Betrachtungen (Kap. 2: Die Befähigung des 19. Jahrhunderts

für das historische Studium), hg. von W. Kaegi, Bern 1941, p. 62.

101



telalterlichen Texte mit dem gleichen Wohlwollen heranmachen, das man
den frühen Buchillustrationen und Wandmalereien oder Kapitellen
schenkt (weil von diesen bereits jeder auch nur Halbgebildete weiß, daß

er sie als Kostbarkeit schätzen muß, wenn er nicht selber als Sonderling
dastehen will), so könnte man gewiß auch den literarischen Zeugnissen
des Mittelalters einen Reiz abgewinnen und in manchen sogar Schönheit
und Poesie entdecken. Übrigens läßt sich gerade die Fridolinsvita in der

Fassung Balthers — was ihren Stil betrifft — in gewissem Maße mit
Miniaturen der Frühzeit, solchen etwa der ottonischen Kunst, vergleichen,
insofern sie nämlich dieselbe Emphase, dieselbe betonte Sakralität, eine

ähnliche Stilisierung der Gestalt und Typisierung der Haltung besitzt und
das Überschwängliche, Gespreizte bevorzugt, wie es die Formen- und
Gebärdensprache mancher Bilder jener Epoche tut.

Doch soll hier die Fridolinsvita nicht einfach als schriftliches Kunstprodukt

angepriesen und zur Lektüre empfohlen werden. Sie soll auch nicht
bloß als geistesgeschichtliches Zeugnis für eine bestimmte mittelalterliche
Anschauung von Heiligkeit, christlichem Bekennermut und Missionswerk,
also nicht allein als die Darstellung eines Heiligentypus und Heiligenideals

präsentiert werden. Gewiß, sie hat ihren Wert als Kunstwerk, und
sie hat Anrecht auf unsere Beachtung als Ausdruck eines Frömmigkeitsideals

und als Schilderung eines frühen, menschlichen Vorbildes, ja man
könnte sagen: auch als eine Vorform des spätem historischen Heldenromans,

da die Vita eigentlich romanhafte Stellen enthält. Nachzuforschen,
wie die Muster der Vollkommenheit aussahen, nach denen sich die
Menschen in Wirklichkeit und Dichtung ausrichteten, lohnt sich immer, da die

Hochziele, nach denen die verschiedenen Epochen strebten, vielleicht
unterschiedlicher und weit charakteristischer waren als die jeweils erreichten
und gelebten platten Realitäten. Aber wäre es auch wahr, daß die uns
überlieferte Geschichte Fridolins nur ein ebensolches Idealbild stilisiert
vorzeigte oder uns eher den Typus eines Glaubensboten malte als ein
bestimmtes einzelnes Individuum, man müßte doch wohl zugeben, daß sie

nicht aller Nachrichten entbehrt, die historische Wirklichkeit von bestimmter

Einmaligkeit anzudeuten vermögen. Zwar steht die Hagiographie des

Mittelalters ganz im Dienst der religiösen Erbauung, weswegen sie auf
historische Wahrheit nicht sonderlich achtet, und dennoch haben sich
meistens in ihre Werke da und dort — ob der Verfasser es wollte oder nicht —
echt geschichtliche Daten eingeschlichen, die auf ihre Glaubwürdigkeit
geprüft werden können.

102



Freilich begibt man sieb auf ein dorniges Feld, wenn man nach dem

historischen Kern von Legenden, im bestimmten Fall der Fridolinsvita,
fahnden will, und man fühlt sich beinahe entmutigt, es zu unternehmen,

wenn man eine Erklärung wie die von J. Hennig zur Kenntnis nehmen

muß, der im Lexikon für Theologie und Kirche seinem Artikel über

Fridolin folgende Bemerkung anfügt — gleichsam als wollte er mit
ruhegebietender Geste einer allzu langdauernden Diskussion aus Überdruß ein

Ende setzen: «Die umfangreiche Literatur über die Geschichtlichkeit von

Balthers Werk ist in ihrer Fruchtlosigkeit instruktiv. Sie wurde durch M.

Koch abgeschlossen» 7.

Solche abmahnenden Worte darf man nicht überhören, sondern muß

sie ernst nehmen. Das Grübeln nach dem historischen Kern in mittelalterlichen

Legenden hat sehr häufig zu nichts weiterem als zu einer völligen

Zersetzung der überlieferten Bilder geführt, und die kritische Analyse hat

zusammen mit der Hülle der Verklärung, die einst dem Heiligen umgelegt

worden war, allzu oft auch die lebendige Haut vom Leib des Heiligen
gerissen, weil es unmöglich war, die historische Person von demjenigen

Idealbild zu scheiden, das zu verwirklichen sie bestrebt gewesen war und

das die Nachwelt in ihr verkörpert gesehen hatte. Und dennoch erlauben

eine längere Beschäftigung mit den frühern christlich-mittelalterlichen
Jahrhunderten und eine genaue Betrachtung der Fridolinsvita unter

Berücksichtigung neuer Ergebnisse spezialisierter Forschung wohl nicht bloß
eine frische Zusammenstellung der alten Fragen, die von Gelehrten

aufgeworfen worden sind, und nicht bloß eine Aufzählung der sich in mancher

Hinsicht widersprechenden Antworten — sie gestatten darüber hinaus

doch auch eine gewisse Bereinigung und weitere Klärung der Probleme,
und dies eben dann, wenn man sich vor einer alles zersetzenden Kritik
sorgfältig hütet und sich bewußt bleibt, daß man kein Individuum anders

sehen kann als so, wie es sich gegeben hat und von andern geschildert
worden ist.

Der Name, der im Zusammenhang der neuen Fridolin-Forschung vor
allem genannt werden muß, ist bereits gefallen. Margrit Koch, Schülerin

von Marcel Beck, hat sich in letzter Zeit noch intensiver als Médard Barth
und andere mit dem Glarnerpatron, seiner Lebensgeschichte und dessen

7 2. Ausgabe Bd. 5, 1960.

103



Schreiber Balther abgegeben8. Diese neue hier vorliegende Arbeit knüpft
vielfach an ihre Dissertation an, baut auf manchem auf, was dort ausgeführt

worden ist, übernimmt Lösungen, die dort geboten wurden, setzt sich
mit solchen auseinander und greift Bedenken auf, die dort geäußert wurden.

Eine eigene Linie dagegen verfolgt diese Untersuchung in dem
verstärkten Bestreben, den Aussagen der Fridolinsgeschichte ein möglichst
hohes Vertrauen entgegenzubringen und — allerdings ohne gegen
historisch-wissenschaftliche Forderungen verstoßen zu wollen — das Prinzip
des Geltenlassens so weit zu treiben, daß auch dann, wenn allgemein
anerkannte Forschungsergebnisse der Vita zu widersprechen scheinen, diese

vorerst unkorrigiert belassen werde, bis ernstlich geprüft sei, ob nicht
eher die Besserwisserin Historie ihre Urteile zu revidieren habe, als das

Dokument aus früherer Zeit seine Aussagen ändern müsse. Statt zu fragen,
wie vieles in der Vita zu verbessern sei, verstehe man sich zu der andern
Frage, wie vieles man in der Vita stehen lassen dürfe, obwohl es immer
unmöglich und auch gar nicht ersprießlich wäre, fortlaufend alles, was die
Gelehrsamkeit durch Generationen an Thesen aufgebaut hat, wieder
abzutragen.

Zum voraus sei nur wenigstens auf die Folge einer bedenklichen Praxis
aufmerksam gemacht, die eine Zeitlang in Schwang gewesen ist, nun aber
bereits von der Geschichtswissenschaft kritisiert wird. Man hat es heute
nicht mehr so eilig wie Ende des letzten Jahrhunderts, ein altes Dokument
als Fälschung abzutun; man rechnet heute eher mit einem echten Kern
und mit frühzeitlichen Urfassungen, die später überarbeitet, stilistisch und
— bewußt oder unbewußt — auch inhaltlich verändert wurden; aber die
Folgen jener einstigen Mode sind noch lange nicht alle ausgemerzt,
vielmehr halten die Wirkungen der frühern allzu radikalen Säuberungsaktionen

noch immer an. Nachdem man zum Beispiel die Nachrichten aus der

8 Die Dissertation M. Kochs ist bereits in der Anmerkung 2 zitiert worden. Die
beiden wichtigsten Aufsätze von Medard Barth sind folgende: Zur Mission des hl.
Fridolin im Elsaß: Archives de l'Eglise d'Alsace N. S. 1, 1946, p. 21 ff. — und: St.
Fridolin und sein Kult im alemannischen Raum; ein Versuch: Freiburger Diözesan-
archiv 75, 3. Folge Bd. 7, 1955, p. 112—202. — Von Marcel Beck ist vor allem zu
erwähnen: Die Schweiz im politischen Kräftespiel des merowingischen, karolingischen
und ottonischen Reiches: Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins (ZGORh)
N. F. 50, 1937, p. 272 ff. — Eine kritische Übersicht über die bisherige Forschung
bietet Fridolin Jehle, Geschichte der Stadt Säckingen Teil 1: St. Fridolin, sein Werk
und seine Verehrung, Archiv-Ausgabe Ms.

104



frühmittelalterlichen Missions- und Bekehrungsgeschichte in manchen
Fällen aus gutem Grund, häufig aber etwas bedenkenlos als Erfindung
späterer Zeit erklärt, gelegentlich einfach im Analogieverfahren und allzu
voreilig auf den anwachsenden Haufen der sogenannten entlarvten Lügen
geworfen hatte, — verleitet durch die sich aufdrängende Überlegung: ist
schon dies alles falsch, so wird auch der Rest nicht besser sein — war man
endlich zu der lapidaren Feststellung gelangt, es sei aus jener Epoche
schlechtweg nichts überliefert worden, und diese Feststellung hatte sich
dann fast unvermerkt entgegen einer vergessenen bessern Einsicht zu der

Meinung weiterverwandelt, es sei in jener Epoche auch gar nichts von
Bedeutung vorgefallen, weil sich ja sonst eine Kenntnis davon erhalten
hätte. Und in dieser Weise hat man e silentio auf ein Fehlen von historischen

Vorgängen geschlossen, ob man sich dessen bewußt war oder nicht.
Noch heute spürt man etwas von der eingefleischten, fast unausrottbaren
Scheu, ein Ereignis ins beginnende sechste Jahrhundert hinabzudatieren,
obwohl der Hauptgrund für solches Zögern meist nur in der Rücksichtnahme

auf eine allgemein verbreitete historische Auffassung, die eben

angedeutete, liegt, von der man leicht einsehen könnte, daß sie ihrerseits
auf ganz schwachen Füßen steht.

Dieser Sachverhalt muß deshalb betont werden, weil das Leben und
Wirken Fridolins nach der unter den Gelehrten heute gängigen Meinung
ins 7. Jahrhundert anzusetzen ist, während doch die Vita selber eine
frühere Zeit bestimmt, nämlich die des Merowingerkönigs Chlodwig9, womit
man auf die Wende vom 5. zum 6. Jahrhundert zurückverwiesen wird,
weil der schon mehrfach genannte Schreiber Balther unter dem angegebenen

König zweifellos nur den ersten dieses Namens verstanden haben
wollte. Daß Fridolin je existierte und die uns überlieferte Nachricht über
sein Wirken manches Richtige enthalte, wird jetzt weniger bezweifelt als

früher, doch sind die Bedenken, inwiefern die Vita zuverlässig sei, nach
wie vor recht groß. Darum stellt sich nur schon bei der Datierung von
Fridolins Leben die Frage, wem mehr Glauben geschenkt werden müsse,
der Vita oder einer gewissen historischen Doktrin, die allerdings eher
als Hypothese denn als These zu verstehen ist. Somit mag es angebracht
sein, sich nochmals zu überlegen, ob die wissenschaftlichen Einwände

gegen die Datierung in die Frühzeit gewichtig genug seien, um die Auskunft
der Vita zu entkräften. Denn sollte das nicht zutreffen und könnte die

8 Fridolinsvita Abschnitte 10 und 12.

105



Historie mit allen ihren Kenntnissen und mit ihrer ganzen kritischen
Methode für ihre eigenen Gegenargumente keine höhere Wahrscheinlichkeit
erbringen, so würde es doch wohl richtig sein, sich eher von der Vita über

jene Zeit informieren zu lassen als sie umgekehrt informieren zu wollen.
Die Historie hätte dann nach dem Grundsatz zu entscheiden, der im
Gerichtssaal herrscht: im Zweifelsfall zu Gunsten des Angeklagten: in dubio

pro reo.
*

Nimmt man die Vita vor, so hat man zuerst ihren Aufbau zu beachten.
Sie zerfällt in einen Prolog des schon erwähnten Balther, in die
Lebensgeschichte Fridolins, die in der überlieferten Fassung in einundzwanzig
Abschnitte aufgeteilt wurde und eines Schlusses entbehrt, statt dessen mit
einer Wahrheitsbeteuerung zum letzten Teil, den Wundertaten des heiligen
Bekenners, überleitet. Weiter hat man sich zu merken, daß nicht der
gesamte Text auf die eine und selbe Quelle zurückgeführt wird. Denn nach

Aussagen Balthers, der sich nicht etwa als Verfasser des Werkes, sondern

nur als dessen Schreiber bezeichnet, ist ihm nur die eigentliche Vita in
schriftlicher Überlieferung zu Gesicht gekommen, nicht aber die
angeschlossene Reihe von Wundergeschichten, die er einer nur mündlichen
Überlieferung verdanke10. Diese Angaben sind in mehrerer Hinsicht
wichtig.

Denn nun muß man sich schon fragen, ob und inwiefern Balther die
Wahrheit sagen wollte und konnte ; ob er tatsächlich, wie er behauptet, in
einem Kloster Helera die Vita vorgefunden habe, die er dann — weil ihm
kein Schreibzeug zur Verfügung stand — auswendig lernte und nachher
dem Sinne, wenn auch nicht genau dem Wortlaut nach,wiedergab. Weiter
muß man nachforschen, wann dieser Balther seinerseits gelebt habe, da er
keine Zeit angibt. Bruno Krusch, der den Text in den Monumenta Ger-

maniae Historica herausgab, unterzog gerade schon die Auffindungsgeschichte

im Prolog mit allem Drum und Dran einer strengen Kritik ", und

zwar nicht ohne Berechtigung, denn sie wirkt auf den ersten Blick geradezu
wie ein Schulbeispiel für die Art, wie man Fälschungen fabrizierte und

tarnte. Nur einen Vorwurf kann man dem tüchtigen Kenner nicht ersparen:
daß er nämlich seine Untersuchung nicht mit der nötigen Umsicht be-

10 Man vergleiche den genannten Prolog und dazu die wiederholte Beteuerung
Balthers im Paragraphen 22.

11 MGSS Rer. Mer. t. 3, p. 351 f.

106



endet, sondern — voreingenommen wie er war — allzu rasch mit einem
vernichtenden Urteil abgeschlossen habe. Andere Gelehrte waren vorsichtiger,

und Margrit Koch hat — offenbar ermuntert durch Marcel Beck —
verschiedene Argumente zusammengetragen, die zu Gunsten von Balthers
Ehrlichkeit sprechen, ja es wahrscheinlich machen, daß er nicht alles

«nur aus den Fingern gesogen» habe 12.

Mag die Geschichte von der Entdeckung alter Handschriften oft als
bloßer Topos verwendet und dann auch zur Fälschung mißbraucht worden

sein: im ganzen Prolog unserer Vita findet sich nichts zum Beweis,
daß sie Balther den gleichen Dienst habe leisten müssen. Der vom Schreiber

genannte Fundort, das Kloster Helera, ist — das kann für sicher

gelten — mit dem Kloster Eller an der Mosel identisch, das im 10.

Jahrhundert, in dem Balther gelebt haben dürfte, nachweislich existiert hat,
was M. Koch hervorhebt, um zu belegen, daß wenigstens dieser Name und
dieses Kloster nicht etwa erdichtet worden seien ls. Und um auch dem

andern Verdacht zu begegnen, der Name Balther könne selber ein bloßes

Pseudonym sein, zeigt die gleiche Autorin eine Möglichkeit, den Hagio-
graphen mit einem Balderich von Speyer gleichzusetzen, der ebenda von
970 bis 986 als Bischof geamtet hatte, wahrscheinlich aus Säckingen
stammte und in St. Gallen die Schule besucht haben dürfte 14. Hinter dem

Lehrer Notker von St. Gallen, an den der Prolog sich richtet, vermutet
M. Koch mit plausiblen Gründen den gleichnamigen Arzt und Physicus
der Klosterschule, der auch mit dem Spitznamen «Pfefferkorn»
ausgezeichnet wurde, läßt zugleich aber die von Krusch vertretene Auffassung
zu, es könnte sich um Notker Labeo (d. h. Notker Teutonicus) gehandelt
haben 15. In dieser Weise vermag sie die uns vorliegende Fassung der
Fridolinsvita ins ausgehende 10. Jahrhundert (in die Zeit der Ottonenkönige)
anzusetzen, womit sie Vermutungen des eben genannten Krusch erhärtet, ohne
sich dessen Behauptung anzuschließen, daß die Fridolinsgeschichte eben

damals erst erdichtet worden sei. Immerhin ist mit ihren Identifizierungen,
wie wichtig und interessant sie sind, der Beweis für die Existenz einer
Vorlage, auf die sich Balther berief, noch nicht erbracht, und aus dem

Prolog allein läßt er sich auch wirklich nicht erbringen, sowenig als man

12 Koch, Sankt Fridolin, p. 39.
13 Ebenda p. 40.
14 Ebenda p. 44 ff.
15 Ebenda p. 34. Krusch, MGSS Rer. Mer. t. 3, p. 351.

107



aus ihm das Gegenteil dartun kann. Höchstens die Vita selber kann nähere
Hinweise vermitteln, die eine Schlußfolgerung zulassen.

Immerhin ist zu beachten, wie sorgfältig Balther in seiner Vorrede die
schriftliche Quelle des Haupttextes und die mündliche Tradition der Mirakel

auseinanderhielt16. Wenn er alles insgesamt selber erfunden hätte, die
Vita wie die Wunder, so wäre diese Unterscheidung unnötig gewesen, es sei

denn, auch sie wäre zum Zweck der Täuschung erdacht worden. Desgleichen

wäre seine Auskunft, daß an seiner Vorlage das Ende der Erzählung
fehlte, sinnlos gewesen, da er wie den Anfang der Legende so auch ihren
Schluß nur seiher zu erdichten brauchte, und es könnte diese Bemerkung
nur wieder eine bessere Tarnung seiner Lügen bezweckt haben. Da er
zudem auf eine Schwierigkeit aufmerksam machte, die er wieder zerstreuen
mußte, um den Wert seiner Entdeckung zu bestätigen, so würde er zu den

geriebensten Fälschern seiner Zeit gehört haben, wenn diese Komplikation
auch ihrerseits nur Phantasterei gewesen wäre, ausgeheckt in der Absicht,
eine erheuchelte Ehrlichkeit in besonders helles Licht zu stellen. Das
gefundene Büchlein, so nämlich gesteht der Schreiber, lautete nicht auf den
Namen Fridolin, sondern auf Fridold, was in ihm eine Unsicherheit
weckte, ob er denn wirklich das Gewünschte vor sich habe, so daß erst
eine nähere Nachprüfung die Identität erwies. Was immer man von
solchen Angaben denken will: der Mann, dem das Werklein in neuer
Fassung gewidmet wurde, scheint den Reden Glauben geschenkt zu haben.

Notker, dessen Obhut die Vita anvertraut und der um die Verbreitung
derselben gebeten wurde, hat sie nicht unterdrückt, und so hat sie dazu

beigetragen, die Beliebtheit des Fridolinskultes im 10. Jahrhundert zu
fördern

Einen zweiten Prolog, denjenigen der Vorlage, erwartet man umsonst.
Entweder hat Balther keinen vorgefunden, oder er hat sich die Mühe

erspart, auch diesen auswendig zu lernen.
Verdacht erregt natürlich unter anderm auch die Behauptung, die

Klosterbrüder von Helera hätten ihm das Werk nicht zur Abschrift überlassen
wollen. Gründe für diese Zurückhaltung werden nicht angeführt, aber sich

einige auszudenken, ist nicht schwierig. Selbst ein kleines Buch besaß

einen beträchtlichen materiellen Wert, und eine Heiligenvita war obendrein

eine große geistige Kostbarkeit. Unmöglich, sie einem unbekannten

16 Hiezu und zum folgenden vergleiche man den Prolog.
17 Koch, Sankt Fridolin p. 35 ff.

108



Gast, wie Balther einer war, mitzugeben. Daß im Kloster selber kein
Schreibmaterial vorhanden war, wie es im folgenden heißt, ist ebensowenig

verwunderlich, wenn man überlegt, mit wie vielerlei Mühe man sich
teures Pergament verschaffte, wie man von altem die Schrift abkratzte, um
es neu zu beschreiben, und wie man sich mit Fetzen begnügte, wenn ein
größeres Stück nicht aufzutreiben war. Kommt dazu, daß sich Balther vor den
Mönchen von Helera als Eigenmann Säckingens und wohl auch als Schüler

Sankt Gallens ausgab, so mochte sich in die Bedenken der Gastgeher
eine gewisse Abneigung mischen, solchen hochstrebenden Klöstern die

Kopie einer eigenen Rarität zu gönnen, die sie mit eifersüchtigem Stolz
hüteten. Irgendwo hat sich Balther das Schreibzeug nachträglich doch
verschafft und dann aus dem Gedächtnis aufgezeichnet, was er auswendig
gelernt hatte; so jedenfalls behauptet er.

Da er sich beim Memorieren stärker auf den Sinn der Worte konzentriert

hatte als auf die Worte und Wendungen selber, daher die Vorlage
streckenweise in seinem eigenen Stil wiedergibt, entzieht er dem modernen

Forscher die Möglichkeit, mit Hilfe einer Sprachuntersuchung den
Versuch anzutreten, die verschwundene Vorlage zu datieren. Auch andere

Mittel, sie zeitlich zu fixieren, fehlen so gut wie ganz, es sei denn, man
wolle aus der mehr oder minder großen Vertrautheit des Verfassers mit
frühen Zuständen in Politik und Kirche irgendwelche Rückschlüsse ziehen.
Bevor man sich eingehend mit dem Inhalt der Fridolinsvita beschäftigt,
kann man also über die Entstehungszeit der Erstfassung nichts weiter
sagen, als sie falle zwischen den Tod des Heiligen und das Ende des 9.
Jahrhunderts, denn zu Beginn des 10. war sie — wenn Balthers Angaben stimmen

— in Säckingen vorhanden gewesen und dann bei einem Ungarneinfall
verschwunden. Doch nun kann man sich dem Text der Vita selber

zuwenden.

*

Zum vornherein sei auf den Unterschied aufmerksam gemacht, der die
Vita von andern Viten der Merowinger-, der Karolinger- und der Ottonen-
zeit abhebt. Sie hält sich so stark an Ideelles, Abstraktes, an Allgemeines,
daß sie sich zu den andern verhält wie ein einfarbiges Tuch zu buntem
oder wie eine Zeichnung zu einer Malerei. Zwar entbehrt sie nicht jeder
Anschaulichkeit, sondern beweist mit einigen Szenendarstellungen — etwa
mit ihrer Schilderung von Fridolins Abschied an der Küste Irlands —,
daß der Verfasser über einen gewissen Sinn für das belebende Detail ver-

109



fügt. Doch aufs ganze gesehen bleibt Fridolin in einer Sphäre des

Unbestimmten, in der sich nur wenige Gestalten — und auch diese nur schattenhaft

— zeigen.
Ist man genötigt, den Unterschied zwischen unserer Legende und den

meisten andern uns überlieferten mit knappen Worten zu charakterisieren,
so kann man etwa folgende Gegenüberstellung wagen, allerdings nur mit
der Betonung, daß es sich um relative Einschätzungen handelt.

Fridolinsvita:

Größte Sparsamkeit bei der

Verwendung von historischen und

geographischen Namen.

Beschränkung auf die Schilderung

von Hauptverdiensten und

von Entscheidungsstunden.
Verzicht auf die konkrete Darstellung

des Materiellen, wie etwa der

Beschreibung von Gegenden, der

Bezeichnung von Speisen, der

Charakterisierung äußerer

Erscheinungen.

Minimum von Mitteilungen über
Kontaktnahme mit andern
Menschen und mit Lebewesen allgemein.

Absenz einer sichtbaren kirchlichen

und sozialen Struktur und
bestimmter politischer Verhältnisse.

Weitgehendes Fehlen nicht allein
des Individuellen, sondern auch
des ausgesprochen Typischen und
der Charkterisierung von Art und

Gattung.

Viten aus dem 7. und aus spätem
Jahrhunderten:
Größere Zahl von Namen
bestimmter Persönlichkeiten und
Örtlichkeiten.

Einfügen von Anekdoten aus dem

Alltag zur Illustration der

Lebensführung.

Häufige Angaben über materielle

Dinge und sinnlich Wahrnehmbares,

über Beschaffenheit von
Gelände, Art der Speisen, äußere

Aufmachung.

Belebung der Darstellung durch

häufige Mitteilungen über

Auseinandersetzungen zwischen
Menschen, oder dann über Begegnung
mit Tieren und Dämonen.

Verstärkte Differenzierung der

kirchlichen und weltlichen

Ordnung unter Angabe verschiedener

Würdenträger und Ämter.

Stilisierung der Hauptfiguren
gemäß einer Idealvorstellung von
Typen, die sie verkörpern. Es gibt
die Einzelperson als idealen Abt
oder als idealen Priester, idealen

König usf.

110



Karge und kurze Wundergeschichten

innerhalb der Lebensbeschreibung,

Beschränkung auf Heilungen

18.

Freude an phantastischen Wundern

des Alltags, die einen
natürlichen Ablauf der Ereignisse
verhindern. Vorliebe für Wunder zur
Vermehrung materiellen Gutes 18.

Häufige Angaben kanonischer
Vorschriften und Betonung, daß
sie vom Heiligen beachtet wurden.

Mangel an Hinweisen auf Beachtung

kanonischer Vorschriften.

Nun kann man sich fragen, ob es Balther oder einem andern, frühern
Verfasser an der nötigen Phantasie gefehlt habe, um einer in grauer Vorzeit

lebenden oder gar erdichteten Gestalt Leben zu verleihen, oder ob ihn
die Furcht, Falsches auszusagen und bei Lügen ertappt zu werden, daran
hinderte, sich deutlicher auszudrücken. Sicher ist es zweierlei, ob man
einen Heiligen unter Aufzählung verschiedenster historischer Persönlichkeiten

in einen politischen Rahmen fügt, in den er möglicherweise nicht
hineingehört, oder ob man sein Leben mit allerhand hübschen Einfällen
farbig ausmalt, um die menschliche Sphäre seines Alltags mit anziehenden

Bildern zu illustrieren. Daß sich Balther, gerade er, auf das zweite
Verfahren der Hagiographie sehr wohl verstand, bezeugt zwar nicht die
Vita, wohl aber der Anhang von Mirakeln, die im Unterschied zum
schriftlich überlieferten Text Sankt Fridolin menschlich nahe und im
Umgang mit Menschen, vor der Szenerie einer Landschaft, bei alltäglicher
Beschäftigung, besorgt um materielle Dinge zeigen. Im Gegensatz
zwischen Vitentext und angefügten Wundergeschichten offenbart sich der
Unterschied zwischen alter, nicht oder nur wenig überarbeiteter Überlieferung

und späterer immer freier erfundener Ergänzung. In welcher Weise
der Schreiber die Vita hätte ausmalen können, wenn ihn eine gewisse
Scheu daran nicht gehindert hätte, lassen die Wunder erkennen, die einen

ganz andern Geist atmen als die Vita 19. Die Vorliebe für das Abstrakte ist
weggewischt, die steife Feierlichkeit behoben, die Beschränkung auf das
Wesentliche und auf die Schilderung der Entscheidungsstunde ist gefallen,

anstelle eines flüchtigen Überblicks über die alltägliche Pflicht ist
ein liebevolles Verweilen bei einem menschlich-alltäglichen Zug des
Heiligen getreten. Aus seiner Isoliertheit wurde Fridolin herausgeholt und

18 Man vergleiche hiezu die spätem Ausführungen.
19 Man lese die Abschnitte 23 ff.

111



steht predigend, aber auch taufend, verhandelnd, streitend und auf seinen

Rechten beharrend im engen traulichen Umgang mit andern Menschen,
Erwachsenen und Kindern. Man könnte von Wundergeschichte zu
Wundergeschichte verfolgen, wie im Laufe der Zeit das Heiligenideal sich

gewandelt, immer mehr vermenschlicht hat. Doch es geht hier nur darum

zu betonen, wie leicht es Balther gefallen wäre, der vorgefundenen
Fridolinsvita etwas Kolorit zu verleihen, die streng schematische Zeichnung,
die eckige steife Figur des Heiligen nach moderneren Vorstellungen
plastisch herauszuheben, wenn er das nur gewollt und gewagt hätte.
Wahrscheinlich hat er entsprechend seiner eigenen Beteuerung den Sinn der

auswendig gelernten Geschichte mit großer Sorgfalt unverändert festzuhalten

versucht und hat skrupelhaft darauf verzichtet, etwas dazuzuphan-

tasieren, so daß ihm die getreue Wiedergabe aus dem Gedächtnis im ganzen

gut geglückt ist. Ohne die starke Bindung des Erzählers an den

geschriebenen Text einerseits und die freiere Behandlung der mündlichen

Überlieferungen andererseits wäre es zu dem bedeutenden Gegensatz
zwischen Vita und Anhang wohl nicht gekommen. Allerdings kann man für
die größere Lebendigkeit der Wundergeschichten den Umstand in
Anschlag bringen, daß Balther den Heiligen nun in seiner eigenen Heimat

trifft, in der er sich aufs beste auskennt, und ihm nicht mehr in die Fremde

nachgehen muß, von der er nur vage Vorstellungen hat. Doch läßt sich

der Unterschied vom einen Teil zum andern nicht auf den bloßen Grad

der Lebendigkeit beschränken; und ihn durch verschiedene Datierung zu

erklären, dafür gibt es noch mehrere Gründe, die erst im Verlauf dieser

Abhandlung aufgeführt werden können.

Studien über germanisch-keltische Heiligenviten der christlichen Frühzeit

haben ergeben, daß diese nur spärliche Daten zur Biographie liefern,

dagegen breiter ausholen, um seelische Vorgänge und kirchliche Aufgaben

zu schildern 20. Erst in fränkischer Zeit seien die historischen Nachrichten

in der Vitenliteratur reichhaltiger geworden, so konstatieren die Kenner,

was allerdings nur mit Vorsicht nachgesagt werden kann, da eben eine

Vielzahl hagiographischer Werke schlecht zu datieren ist. Behält die

Aussage aber im ganzen Recht, so bietet schon die Dürftigkeit der

Fridolinsvita an klaren biographischen Angaben einen Grund, sie früh an-

20 Heinrich Günter, Legendenstudien, Köln 1906. — Derselbe, Christliche Legenden
de9 Abendlandes, Heidelberg 1910. — Friedrich Prinz, Frühes Mönchtum im
Frankenreich, München/Wien 1965, p. 490 ff. — F. Graus, Volk, Herrscher und Heiliger
im Reich der Merowinger, Prag 1965 passim.

112



zusetzen; sie enthält noch nicht einmal das bescheidene Quantum historischer

Aussagen, das man in den Schriften über Columban und seinen
Schülerkreis findet; sie ist noch ärmer an geschichtlichen Auskünften als
diese, die im 7. Jahrhundert und später entstanden sind. Doch wenn man
sie mit den Lebensbeschreibungen anderer Heiliger vergleicht, die schon
im 5. und beginnenden 6. Jahrhundert auf dem Boden Galliens und im
frühchristlichen Frankenreich gelebt haben sollen, also etwa mit denen der
Juraväter oder denen des Melanius, Vedastus, Carileffus, Eptadius, Are-
dius21, so ist man versucht zu behaupten, sie habe mit diesen mehreres

gemeinsam, vor allem die Aussparung des Konkret-Historischen, doch sei
sie weniger überarbeitet, weniger ausgeschmückt und bereichert worden

— nämlich im Lauf der Jahrhunderte — und daher auch einfacher,
urtümlicher geblieben. Und könnte man die kunstvoll emphatische Rhetorik
überhören, welche die Viten eines Honoratus und eines Hilarius von Arles
beschwingt, man würde vielleicht sagen, die Fridolinsvita gleiche auf
weite Strecken keinen andern Werken so wie diesen frühen und
unverfälschten 22. Doch damit begibt man sich in die Sphäre der Spekulationen,
die zu begründen hier die Gelegenheit fehlt. Wichtiger ist jetzt, die

Aussagen des Schreibers einzeln auf ihre Wahrscheinlichkeit zu prüfen.

*

Nach der Aussage der Vita stammte Fridolin aus dem untern Schottland,

das als Irland zu verstehen ist23. Er war vornehmer Abkunft, wie
damals so gut wie jedermann, der ins Rampenlicht der Geschichte
vordrang, er wurde Kleriker, verkehrte mit ungenannten Bischöfen
unbekannter Diözesen und in Reichen namenloser Könige, fand Schätzung als

Prediger, als Ratgeber der Würdenträger und als Wohltäter der Armen,
verteilte alle seine Habe, fest entschlossen, seine Heimat und seine Sippe
zu verlassen, nahm Abschied und reiste übers Meer aufs Festland, fuhr
hier fort zu predigen, dies zur Zeit des Merowingerkönigs Chlodwig, der
ihm seine Gunst schenkte.

Zur Frage nach der Verfasserschaft und nach der Datierung der Vita
gesellt sich die nach der Datierung Fridolins selber und die nach seiner

21 Die Viten findet man MGSS Rer. Mer. t. 3 — Eine Neuausgabe der Viten der
Juraväter besorgte François Martine, Paris 1968.

22 S. die Ausgabe in MGSS Rer. Mer. t. 3 und die neue Ausgabe von S. Cavallin,
Lund 1952.

23 S. Abschnitt 2.

113



Herkunft. So sehr man zögert, ihn — wie die Vita es hahen will — an die

Wende vom 5. zum 6. Jahrhundert zu setzen, so sehr zweifelt man an seiner

irischen Abstammung.
Als Argument gegen die Richtigkeit solcher Angabe ist Verschiedenes

zusammengetragen worden. So wurde auf den Namen des Heiligen
hingewiesen, der nur im Germanischen, nicht aber im Keltischen belegt ist.

Man hat zwar geltend gemacht, die Namensform sei nicht genau überliefert,

möglicherweise verändert worden, was gerade auch durch Balthers

Prolog bestätigt zu werden scheint, wo über die ursprüngliche Namensart

eine Unsicherheit bekundet wird 24. Man hat auch darauf aufmerksam
gemacht, daß Missionare nicht selten ihre Namen änderten, doch konnte

man nur Latinisierungen, keine Germanisierungen feststellen; Fridolin
würde eine Ausnahme bilden. Natürlich könnte man insistieren, warum
eine Ausnahme denn nicht vorgekommen sein solle, und sie als unmöglich
auszuschließen, wäre unzulässig. Somit hätte dieses Argument für sich

allein genommen nicht viel Gewicht. Es gewinnt aber an Kraft dank der

Unterstützung durch weitere Einwände, zuerst einmal durch denjenigen,
der auf der Kenntnis frühmittelalterlicher Topoi beruht.

Im 7. Jahrhundert und später bestand eine Neigung, Glaubensboten,

gerade solchen von unbekannter Herkunft, eine irische Heimat anzudichten.

Denn so viele Missionare kamen von dort her, daß es sich aufdrängte,
hinter jedem Wanderprediger, der des Weges kam, einen Iren zu vermuten.

Später ist von der modernen Forschung nachgewiesen worden, daß

manche dieser sogenannten Iren aus andern Gegenden gebürtig gewesen
waren25. Darum also will die Herkunftsbezeichnung auch Fridolins nur
wenig bedeuten, und wenn in der Vita gar Angaben über Namen,
Umstände und Ereignisse gemacht werden, die zu einem Iren nicht passen,

so wird man diese Charakterisierung des Heiligen als einen Irrtum oder

als eine Fälschung behandeln müssen.

Ein drittes Gegenargument ergibt sich aus den «Anachronismen», auf
die Margrit Koch aufmerksam macht26. Fridolin wird vom Hagiographen
in die Zeit König Chlodwigs versetzt, aus welcher sonst von irischen Aske-

24 Eine Zusammenfassung der Diskussion und einen neuen Lösungsversuch findet
man bei M. Koch, Sankt Fridolin p. 53.

25 Koch, a. a. O., und Louis Gougaud, Les surnuméraires de l'émigration scottique:
Revue Bénédictine 43, 1931, p. 296 ff.

26 Koch, Sankt Fridolin p. 53.

114



ten auf dem Festland nichts zu hören ist21. Wieder müßte man unsern
Heiligen als Ausnahme betrachten. Und schließlich — um einen vierten
Einwand zu nennen — wirkt es sonderbar, daß dieses Irland, das die Vita
schildert, mit dem uns bekannten nur wenig oder nichts gemein hat, da es
nämlich weder Mönche noch Klöster vorweist, dagegen ein klares
Episkopalsystem nach Art der festländischen Kirche besessen haben soll. Man
weiß es ja: die Kirchenorganisation der Insel wurde im Gegensatz zu
derjenigen in Britannien und auf dem Kontinent von Äbten und Klöstern
geleitet, nicht aber von Bischöfen28. Wohl ist es möglich, daß der Viten-
schreiber die Herkunft Fridolins richtig angab, von den Zuständen auf der
Insel aber keine Ahnung hatte und — gemäß einem üblichen Verfahren
der Hagiographen — die Lücke seiner Kenntnis nach eigenem Gutdünken

füllte und somit die Jugendgeschichte des Heiligen unbefangen vor
die ihm einzig vertraute Szenerie der festländischen Kirchenverhältnisse
hinmalte.

Von den vier Einwänden fordert die größte Beachtung der erstgenannte,
obwohl er nur e silentio erbracht werden kann 29. Weniger einleuchtend ist
der zweite, weil ein Topos gar nicht vorzuliegen braucht. Nicht allein
stellte man sich üblicherweise vom 7. Jahrhundert an unter einem fremden
Wandermönch einen Iren vor, sondern man vermutete auch umgekehrt
hinter jedem Iren einen Mönch, so daß der Vitenschreiber ohnehin nicht
der gängigen Meinung folgt, wenn er in einem Atemzug Fridolin einen
Iren und einen Keriker, nicht aber einen Mönch nennt. Der dritte
Hinweis, der auf den sogenannten Anachronismus, ist selber fragwürdig, weil
er eine bloße Hypothese ist und die Behauptung, es habe vor Columbans
Missionswelle und zur Zeit Chlodwigs auf dem Festland keine Iren gegeben,

selber eines Beweises bedürftig wäre. Es lassen sich Beziehungen
zwischen Irland und dem Kontinent feststellen, die eher das Gegenteil glaubhaft

machen. Denn noch immer spricht mehreres dafür, daß der Häretiker

Pelagius, der sich zu Beginn des 5. Jahrhunderts — so früh — in Rom
aufhielt, ein Ire war, auch wenn es sich nicht sicher beweisen läßt30. Im

27 Ebenda p. 52.
28 James F. Kenney, The sources for the early history of Ireland vol. 1, New York

1929, p. 291 ff. — Louis Gougaud, Les chrétientés celtiques, Paris 1931, p. 292. —
Paire and Liam Paor, Alt-Irland, frühchristliches Irland, Köln 1960, p. 34 ff. und
passim. — J Ryan, Irish monasticisme, London 1931, p. 148 ff.

29 Koch, Sankt Fridolin p. 54.
30 Ludwig Bieler, Irland. Wegbereiter des Mittelalters, Olten/Lausanne/Freiburg

Br. 1961, p. 11.

115



Jahre 431 gibt es auf der Insel bereits so viele Christen, daß Papst Cölestin

zur Organisation ihrer Kirche Bischof Palladius hinüberschickt31. Vom

eigentlichen Irenapostel Patrick ist bekannt, daß er von Irland aus nach

Gallien kam, höchst wahrscheinlich nach Auxerre zum heiligen Germanus,
der ihm den Geist des Klosters Lérins eingeflößt haben mag32. Gewiß ist
Patrick von Hause aus ein Brite gewesen, doch tut dies wenig zur Sache,

während wichtig ist, daß der Weg von der Insel auf das Festland und

umgekehrt damals offenstand und offenbar benützt wurde. Übrigens fuhr
der genannte Irenapostel auf einem Schiff von Händlern, was — wie manches

andere — für den kommerziellen Verkehr über die Meerstraße

spricht33. Weiter nimmt der Gelehrte Gazay einen irischen Einfluß auf das

Kloster Lérins schon für dasselbe 5. Jahrhundert an, auf dieses

«Flüchtlingskloster», das schon zu seiner Zeit als internationaler Sammelpunkt
betrachtet wurde 34. Ein Ire Corcodenus soll ebenfalls schon früh auf
gallischem Boden gelandet sein, und eine Gruppe von zehn Iren, unter ihnen

drei Frauen, sollen den Bischof Remigius von Reims aufgesucht haben,

womit man in die Zeit Chlodwigs gelangt35. Auf die Wende vom 5. zum 6.

Jahrhundert wird der irische Heilige Amandus angesetzt, der, wie eine

Überlieferung berichtet, in den Ardennen lebte 36. Zugegeben : von manchen

dieser und anderer irischen Fremdlinge der gleichen Frühzeit weiß

man nicht, ob und inwiefern sie legendär sind. Doch geradezu gewagt
wäre es, den berühmtesten aller irischen Missionare, nämlich Columban,
für den ersten Wanderprediger der Insel zu halten, der um der Askese

und der Heilsverkündigung willen die Fahrt übers Meer versucht hätte.

Erfahrungsgemäß bauen große wirkungsvolle Unternehmungen auf
vorausgehenden kleinern auf, die eben, weil sie kleiner waren, von den nach-

31 Kenney, a. a. O., p. 291.
32 Er beschreibt seine Überfahrt selber in seinen Confessionen, aus denen Bieler

einige wichtige Stellen ins Deutsche übersetzte; s. Anm. 30. — Vgl. Friedrich Prinz,
Frühes Mönchtum im Frankenreich, a. a. O., p. 63 f., und die daselbst angeführte
Literatur. — Von Beziehungen zwischen Irland und Gallien, hergestellt durch Patrick,
spricht auch Christine Mohrmann, The Latin of Saint Patrick, Dublin 1961.

33 Paor, Alt-Irland, a. a. 0. — Alfred Cordoliani, Fortunat, l'Irlande et les Irlandais:

Etudes Mérovingiennes. Actes des Journées de Poitiers, Paris 1953, p. 36 f.
34 J. Gazay, De l'influence des moines irlandais dans l'église provençale au début

du moyen âge: Annales du Midi 47, 1935, p. 225—279. — Prinz, Frühes Mönchtum

p. 65. — Vita des Honoratus von Hilarius von Arles (c. 17 über die Internationalität
des Klosters Lérins), hg. S. Cavallin, Lund 1952, p. 61.

35 A. Cordoliani, Fortunat a. a. O., p. 37 f.
36 Kenney, a. a. 0., p. 39. Man vergleiche Koch p. 148 ff.

116



folgenden größern in den Schatten gestellt werden, wo sie in Vergessenheit

geraten. Nach Rom zu pilgern, um die Gräber der Apostelfürsten
aufzusuchen, wird nicht erst ein Wunsch Columbans gewesen sein, sondern
dürfte einer in seiner Heimat bereits verbreiteten Neigung entsprochen
haben. Aus diesen Gründen ist es gewiß angebracht, mit der Möglichkeit zu
rechnen, daß neben einem Handelsverkehr auch ein religiöser und kultureller

Austausch zwischen der Insel und dem Festland zu Beginn des

Mittelalters tatsächlich bestanden hat.
Zum vierten Einwand übergehend stellt man fest, daß er seine Kraft

ganz aus dem dritten schöpft, mit diesem steht und fällt. Hätte Fridolin
nämlich — was nicht ausgeschlossen werden kann — doch zur Zeit
Chlodwigs in Gallien gepredigt, so wäre auch gegen die von der Vita
geschilderten Zustände der irischen Kirche nichts einzuwenden. Man
müßte dann die Jugend des Heiligen ins 5. Jahrhundert hinabdatieren und
nahe an die Zeit Patricks hinanrücken, der entweder 461 oder nach
anderer Auffassung erst um 490 gestorben istS7. Dieser hat, soviel man
erkennen kann, die christlichen Gemeinden nach dem Vorbild der
festländischen und britischen Kirche organisiert, sie also ganz wie das anderwärts

geschah, Bischöfen anvertraut und am Aufbau eines Episkopalsystems

gearbeitet. Die Umwandlung in eine Mönchskirche, in welcher die
Bischöfe von der Leitung abgedrängt wurden, mag dann sehr bald begonnen

haben, aber einen merklichen Unterschied zwischen den Verhältnissen

der Insel und denen auf dem Kontinent stellen die Fachleute erst für
die Zeit der folgenden Jahrhundertwende fest38. Läßt man also die
Behauptung der Vita gelten, Fridolin habe um 500 im Frankenreich gewirkt,
so kann man es auch dulden, daß sie von irischen Bischöfen spricht, ohne
Mönche und Klöster zu erwähnen, da auch der sogenannte «Katalog der
Heiligen» aus dem 8. Jahrhundert die frühesten christlichen Vorbilder
Irlands samt und sonders als Bischöfe bezeichnet.

Fridolin also wird als Ire und zugleich als Kleriker vorgestellt, und
daß sein Leben — wie wir heute sagen würden — «mönchische» Züge
besaß, kann man aus verschiedenen Andeutungen nur erschließen. In der
Frühzeit, selbst noch in den ausgesprochenen Mönchsviten des 7. Jahrhun-

37 Seit den Untersuchungen von J. B. Bury, The life of St. Patrick and his place
in history, London 1905, hat man bis vor kurzem das frühere Datum angenommen.
Neuere Forschungen stellen es wieder in Frage. S. dazu M. Esposito, The Patrician
problem and a possible solution: Irish Historical Studies 10, 1956, p. 131 ff.

38 J. Ryan, Irish monasticisme, p. 27 ff. — Paor, Alt-Irland p. 54.

117



derts und darüber hinaus, tritt das Wort Monachus nur selten auf; Co-

lumban wird mit Vorliebe als Mann Gottes bezeichnet. Ob Hilarius von
Poitiers im 4. Jahrhundert und seine Jünger ein Mönchs- und Klosterleben
führten oder nicht, ist umstritten; doch der Geschichtsschreiber Sozome-

nos aus dem 5. Jahrhundert nennt sie Philosophen, welche Bezeichnung im
Griechischen soviel wie unser modernes Mönch bedeutete39. Der Iren-
apostel Patrick lebte wie ein Mönch und im Geiste des Klosters Lérins,
doch ohne als Mönch in die Geschichte einzugehen. Noch von Cassiodor,
Förderer des Mönchtums und Klostergründer im 6. Jahrhundert, oder von
Papst Gregor dem Großen, wirkend im Kreis des aufstrebenden
Benediktinerordens, kann man nicht mit Sicherheit sagen, ob sie je als Mönche
betrachtet und als solche ausgegeben wurden. Und der zeitgenössische
Bischof Gregor von Tours sprach in seiner Frankengeschichte zwar häufig
von Klöstern (Monasteria), Äbten und Klausnern, behielt aber das Wort
Monachus dem alten Wüstenvater Antonius vor40. Wenn Fridolin in der
Vita seiner philosophischen Studien wegen gerühmt wird41, so sieht man
ihn bereits in den Spuren des genannten Hilarius gehn, dem er einst sein
Lebenswerk widmen wird. Gebildet ist er, also Kleriker, von asketischer

Haltung, weswegen man ihm später im Frankenreich ohne weiteres das

Vorsteheramt über die asketische Männergemeinschaft an der Hilariuskirche

von Poitiers übertragen kann 42. Da das Mönchtum noch nicht einen
besondern Stand der Kirche ausmacht und die Mönche einfach als Laien
gelten, solange sie kein kirchliches Amt bekleiden, nachher aber zu den

Klerikern gehören, steht Fridolin vor der Wahl zwischen nur zwei Ständen

und wählt, wie schon angegeben. Er hat «mönchische» Züge, wie die

vorgenannten Kirchenmänner, doch wird er so wenig wie diese als Mönch
bezeichnet.

Zu der noch unsicher und wenig differenzierenden Frühzeit paßt es nicht
übel, daß die Vita auf eine genauere Angabe der Würde Fridolins ver-

38 Rudolf Lorenz, Die Anfänge des abendländischen Mönchtums im 4. Jahrhundert

: Zs. f. Kirchengeschichte 77, 1966, p. 13.
40 Hist. Franc. I c. 38.
41 Abschnitt 3.
42 Abschnitt 11. Bezeichnenderweise kann man nicht feststellen, ob es an der

genannten Kirche in Poitiers ein eigentliches Kloster gab. Die Antwort auf diese Frage
hängt wohl davon ab, ob man gemeinsam lebende Kleriker als Klosterleute gelten
läßt oder nicht. Vgl. Lorenz, Die Anfänge, a. a. 0., und Friedrich Prinz, Frühes
Mönchtum 62: Man weiß nicht, «ob sich am Grabe des Hilarius von Poitiers bereits
eine Mönchsschar niedergelassen» habe. Das ist für das 6. Jahrhundert gesagt.

118



ziehtet. Die Hagiographen der Ottonenzeit pflegen im Gegensatz dazu den

Aufstieg ihrer Heiligen zu immer höherer Stellung sorgfältig zu verfolgen.
Doch von Fridolin wird nicht ausdrücklich gesagt, daß er auch nur die
Stufe eines Presbyters und Sacerdos erstiegen habe (er wird allerdings
von jedermann wie ein solcher, ja sogar wie ein Bischof verehrt), und im
übrigen wird ihm schlicht das Predigeramt zugesprochen43. Auffällig ist
freilich die offenkundige Hochschätzung für die Predigt (das Wort «sa-

cramentum» scheint sich auf diese zu beziehen), was altertümlich wirkt,
und jedenfalls ist es bezeichnend, daß Fridolin nur schon wegen seiner

Zugehörigkeit zum Klerikerstand und wegen seiner bloßen Predigertätigkeit

gegen den Verdacht des Hochmuts verteidigt wird (er hat sich diese

Würde nicht selber angemaßt, er wurde gewählt) 44. Als einfache Kleriker
und Priester an Zahl zunahmen, machte man ihretwegen kein Aufhebens
mehr und hatte auch geringem Grund, sie des Hochmuts zu verdächtigen,
so daß sogar die einst klerikerfeindlichen Mönche sich allmählich weniger
eifrig dagegen sperrten, solche Kirchenmänner in ihre Häuser aufzunehmen

oder selber ein entsprechendes Amt anzutreten. Aber zur Zeit Chlodwigs

besaß jeder einzelne Kleriker noch so große Bedeutung, daß der

König durch das Konzil von Orléans im Jahre 511 bestimmen ließ, es

dürfe keiner ohne seine oder seines Richters Zustimmung in den kirchlichen

Stand eintreten 45. Bemerkenswerterweise zeigt die Vita den Heiligen
Fridolin nie bei einer Sakramentenspendung oder beim Messelesen. Er
predigt, aber er tauft nicht; nie trägt er die Abzeichen einer priesterlichen
Würde. Erst die Wundergeschichten, die sich auch in dieser Hinsicht von
der Vita abheben, erzählen von Taufen, die er vorgenommen haben soll,
oder lassen ihn angetan mit der priesterlichen Inful erscheinen 46. So will

43 Abschnitt 5: «non solummodo velut aliquis venerabilis clericus et sacerdos dili-
geretur, sed ceu pontifex ...»

44 Die alten Mönchsregeln, von Pachomius bis Benedikt, warnen vor der
Aufnahme von Klerikern in die Mönchsgemeinschaft und sorgen dafür, daß solche, wenn
sie doch eingetreten sind, sich in der Demut üben können. S. Sancti Benedicti Regula
monachorum c. 60. — Honoratus wehrt sich denn auch während langer Zeit gegen den
Eintritt in den Klerikerstand: Sermo de Vita Honorati c. 16; und die Vita der Juraväter

empört sich über den «Kothurn der Überheblichkeit», auf dem die Geistlichen
einherstolzierten: Vita Sancti Romani c. 6, MGSS Rer. Mer. t. 3, p. 135.

45 Canon 4 des erwähnten Konzils. S. Hefele-Leclercq, Hist, des Conciles t. 2,
p. 1010.

46 Abschnitt 13: Fridolin wirkt ein Wunder, das viele Heiden zur Bekehrung
veranlaßt; aber es ist nicht der Heilige, sondern der Bischof von Poitiers, der sie tauft.
Dagegen tauft er selber in der Wundergeschichte des Anhangs § 24, und im § 31
erscheint er mit der Inful bekleidet.

119



es ein späteres Ideal, während die Vita sein Ansehen vor allem mit seiner

Predigertätigkeit begründet und sich im übrigen damit begnügt, ihn
irgendwie der amtlichen Kirche angegliedert zu haben.

Die Unterschiede zwischen irischem und festländischem Christentum
oder zwischen irischer und festländischer Kirche werden um fünfhundert
noch nicht eben groß gewesen sein. Mönchisch lebende Laien und
mönchisch lebende Kleriker gab es da wie dort, und ein Fridolin brauchte,
wenn er nach Gallien zog, nur die ungefähr gleichen christlichen Kulturzentren

aufzusuchen, denen sich schon Patrick zugewendet hatte, dann
gelangte er nicht in eine ihm völlig fremde Welt. Wenn es ihn drängte, die
Heimat und seine Sippe zu verlassen, und dies nach dem Vorbild
Abrahams, der einst ausgezogen war, um im Glauben an Gott das ihm verheißene

unbekannte Land zu suchen so nahm er eine christliche Idee auf,
die schon von den Vätern des Klosters Lérins hochgehalten worden war.
Von Honoratus von Arles wie von Hilarius desselben Orts sagen die Ha-

giographen, sie seien in der Nachfolge Abrahams aus ihrer Heimat
ausgezogen48; der eine nahm die Gefahren des Meeres und der Alpen auf
sich, während der andere den Nöten einer Gebirgsüberquerung trotzte 4S,

und ihre Viten, noch aus dem 5. Jahrhundert stammend, halten es fest als
nachahmenswertes Beispiel. Fridolin kann zu den Asketen gehört haben,
die den Aufruf der Abrahamsgeschichte, so wie die christliche Antike ihn
verstand, in die Zeit Columbans weitertradierten 50.

In Gallien setzte unser Heiliger seine Predigertätigkeit fort, verkündete
den dreieinigen Gott und gelangte nach Poitiers, wo er am Grabe des

Hilarius verweilte, dann Abt am dort bestehenden Kloster wurde und für die
Translation der Gebeine des eben genannten Kirchenlehrers besorgt war51.

Mit diesen Angaben ist das Spezifische im Fridolinsleben angedeutet: die

Förderung des Hilariuskultes.
Will man nicht alles bezweifeln, was der unbekannte Hagiograph uns

berichtet, so wird man sich seine Erzählung etwa solcherart erläutern:
Wenn Fridolin als junger oder auch als schon reifer Mann aufs Festland

47 Gen. 12, 1.
48 Sermo de Vita Honorati c. 11 ; Vita Sancti Hilarii c. 5.
49 Sermo de Vita Honorati c. 15; Vita Sancti Hilarii c. 21.
50 Irenaus von Lyon deutete die Nachfolge Abrahams noch geistig: Adversus

Haereses lib. 4 c. 5, 3—4. Später forderten viele Asketen die eigentliche
Heimatlosigkeit durch Ortsveränderung. Mit den Anmerkungen 48 und 49 vgl. auch die
Vita Columbani c. 4, MGSS Rer. Mer. t. 4, p. 70.

51 Abschnitte 9 bis 14.

120



übersetzte, so konnte er leicht zwanzig Jahre und mehr in Gallien
verbringen. Als Kleriker vornehmer Abkunft mit Empfehlungen aus besten

irisch-kirchlichen Kreisen fand er verhältnismäßig rasch den Zugang zur
führenden Geistlichkeit seines neuen Aufenthaltsortes, deren Anerkennung

er übrigens auf die Dauer kaum entbehren konnte, wenn er unangefochten

predigen wollte. Mit Lérins, dessen Tochterklöstern und dessen

Schülern, von denen mancher einen Bischofssitz innehatte, mag er
Beziehungen geknüpft haben — wie einst Patrick — und auch mit
Mönchsgemeinschaften Sankt Martins, des berühmtesten Jüngers von Hilarius von
Poitiers, wird er in Kontakt getreten sein. Sich dem Hilariuskult
zuzuwenden, ergab sich ihm dann fast wie von selbst. Hatte Fridolin nun ein

gewisses Ansehen bei Geistlichen und Mönchen gewonnen, zudem eine
besondere Verehrung für den Heiligen von Poitiers bewiesen, so war es

nicht sonderbar, daß ihm daselbst die Würde eines Abtes angetragen
wurde.

Weil nun allerdings fraglich ist — wie schon angedeutet —, ob an der

Hilariuskirche bereits ein Kloster bestanden habe, ergibt sich hier eine

Schwierigkeit. Sie läßt sich jedoch lösen. Man wird den Ausdruck mona-
sterium nicht allzu wichtig nehmen und nicht pressen dürfen, da er vom
Schreiber in einem uneigentlichen Sinn kann verwendet worden sein, etwa

für eine Gemeinschaft von Klerikern, wie entsprechend das Wort abbas

im 6. Jahrhundert, z. B. von Gregor von Tours, noch nicht regelmäßig für
einen Mönchsvater, sondern vage für einen kirchlichen Vorsteher einer
nicht klar definierbaren Hausgemeinschaft gebraucht wurde, wenn nicht

gar für einen Weltgeistlichen eines nicht näher bestimmbaren Banges.
Daß Hilarius selber bereits asketisch lebende Kleriker um sich gesammelt
habe und damit zu den Begründern des abendländischen Mönchtums
gehöre, ist eine zwar noch immer umstrittene, aber wohl zu bejahende
Annahme 52.

Da der erste christliche Merowingerkönig seine Herrschaft mit Hilfe
der hohen Geistlichkeit aufbaute, indem er Bischöfe, Äbte, Prediger und
Mönche in seinen Schutz, aber auch in seinen Dienst nahm, damit sie

durch die gleiche Tätigkeit, mit der sie das Christentum festigten und
ausbreiteten, auch seine Macht erhöhten und über alte Grenzen hinaus entfalteten,

da er also — wie schon angedeutet — die bloße Aufnahme in den

Klerikerstand von seiner Zustimmung abhängig machte, kann man es

52 Vgl. meine vorausgehenden Ausführungen und die Anmerkungen 39 und 42.

121



nicht als etwas Unwahrscheinliches ablehnen, daß er auf einen Mann wie
Fridolin aufmerksam wurde und mit ihm ins Gespräch kam. Wie er mit
Remigius von Reims, Avitus von Vienne, Melanius von Rennes, Veda-

stus von Arras verkehrte 53, so kann er auch einen Abt aus Poitiers zu sich

geladen haben. Fragt sich nur, was es mit dem Hilariuskult für eine
Bewandtnis hat, zu dessen Förderung Chlodwig seine Unterstützung geboten
haben soll.

Die Geschichte von der Translation der Hilariusgebeine durch Fridolin
paßt in keine spätere Epoche so gut wie in die Regierung des ersten
getauften Merowingerkönigs.

Sich über die allgemeine Reliquienverehrung hier zu verbreitern, ist
kaum nötig; sie wurde zusammen mit dem Toten- und Grabkult als ein
fester Bestandteil schon der vorchristlichen Volksreligiosität ins christliche

Mittelalter hinübergenommen. Solange die Iren noch wenige eigene
Heilige hervorgebracht hatten, darum auch nur wenige heilige Überreste
besassen, mischten sie sich unter die herumziehenden Reliquiensucher, die
vorab in Italien, aber auch in Gallien irgendeinen heiligen Überrest oder
was mit solchem in Berührung gekommen war, zu erhaschen trachteten.
Nun konnte sich um 500 in Gallien kaum ein anderer Heiliger so großer
Aktualität erfreuen wie Hilarius von Poitiers. Er hatte einst zu seinen
Lebzeiten in seinem Kampf für die nizänische Lehre über die Dreifaltigkeit

und gegen den Arianismus jeden andern Gelehrten des Abendlandes
übertroffen und mit seiner Schrift über die Trinität wichtigste Argumente
gegen die als Häretiker gebrandmarkten Arianer geliefert. Da um 500 die
Auseinandersetzung zwischen der offiziellen römisch-griechischen
Kirchendoktrin und der Irrlehre noch andauerte, ja sich verschärfte, weil die

wichtigsten Germanenstämme den Arianismus angenommen hatten und
sich über das Abendland wie über Nordafrika ausbreiteten, konnte der
tüchtige Beschützer der Orthodoxie Hilarius sich bei Katholiken des größten

Ansehens erfreuen. Chlodwig aber, der Heide, der sich mit Rücksicht

auf seinen politischen Nutzen durch die großen Bemühungen einer

53 Von Remigius und von Avitus sind uns Schreiben an Chlodwig erhalten, MG
Epistolae t. 3, p. 112 ff., und Avitus Ep. 46, MG Auct. t. 6, pars 2, p. 75. Daß Chlodwig

mit den Kirchenfürsten Galliens Kontakt pflegte, steht außer Zweifel; er war
auf sie angewiesen. Und daß dieser Umstand Anlaß zu einem geläufigen Topos
gegeben hätte, ist möglich ; doch die betreffenden Ausführungen bei M. Koch, St.
Fridolin p. 118 ff. beweisen es nicht, weil von den zitierten Viten nicht feststeht, daß
sie nur Unrichtiges mitteilen.

122



stark beunruhigten gallischen Geistlichkeit davon abhalten ließ, sich
dem arianischen Glauben der Goten, Burgunder, Vandalen und anderer

Germanenstämme anzuschließen, und der im Gegensatz vor allem
zu Theoderich dem Großen den römischen Glauben annahm, hat
selbstverständlich nach seiner Taufe die Rolle eines Verteidigers der Orthodoxie

übernommen und deshalb nicht gezögert, seine Eroberungskriege

gegen germanische Nachbarn als Glaubenskämpfe auszugeben. Wie
Hilarius gegen die Arianer in Wort und Schrift gekämpft hatte, so stritt
Chlodwig gegen sie mit Feuer und Schwert. Der schon mehrfach
genannte Geschichtsschreiber und Bischof Gregor von Tours teilt in
seiner Frankengeschichte ein wunderbares Vorzeichen mit, das dem zum

Kampf mit den Westgoten ausziehenden König den bevorstehenden

Sieg ankündigte. Wie dieser gegen Poitiers kam, «sah er, wie ein Feuerglanz

von der Kirche des heiligen Hilarius ausging und gleichsam zu ihm
hinüberkam, was bedeutete, daß, beschützt durch das Licht des heiligen
Bekenners Hilarius, der so oft für den Glauben sich eingesetzt hatte, der

König nur umso freimütiger gegen die ketzerischen Scharen streiten
solle» 54. Daß eine alte, verbreitete Tradition hier zum Wort kommt, ist

umso wahrscheinlicher, als Gregor kein besonderer Lobredner des Hilarius

ist und lieber alle Verdienste um den wahren Glauben und das Heil
des fränkischen Reiches seinem hochverehrten Martin zuschreibt.

Die Stadt Poitiers, wo der Kirchenlehrer einst als Bischof geamtet hatte,

lag nicht minder als Tours, wo sich das Grab Sankt Martins befand, in
dem von arianischen Westgoten besetzten Süden und wurde im angegebenen

Krieg, um 507, von Chlodwig eingenommen, dürfte aber infolge der

voraufgehenden Wirren und der zerfallenen Verwaltung stark beschädigt

gewesen sein. Vor allem wird sich die Grabstätte von Hilarius in einem
verwahrlosten Zustand befunden haben, die zu pflegen die Arianer keine

Veranlassung hatten. Daher mußte sich dem siegreichen Frankenherrscher

der Gedanke geradezu aufdrängen — und wenn er nicht selber auf
solchen verfiel, mußte die Kirche ihm diesen einflößen, — daß er seinem
himmlischen Helfer den geschuldeten Dank abstatten und ihn wieder zu
Ehren bringen müsse, was zuerst einmal durch die Errichtung eines

würdigen Grabes geschehen könne. Die erste Gelegenheit wurde genützt55.

64 Hist. Franc. 2, 37.
55 Der Dictionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie übernimmt die Nachricht,

daß Abt Fridolin die Gebeine des Hilarius in ein neues Grab übertragen habe,
ohne Bedenken und erweist zum Beleg auf Gregor von Tours und dessen Franken-

123



Von diesen historischen Hintergründen berichtet die Fridolinsvita
nichts, wie sie denn auch die Arianer niemals nennt. Doch wie gut sich
die Hilariusverehrung unseres Patrons und seine Bemühungen um das

Hilariusgrab mit den eben geschilderten Vorgängen zusammenreimt,
dürfte aus diesen und den noch folgenden Ausführungen klar werden. Zur
Zeit, da der Arianismus noch mächtig war, predigte Fridolin — wie die
Vita sagt — «den katholischen Glauben an die heilige Dreifaltigkeit», und
diente sein Wunder, das er an der Tafel Chlodwigs vor dessen heidnischen
Gästen wirkte, zum Zeugnis für die sancta trinitas. Seine Verehrung für
Hilarius bestimmte ihn nicht allein, dem Heiligen ein Grab und einige
Kirchen zu errichten, sondern auch zur Verkündigung der katholischen,
einst von Hilarius verteidigten Trinitätslehre das Seine beizutragen.

Später, als ein Germanenfürst um den andern vom Arianismus abfiel
und sich der römischen Unterweisung beugte und als die Gefahr von Seiten
der Irrlehre so gut wie überwunden war, da hatte Hilarius seine Pflicht
getan und entschwand dem Gedächtnis der Menge. Kaum daß das
Frankenreich begründet, die Westgoten abgedrängt, die Ostgoten aufgerieben
und die Burgunder bekehrt waren, trat Hilarius, der große Gelehrte, hinter

seinen Schüler Martin zurück 56, der zum Hauptpatron zuerst der Me-

rowinger, später der Karolinger wurde und sich einer so allgemeinen
volkstümlichen Beliebtheit erfreute, daß von ihm und dem Heiligen Mar-
tialis — nicht aber von Hilarius — böse Zungen behaupteten, sie hätten
dem Fiskus alles weggenommen57. Während Hilarius, zu gelehrt, um
recht populär werden zu können, aus der Antike ins Mittelalter nur
hinüberwinkte, wurde Martin, soldatisch noch als Bischof, ein Mann nach
dem Herzen des mittelalterlichen Volkes. Im Jahre 567 wurde in Nantes
eine Bischofskirche noch Martin und Hilarius zusammen geweiht, und im
gleichen Jahr wurden beide Heilige ebenfalls noch zusammen in einem

Teilungsvertrag angerufen, den Merowingerfürsten unter sich abschlössen58.

Doch aufs Ganze gesehen hört man von Hilarius immer seltener,
und wenn man von ihm hört, so im Zusammenhang mit Martin, zu dessen

geschichte 4, 48, wo man aber weder über Fridolin noch über eine Translation, noch
über die Kirche von Poitiers etwas findet; s. t. 141, Paris 1939, col. 1313. Sonst ist
im genannten Werk Gregors von der Basilika des Hilarius sehr häufig die Rede. Sie
soll 732 durch Sarazenen zerstört worden sein, wie der Dictionnaire sagt.

58 S. dazu Prinz, Frühes Mönchtum, p. 33 ff., und die hier angegebene Literatur,
57 Gregorius Tur., Hist. Franc. 4 c. 16.
58 Prinz, Frühes Mönchtum, p. 34.

124



Ehren schon unter den Merowingern ein Heiligtum ums andere entsteht,
vor allem auch in den Grenzgebieten des Frankenreiches und seines Ein-
flußes, so daß die Gegenden von der Nordsee bis zu den Schweizeralpen
mit Kirchen und Kapellen, die seinen Namen trugen, bald gleichsam übersät

waren 59. Hilarius aber verblaßte. Gregor von Tours, der den wunderbaren

Beistand des Hilarius in den Ketzerkriegen Chlodwigs nicht
verschweigt, rühmt als die eigentliche Leuchte der Franken doch den heiligen
Martin. In Poitiers wird das Hilariusgrab überschattet von der
Kreuzreliquie der Königin Radegundis. Das Frauenkloster derselben Königin,
obwohl es in Poitiers gegründet wird, erhält zu seinem besondern Beschützer

nicht Hilarius, sondern Martin. Und etwas später besucht Columban
aus Irland auf seiner Reise durch Gallien wieder das Grab Martins,
verhandelt und hadert mit diesem Heiligen 60, und daß er sich auch nach
Poitiers zu Hilarius bemüht hätte, wird nicht berichtet. Nun könnte man freilich

erklären, ebendamals, als der hochverdiente Kirchenlehrer allmählich
vergessen wurde, habe Fridolin ihn wieder zu Ehren bringen und erneut
über Martin erheben wollen. Dem widerspricht auch wirklich nichts als
die Vita selber.

Da diese vorliegende Arbeit auf dem Grundsatz beruht, die Angaben
des Hagiographen so weit als immer möglich gelten zu lassen — was
allerdings nicht heißt, daß selbst das Erbaulich-Legendenhafte und die
romanhafte Ausschmückung für bare Münze genommen werden solle —,
so ordnet sie die Translation des Hilarius in den Zusammenhang der
Eroberung von Poitiers durch Chlodwig I. Die Kirche, so heißt es in der
Erzählung weiter, wurde damals restauriert, der heilige Kult neu eingeführt,

und zwar nicht ohne Hilfe des Königs. Diesem schreibt der Hagio-
graph übrigens — wohl nicht unbedacht — eine kaiserliche Macht zu,
was einer kurzen Anmerkung bedarf 61. Selbst wenn man die Legende als
historische Quelle ernst nehmen und ihre Überarbeitung durch spätere
Hagiographen als verhältnismäßig gering ansehen will, kann man doch
nicht leugnen, daß da und dort Spuren einer nicht bloß stilistischen
Neufassung, sondern mit solcher verquickt auch die einer Alterierung des
Sinnes auftauchen. Wer die Worte imperator und imperialis in den Text
eingeführt habe, kann man nicht mit Sicherheit angeben; es dürfte aber
Balther selber gewesen sein. Chlodwig besaß als Oberkönig über ver-

59 Prinz p. 41 ff.
60 Vita Columbani c. 22, MGSS rer. Mer. t. 4, 95.
61 Abschnitt 10.

125



schiedene Kleinkönige und als Herrscher über mehrere Gebiete, vor allem
auch dank der Auszeichnung mit dem Consultitel, die ihm Byzanz verliehen

hatte 62, im Abendland einen Vorrang, den man aus späterer Sicht mit
einer quasikaiserlichen Stellung vergleichen konnte. Allein, geradezu den

Imperatortitel für Chlodwig zu gebrauchen, hat man bis ins 10.

Jahrhundert und darüber hinaus doch kaum einmal gewagt, und Richer, der

ungefähre Zeitgenosse Balthers, nennt in seiner Geschichte der westfränkischen

Karolinger noch nicht Chlodwig selber, sondern erst dessen

Nachfolger Kaiser, ohne sich um Unterscheidungen zu bemühen 63. Balther aber

erlebt seinerseits als Untertane der Ottonen die großartige Neubelebung
des Kaisertums und kann, geblendet von dessen Glorie, es nicht
unterlassen, Fridolins Würde dadurch zu steigern, daß er ihn nicht vor einen

bloßen Königsthron, sondern vor einen Kaiserthron hintreten läßt; so tun
ja auch die Kirchenfürsten seiner eigenen Zeit, diese ehrfurchtgebietenden
Reichsbischöfe, die in die Hagiographie der Ottonenzeit eingehn. Eine
leichte Ühermalung gemäß einem spätem Heiligen-Ideal wird also sichtbar.

Ob sich Balther zudem mit Rücksicht auf ein bestimmtes Interesse des

Klosters Säckingen dazu verleiten ließ, für Fridolins Zeit eine
Kaiserherrschaft vorzutäuschen, wird noch zu besprechen sein.

Dann macht im folgenden Text eine biographische Einzelheit den

Leser stutzig, weil sie auf den ersten Blick wie ein belangloses Einschiebsel

mit rein romanhaften, rührseligen Zügen wirkt °4. Zwei Priester
tauchen in Poitiers auf; sie kommen — man weiß nicht, warum auch das

noch angegeben wird — vom angelsächsischen Northumbrien her und
suchen ihren Fridolin. Selig kostet der Autor die Szene des Wiedererkennens.

Doch gleich nach den Freuden der ersten Begegnung entschließt
sich der Heilige, ermahnt durch eine Erscheinung des Hilarius, auf seine

Abtwürde zu verzichten und sein früheres Wanderleben wieder aufzunehmen.

Die Leitung des Klosters übergibt er den Vettern, auch dies auf
Geheiß des Hilarius, und nun erhält die zuerst unmotiviert erscheinende

Episode doch noch ihren Sinn. Der Himmel behält die Betreuung der

Hilariuskirche von Poitiers Verwandten Fridolins und Iren vor; ob der
Autor klar zwischen Irland und Britannien unterscheidet, wird nicht
ersichtlich.

62 Gregorius Tur., Hist. Franc. 2 c. 38.
63 Hist. 1 c. 3.
04 Abschnitte 15 bis 17.

126



Vielleicht kommt hier eine Lokaltradition zu Wort; jedenfalls ist diese

Geschichte eher für fränkische als für deutsche Ohren bestimmt und
stößt auf Neugier eher im Poitou als in Schwaben. Hauptelemente der
Legende und der Kern der ersten Fassung werden ebendort entstanden

sein, vielleicht in einer Kolonie sogenannter Schotten, nämlich Iren, die
darauf bedacht waren, sich eine bestimmte Stellung in jener Stadt zu
sichern. Die biographischen Einzelheiten — umso auffallender, als ihrer
sonst wenige sind — bleiben andernfalls, wie gesagt, ganz unmotiviert.

Fridolin reist nicht ohne Einwilligung des zuständigen Bischofs ab —
womit er einer Vorschrift genügt65, und bevor er sich an die Grenzen des

Reiches begibt, holt er sich noch das Einverständnis Chlodwigs, zusammen

wohl mit Schutz- und Empfehlungsbriefen 66. Dem König, der eben

die Alemannen zurückgeworfen hatte und ständig die Burgunder
bedrohte, sich fortwährend auch mit den Ostgoten auseinandersetzte, konnte
es nur willkommen sein, daß ein zuverlässiger Mann, zwar ein Fremdling,
aber einer, der sich als orthodox und königstreu erwiesen hatte, seine

Predigttätigkeit in solche Landstriche verlegte, in denen sich die fränkische

Eroberungspolitik mit derjenigen der Nachbarstämme kreuzte. Leute
wie Fridolin konnten ihm dazu dienen, jene Gegenden und ihre Bewohner

auszukundschaften, den Kontakt mit der ansäßigen Bevölkerung
herzustellen und irgendwelche Ansätze zu einer Kolonisierung wie zu
religiösen und kulturellen Vorposten zu schaffen, die der Ausdehnung des

Reiches nützten 67. Übrigens muß es herumreisende Mönche und Kleriker
in größerer Zahl gegeben haben, da die Konzilien jener Zeit, sowohl das

von Agde aus dem Jahre 506 wie das von Orléans von 511, für solche ein

paar Verordnungen erlassen, daß sie nicht ohne Empfehlung des Bischofs
herumziehen und nicht ohne dessen Erlaubnis Zellen bauen dürften68.
Fridolin war also keine vereinzelte Erscheinung.

Der Weg, der den Wanderprediger an die Mosel und von dort nach

Straßburg führte, stand nach Chlodwigs Sieg über die Alemannen unter
fränkischer Hoheit; Fridolin konnte wohl ziemlich ungehindert durchpas-

65 Konzil von Agde vom Jahre 506 can. 27 und 38; Hefele-Leclercq, Hist, des
Conciles t. 2, p. 991 und 997.

66 Abschnitt 18.
67 G. Löhlein, Die Alpen- und Italienpolitik der Merowinger, Erlangen 1932. —

H. Büttner, Die Alpenpolitik der Franken im 6. und 7. Jahrhundert: Hist. Jb. 79, 1960,

p. 62—88.
68 Vgl. Anm. 65, dazu Konzil von Orléans can. 19, Hefele-Leclercq t. 2, p. 1013.

127



sieren. Allerdings durchquerte er die Vogesen, die damals sehr unwirtlich,

von der Zivilisation wenig berührt und dem fränkischen Einfluß
entsprechend wenig erschlossen waren 69. Zu beachten ist, daß die Vita nichts

von irgendwelchen Vogesenklöstern weiß, wogegen sie nachher, kaum

daß Fridolin burgundischen Boden betreten hat, betont, er habe sich

verschiedenen Klöstern zugewandt. Wenn es bedeutende Mönchssiedlungen in
den Vogesen aber zu seiner Zeit noch gar nicht gegeben haben sollte, so

hätte man einen Grund mehr, ihn in die Epoche vor Columban, nicht aber

mit diesem an die Wende zum 7. Jahrhundert zu setzen. Die eine oder
andere halbversteckte Einsiedelei hat es in jenen Waldungen gewiß schon

früh gegeben— auf einen bretonischen Abt Carantoc und sein Kloster
Salix (Saulx) stoßen die Columbanschüler gleich bei ihrer Ankunft —,
aber sie selber sind es, die mit der eigentlichen Rodungsarbeit beginnen

und die Großanlagen von Annegray, Luxeuil und Fontaines gründen, von
denen jede ihre sechzig Leute beherbergen kann70. Im 7. Jahrhundert
wurde dann während der mächtig anschwellenden Mönchsbewegung in den

Vogesen erst recht ein Kloster ans andere gereiht, so daß man da schwerlich

hätte durchpilgern können, ohne einige von ihnen zu beachten.

Doch Fridolins Hagiograph kennt sie alle nicht oder will sie nicht
kennen. Dagegen unterscheidet er offenbar zwischen den nichtburgundischen

Höhenzügen und Burgund, als gehörten sie zu verschiedenen politischen
Mächten, womit er — vielleicht zufällig — besser die politische Situation

von 500 als die von 600 andeutet, wo die Iren ihre Vogesenklöster unter
dem Schutz eines Frankenkönigs, dem auch Burgund gehörte, an die

Burgundische Pforte setzten 71. Übrigens genossen diese spätem Kolonisten
die Unterstützung von Herzögen, die zu dieser Zeit in den Randzonen mächtig

wurden. Von solchen wiederum schweigt die Fridolinsvita; ihr Heiliger
wandert durch eine politisch noch kaum organisierte, verwilderte oder

kaum erschlossene Landschaft72.

"Hiezu und zum folgenden: H.Büttner, Geschichte des Elsaß, Berlin 1939,

p. 32 ff. — Felix Staehelin, Die Schweiz in römischer Zeit, Basel 31948, p. 349 ff. —
Marcel Beck, Die Schweiz im politischen Kräftespiel a. a. 0.

70 Vita Columbani c. 6 ff., MGSS Rer. Mer. t. 4, p. 72 ff.
71 Ebenda. — S. auch E. Ewig, Die fränkischen Teilungen und Teilreiche 511—

613: Akad. Wiss. Lit. Geistesw. Kl. 9, Mainz 1952, p. 676 ff.
72 Die Absenz aller weltlichen Gewalt außer der des Frankenkönigs gehört zu den

Unterscheidungsmerkmalen, durch die sich unsere Vita von den meisten andern uns
bekannten abhebt. Vgl. die Ausführungen weiter vorn.

128



Da Fridolin an den Klöstern des Burgunderreichs vorbei nach Rätien

gezogen sein soll, kann man darüber mutmaßen, ob er vom Rhein und den

Vogesen den Weg Richtung Besançon eingeschlagen und sogar die
berühmten Mönchssiedlungen im westlichen Jura, Condat (Saint-Claude)
und Saint-Lupicin aufgesucht habe oder ob er nur bis Romainmötier bei
Orbe gekommen sei und dann gegen Lausanne abbog. Alle genannten Klöster

bestanden seit dem 5. Jahrhundert. Hat Fridolin dann die alte Straße
durchs Wallis gewählt, von wo aus er den Furka-Oberalppaß überqueren
konnte, so hat er Saint-Maurice, das anno 515 geweiht worden sein soll,
höchstens im Entstehen gesehen. Man kann aber auch annehmen, er sei

statt durchs Wallis quer durch die heutige Schweiz gewandert, etwa über
Avenches gegen Solothurn nach Ölten, dann der Aare entlang Richtung
Windisch, wo er südöstlich abbiegend auf der Römerroute gegen Zürich
und von da über Maienfeld und Ragaz nach Chur, dann rheinabwärts nach

Säckingen gekommen wäre 73. Er steuerte nicht direkt auf ein klar erkanntes

Ziel hin, sondern scheint etwas unsicher die Gegend ausgeforscht, dann
auch den Rückhalt des Churer Bischofs gesucht zu haben, der die christlichen

Gemeinden bis zum Bodensee hin betreute und ohne dessen

Bewilligung er dort nichts gründen durfte. Auch hat er mit seiner Reise
vielleicht den Nebenzweck verbunden, noch bestehende christlich-kulturelle
Zentren, welche die Barbareneinfälle überlebt hatten, ausfindig zu
machen. Daß Fridolin irgendwo durch Alemannen behindert worden wäre,
wird durch die Vita nicht gesagt und ist auch nicht anzunehmen, wenn
man seine Wanderung an den Anfang des 6. Jahrhunderts und nicht erst
an dessen Ende setzt. Dieses Schweigen über irgendwelche Bedrohung
durch heidnische oder arianische Barbaren kann geradezu ein weiteres

Argument dafür sein, die Datierungen der Tätigkeit Fridolins durch die Vita
für richtig anzunehmen. Das Wort Schwaben, womit die Alemannen
gemeint sind, taucht in der ganzen Erzählung nur ein einziges Mal auf, und

zwar wohlvermerkt ohne abschätzige Charakterisierung. Fridolin befand
sich noch in Poitiers, als ihm Hilarius in einem Traumgesicht den Befehl
erteilte, sich aufzumachen und sich «der Treue der Schwaben» anzuvertrauen

,4. Fast hört sich das an, als hätte der Erzähler oder dessen
Überarbeiter —• der vielleicht selber ein Schwabe war — Fridolin und den

Leser auf die zuverlässige Gutmütigkeit dieses Stammes hinweisen wollen.

73 S. die Literaturangaben in Anm. 69.
74 Abschnitt 16 Schluß.

129



Jedenfalls zog der Heilige einsam aber unangefochten nach Rätien, und
derselbe Hagiograph, der seinen Bekenner doch im Kampf für seinen

Glauben und in der Bewährung hätte zeigen sollen, verpaßt die Gelegenheit,

von irgendwelchen heidnischen Feinden zu berichten, die jenem das

Leben sauer gemacht hätten. In Rätien forscht Fridolin bei der Bevölkerung

nach einer bewohnbaren Rheininsel und erhält die gewünschte
Antwort, ohne irgendwelche Verwarnung, daß er sich am Rhein in eine
Gefahr begebe. Und nachher, da er in Säckingen angekommen ist, welches

identisch ist mit dem oppidum Sanctio des Ammianus Marcellinus75,
fühlt er sich zwar erschöpft von den Anstrengungen einer so langen Reise

von Poitiers bis daher, hat aber über Anfechtungen seis von Seiten der

Alemannen, seis von Seiten der Ostgoten, nicht zu klagen. Wenn es dem

Schreiber an der nötigen Vorstellungsgabe gefehlt hätte, einen Aufruhr
von Heiden zu erfinden, er hätte sich durch die verschiedensten Bekenner-

viten, denen etwa eines Columban, Gallus, Bonifaz, Anskar und anderer

mehr, inspirieren lassen können. Freilich erweckt Fridolin in Säckingen

Mißtrauen, aber die Leute, die ihn befeinden, werden weder als Heiden
noch als Alemannen bezeichnet, und als Grund für ihre zornige Aufwallung

wird nicht etwa eine religiöse Provokation angegeben, sondern die

Undurchsichtigkeit im Benehmen des müssiggehenden herumvagabundierenden

Fremdlings. Man jagt ihn als verdächtigen Eindringling davon,
doch hat diese Lektion selbst von guten Christen erteilt werden können,
da herumstreifende Kleriker und Mönche gerade auch innerhalb der

Kirche ein Ärgernis bildeten 76. Durch diese Abwesenheit böser Heiden im
Gebiet am Hochrhein unterscheidet sich die Fridolinsvita wie in manchen

andern Punkten von den Darstellungen späterer Wanderprediger

unserer Gegend. Columban verbrennt Heiligtümer der heidnischen

Alemannen und wirft ihre Götzen in den Bodensee, Gallus kämpft im
Land der Alemannen mit Dämonen um die Herrschaft, und noch Pirmin,
der doch erst im 8. Jahrhundert nach der großen Bekehrungswelle bei den

Alemannen wirkt, findet die teuflische Bosheit bei ihnen, wenn zwar
bereits in Schlupfwinkel zurückgedrängt, in der Gestalt von Schlangen und

ekligem Gewürm77. Dagegen scheint Fridolin dieses selbe Volk weder

geflohen noch bekehrt zu haben; die Erzählung reißt ab, bevor es auftritt.

75 Res gestae 21, c. 3.
76 Konzil von Orléans 511 can. 19 gegen herumvagabundierende Kleriker; vgl.

oben Anm. 68.
77 Man findet die genannten Viten in MGSS Rer. Mer. t. 4.

130



Oder aber es ist da, ohne dem Missionar gefährlicher zu sein als die
Christen.

An seinem Weg von Poitiers nach Säckingen sowie an diesem seinem
Ziel hat der Heilige an geeigneten Orten Hilarius-Kirchen errichtet,
jedoch nicht im Bereich von Burgund, sondern nur dort, wo der Einfluß
des Frankenkönigs mächtig oder die Beziehung mit ihm eine
freundschaftliche war. Für die Bauten, die Fridolin aufstellte, gebrauchte die
Vita das Wort ecclesia mit einer Ausnahme: die Gründung Helera, Eller,
wird als monasterium bezeichnet7S. Allein, hier ist dem Schreiber Balther
offenbar eine begreifliche Ungenauigkeit unterlaufen. Da er diesen Ort —
wie im Prolog zu lesen steht — persönlich besucht und da er mit den
dortigen Klosterbrüdern gesprochen hatte, die ihr Haus auf Fridolin
zurückführten, so lag es nahe, daß er aus später Sicht das kennzeichnete, was
sich aus bescheidenen Anfängen entwickelt hatte. Er betont aber geflissentlich,

der Heilige sei nach Vollendung des Baus sogleich weitergezogen.
Wahrscheinlich ist, daß Fridolin in Eller wie überall, selbst in Säckingen,

eben nichts weiter als ein Kirchlein erstellte, das man sich nicht zu
primitiv denken kann, indem es — von geringem Ausmaß und von einfacher

Holzkonstruktion — in wenigen Wochen verfertigt sein konnte. Drei
von ihnen, das an der Mosel und das in den Vogesen, und nicht minder
das von Säckingen waren vorerst nur «Landkirchen», von denen man nicht
vorauswußte, ob Priester und ein Bischof sich je um sie annehmen würden,

und alle durfte Fridolin nicht selber weihen, weil das Sache der
zuständigen Bischöfe war. Daß aber ein Stifter ein Gotteshaus oder Oratorium

erstellte, das dann Langezeit auf eine Weihe warten mußte, weil sich
kein Bischof in einen abgelegenen Winkel hinbequemte, das kann man
aus Viten noch des 10. Jahrhunderts erfahren n. In Chur mag Fridolin
seinen Bau unter den Augen und mit Einwilligung eines Bischofs errichtet
haben, während in Straßburg um jene Zeit zwar eine Christengemeinde
noch bestanden haben wird, aber infolge der vorausgehenden Barbarenstürme

der Bischofssitz möglicherweise vakant war. Fanden sich an den
verschiedenen Hilariuskirchlein dann früher oder später einige Kleriker
ein, die zu gegenseitiger Förderung ein gemeinschaftliches Leben führten
und gleichzeitig die Pflege des christlichen Gottesdienstes und die Seel-

78 Abschnitt 19.
79 S. z. B. die Ulrichsvita c. 8, wo von einem Kirchlein, gebaut aus Stein, Mörtel

und Holz, die Rede ist, das nicht geweiht worden und deshalb für eine Meßfeier
untauglich bleibt.

131



sorge übernahmen, so erwuchs aus solchen Anfängen ein Kloster recht

rasch, oder genauer: ein Chorherrenstift, wie es in Säckingen einmal
bestand. Doch hört man nichts davon, daß Fridolin selber Priester um sich

gesammelt und diesen seine Gründung übergeben hätte. Es scheint, seine

Kirchlein lagen klein und einsam, fast verloren als rudimentäre Keimzellen

in den Randzonen einer zerrütteten, erst wieder aufzurichtenden

Kultur, vielleicht in der Nähe heidnischer oder arianischer Kultstätten,
damit sie die Bevölkerung von diesen abzögen 80. Jedenfalls hatten sie mit
den großartigen Wirtschaftskomplexen, die Columban und seine

Nachfolger in den gleichen Grenzgebieten später errichteten, wenig gemein,
und an ein durchorganisiertes, mächtig aufgezogenes Missionswerk Fridolins

zu denken, verbieten sie ganz und gar. So zeugt es denn von der

Genauigkeit des Hagiographen und seines Abschreibers, daß sie an dem

Ausdruck ecclesia festhalten und nicht von Klöstern sprechen, während
Petrus Damian im 11. Jahrhundert — gestützt nur auf mündliche
Überlieferung — die ersten Grundlagen vom Spätergewordenen nicht mehr
deutlich unterscheidet und deshalb mißverständlich vier «monasteria»
erwähnt, die Sankt Fridolin aufgestellt haben sollte81. Völlig undenkbar ist
auch, daß in den Gemeinschaften an den Hilariuskirchen gleich die Columban-

oder die Benediktiner-Regel eingeführt worden wäre. Schon Médard
Barth hebt das Richtige hervor, wenn er sagt, diese von Fridolin getragene
Hilariaca-Bewegung «muß in einen Zeitabschnitt fallen, da die Regel des

heiligen Benedikt nebst der des heiligen Kolumban in Frankreich noch

nicht die Oberhand hatten» 82. Eine Lebensweise, wie Hilarius sie mit
seinem eigenen Klerus einst befolgte, das war es, was Fridolin am ehesten als

Norm hätte aufstellen wollen, nicht die Regel der späteren Ordensgründer.
Die Reliquie seines verehrten Heiligen, die er bei der Translation in

Poitiers erworben hatte und die er nachher auf seine Wanderschaft
mitnahm, diente ihm nicht allein zum persönlichen Schutz. Er bedurfte ihrer
wohl zur Errichtung der Kirchlein. Anschauungen und Bräuche im
Bereich des Reliquienwesens haben sich im Verlaufe des Mittelalters gewandelt

wie alles, aber was wir aus den gesprächigeren Quellen des 10. Jahr-

80 Daß eine Hilariuskirche diese Funktion übernahm, berichtet F. Graus unter
Hinweis auf Gregor von Tours, Glor. conf. c. 2. S. denselben, Volk, Herrscher und
Heiliger im Reich der Merowinger, Prag 1965, p. 186.

81 Petri Damiani Sermo 2, Opera t. 2, Venedig 1783, p. 9 f.
82 Barth, St. Fridolin und sein Kult im alemannischen Raum (s. oben Anm. 8)

p. 124.

132



hunderts über sie erfahren, wird im Wesentlichen schon für die vorausgehenden

Zeiten gegolten haben. Partikel von leiblichen Überresten
besaßen, weil sie einen Heiligen recht eigentlich repräsentierten 83, eine
übermenschliche Wirkkraft und erlangten von der gläubig-abergläubischen
Menge alles, was der Besitzer wollte. So eigneten sie sich vorzüglich dazu,
die Bewohner eines Ortes zu Spenden für den Bau einer Kirche und zu
tätiger Mithilfe zu bewegen, und war das Werk vollendet, so nahmen sie
als die Vergegenwärtigung des Heiligen von demselben Besitz 84. Weil sich
aber eine Reliquie sozusagen ins Unendliche vermehren ließ, da immer
neue Minimalteilchen von ihr abgeschabt werden konnten und selbst die
Materie, die bloß mit ihr in Berührung gekommen war, wieder einen —
zwar etwas verminderten —• Reliquienwert hatte, konnte Fridolin seinen
Stiftungen etwas von seiner Kostbarkeit übergeben, ohne sich selber zu
schädigen, und indem er die Heiligtümer solcherart ausstattete, garantierte
er ihnen eine gewisse Spendefreudigkeit von Seiten der Umwohnenden
auch für die Zukunft. Gleichzeitig knüpfte er damit eine Bindung an den
Ort, wo der Leib des Heiligen ruhte, also an die Kirche des Hilarius in
Poitiers. Wenn er nun zum Bau der Kirchlein die Gunst der Anwohner
benötigte, läßt sich leicht erklären, warum er im Burgundischen, wo die
Bevölkerung noch nach 500 im bewußten Gegensatz zu den Franken
arianisch blieb — trotz der katholikenfreundlichen Könige —, die

Voraussetzungen für den Bau von Hilariuskirchen nicht finden konnte. Die
Gebeine des Orthodoxen trafen hier keine Verehrer. Zum Beleg aber
dafür, daß Fridolin im 6. Jahrhundert mit solchem Reliquiengebrauch
nicht einzig dastand, sei noch wenigstens auf den Abt Aredius von Limoges

verwiesen, der nach dem Bericht Gregors von Tours am Grabe Martins

ein Häuflein Staub aufwischte und in eine Kapsel barg, um diese

in seinem eigenen Oratorium aufzustellen. Durch ein Wunder vermehrte
sich der Staub so sehr, daß er durch alle Ritzen des Behältnisses drang 85.

Da von den fünf Hilariuskirchen, die in der Vita als Stiftungen Fridolins

genannt werden, mit Ausnahme derjenigen von Straßburg alle
entdeckt worden sind, kann man sie zum Beweis für den wahren historischen
Gehalt von Balthers Fassung anführen. Außer für Eller (Helera) an der
Mosel und für Säckingen konnte man auch für Dillersmünster (d. i. Ille-

83 Lorenz (vgl. Anm. oben 39) p. 17, und H. Fichtenau, Zum Reliquienwesen des
frühen Mittelalters: MIOeG 60,1952, p. 60—89.

84 S. die in der voraufgehenden Anm. angegebene Literatur.
85 Gregorius Tur., Hist. Franc. 8 c. 15.

133



rici monasterium) in den Vogesen ein Hilariuspatrozinium ausfindig
machen; ein Philologe erfaßt in dem Ortsnamen unschwer den Eigennamen
des Heiligen 86. Eine Hilariuskirche ist ebenso für Chur gesichert, nur ist
diese zu irgendeiner Zeit unter den Schutz auch Martins gestellt worden,
als Hilarius dem Volk nicht mehr genügte. Analog kann einen Patronats-
wechsel die in Straßburg vergeblich gesuchte Kirche erlebt haben.

Immerhin, wenn man schon zweifeln will, so kann man hinsichtlich der

Reiseroute und der Gründungen Fridolins seine Bedenken anmelden wie

für alles andere, was die Vita mitteilt, und man kann Gegenargumente
leicht aufeinanderhäufen. Zum Beispiel kann es einen Hilariusverehrer
von der Art Fridolins wirklich gegeben haben, ohne daß er eine Vielzahl

von Hilariuskirchen erbaut hat; die verschiedenen Gründungen und mit
ihnen die Reiseroute wären ihm dann angedichtet worden, weil ein
Interesse aufkam, die Stiftungen miteinander enger zu verbinden. Man kann
aber auch an der Meinung festhalten, die Gestalt Fridolins selber sei zum
Zweck einer solchen Zusammengruppierung ganz und gar erfunden worden,

und solche und ähnliche Hypothesen besitzen einen mehr oder minder
hohen Grad von Wahrscheinlichkeit. Aber es bleibt auffällig, daß die Vita
— soweit man sie kennt — aus der gemeinsamen Gründungsgeschichte für
die Kirchen keine Zuordnung ableitet. Sie gibt keine Anzeichen dafür,
daß etwa eine Vorrangstellung Säckingens begründet werden sollte.
Vielleicht wären die Absichten des Verfassers im verlorenen Schluß deutlicher

geworden, den Balther gemäß seiner Behauptung nicht mehr vorfand.
Aber das wissen wir nicht. Auch die Frage, ob Balther sämtliche Hilariuskirchen

aufzählte, die ihm bekannt waren oder die zu seiner Zeit überhaupt
existierten, bleibt ungeklärt.

Wenn irgendwo in der Fridolinsvita der Eindruck erweckt wird, als sei

der Schreiber auf die Erreichung eines praktischen Nutzens bedacht

gewesen, so im letzten Abschnitt87, mit dem das Fragment abbricht. Schon

daß dieser in sich abgerundet und geschlossen wirkt, begünstigt den

Verdacht, es könnte hier eine Ergänzung vorgenommen worden sein, und

wäre es nur darum geschehen, daß der Text nicht ärgerlicherweise mitten
in einem Satz oder mitten in einem Wort aufhöre. Gesagt wird uns hier,
Fridolin habe sich, nachdem er von den Bewohnern der Insel Säckingen

verjagt worden war, zum Frankenkönig zurückbegeben, von diesem eine

83 Medard Barth, Zur Mission des Heiligen Fridolin im Elsaß. Dillersmünster, ein
St.-Hilarius-Klösterlein : Archives de l'église d'Alsace 1, 1946, p. 21 ff.

87 Abschnitt 21.

134



Schenkungsurkunde erhalten und darauf in Begleitung königlicher Boten,
die für Beachtung der königlichen Verfügung sorgen sollten, das ungastliche

Säckingen von neuem aufgesucht. Es habe nämlich von Alters her
kein Zweifel darüber bestanden, daß jener Ort in den königlichen
Machtbereich gehörte. Schließlich verfügt der König die Todesstrafe über jeden,
der seine Schenkung nicht respektieren würde.

In den ersten Zeilen des Abschnitts stehen die Worte rex und regalis;
sie verschwinden in den letzten Zeilen, indem sie durch imperator und im-

perialis ersetzt werden. Vielleicht markiert dieser Wechsel das eigentliche
Ende der Vorlage.

Wie dem sei: Balther mußte den Deutschen seiner Zeit begreiflich
machen, daß das Gebiet von Säckingen einst einem Frankenkönig unterstellt

gewesen war, und eine unverfänglichere Art, es zu erklären, konnte er
nicht finden, als indem er jenen König zum Kaiser machte. In welchem
Sinne seine Angabe sich sogar richtig deuten läßt, ist schon oben
angemerkt worden, denn — wie man sich erinnern wird — ist der Titel
Imperator für König Chlodwig der Feder Balthers schon an anderer Stelle
entrutscht, da er noch von Ereignissen in Poitiers handelte88. Der Schreiber

war eben ein Untertan der Ottonen, an welche das Kaisertum, indem
es Westfranzien entglitt, übergegangen war, und in dem neu aufstrahlenden

Glanz der höchsten Würde fühlte er sich und die ganze Welt über-

schwänglich geehrt. Gewiß legte er Wert darauf, zu betonen, daß Säckingen

auf kaiserlichem Boden stehe und sich auf die Schenkung eines Kai-
seres berufen könne, die zu mißachten soviel wie ein Majestätsverbrechen
bedeute. Doch beharrte er immerhin nicht dauernd auf der Nennung des

höchsten Titels, sondern kehrte in den Wundergeschichten zur Bezeichnung

«König» zurück. Die Behauptung aber, die Gegend am Rhein habe

von Alters her' der königlichen Herrschaft (im Lateinischen steht das

Wort «potestas») gehört, ist — im Zusammenhang betrachtet — zum
wenigsten mißverständlich, weil auf dieses Gebiet eigentlich nur das

römisch-byzantinische Reich Anspruch erheben konnte, während Chlodwig
daselbst vorerst nichts zu suchen hatte. Der Kaiser von Byzanz, Anastasius

I., hätte Chlodwig als Usurpator deklarieren können, hätte er einen

politischen Nutzen nicht darin gesehen, ihn als einen rechtgläubigen Fürsten

und als einen Feind der arianischen Goten in Freundschaft an sich zu
binden.

88 Abschnitte 10 und 12.

135



Was der König von den in der Säckinger Gegend vorhandenen Fiskalgü-
tern Sankt Fridolin geschenkt hätte, wird übrigens nicht genauer
bestimmt; die Vita bricht vorher ab. Erst nachher, im Anhang der
Wundergeschichten, zeigt sich, wie man sich zu Balthers Zeit die Herkunft der
verschiedenen Klostergüter ungefähr vorstellte. Am meisten umstritten wäre
gemäß diesen Erzählungen die Insel selber gewesen, wo verschiedene
Anwohner einen Eigenbesitz zu haben meinten oder vorgaben, indem sie

zugleich ein königliches Verfügungsrecht ablehnten. Von anderen

Besitzungen des Klosters nahmen mündliche Überlieferungen an, daß sie schon

zu Lebzeiten des Heiligen nicht etwa vom König, sondern von ansäßigen
Familien geschenkt worden seien. Ob man nun aber den König oder
irgendeinen Privatmann in diesen Nachrichten als Stifter annahm, immer
wurde vorausgesetzt, daß Fridolin schon selber ein Kloster gegründet und
diesem einen beträchtlichen Landbesitz gewonnen habe. Daß die Vita selber

davon nichts weiß, sei eben jetzt nochmals betont, bevor diese

Wundergeschichten etwas näher als bisher betrachtet werden. Am Ende des

Vitenfragments ist nur das Hilariuskirchlein von Säckingen geplant, noch
nicht einmal erbaut, und von einem Kloster ist schon gar nicht die Rede.
Man könnte annehmen, das verlorene Ende hätte von solchem noch
gesprochen, doch kann am erhaltenen Text wohl nicht viel fehlen, da er
auch ohne den Schluß die ungefähre Länge der hagiographischen Werke
jener Zeit besitzt. Die wichtigsten Ereignisse aus Fridolins Leben sind uns
also wahrscheinlich durch die alte Vita überliefert. Dagegen vernimmt man
auch den Todestag des Heiligen nur wieder aus den Wundergeschichten,
und daß sich sein Grab in der Kirche von Säckingen befinde, erfährt man
beiläufig ebenfalls bloß aus diesem Anhang.

Nicht ganz selbstverständlich kann es einem Historiker esscheinen —
und diese Bemerkung sei bei einem Rückblick auf die Vita und vor der

Betrachtung der Wunder noch erlaubt —, daß bis zur letzten Zeile ein
Hinweis auf den Kreuzkult und auf die Kreuzreliquien sowohl Poitiers wie
Säckingens fehlt. Sankt Fridolin hat mit dieser Kostbarkeit, die in einem

Splitter des wahren Kreuzes bestand und der Frankenkönigin Radegundis
in den achtziger Jahren des 6. Jahrhunderts aus Konstantinopel gesandt
wurde, nichts zu tun. Er bringt aus Poitiers nach der Rheininsel ein
Partikelchen von den Überresten des Hilarius, und die Vita denkt nicht daran,
ihn auch zum Überbringer eines Kreuzpartikels zu machen, obwohl ein
solcher im 10. Jahrhundert, da Balther schrieb, die Insel zum «Ort des

heiligen Kreuzes» machte, wie Ekkehard IV. in seinen Casus Sancti Galli

136



schrieb 8B. Historische Kenntnis kann Balther vor einem Anachronismus
bewahrt haben, der ihm unterlaufen wäre, hätte er Fridolin zwar in die

Zeit Chlodwigs, aber auch in ein Verhältnis zum Kreuzkult von Poitiers
gestellt; doch ist auch möglich, daß er dem Fehler nur dank seinem Willen

zur unverfälschten Nacherzählung seiner Vorlage entging. Von dieser
könnte man leichter annehmen, sie habe über frühe Ereignisse gut
Bescheid gewußt, ja, es ließe sich denken, daß sie zu einer Zeit geschrieben
wurde, da in Poitiers noch das Ansehen des Hilarius dominierte und der

Kreuzsplitter in jener Stadt noch nicht vorhanden war. Erstaunlich bleibt
es so oder so, wie wenig wir über die Herkunft der Kreuzreliquie von
Säckingen heute wissen, obwohl eben der Kreuzkult zusammen mit dem

Hilariuskult das wichtigste Anzeichen für eine enge Verbindung zwischen
den erwähnten Orten in der Frühzeit darstellt.

*

Von den Eigentümlichkeiten, durch welche die Wundergeschichten des

Anhangs sich von der Vita abheben, sind die wichtigsten schon angeführt

worden. Fridolin ist in diesen Berichten nicht mehr die strenge,
allem Irdischen enthobene und allem Materiellen ferne, auf Purpur- oder

Goldgrund gemalte feierliche Asketenfigur, die selbst in ihren Beziehungen

zu Mitmenschen als einsamer Fremdling wirkt. Jetzt belebt und
bevölkert sich die Szenerie, eine Landschaft taucht auf, zuerst verwildert,
dann gerodet, eine Schar von Jüngern steht plötzlich neben ihm, und Nonnen

haben sich seiner Führung anvertraut. Das Kloster, das vorher fehlte,
ist da, und der Alltag mit seinen kleinen menschlichen Sorgen will nun
abgebildet sein. Jetzt kümmert sich Fridolin nicht mehr nur um das Eine,
sondern um gar viele Dinge, und hört man, daß er kleinen Apfeldieben
vom Baum herunterhilft, damit sie nur ja einem bösen Kerkermeister
entgehen möchten, so fühlt man sich in die Welt der schon erwähnten Casus

Sancti Galli versetzt.
Obwohl jetzt das Wunderbar-Phantastische überhand nimmt, sind doch

noch immer Spuren einer real-historischen Vergangenheit zu entdecken.
Der Flußlauf des Rheins hat sich bei Säckingen in unbekannter Zeit verändert;

der Wundererzähler sagt : durch das Eingreifen Fridolins90. In Säk-

kingen gab es Thermalquellen, und Fridolin wirkte ein Wunder an einem

89 Casus Sancti Galli c. 64.
90 Abschnitt 26 f.

137



Badenden 91. Urkundlich ist uns überliefert, daß im 9. Jahrhundert eine
Prinzessin aus karolingischem Haus, nämlich Bertha, die Tochter Ludwigs
des Deutschen (und vielleicht schon vor ihr eine andere Tochter desselben

Königs, mit Namen Hildegard), im Besitz sowohl des Klosters
Fraumünster in Zürich wie des Frauenklosters von Säckingen war92, so
daß auch die Geschichte von der Königstochter, die als Äbtissin des
Klosters auf der Insel die Kirche dort vor der Einäscherung bewahrte, an eine
historische Begebenheit anknüpft93. Schließlich gibt Balther im letzten
Abschnitt einen Hinweis auf die Klerikergemeinschaft, die zu seiner Zeit
mit dem Nonnenkloster verbunden war. Das Wunder, das die Glarner am
meisten interessieren muß, weil es endlich ihr Tal und ihren Hauptort
nennt und beides in Beziehung zu ihrem Patron bringt94, ist freilich in der
uns überlieferten Fassung späten Datums und gibt uns über frühe Verhältnisse

nicht den geringsten Aufschluß. Will man erfahren, wann und wie
fast der ganze heutige Kanton Glarus an das Kloster Säckingen oder — um
im Sinne des mittelalterlichen Gläubigen zu sprechen —• an Sankt Hilarius
gekommen sei, so muß man nach andern Dokumenten suchen. Diesen
nachzugehen, gehört nicht zur Aufgabe der vorliegenden Untersuchung; es muß
genügen, auf die Geschichtswerke über Glarus oder etwa auf die
Geschichte der Stadt Säckingen von Fridolin Jehle hinzuweisen und
anzumerken, daß das Tal — in dessen Name vielleicht noch ein «Sankt Hilarius»

nachklingt —• wohl spätestens unter den Karolingern als Stiftungsgut

dem erwähnten Kloster vermacht wurde. Rankweil, das in der Legende
von den beiden Brüdern Urso und Landolf als Gerichtsort erscheint, soll
bis in die Karolingerzeit ein großer zentraler Gerichtshof für das nord-
rätische Gebiet gewesen sein. Der Name Landolf erinnert an das begüterte

Ehepaar Landold und Beata, von dem sich Schenkungsurkunden —
aus der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts — erhalten haben und das aus
seinem Besitz im Südosten des Zürichsees unter andern Klöstern auch
das von Säckingen mit Gaben bedacht haben könnte95. Die imposante
Legende, die in der Säckinger Basilika, mit fast erschreckendem Pathos

91 Abschnitt 25.
92 Fridolin Jehle, Geschichte der Stadt Säckingen Teil 2, Archivausgabe Ms., p. 9

und 10.
93 Abschnitt 31.
94 Eingeschoben nach Abschnitt 28.
95 F. Jehle, Geschichte der Stadt Säckingen, a. a. 0., p. 87. — Die Deutung des

Namens Glarus ist umstritten; vgl. F. Zopfi, Die Namen der glarnerischen Gemeinden,
in Jb. d. hist. Vereins d. Kantons Glarus 50, 1941, p. 40 ff.

138



dargestellt, vom Altarraum aus die ganze Kirche beherrscht, war dem

Schreiber Balther im 10. oder 11. Jahrhundert noch unbekannt; nicht er
hat sie aufgezeichnet, sondern ein Mann mit sehr viel größerer
Sprachgewandtheit, von einer andern Stilrichtung und einem anderen Wortschatz
hat sie aufnotiert: in kurzen Sätzen, die aus leicht konstruierten
Satzteilen bestehen und auf gezwungene Sperrungen verzichten, auch Häufung
von Abstrakta unterlassen und in ihrer nüchternen Kühle mit dem
erstaunlichen Inhalt hart kontrastrieren, so wie sie in all dem von Balthers

Sprechweise weit entfernt sind. Ein Landgraf tritt in der Geschichte auf,
was allein schon auf eine späte Epoche verweist, wie bereits J. J. Blumer
in seinem Buch über Glarus hervorgehoben hat98, und überhaupt kann

man sich nur wundern, daß der Verfasser dieses eingeschobenen Stückes

nicht größere Mühe aufgewendet hat, den Ton der alten Vita einigermaßen
zu treffen. Da nun aber eine genauere Stilanalyse den Rahmen dieses

Artikels sprengen würde, bleibt es den Lesern überlassen, im nachfolgenden
lateinischen Text die Unterschiede zwischen der Sprache Balthers und
derjenigen des spätem Schreibers im einzelnen aufzusuchen.

In der eigentlichen Vita den Namen Glarus nicht zu finden, bedeutet
eine Enttäuschung. Man mag sich immerhin damit trösten, daß dieses

Verschweigen noch kein sicheres Gegenargument gegen eine frühe
Christianisierung jener Gegend (und gegen eine durch Fridolin persönlich)
liefert. Wie schon angegeben, hat das Tal zur Zeit, da Balther der Vita
eine neue Fassung gab und einige Wundergeschichten anfügte, bereits zu
großen Teilen dem Kloster Säckingen und damit Hilarius als dem eigentlichen

Besitzer gehört, und dennoch hat selbst der genannte, über den

Besitzstand des Klosters wohl einigermaßen informierte Schreiber sich
über Glarus völlig ausgeschwiegen. Was aber das Fridolinspatronat
betrifft, so hat Glarus in einer nicht genau bestimmbaren Zeit zu seinem

ersten Schutzherrn Hilarius noch diesen zweiten hinzugefügt, schon darum,
weil das Kloster Säckingen so handelte; denn es war eben allgemeiner
Usus, daß Untertanen von ihren Herren Kulte und Kultobjekte auferlegt
erhielten. Hinter diesen neuen Patron Fridolin ist der alte wie so vielerorts

zurückgetreten, und auf dem Banner, das die Glarner in die Schlacht

von Näfels trugen, prangte Fridolin allein. Doch mit diesem Ausblick
entfernt man sich weit von der Vita des Heiligen, auch von den Macht- und

98 Joh. Jak. Blumer, Das Thal Glarus unter Seckingen und Österreich und seine
Befreiung, Zürich 1844, p. 11.

139



Besitzverhältnissen des Klosters, wie der Schreiber Balther sie kennen
konnte.

Nur rasch wende man nun seine Aufmerksamkeit nochmals dem kleinen

Werk zu, damit die eben besprochenen Wundergeschichten des

Anhangs mit denjenigen Wunderberichten verglichen werden können, die
im schriftlich überlieferten Text der alten Vita selber integriert waren97.
Es sind ihrer nur zwei, doch ist eben das schon bemerkenswert, daß die
Vorlage zwar von Unfaßlichem berichtet, aber durch ihre Beschränkung
auf eine bloß geringe Zahl solcher Begebenheiten eine gewisse
Zurückhaltung verrät. Die beiden Wunder ihrerseits zeichnen sich durch ihren
geistigen Zweck aus, mit dem sich keine materiellen Erwerbungen verbinden,

wodurch sie sich bereits vorteilhaft von den meisten des Anhangs
abheben. Wohl könnte das eine von ihnen zu jeder beliebigen Zeit von einer
gläubigen Menge bestaunt worden sein, denn es stellt eine plötzliche
Krankenheilung ohne besondere Charakteristiken dar. Doch das andere

Wunder, jenes, das in unserer kritischen Untersuchung besonderes
Interesse verdient, ist von der Art, wie sie in der Hagiographie nur selten

auftaucht, indem es eines der ältesten Motive aufnimmt, das sich mit der
Zeit unter andern verliert: Fridolin setzt ein zerbrochenes Gefäß wieder

zusammen, so daß man an diesem keine Spur des früheren Schadens mehr
entdecken kann.

In einem kurzen Aufsatz hat Paul Perdrizet Wunder ähnlicher Vorstellung

zusammengesucht und sie auf den Asklepiuskult zurückgeführt98. Der

Heilige ist Heiler und beweist seine Heilkraft durch Wiederherstellung
nicht allein menschlicher Gebrechen, sondern auch zerstückten Geschirrs.
Außer der Episode aus der Fridolinsvita kann der genannte Gelehrte nur
wenige Beispiele erbringen, und von denjenigen, die er nennt, gehören
alle bis auf eines in die Hagiographie ausgerechnet des 6. Jahrhunderts,
also genau in die Zeit, in welche unsere Vita hinunterdatiert sein will. Ein
«Zufall» mehr, anzureihen an alle andern, auf die bereits aufmerksam
gemacht worden ist. Der Fridolin der alten Vita ist Wundertäter nur als

Heiler, und der Mann, der seine Werke aufzeichnet, ist einseitig altem
Traditionsgut verhaftet, ohne die Wandlungen der spätem Hagiographie
zu beachten.

97 Abschnitte 13 und 17.
98 P. Perdrizet, Le miracle du vase brisé. Archiv für Religionswissenschaft 8,

1905, p. 305 ff. — Die Kenntnis dieses Artikels verdanke ich der Freundlichkeit von
Herrn F. Graus.

140



Aus den vorausgehenden Untersuchungen und Überlegungen sind nun
folgende Ergebnisse abzuleiten :

Der Vitenschreiber Balther hat — wie Margrit Koch dartut — im
10. und beginnenden 11. Jahrhundert gelebt. Seine Angaben im Prolog
dürften stimmen.
Er hat demnach eine ältere Fassung der Fridolinsvita aufgefunden, die er
dem Sinne nach recht getreu, jedoch — wie er selber betont — mit eigenen
Worten nacherzählt.
Seine Vorlage genauer zu datieren, ist nicht möglich, doch weist manches
darauf hin, daß der früheste Hagiograph mit den Verhältnissen des
Frankenreiches vom Beginn des 6. Jahrhunderts vertraut war; auch könnte
man als Entstehungsort Poitiers vermuten.
Gegen die von der Vita behauptete Herkunft Fridolins aus Irland spricht
nur sein Name; dieser könnte verfälscht überliefert sein.
Daß Fridolin zur Zeit Chlodwigs, also um 500, auf dem Festland gewirkt
habe, wie die Vita behauptet, ist nicht unwahrscheinlich. Manches spricht
dafür, so vor allem die Hilariusverehrung, kaum etwas dagegen.
Von einer Kfostergründung in Säckingen berichtet die Vita nichts. Sie
weiß dagegen von einer Ililarius/circ/te, die Fridolin dort plante: an dieser

mögen sich später eine Kleriker- und eine Nonnengemeinschaft gebildet
haben.

Im Gegensatz zur Vita beruhen die Wundergeschichten des Anhangs auf
späterer bloß mündlicher Tradition. Der Charakter ihres Inhalts ist von
dem der Vita verschieden; ihr historischer Gehalt ist gering. Bezeichnenderweise

spricht Balther außer im Prolog erst hier von einer Klostergründung

Fridolins in Säckingen.
Glarus tritt nur in einer Erzählung auf, die kaum vor dem 12. Jahrhundert
in den ältern Text interpoliert worden ist.
Wann und wie Glarus an das Kloster Säckingen kam, erfährt man aus

unserer Quelle nicht. Gemäß einem allgemeinen Brauch wird das Tal
seine Patrone von seinem Besitzer, eben von Säckingen, übernommen
haben.

Obwohl die Vita im ganzen strenger und nüchterner wirkt als der
Anhang, trägt doch auch sie stellenweise aufdringlich romanhaft-phantastische

Ausschmückung. Will man sie dennoch als historische Quelle gelten
lassen, so bleibt sie am einleuchtendsten, wenn man ihre historischen Daten

nicht korrigiert.

141



Text der Yita

Incipit prologus de vita Sancti Fridolini confessoris
ad Nokerum

Der lat. Text wurde den Monumenta Germaniae Historica, Scriptores Rerum
Merovingicarum tomus 3, entnommen, wo ihn Bruno Krusch ediert hat. Dieser
Gelehrte sah sich genötigt, mit verhältnismäßig späten Handschriften vorlieb zu
nehmen, da — wohl infolge eines Brandes in Säckingen — Handschriften aus einer
frühen Zeit nicht erhalten oder nicht greifbar geblieben sind. Die Codices, die
Krusch für seine Ausgabe verwendete, sind im genannten Band Seite 352 f. aufgeführt.

Es werden hier angegeben :

1. Codex Caroliruhensis archivi n. 361 (aus Säckingen stammend und ins 13.
Jahrhundert datiert) ;

2a. Ein Codex ohne Orts- und Jahresangabe aus dem 15. Jahrhundert, der dem
Wiegendruck zugrundegelegt wurde;

2 b. Codex Basiliensis, stammend aus dem Kloster Margarethental und ebenfalls
ins 15. Jahrhundert zu datieren, Universitätsbibliothek E II 4. Als verloren nennt
Krusch einen Codex Sangallensis, den er mit 2 c beziffert.

Weitere Angaben findet man bei Krusch am angegebenen Ort. Die verschiedenen
Lesarten zu übernehmen, die er im Anmerkungsapparat vermerkt, war uns nicht
gestattet. Auf die historischen Hinweise von Krusch konnte, da sie zum guten Teil überholt

sind, fast durchwegs verzichtet werden. Für den Text der Vita wurden im Gegensatz

zur Vorlage die gleichen Typen verwendet wie für den Prolog und die
Wundergeschichten.

NOKERO DOCTRINA SOPHIE FAMOSISSIMO MERITORUMQUE
SANCTITATE BEATISSIMO BALTHERUS INFIMES SERVORUM DEI

SERVULUS

1. Iam dudum vero, ut vos optime nostis, dum in monasterio Sancti Galli
iuxta vestros ceterorumque pedes magistrorum scolastica vacare disciplina
desisterem, et cum hoc multo magis paupertatis miseria cogente, quam
copia magistratus defitiente michi contigisset in dampnum, — nam inde
fons infertur sapientie, per cunctas tocius Europe provincias derivatus,
omnibus hue usque Dei nutu suavissimo se potabilem dulcorabat gustu, —
bonum michi visum est, ut huiusmodi, ceu dictum est, felici solatio desti-

tutus, occidentalis Gallie magistros, licet socius girovagorum in mendi-

cando, verecundia penitus posthabita, aggrederer. Sperans autem anxius
et flebilis, in utriusque mestitia famis aliquantulam ibi refectionem me

inventurum, — unius scilicet, qua caro paululum ad tempus afflicta, dum

142



Es beginnt der Prolog zum Leben des heiligen
Bekenners Fridolin für Notker

NOTKER, DEM IN WEISHEIT UND WISSENSCHAFT
HOCHBERÜHMTEN UND DURCH HEILIGKEIT DER VERDIENSTE

HOCHGESEGNETEN: GEWIDMET VON BALTHER, DEM
NIEDRIGSTEN KNECHTLEIN DER KNECHTE GOTTES

1. Schon lange ist s her, wie Ihr wohl wißt, daß ich im Kloster Sankt
Gallen zu Euren und anderer Meister Füßen zu sitzen und mich der
Schulgelehrsamkeit zu widmen abließ, und zwar stieß mir dieses Unglück
weit eher wegen der drückenden Last meiner Armut zu als etwa aus
Mangel an Lehrern (denn der Quell der Weisheit, der von jenem Ort
ausgeht, verästelt sich durch alle Provinzen ganz Europas und bietet sich auf
Gottes Geheiß bis heute allen als köstlichen Trunk zum Genuß dar) ;

doch als ich, wie gesagt, dieser Art beglückenden Trostes beraubt war, da
schien es mir gut zu sein, mich zu den Meistern Westgalliens zu begeben,
nämlich als Geselle bettelnder Vaganten, indem ich die Scham weit von
mir wies. Denn ich hoffte, ängstlich und traurig zugleich, ich würde dort
für den Gram meines zweifachen Hungers irgendwelche Erleichterung
finden (ich meine jenen Hunger, der vorübergehend das Fleisch quält, der
aber, sobald er sich wieder an der Fülle von Köstlichkeiten sattsam gelabt
hat, sofort auch wieder Überdruß an den Dingen weckt, nach denen er
zuvor gelechzt hat; doch meine ich auch jenen andern, dank welchem die
dürstende Seele im Maß, als sie die Wonne innerer Freuden genießt, sich
diesen Seligkeiten nicht in Überdruß sondern in gesteigertem Verlangen
verbindet1). Und da ich diese Reise einmal unternommen hatte, dehnte
ich sie aus, und nahm meinen Lauf, dahinpilgernd an den Grenzen
Galliens, auf Umwegen bis zu den Randgebieten Spaniens aus lauter Liebe
zur Wissenschaft, obwohl ich daraus wenig Nutzen zog, verweilte dort
auch vier Jahre lang, bis ich endlich beschloß, das Vaterland und die
Trautheit desselben wiederzusehen. Da wollte es der Zufall, daß ich auf
dem Heimweg meinen Schritt des Gebetes wegen zu einem Kloster mit
Namen Helera lenkte, das nahe am Ufer eines Flusses, der Mosel, liegt
und vom heiligen Fridolin zu Ehren des heiligen Hilarius erbaut worden

1 Nicht ungewöhnliche Anspielung an Sirach 24, 29 (andere Zählung: 24, 21), wo
die Weisheit sagt: «Die mich genießen, hungern weiter; die mich trinken, dürsten
weiter».

143



iterum affluentia deliciarum sufficienter utitur, cito fit, ut de his fastidium
trahat, quibus paulo ante nimis inhiabat; alterius vero, qua mens siti-
bunda, quanto plus internarum suavitate deliciarum fruitur, tanto magis
ad earundem dulcedinem non fastidio, sed amore coartatur, — hanc rem

ego taliter aggressus, cum peregrinando fines Gallie prolongans, etiam

cursum adusque confinia Hispanie ob amorem circuissem discipline, licet

parum in hoc profecerim, et ibi per quatuor moratus annos, tunc demum

decernerem patriam patrieque familiaritatem revisere, contigit, in re-
deundo quoddam monasterium Helera nuncupatum, iuxta Muselle cuius-

dam fluvii litus situm, causa orationis adirem, quod et sanctum Fridoli-
num ibidem in honore sancti Hylarii construxisse per eiusdem loci fratrum
relatione didiceram. Ibi vero, huius rei ordine comperto, aliquantulum le-

cior effectus sum in tantum, ut me prorsus obliviscerer illuc exulem ve-

nisse, quia non ut advena eorundem fratrum pio solatio congratulabar, sed

ceu quilibet bone qualitatis indigena, qui in domo sui domini sedula inter
alios familiaritate utitur. Tunc pater et provisor eiusdem monasterii, ut

per mee certitudinem professionis compererat, hereditarium esse me ser-

vum horum sanctorum, de quibus supra dictum est, videlicet Hylarii et

Fridolini, attulit meam in presentiam utriusque virtutes, proprio separa-
tim volumini inscriptas. Quas ubi videns gavisus sum et adhuc caucius,

apertis voluminibus, inspitiebam, recordabar, in Sechoniensi monasterio,
ad quod ego servili iure me pertinere non erubesco, unius, scilicet sancti

Hylarii, virtutes in quodam volumine scriptas adesse, alterius vero, id est

sancti Fridolini, vitam deesse; nam inde liber ipse, in quo eiusdem sancti
vita habebatur scripta, ablatus est, quando idem prefatum monasterium a

paganorum iam olim incursione vastatum est. Adhuc etiam supersunt
multi, qui eundem librum, antequam ita, ceu dixi, perderetur, non solum

viderunt, sed etiam sepius legerunt, sicque verum esse profitentur, veluti
modo per me narratur. Ergo postquam unus ex hiis prenominatis libel-
lulis, quern in predicto deesse non dubitabam, mee peticioni mecum ad

deportandum omnino denegatus est, et incaustum seu membrana non af-

fuit, quatenus per me scriberetur, cito sedens recitavi et hoc quod legebam
memoriter retinui, partim verba cum materia, partim materiam absque
verborum constructione, ut, mea reversione peracta, eadem que inibi lege-

ram gesta per me commendarentur aliorum memorie scripta. Hunc vero
prefatum librum diligentius inchoans legere, inveniebam titulum sancto

Fridoldo, non Fridolino inscriptum; indeque michi procul dubio incertum

erat, utrum de nostro patrono hec scripta essent, an de alio quodam, qui

144



ist, wie ich den Reden der Brüder dort entnahm. Als ich da von diesem
Umstand erfuhr, wurde ich ein wenig fröhlicher, ja so sehr, daß ich völlig
vergaß, wie ich als Fremdling daher gekommen war; denn ich wurde
nicht wie ein Fremder von den Brüdern mit gütigem Trost, sondern wie ein
Einheimischer von Rang und Ansehen willkommen geheißen, der im
Hause neben Seinesgleichen häufig den trauten Umgang mit seinem
Hausherrn genießt. Da nun der Vater und Fürsorger jenes Klosters durch
mein offenes Geständnis erfahren hatte, daß ich durch Erbrecht ein
Knecht dieser beiden Heiligen sei, von denen oben die Rede war, d. h.
des heiligen Hilarius und des heiligen Fridolin, brachte er in meine
Gegenwart die Wundertaten der beiden, die in zwei verschiedenen Büchern
aufgezeichnet waren. Als ich sie sah, freute ich mich, und wie ich noch
immer recht behutsam die Bände öffnete und betrachtete, erinnerte ich
mich, daß im Kloster Säckingen, dem ich durch knechtliche Verpflichtung

zuzugehören nicht erröte, die Wundertaten des einen, nämlich des

heiligen Hilarius, in einem Buch aufgezeichnet, vorhanden seien, das

Leben des anderen aber, nämlich des heiligen Fridolin, dort fehle. Denn
die Schrift mit dem Leben dieses Heiligen ist damals abhanden gekommen,
als das erwähnte Kloster infolge eines Überfalls durch Heiden geplündert
wurde 2. Noch immer leben viele, die das Buch, bevor es — wie ich sagte
— verlorenging, nicht allein gesehen, sondern öfters auch gelesen haben
und die als wahr bezeugen, was ich soeben hier erzähle. Weil nun aber
das eine dieser genannten Büchlein im erwähnten Kloster •— wie ich
überzeugt war — fehlt und es mir auf meine Bitte, es mitnehmen zu dürfen,
entschieden verweigert wurde, da auch Schreibzeug und Pergament nicht
vorhanden waren, daß ich es hätte abschreiben können, so setzte ich mich
rasch hin, sagte es auf und prägte das Gelesene meinem Gedächtnis ein,
zum Teil nach Wort und Inhalt, zum Teil bloß dem Inhalt nach ohne

Wortlaut, damit nach meiner Rückkehr die Taten, die ich dort gelesen, von
mir geschrieben dem Gedächtnis anderer anvertraut würden. Wie ich das

Buch aber aufmerksamer zu lesen begann, fiel mir auf, daß der Titel den

Namen Fridold, nicht aber Fridolin trug, weswegen mir bedenkliche Zweifel

aufstiegen, ob es von unserm Schutzherrn handle oder von irgendeinem,

der Fridold und nicht Fridolin heiße. Doch auf einem Seitchen
weiter hinten wurde mir beschrieben, wie ebendieser Heilige aus einer
gewissen Stadt Galliens mit Namen Poitiers Reliquien des heiligen Hila-

2 Im Jahre 926.

145



Fridoldus, non Fridolinus nuncuparetur, nisi quod postea michi in altera

monstratum est paginula, qualiter idem sanctus de quadam Gallie civitate,
Pictavis nominata, reliquias sancti Hylarii in parva capsella in Alemannie

quandam insulam, undique limphis circumdatam, deportasset, ibique
Suevorum fidei se commendans, quoddam monasterium sub honore sancti

Hylarii in eadem insula Reni fluminis construxisset, in quo adhuc ipsa

predicta, ut vos nostis, pendet capsella. Quod vero totum, sicut tibi per has

litteras, o pater, est manifestum, — quia sine testimonio et alicuius bone

qualitatis viri certa auctoritate, cui credendum esset, de me tantummodo

dictum et scriptum esse videtur, qui me tocius auctorem falsitatis esse de-

negare non valeo, quamvis in huius opusculi rescriptione de materia geste

rei nichil fallaciter adderem vel demerem preter solam verborum construc-

tionem, quam rustico nimis stilo scripsisse me profiteor, malens tamen in
hoc meam rusticitatem blasphemari, quam rei veritatem nesciri, — reor,
quod quilibet veritatis amator, mee qualitatem pravitatis intendens, ob id
dicat esse apocrifum et magistrorum dampnatione hoc exemplar refutan-

dum, quia nullius aliunde fulciatur imperio, sed tantum meo, veluti libet,

scriptitetur arbitrio; insuper et alium, invidie facibus tetra quasi fuligine
obfuscatum, minime dubito dicturum, me nullatenus esse veritatis auctorem,

sed cuiusdam excogitate rei falsum compilatorem. Quocirca, o piis-
sime pater et doctor, me tue commendans invicte fidei, precor, quatinus

tuo certissimo indagante comprobetur arbitrio, utrum iste presens libellus

una cum cantilena responsoriorum, que per musicam artem in festivitate

sancti Fridolini canenda composui, flammarum incendio sit delendus, an
ad Dei servitium posthac reservandus; michi nam melius placet tua mi-

tissima redargui correctione, quam aliorum invidiosa confundi stomacha-

tione.

Perpetuum tibi opto vale.

146



rius in einer kleinen Kapsel zu einer wellenumspülten Insel Alemanniens
brachte, sich dort dem Schutz der Schwaben anvertraute und ein Kloster
zu Ehren des Hilarius auf eben dieser Insel errichtete, in dem noch heute,
wie Ihr wißt, die genannte Kapsel hängt.

Das alles aber, wie Dir 3, mein Vater, durch diesen Brief klar ist, hat
nun, dieweil ein Zeugnis und die zuverlässige Glaubwürdigkeit eines
angesehenen und vertrauenswürdigen Mannes fehlt, den Anschein, als sei
es bloß von mir selber gesagt und geschrieben worden, während ich
nicht imstande bin, den Vorwurf der Fälschung zu widerlegen, obwohl ich
bei der Abschrift dieses Werkleins am Inhalt nichts trügerisch — sei's
durch Zufügen oder Weglassen — verändert habe, außer der Worte und
Wendungen, die ich zugegebenermaßen in einem allzu unbeholfenen Stil
schrieb, da ich immerhin vorzog, daß meine Unbeholfenheit getadelt als
daß die Wahrheit der Geschichte verkannt werde. Nun vermute ich aber,
es werde irgend ein wahrheitsliebender Mann angesichts meiner Niedrigkeit

und Unansehnlichkeit behaupten, es handle sich um ein gefälschtes
Exemplar, welches die Magister durch eine Verurteilung ablehnen müßten,

da es sich ja auf niemandes Befehl stütze, vielmehr bloß nach meinem
eigenen Gutdünken und Gefallen zusammengeschrieben sei. Überdies wird
zweifellos einer, den die Fackeln der Mißgunst geschwärzt und den ihr
Ruß beschmutzt haben, behaupten, ich sei keineswegs der Verfasser einer
wahren Geschichte, sondern bloß ein Lügner, der mit Hilfe von Anleihen

etwas Erdichtetes zusammenstopple. Deswegen, o gütiger Vater und
Lehrer, empfehle ich mich Deiner unbestechlichen Treue und bitte
Dich, Du möchtest mit Deinem durchaus sichern und kritischen Urteil
erweisen, ob dieses vorliegende Büchlein zusammen mit den Melodien der
Responsorien 4, die ich nach den Regeln der Musik auf das Fest des

heiligen Fridolin zum Singen komponiert habe, in Feuer und Flamme
zerstört oder zum Gottesdienst fortan aufbewahrt werden soll. Mir nämlich
ist es lieber, durch Deinen allersanftesten Tadel widerlegt als durch die
neidische Schwarzgalligkeit anderer verwirrt zu werden.

Ich wünsche Dir dauerndes Wohlergehen.

3 Am Anfang des Prologs wird Notker mit «Ihr» angesprochen; nun geht Balther
zum «Du» über.

4 Die Responsorien sind in der ältesten, von Bruno Krusch für seine kritische
Ausgabe berücksichtigten Handschrift aus dem 13. Jahrhundert (Codex Caroliruhensis
archivi n. 361), die aus Säckingen stammte, der Fridolinsvita vorangestellt. S. Krusch
MGSS Rer. Mer. t. 3, p. 355.

147



INCIPIT VITA SANCTIFRIDOLINICONFESSORIS

2. Beatus Fridolinus ab extremis partibus inferioris Scottie oriundus

esse non ambigitur, que videlicet regio apud ipsos Scottigenas Hybernia

nuncupata, ad usque Occeanum protendit sue amplitudinis confinia. Pa-

rentum eciam generositate adeo eminebat preclarus, quatinus quique

potentiores eiusdem regni gratularentur in talis cognati affinitatem an-

numerari; nam et hoc eis haut inmerito magni videbatur honoris fuisse,

dum se sub eius meritis tocius boni provectum non dubitarent promereri

posse. Huiusque generositatis sublimitatem non inerti bonorum operum
studio ob hoc precipue sollers studiosius in sese curabat ornare, ne illut
psalmigraphi ipse sive dicendo sive mentaliter eructuando depromeret:

Que utilitas in sanguine meo, dum descendo in corruptionem? quia nec

tantum gloriabatur de huiusmodi ponpatice cognationis parentela, quantum

de ilia adoptiva celesti electorumque genealogia, de qua in euvangelio

legitur: Quicumque fecerit voluntatem patris mei, qui in celis est, ipse

meus frater et soror et mater est. Opum vero divitiarumque secularium

habundantia fere pre cunctis in eodem regno degentibus famosus affluebat

et tam nimie largitatis exhibitione se hilarem atque letum in omnibus

ostendebat, ut non solum ditiores suis preciosis muneribus semper arride-

rent, sed pauperes quoque nimium gratulabunda fronte suis cottidie ele-

mosinis applauderent ; nam utrisque quod conveniebat largus congruenter

erogabat. Illorum vero nimiam cupiditatem, quam suas facultates obser-

vando minime posset extinguere, studuit vel preciosa dando, ne ultra
modum in eum exestuaret, aliquantulum placabiliorem reddere; istorum

autem laudandam pauperiem, que ad mundane prosperitatis beatitudinem

non adeo inhianter ardebat, ne in adversitatum querimoniis omnino de-

ficeret, misericorditer sustentabat, et ita se hylarem datorem, quem secun-

148



ES BEGINNT DAS LEBEN DES HEILIGEN BEKENNERS FRIDOLIN

2. Daß der selige Fridolin aus den äußersten Enden des unteren Schottland

stammt, wird nicht bezweifelt, aus einem Land also, das bei den
Schotten selber Irland genannt wird und seine weitausgedehnten Grenzen
bis zum Ozean hin erstreckt. Dem Adel seiner Familie verdankte er so
hohes Ansehen, daß alle mächtigeren Herren jenes Reiches sich
beglückwünschten, der Sippe eines solchen Verwandten beigezählt zu werden;
denn eben das schien ihnen verdientermaßen große Ehre eingebracht zu
haben, während sie nicht zweifelten, dank seiner Verdienste auch selber
die Förderung allen Gutes mitverdienen zu können. Und diese höchst
vornehme Abkunft durch unermüdliches Streben nach guten Werken in
eigener Person zu zieren, war er einsichtsvoll umso eifriger bemüht, als
er nicht wünschte, jenes Wort des Psalmisten (ob er es selber sprechend
oder im Geiste erwägend herbeiholte) auf sich beziehen zu müssen: «Welchen

Nutzen bringt mir mein Blut, dieweil ich ins Verderben stürze» 5.

Denn er rühmte sich nicht so sehr dieser seiner glanzvollen Sippe und
Verwandtschaft als vielmehr jener himmlischen Adoption der Auserwählten,

von der im Evangelium geschrieben steht: «Wer immer den Willen
meines himmlischen Vaters tut, der ist mir Bruder, Schwester und Mutter»

6. Doch an Schätzen und Reichtümern dieser Welt strömte ihm ein
solcher Überfluß zu, daß er dafür berühmter war als fast alle, die in jenem
Reiche lebten; und im Verschwenden einer übergroßen Freigebigkeit
zeigte er sich allseits so heiter und vergnügt, daß nicht allein die
reicheren Leute seinen kostbaren Geschenken stets freudig entgegenlachten,

sondern auch die Armen mit wahrhaft strahlender Stirn seinen

täglichen Almosen Beifall klatschten. Denn den einen wie den anderen

spendete er, was ihnen zukam, reichlich, wie es angemessen war, so aber,
daß er bei den einen eine übermäßige Habsucht, die er durch Festhalten
seines eigenen Besitzes nicht löschen konnte, durch wertvolle Gaben ein
wenig beruhigte, damit sie nicht über das Maß hinaus gegen ihn wüte, bei
den andern dagegen die lobwürdige Armut, welche nach dem Glück weltlichen

Wohlstandes nicht ebenso gierig brannte, mitleidvoll unterstützte,
damit sie nicht etwa in Elend und Jammer gänzlich verkomme; und da

5 Ps. 29,10.
6 Matth. 12, 50.

149



dum scripturam Deus diligit, preferens, omnibus omnia factus est, ut
omnes lucrifaceret.

3. Studiis litterarum philosophieque delectabilibus archivis, postquam
ab uberibus amate nutricis et a cunabulis flebilibus more infantum seiunc-

tus est, sie acute inherebat, ut non dulcius materno lacte tenere fragilitatis
etatem fuleiret, quam ad sophie mamillas suspensus, superno rore mentis

vivacitatem obdulcaret; quia sui laudabilis sensus tenorem captiosis ar-

gumentosisque sophisticorum sillogisticorumque proloquiorum assercio-

nibus implicare prorsus spernebat, ne, dum in aliquo Pythagorice Platoni-

ceque sapientie postumus heres inconvenienter videretur summe sapientie
sibi contubernalem amiciciam offendisse, probaretur, sicut scriptum est:
Omnis sapientia a domino Deo est.

4. Tunc saneti Spiritus gratia celitus afflatus, se totum maluit sub offitio
clericatus Deo fidelem famulum exhibere, quam sub huius seculi negoeiis

constitutus, diabolo per laicale ius vellet inservire, et huiusmodi aciem

mentis de terrenis ad celestia suspendens, sibi hunc versum proponit in
exemplum: Amicus huius seculi inimicus Dei constituetur : sie ergo ob

amorem celestis vite secularium incertitudinem postponeret, et spreto
tocius mundi flore, ceu sedulus minister, offitio Dei vacaret. Aggressus est

omnes fere civitates sue patrie et multa circumquaque loca circuire, ea

scilicet ratione, ut sanetam ecclesiam in hiis partibus, a gentilitatis ritu
segregatam, sue predicationis offitio firmiter stabiliret Deo. Et hoc utique
non credendum est, quod huiusmodi ministerii sacramentum aliqua pre-
sumptuose vel illicite protervitatis audacitate sibi usurpasset, sed illud
multo magis, quod sub pontificum testimonio omnisque cleri attestatione

150



er sich solcherart als freudiger Geber erwies, den — wie die Schrift sagt —
Gott liebhat7, ward er allen alles, um alle zu gewinnen8.

3. Den literarischen Studien und den ergötzlichen Schreinen der
Philosophie hing er, kaum den Brüsten der geliebten Amme und der
tränenreichen Wiege nach Art der Kinder entwöhnt, so inständig an, daß er mit
der Muttermilch das junge Leben zarter Hinfälligkeit nicht köstlicher
festigte als er, saugend an den Brüsten der Weisheit, mit dem Tau von oben
die Lebhaftigkeit seines Geistes stillte. Denn seines lobwürdigen Sinnes
Trachten verschmähte durchaus, sich in verfänglichen und ausgeklügelten

Behauptungen sophistischer und syllogistischer Aussprüche 9 zu
verwickeln; er wollte nämlich vermeiden, etwa in ungebührlicher Weise als
nachgeborener Erbe pythagoräischer oder platonischer Weisheit zu
erscheinen und dabei die häuslich-traute Freundschaft der höchsten Weisheit

zu beleidigen, wie denn geschrieben steht : «Alle Weisheit stammt von
Gott dem Herrn» 10.

4. Damals hat die Gnade des Heiligen Geistes, herwehend vom Himmel,
ihn bewogen, sich ganz und gar im Klerikeramt Gott als treuen Diener
anzubieten, anstatt, weltlichen Geschäften untergeordnet, nach Laiengesetz
dem Teufel zu dienen, und so hat er, die Sehnsucht seines Geistes über
Irdisches hinweg an Himmlisches heftend, sich diesen Vers zum Leitspruch
erkoren: «Der Freund dieser Welt wird als Feind Gottes erfunden
werden» ", um aus Liebe zum himmlischen Leben die zeitlichen Dinge in ihrer
Ungewißheit geringzuachten, die Blütenzier der ganzen Welt zu verschmähen

und als eifriger Diener für den Dienst an Gott frei zu sein. Er machte
sich daran, beinahe alle Städte seiner Heimat und die vielen ringsum
zerstreuten Orte aufzusuchen, zu dem Zwecke, die heilige Kirche, die in jenen
Gegenden sich vom heidnischen Kult abgesondert hatte, durch seine

Predigertätigkeit kraftvoll für Gott zu stärken. Doch keinesfalls darf man
vermuten, er habe dieses hochheilige Amt sich aus irgendwelcher anmas-
senden oder unerlaubten und voreiligen Dreistigkeit widerrechtlich
angeeignet, vielmehr ist anzunehmen, daß er gemäß der Zeugenschaft von
Bischöfen, der Bestätigung des ganzen Klerus und der Akklamation des

7 Vgl. 2. Cor. 9, 7.
8 Vgl. 1. Cor. 9, 19.
9 Vgl. Sirach 37, 23: «Wer sophistisch redet, ist hassenswert und wird in jeder

Hinsicht betrogen».
10 Sirach 1, 1.
11 Jac. 4, 4.

151



nec non tocius circumiecte plebis acclamatione per Dei gratiam electus,
sibi a Domino commendata duplicaret talenta; nam ille, procul dubio

unus de illis fidelibus servis, qui a proprio domino peregre proficiscente
peccuniam sub lucro reportandam acceperunt, satis fidelis servus extitit,
dum a domino suo, scilicet a Christo, potius optandas peccunie cum usura

reportate gratiarum actiones vellet audire, quam indecentem et horrendam

nequam illius servi abiectionem sustinere, qui sine lucro alicuius boni
presumebat reportare peccuniam domini sui.

5. Tunc cum desiderabili clericatus honore pro suo libitu sublimatus et
huiusmodi predicationis, ceu superius dictum est, offitio in tantum glo-
rificatus, ut inter omnes Scottorum principes non solummodo velut aliquis
venerabilis clericus et sacerdos diligeretur, sed ceu pontifex summo
honore episcopali carus et dulcis haberetur, visum est ei bonum et utile, ut
tocius seculi florem omnino sperneret ob Dei nominis amorem, illud obli-
vioni tradens minime, quod in euvangelio scriptum est : Nisi quis renuntia-
verit omnibus que possidet, non potest meus esse discipulus. Ergo unaque-
que proprie facultatis possessionisque bona non tantum proximis sive

cognatis ordinatim sapienterque distribuons, sed et multis aliis nimia pau-
pertate duriter afflictis erogans, videlicet viduis, orphanis, ecclesiasticis

hominibus, sub uniuscuiusque ordinis honore degentibus, ceterisque, quorum

in infinitum protenditur numerus, implebat hoc, quod per psalmi-
graphum dictum est: Dispersit, dedit pauperibus; iustitia eius manet in
seculum seculi.

6. Hoc totum cum ita per ordinem, ut dictum est, perageretur, instructus
est tante dignitatis vir celesti missatico, quatenus mente perseverabili pa-
ternitatis affinitatem et familiaritatem cognationis patrieque nativam vo-
luptuosamque dulcedinem pro Dei nomine non pigresceret postponere. Et
hoc non aliter ei accidisse probatur, nisi velut quondam Abrahe patriarche
celitus indictum est, ut exiret de terra sua et de cognatione. Tunc igitur

152



gesamten ringsumstehenden Volkes durch die Gnade Gottes erwählt
wurde und so die ihm von Gott anvertrauten Talente verdoppelte 12. Denn

er war ja zweifellos einer jener getreuen Knechte, die von ihrem eigenen
Herrn, als er auf Reisen ging, eine Summe Geldes auf Zins empfingen und
erwies sich eben dadurch als zuverlässiger Knecht, daß er von seinem

Herrn, d. i. Christus, lieber für Ertrag und Gewinn die wünschenswerten
Dankesworte hören wollte, als die schimpfliche und schreckliche

Verwerfung jenes bösen Knechtes zu ertragen, der es wagte, den Geldbetrag
seines Herrn ohne irgendwelchen Vermögenszuwachs zurückzuerstatten.

5. Da er nun durch die begehrenswerte Ehre des Klerikeramtes gemäß
seinem Wunsche erhöht war und durch dieses Predigeramt — wie oben

gesagt worden ist —• in solchem Maße Ruhm erlangt hatte, daß er hei
allen Schottenfürsten nicht bloß wie ein gewöhnlicher verehrungswürdiger
Kleriker und Priester geschätzt, sondern gar wie ein Oberhirte von höchstem

bischöflichem Rang geachtet und innig geliebt wurde, da schien es

ihm gut und nützlich zu sein, allen irdischen Glanz erst recht zu verachten,

aus Liebe zu Gottes Namen, da er seinem Gedächtnis fest eingeprägt hatte,

was im Evangelium geschrieben steht: «Wenn einer nicht auf all seinen

Besitz verzichtet, so kann er mein Jünger nicht sein» 13. Deshalb begann er,
aller Art Habe aus eigenem Vermögen und Besitz nicht allein Verwandten
und Sippenangehörigen der Ordnung gemäß und klug zu verteilen,
sondern auch vielen anderen, die hart unter allzu großer Armut litten, zu
verschenken, nämlich Witwen und Waisen, kirchlichen Personen
verschiedenster Orden und Stände, auch anderen, deren Zahl ins Unendliche

geht, und solchermaßen zu erfüllen, was durch den Psalmisten gesagt
worden ist: «Er teilte aus und gab den Armen; seine Gerechtigkeit währt

von Ewigkeit zu Ewigkeit» 14.

6. Als dies alles — wie gesagt — in guter Ordnung ausgeführt wurde,
empfing der so hoch geehrte Mann durch göttliche Eingebung den Befehl,

er möge nicht zögern, standhaften Mutes das väterliche Haus und die

trauten Verwandten und die Heimaterde mit ihrer süßen Wonne um Gottes

willen geringzuachten. Und dies wurde ihm offenbar in derselben

Weise zugemutet, in der einst dem Patriarchen Abraham vom Himmel her
befohlen wurde, daß er ausgehe aus seinem Land und Geschlecht15. Nun

12 Vgl. Matth. 25.
13 Luc. 14, 33.
14 Ps. 111, 9.
15 Vgl. Gen. 12,1.

153



tante fidelitatis miles constans immobilisque sub hac celesti iussione per-
severabat, nil remoratus, quin hoc fiducialiter adimplendum, omnibus de-

relictis, insisteret, quod summa celsitudo sibi subiunxisset, licet, in quas
partes huius mundi suum iter a Deo prefinitum disponeretur, prorsus igno-
raret. Sed tamen, eo ita inopinate sui itineris cursum arripiente, qualis ibi
vel quantus audiretur flentium strepitus, nec lingua motu seu stili acumine
valet quis alteri referre. Nam ibi diversitas plebis plangebat, se amisisse

inpensionem diversi muneris; ecclesiastici vero ordinis in eodem regno
vigens universalitas non tantum sue conversationis flebat absentiam, quantum

desiderande sue predicationis dolebat abesse instantiam, quia sancta

ecclesia, in hiis partibus ad Dei servicium stabilita, ab eo veluti a quadam
firmissima regebatur tune temporis columpna. Clerus uniuscuiusque
episcopatus quantum qualemque honorem vel famulatum ei subpeditaret,
non est necesse loquendum, dum ipsi pontifices vix totis viribus sufficerent,
ut ad eius vite tramitem vel in minimis adtingerent. Ipse primatus etiam to-
cius Scottie eius precipue desiderabat consilium salubre, ne sine suo con-
sultu in hiis, que seculariter sub iudiciali iure eveniebant corrigenda, of-
fenderetur maiestas divina. Quis dubitat, vel a quo interrogatur, quomodo
aut qualiter a diligendis in Deo pauperibus, scilicet orphanis, viduis, et de

ceteris utriusque sexus plebibus maximeque de suis amplectendis parenti-
bus suum ceptum iter tardando differre doluerit? Nam hec multitudo,
maxime pauperum, cum eum diucius flendo sequeretur, interdum, fixo ad

terram sustentationis baculo, ipseque desuper innixus et constanti animo,
ne propter hortamina vel illorum blandimenta reverteretur, corroboratus ;

non cessavit blandis mitibusque verbis eos consolari et semina celestis vite
sparsim salubriterque largiri ; interdum etiam, arrepto sui itineris tramite,
suadebat eis, ne suum quod in Dei nomme inchoaverat iter amplius impe-
dirent, dicens: ,0 amicissimi mei, non solum consanguinei, sed concives

dulcesque nutricii, nonne vobis iam, ut reor, notum est, quia me nulla
secularis vite pompa retrahere permittitur ab illo peregrinandi exilio,

154



also verharrte der allertreueste Streiter fest und entschlossen unter diesem

göttlichen Gebot und zauderte keinen Augenblick, ja drängte voll
Vertrauen, nachdem er alles verlassen hätte, dies zu erfüllen, was ihm die
höchste Himmelsgewalt aufgebürdet, obwohl er keineswegs ahnte, in welche

Weltgegenden sein von Gott bestimmter Weg hinführen sollte. Als er
dennoch ganz unerwartet aufbrach und sich auf den Weg machte : was für
ein lautes Schluchzen die Weinenden da vernehmen ließen, das vermag
weder eine flinke Zunge noch eine gewandte Feder einem andern zu
schildern. Denn nun weinte das Volk, so verschieden es war, es habe den

Spender vielfacher Gaben verloren; der Stand der Geistlichkeit aber, der

in jenem Reich bedeutend war, betrauerte insgesamt nicht so sehr den

Verlust seiner Gemeinschaft als die Einbuße seiner begehrenswerten Predigt

und Überzeugungskraft, weil die heilige Kirche, ebendort zum Dienst

an Gott errichtet, von ihm zu jener Zeit wie von einer kraftvollen Säule

gestützt wurde. Wie viele und wie große Ehren und Ämter ihm der Klerus
einer jeden Diözese zu Füßen legte, ist zu sagen nicht nötig, da die
Bischöfe selber trotz aller Anstrengungen kaum imstande waren, seinen

Lebenspfad auch nur im mindesten zu bestimmen. Gerade der Primas von

ganz Schottland hatte ein besonderes Verlangen nach seinem heilsamen
Rat, aus Furcht, ohne seinen Ratschlag in den Gerichtsfällen, die nach
weltlichem Recht entschieden werden mußten, die göttliche Majestät zu
beleidigen. Wer zweifelt oder wer stellt die Frage, auf welche Weise und
wie sehr es ihn schmerzte, wegen der in Gott liebenswerten Armen, nämlich

der Waisen, Witwen und des übrigen Volkes beiderlei Geschlechts,

sowie vor allem wegen der verehrungswürdigen Verwandten seine Reise

zu verzögern und aufzuschieben Als diese große Schar, besonders armer
Leute, ihm über eine längere Strecke hin weinend folgte, stieß er bisweilen
seinen Wanderstab in die Erde, stützte sich darauf und ermannte sich
selber festen Sinnes, nur ja nicht wegen ihrer Ermahnungen und Schmeichelreden

umzukehren, wobei er nicht aufhörte, sie mit zärtlichen und sanften
Worten zu trösten und die Saat des himmlischen Lebens heilbringend unter

sie auszustreuen. Bisweilen auch, wenn er sich von neuem auf den

Weg gemacht hatte, warnte er sie, seine Reise, die er um Gottes Namen

willen angetreten, noch länger zu hindern und sagte: «Oh, meine besten

Freunde, ihr meine Blutsverwandten, aber auch ihr, meine Mitbürger und
liebsten Erzieher, ist euch nicht, wie ich meine, längst bekannt, daß mich
kein irdischer Prunk mehr zurückhalten darf von dieser Pilgerschaft in die

Fremde, die zu unternehmen mir vom Himmel her befohlen ist? Weswe-

155



quod ad perficiendum michi celitus est commissum? Quare me inpeditis,
quem totus mundus, si solus Deus resistit, impedire non sufficit?'

7. Ita et ita vicarium alterne vicissitudinis amorem dando pervenerunt
ad mare quoddam, quod spatiatur inter confinia inferioris Scottie, de qua
superius mentio fiebat, et superioris, de qua modo loquendum non est.
Illuc eisdem, ceu dictum est, pervenientibus et inepta tam longi itineris
lassitudine fatigatis semetque aliquantulum requiescendo sublevare desi-
derantibus placuit, ut causa caritatis cum eo saltern pernoctando sequentis
diei indutias optinerent et tunc ad ultimum, si fieri posset, salubrius omen
quodam modo ilium ad propria revocandi se expectasse gratularentur.
Nam hoc solummodo ipsis suis comitibus ad huiusmodi fidei fidutiam re-
mansit, ut quern antea tocius mundi voluptuosa blandities nequiverat sibi
subdere, vel eum maris undosa periculositas cogeret cedere. Tunc hii vero
imminentis spatium noctis tali spe perducentes, vix procul dubio ad
sequentis diei optandam perveniebant auroram, hoc maxime dolentes, quod
tocius sue gentis universalitas eum quasi postuma superstes adeo plan-
geret, ut nullum post suam abscessionem sue qualitati consimilem speraret
se posse promereri. Interim autem cum iam ab orientali plaga solis clarior
ortus nocturne caliginis tenebrositatem propelleret et sui radii splendore
totum mundum illustrando mortalibus undiquesecus solitum lumen effu-
sum ministraret, hoc solummodo deprecabantur, ut aut cito in patriam re-
meandi regressum acceleraret, aut si hoc nullatenus fieri posset, saltim eis
revertentibus gratiam sue benedictionis non denegaret. Illis vero talia
efflagitantibus, ab oratione, qua per tocius transacte iam noctis spatium
vacaverat, surgebat, et euvangelice profunditatem disputationis ingressus,
quomodo filius Dei, videlicet de virgine Maria natus, incarnaretur, et

quare laboriosam huius mundi voraginem intraret, scilicet propter nostra
peccata, seu quid pro nobis pateretur, utique turpissimam mortem, in
crucis patibulo suspensus, tercia die sine corruptione resurrecturus, nar-
rabat. Tunc illi, accepta sue largiflue benedictionis gratia, sueque salubris
licentie impetrato commeatu, carpebant lugubre in patriam redeundi iter.

156



gen hindert ihr mich, da die ganze Welt, sofern nur der alleinige Gott
widersteht, mich nicht zu hindern vermag?»

7. Und immer wieder gegenseitige Liebe tauschend, gelangten sie zu
einem Meer, das sich da ausbreitet zwischen jenem untern Schottland,
von dem bereits die Rede war, und dem ohern, das hier nicht weiter
beschrieben zu werden braucht. Als sie, wie gesagt, hier angekommen waren
und, von der langen Reise unnötig müde und matt, ein wenig zu ruhen und
sich zu erholen wünschten, beschlossen sie, der Liebe wegen mit ihm
wenigstens noch zu übernachten, um noch einen Aufschub bis zum nächsten

Tag zu erlangen und um sich dann schließlich, wenn es möglich
wäre, doch noch Glück zu wünschen, daß sie einen wirksameren Fingerzeig

des Himmels abgewartet hätten, der ihn irgendwie zur Heimkehr
bewegen würde. Denn daraus allein konnten seine Begleiter noch eine vage
Zuversicht schöpfen, daß ihn, den bisher auf der ganzen Welt keine einzige
lustvolle Annehmlichkeit zu erweichen vermochte, das wogende Meer mit
seinem Dräuen zum Nachgeben zwingen werde. Während sie aber die Zeit
der hereinbrechenden Nacht in solchem Wahn hinbrachten, vermochten
sie offenbar kaum bis zur ersehnten Morgenröte des folgenden Tages
auszuharren, betrübt vor allem darüber, daß die Gesamtheit seines Volkes ihn
wie eine verlassene Waise vermissen werde, ohne Hoffnung, nach seinem

Weggang eines Nachfolgers von ähnlicher Achtbarkeit gewürdigt zu werden.

Als mittlerweile jedoch im Osten schon der hellere Aufgang der
Sonne die Finsternis nächtlichen Grauens verscheuchte, mit dem Glanz
ihrer Strahlen die ganze Welt erleuchtete und den Sterblichen allerorts
das gewohnte Licht verschwenderisch ausgoß, da wagten sie nurmehr
diese Bitte vorzutragen, er möge seine Rückkehr in die Heimat beschleunigen

oder, wenn solches in keiner Weise geschehen könne, möge er ihnen
zum Abschied die Gnade seines Segens nicht vorenthalten. Da sie aber
solches erflehten, stand er vom Gebete auf, dem er sich während der ganzen

vergangenen Nacht gewidmet hatte, begann mit einer tiefgründigen
Auslegung des Evangeliums und schilderte, wie der Gottessohn (das
heißt: der aus Maria geborene) Fleisch geworden und aus welchem
Grunde er in den mühseligen Abgrund dieser Welt herabgestiegen sei
(nämlich unserer Sünden wegen) und was er für uns gelitten (eben den

schimpflichsten Tod, hängend am Kreuzesgalgen), worauf er am dritten
Tag unverwest auferstanden. Als sie darauf die Gnade seines überquellenden

Segens empfangen und die heilsame Erlaubnis zur Rückkehr erhalten

hatten, machten sie sich trauernd auf den Heimweg. Immerhin blieben

157



Sed tarnen, huiusmodi cepto itineris tramite, aliquantulum a longe substi-

terunt, quatenus procellosum sui navigii negocium per investigabiles un-
dosi pelagi semitas vel procul inspitientes probarent, atque hune tamdiu
intueri desiderabant, donec in tantum predictus vir ab eorum oculis pro-
ficiscens elongaretur et aerios tractus marinosque sulcos ab illis proten-
deret, ut inde ipsorum intuitus, quodam modo quasi obstrusus, ulterius
eum prospitiendo sequi non sufficeret. Et ita utrique, iste de mari, illi de

ipsius maris littore, sursum elevatis dextris, ultimum vale mutuo dantes,
ab invicem separantur; illi dolentes ad patrie familiaritatem, iste gaudens
ad exilii fatigationem.

8. Interea vero cum per Dei gratiam, posthabito maris periculo, desi-

derabili portu littoree securitatis iam letabundus frueretur, receptus est

digne in cuiusdam bone qualitatis viri hospitium, ibique paucis diebus,
suis lassabundis artubus concessa repausatione, demorabatur ac de ipsius
gentis conversatione sollerter inquirebat, quo statu vel quali morum con-
suetudine se contineret, aut si, spreto gentiliatis ritu, Deum celi colerent.
Tune vero ut ipsius sui hospitis aliorumque quorundam relatu compererat,
quosdam eorum Deum celi rite adorare ac colere, quosdam etiam ydo-
latriis paganico cultu nefandissime inservire, eligebat timoré nudus et im-

perterritus, caritate vestitus, barbarice plebi spargere semina fidei.
9. Inde suum beatum arripiens iter, postquam Gallie fines circuiendo

lustraverat et ubique sanctam katholice fidei Trinitatem in credencium
cordibus plantaverat, accidit, eum inter alia loca Pictavensium urbem ag-

gressum esse, ibique per longum tempus in castris sancti Hylarii demora-

tum fuisse, non ob aliam causam, nisi ut, Deo concedente, ipsiusque sancti

Hylarii suffragantibus meritis, aliquantulam sanctissimi sui corporis par-
ciunculam ad sue consolationem peregrinationis acciperet: parciunculam
dico, non meritorum diminutione, sed diminuta corporee quantitatis absci-

158



sie, nachdem sie den Weg also unter die Füße genommen, in der Fernê
eine Weile stehen, um festzustellen, wie sein Schiff sich in stürmischer
Fahrt durch das wogende Meer seinen Weg suchte, und sie wünschten es so

lange zu betrachten, bis der genannte Mann sich ihren Blicken allmählich
so weit entfernte und die Luftströmungen wie die Wellentäler ihn so völlig

entzogen 15a, daß ihre Sicht, gewissermaßen behindert, trotz all ihrem
Ausschauhalten ihn nicht mehr einzuholen vermochte. Und so gaben denn

beide, er vom Meere her, jene von der Küste aus mit hocherhobener Rechten

stumm ein letztes Lebewohl und trennten sich damit voneinander, jene
klagend auf dem Weg in ihre traute Heimat, er frohlockend auf der Fahrt
in die beschwerliche Fremde.

8. Darauf aber, als er mit Gottes Hilfe die Gefahr des Meeres
überstanden hatte und im ersehnten Hafen schon freudvoll die Sicherheit des

Ufers genoß, fand er würdige Aufnahme in die Gastfreundschaft eines

angesehenen Mannes und verweilte bei ihm einige Tage, um seinen müden
Gliedern Erholung zu gewähren, wobei er sich eifrig nach der Lebensart

jenes Volkes erkundigte, welche Kultur, welche Sitten und Bräuche es

pflege und ob die Leute dem Heidentum abgeschworen hätten, um den
Gott des Himmels zu verehren. Wie er nun aus dem Munde seines

Gastgebers und einiger anderer erfahren hatte, daß manche den Gott des Himmels

in rechter Weise verehrten und anbeteten, daß ändere dagegen den
Götzen nach heidnischen Riten auf schändlichste Art dienten, da beschloß

er frei von Furcht und unerschrocken, doch erfüllt von Liebe, unter den
Barbaren die Saat des Glaubens auszustreuen.

9. Dann machte er sich auf seinen glückseligen Weg, und nachdem er
ringsum die Gegenden Galliens durchwandert, dabei überall die heilige
Dreifaltigkeit nach katholischem Glauben in die Herzen der Gläubigen
eingepflanzt hatte, da geschah es, daß er unter andern Orten auch die
Stadt Poitiers besuchte und hier lange Zeit in der Feste des heiligen Hilarius

verweilte, aus keinem andern Grunde als in der Hoffnung, er werde
mit Gottes Zulassung und gestützt auf die Verdienste eben desselben

heiligen Hilarius ein, wenn auch noch so kleines Partikelchen seines aller-
heiligsten Leibes zum Trost auf seine Pilgerreise erlangen: ein Partikelchen

sage ich nicht etwa zur Verkleinerung der Verdienste sondern wegen
der Winzigkeit des abzutrennenden Körperteilchens. Als er hier in häufi-

158 Wie so oft läßt sich hier der lateinische Text nur dann auf deutsch wiedergeben,

wenn man bei Balther grammatikalische Schnitzer annimmt.

159



sione. Dum ergo ibi per multarum assiduitates vigiliarum in sua sancta

oratione una cum casta parsimonia vacaret, ut hoc quod ardenter desidera-

bat sibi a Deo concederetur, revelatum est ei quadam nocte per visionem,
quasi ipse sanctus Hylarius sibi visibiliter appareret, dicens: ,Frater,
exaudita est oratio tua, et ego, in quantum michi facultas suppetit, per
mérita atque suffragia sancte Marie Dei genitricis semper virginis om-

niumque sanctorum interventione tuam in conspectu divine maiestatis ora-
tionem adiuvare non desisto, quia ipse Deus elegit te, ut suum in hoc loco

restaurares servicium et mei corpusculi artus in huius ecclesiole secretiori

parte collocare non tardares ; hoc enim tibi ad magnum servatum est a Deo

premium'. Tunc vero huius felicitate revelationis consolatus, salubriter a

dulci sompno evigilans nimiumque gratulabundus de lectuli Stramine

surgens, ecclesiam intrabat et gratiarum actiones, ut dignum fuit, Deo sancto-

que Hylario non destitit die noctuque per longum tempus agere. Nam quod
antea diu per indefessam precaminum ieiuniorumque instantiam supplex
curavit postulare, tunc id ipsum celitus sibi a Deo concessum gavisus est

impetrasse, non hoc suis deputans meritis, sed Dei gratie omnipotentis.
10. Ergo cum huiusmodi laudibus, ut dictum est, non parvum per spa-

cium ad Deum contemplativa tantummodo vacatione plus solito intentus

immineret ac per afflictionem incredibilis abstinentie carnem ultra men-

suram macerando consumeret, quidam autem eiusdem loci fratres, bone

qualitatis viri, suamque nimie dilectionis amore fraternitatem venerantes,

interrogaverunt eum, quid cause hoc esset, quod ultra, quam humana

sustinere posset natura, se affligendo mortificaret. Illis caute sciscitantibus

talia, dum nec vellet nec etiam posset rem predictam celare, indicavit eis

per omnia, quid ibi desideraverit, quidque inde celitus ei acciderit. Uli
vero nullo modo suis resistentes precibus minimeque renitentes, quod divi-
nitus ei promissum et concessum est, inquirebant, quomodo seu quando
hoc fieri post Dei nutum deberet. Ille econtra respondens, dixit, se nichil

160



gen und eifrigen Nachtwachen seinem heiligen Gebet in keuscher Enthaltsamkeit

oblag, damit, was er heiß ersehne, ihm von Gott zuteil werde,
wurde ihm eines Nachts in einer Vision eine Offenbarung zuteil, so als
würde ihm der heilige Hilarius selber sichtbar erscheinen und sagen:
«Bruder, erhört ist dein Gebet, und ich werde, so weit meine Kraft reicht,
durch die Verdienste und den Beistand der Gottesmutter und immerwährenden

Jungfrau Maria und durch die Fürbitte aller Heiligen unablässig

vor Gottes Angesicht dein Gebet unterstützen, denn Gott selber hat
dich erwählt, auf daß du ihm an diesem Ort den heiligen Dienst erneuerst
und meine Glieder in der Krypta dieses Kirchleins zu bergen nicht
säumest. Dies nämlich ist dir von Gott zu großer Auszeichnung vorbehalten
worden» le. Durch diese beglückende Vision getröstet wachte er erfrischt
vom süßen Schlafe auf, erhob sich von seinem Strohlager in überschwäng-
lichem Jubel, betrat die Kirche und sagte Gott und dem heiligen Hilarius
Dank — wie es billig war — unaufhörlich bei Tag und Nacht während
langer Zeit. Denn was er vorher eine geraume Weile durch unermüdliches
und anhaltendes Beten und Fasten zu erflehen bemüht gewesen war, das

frohlockte er jetzt als Gottes Geschenk vom Himmel her empfangen zu
haben und betrachtete es nicht als eigenes Verdienst sondern als Gnade
des allmächtigen Gottes.

10. Da er, wie angegeben, mit solchem Lobpreis eine nicht geringe Zeit
lang in beschaulicher Stille mehr als gewöhnlich auf Gott ausgerichtet und
ihm nahe war, während er durch eine unglaublich peinigende Entsagung
sein Fleisch über die Maßen entkräftete und kasteite, kamen gewisse
Klosterbrüder jenes Ortes, ausgezeichnete Männer, die seine Brüderlichkeit
in außerordentlich hingebender Liebe verehrten, um ihn zu fragen,
weshalb er sich so weit über das der Menschennatur Erträgliche durch
Bußübung abtöte. Da sie solches vorsichtig zu ergründen trachteten und er
die genannten Ereignisse zu verheimlichen weder befugt noch willens
war, so berichtete er ihnen alles der Reihe nach, was er hier wünschte und
was ihm vom Himmel beschieden worden sei. Jene aber, weit entfernt, sich
seinen Bitten irgendwie zu widersetzen oder ihm Schwierigkeiten zu bereiten,

forschten nach, wie und wann das von Gott Verheißene und Zugestandene

nach dessen Wink wohl geschehen könne. Er seinerseits gab zur

16 Von Fridolin und seiner Tätigkeit in Poitiers spricht im 11. Jahrhundert auch
Petrus Damian; vgl. Sermo 2 de translatione S. Hilarii, Opera t. 2, Venedig 1783,
p. 9 f.

161



seu de restauratione ecclesie sive de sacratissimi translatione corporis fac-

turum absque consultu licentiaque pontificis atque regis adiutorio, scilicet
Clodovei, qui tune temporis longe lateque imperialem obtinebat po-
testatem.

11. Inde post paululum, occasione ad episcopatum eundi recepta, con-

gregavit suos in unum familiarissimos sibique amantissimos, ut una cum
eorum unanimi consilio illuc pergeret, ibique quod ei loquendum aut con-
siliandum esset, communiter cum eis hoc totum perageret. Illuc vero ubi

perventum est, ipse episcopus totusque clerus eum digne receptum ita
ut fratrem virumque sanctum sponte meritoque diligebant ; nam ab eodem

pontifice ceterisque Pictavensium urbis habitatoribus in tantum sua sancta
amabatur oratio, ut eundem locum, scilicet monasterium sancti Hylarii, in

quo morabatur, pro sue predicationis amore non cessarent frequentare.
Hec igitur, que paulo superius habentur scripta, cum a predicto viro
ceterisque suis familiaribus amicis episcopo intimarentur, eique compertum
esset, qualiter per revelationem huic Dei electo contigisset, coadunatis de

tocius cleri ordine maioribus natu senioribusque quam plurimis, in eadem

urbe degentibus, pergebat ad ilium predictum locum, ubi sanctus Hylarius
corporaliter requiescebat, ibique sancto eidem viro, ab omnibus in abbatem
electo cuncta que ad ilium locum pertinere videbantur commendabat, hui-
usmodi dicens: ,Frater et domine, omnia, que tibi per divinam revelationem
iniuncta iussaque sint agenda, seu in restaurando ecclesiam sive in trans-
ferendo sacrum nostri patroni corpusculum, differre seu tardare diutius
noli; nam me totamque meam, si placet, possessionem promptus tibi sum
in adiutorium dare'.

12. Interea dum idem sanctus vir potestatem ilium locum regendi diutis-
sime reluctaretur accipere multisque excusationibus, quod longum nimis
est enarrare, se temptaret inde subtrahere, atque hoc illi nullo modo con-
cederetur, rogavit pontificem, ut cum eo pariter regis clementiam [adiret],
ne talis res absque suo inchoaretur auxilio. In hoc autem ut consenserat

episcopus sancte sue peticioni, deposuit baculum peregrinationis, acci-

piens, licet coactus, virgam correctionis, non ad sui tantum honoris aug-

162



Antwort, er wolle nichts unternehmen, weder hinsichtlich der Kirchenrestauration

noch hinsichtlich einer Übertragung des gar heiligen Leibes,
ohne Rat und Bewilligung des Bischofs und ohne Hilfe des Königs, nämlich

Chlodwigs, der zu jener Zeit weit und breit kaiserliche Gewalt
ausübte.

11. Wenig später, als sich eine Gelegenheit bot, zum Bischof zu gehen,
versammelte er seine vertrautesten Freunde, um mit ihnen nach gemeinsamem

Ratschluß dorthin zu ziehen und"alles was dort zu reden und zu
raten sei, mit ihnen vereint zu vollbringen. Als man aber dort angekommen
war, empfing ihn der Bischof mitsamt dem ganzen Klerus in würdiger
Weise, da sie den Bruder und heiligen Mann unwillkürlich nach seinen
Verdiensten liebten; denn ebendieser Bischof und die übrigen Bewohner
der Stadt Poitiers schätzten seine heilige Belehrung solchermaßen, daß
sie diesen Ort, nämlich das Kloster des heiligen Hilarius, in dem er weilte,
aus lauter Liebe zu seiner Predigt ohne Unterlaß in großer Zahl besuchten.

Als nun das oben Berichtete von dem erwähnten Mann und seinen
vertrauten Freunden dem Bischof eröffnet und diesem bekannt geworden war,
was der Gotterwählte erlebt hatte, rief er aus dem ganzen Klerikerstand die
Ältesten und möglichst viele von den Angesehensten der Stadt zusammen,
zog mit ihnen ebendorthin, wo der heilige Hilarius leibhaft ruhte, und da
der heilige Mann daselbst von allen zum Abt ernannt ward, anempfahl er
ihm alles, was zu diesem Ort zu gehören schien, indem er sprach: «Bruder

und Herr, alles, was dir durch göttliche Offenbarung aufgetragen und
zu vollbringen anbefohlen ist, sei's zur Wiederherstellung der Kirche,
sei's zur Übertragung der heiligen Gebeine unseres Schutzpatrons, das

zögere nicht länger zu vollbringen. Denn mich selber und, wenn es

beliebt, meinen ganzen Besitz, bin ich dir zur Verfügung zu stellen bereit».
12. Da nun der heilige Mann die Befehlsgewalt über jenen Ort langezeit

ablehnte und mit vielen Entschuldigungen, die aufzuzählen viel zu
umständlich wäre, von sich fernzuhalten suchte, während seinem Wunsche in
keiner Weise entsprochen wurde, bat er den Bischof, er möge mit ihm die
Milde des Königs angehen, auf daß ein solches Werk nicht ohne dessen

Hilfe begonnen werde. Als der Bischof in diesem Punkte seiner heiligen
Bitte willfahrte, legte er seinen Wanderstab nieder und ergriff, wenn auch

gezwungen, die Rute der Zurechtweisung17 nicht allein zur Erhöhung sei-

17 Die Zuchtrute wird z. B. vom Prediger 22, 15 erwähnt und in Erbauungsliteratur
und Mönchsregeln häufig — unter Berufung auf diese Stelle — genannt. Vgl. etwa
die Regel des heiligen Benedikt, Kap. 2.

163



mentationem, sed multo magis ad aliorum, Deo concedente, meliorationem.
Tunc vero pariter episcopus et abbas, condicto itinere arrepto, pervenerunt
ad prefatum regem Clodoveum, episcopus, ut decuit, equester, abbas autem,
ut eius mos fuit, pedester. Quod et statim nuntiatum est regi, videlicet eun-
dem presulem una cum predicto abbate il lue venisse. Tunc rex de pontifi-
cis adventu letus nimisque lecior effectus est, quia talis viri faciem, cuius
sanctitas in eius presentia tarn sepe divulgabatur, promeruit videre. Ipse
autem cicius ab imperiali surgens throno, cum ei obviam, nimia stipatus
multitudine, cursum acceleraret, amplexu convenit honorabili, dignoque
simul cum episcopo receptus est honore ; statimque, cum per aliquantulam
moram simul familiari fruerentur colloquio, prandii deliciis vacare decre-

verunt. Ibi ergo, ceu regalis est consuetudinis, quam plurimis principibus
ad mensam sedentibus, accidit per huius sancti viri mérita quoddam mira-
culum, quod modo non est pretereundum.

13. Rex vero cum inter prandendum quoddam vas lapideum vitrei coloris,

auro gemmisque fabrili arte mirabiliter ornatum, iuberet afferri
plenum mero, contigit autem, ut ipse prior idem vasculum acciperet, poste-

aque huic sancto abbati, licet vinum bibere nollet, preberet ad bibendum,
et de suis manibus, nescio quo casu, caderet in mensam, de mensaque
scampno per quatuor divideretur partes. Hoc facto, unus de pincernis,
quantocius potuit, illuc currens, collegit ipsas in unum parciunculas de-

ditque regi. Rex autem aliquantulum inde contristatus, magis propter re-
cumbencium inspectionem quam vasculi perdicionem, letabunda tarnen
fronte dixit ad abbatem: ,Domine, causa tui amoris in nichilum redactum
est hoc vas, quia tibi per me nisi adhiberetur, nullo modo de meis manibus
cadens perderetur. Scias ergo, quid Deus inde per te fatiat ad sui nominis
laudem et honorem, et ut quidam de istis recumbentibus, qui adhuc, spreta

164



ner eigenen Würde, sondern viel mehr — mit Gottes Zulassung — zu
anderer Menschen Besserung. So kamen denn beide, der Bischof und der Abt,
nachdem sie den vereinbarten Weg eingeschlagen hatten, zum genannten
König Chlodwig, und zwar der Bischof, wie sich gehörte, zu Pferde, der
Abt, seiner Sitte gemäß, zu Fuß, was dem König denn auch unverzüglich
gemeldet wurde, nämlich daß ebenjener Bischof mit dem erwähnten Abt
zu ihm gekommen sei. Da war der König über die Ankunft des Bischofs
erfreut, doch noch unvergleichlich mehr erfreut, daß er das Antlitz jenes
Mannes zu schauen gewürdigt ward, von dessen Heiligkeit in seiner
Gegenwart oft gesprochen worden. Gar schnell erhob er sich von seinem
Kaiserthron, um ihm, begleitet von einer überaus großen Menschenmenge,
entgegenzueilen, begegnete ihm mit ehrenvoller Umarmung und empfing
ihn zusammen mit dem Bischof mit angemessener Ehrerbietung; dann,
kaum daß sie ein Weilchen sich an vertraulichem Gespräch ergötzt hatten,

beschlossen sie, sich Zeit zu einem köstlichen Mahl zu nehmen.
Hier aber, als einer königlichen Sitte gemäß, eine gar große Zahl von

Fürsten an der Tafel saßen, ereignete sich dank den Verdiensten dieses

heiligen Mannes ein Wunder, das nun nicht übergangen werden darf.
13. Denn als der König während des Mahles ein steineres Gefäß,

durchsichtig wie Glas und mit Gold und Edelstein in wundervoller Schmiedearbeit

verfertigt, mit Wein füllen und herbringen ließ, geschah es, daß
er selber als erster dieses Gefäßlein entgegennahm, es darauf dem heiligen
Abt, obwohl dieser keinen Wein trinken wollte ls, zum Trinken darreichte,
und daß es aus seinen Händen — ich weiß nicht durch welches Mißgeschick

— auf die Tafel fiel, von der Tafel auf die Bank, wobei es in vier
Stücke zerbrach. Als das geschehen war, kam einer der Mundschenken
so rasch er konnte herbei gelaufen, sammelte die kleinen Teilchen zusammen

und gab sie dem König. Dieser war deswegen etwas betrübt, mehr
über das Aufsehen bei den Gästen als über den Verlust des Geschirrchens,
wandte sich aber mit heiterer Stirne gegen den Abt und sagte : «Die Liebe
zu dir ist schuld daran, daß dieses Gefäß zerschlagen wurde, denn wäre
es nicht eben dir durch mich dargereicht worden, es wäre nicht aus meinen

Händen gleitend, gefallen. Du aber weißt, was Gott nun durch dich
zu tun vermag zu seines Namens Lob und Ehre und damit der eine und

18 Ein rechter Mönch enthielt sich des Weingenusses; vgl. Vitae patrum 5, 4, 13.
Benedikt gestattete ihn immerhin mit Rücksicht auf den mangelhaften Willen zur
Abstinenz seiner Mönche und beschränkte ihn nur auf ein Minimum. Vgl. seine Regel
Kap. 40.

165



sancte Trinitatis fide, paganico ritu ydolatriis inserviunt, hoc cernentes, in
Deum omnipotentem nobiscum credere non tardent'. Taliter ille sanctus
vir coactus et admonitus altaque suspiria pro sue carnis fragilitate corde
tenus extorquens, sed nimium in Dei misericordia more solito confidens,
recepit easdem quatuor parciunculas, et sicut ipsa docuit fractura, coniun-
xit in priorem statum fragmenta, atque vas idem ita iunctum manibus am-
plectens, parvum ad momentum, innixus cernuo vultu brachiis super men-

sam, orabat ad Deum; completaque cicius oratione, reddidit régi vas ita
perfectum et reintegratum, ut ab aliquo nec ipsius signum sive liniamen-
tum fracture agnosci posset. Qualis laus et honor a cunctis hoc videntibus,
non solum a christianis, sed etiam ab ipsis paganis, quorum magna cohors
inibi aderat, Deo persolveretur, non est necesse loquendum. In eadem vero
hora, rege ceterisque de prandio surgentibus Deoque gratias, ut dignum
erat, reddentibus, omnes, qui gentili errore decepti illic adesse cognosce-
bantur, sancte Trinitatis fidem confitentes sacra baptismatis unda ab

episcopo baptizabantur.
14. Hiis ita, ut dictum est, peractis, rex letus et ovans ad cubiculum,

episcopus abbasque Deum laudantes pergebant ad hospicium. Illi vero
cum illic pernoctantes sequentis indutias expectarent diei oblationesque
missarum, rege astante, célébrassent, petebat idem abbas regem, ut sibi
una cum episcopo locus familiariter secum loquendi non denegaretur. Hoc

postquam a rege sibi, prout petebat, concessum est, per totum indicavit ei,
quomodo seu qualiter divinitus sibi revelatum est sive de predicti restau-
ratione loci vel de sanctissimi translatione corporis sancti Hylarii. Hoc
totum audiens intenta mente rex et omnino huius sancti viri locutionem ce-
lesti sale illitam intelligens, nec non episcopi bona voluntate in hoc per-
cognita, reddebat ab intimis Deo gratias precordiis, insuper promittens,
quatinus sibi spontanea voluntate concederet, quicquid in auro vel

argento seu preciosis rebus aliis ad hoc peragendum desideraret. Huius-
modi autem licentia, divino nutu preordinante, letificatus, nimie donariis

166



andere dieser Geladenen, der noch immer unter Verachtung des Glaubens

an die heilige Dreifaltigkeit nach heidnischem Brauch den Götzen

opfert, angesichts dieser Tat mit uns an den allmächtigen Gott zu glauben
nicht länger zögere». In dieser Weise genötigt und ermahnt, seufzte der

heilige Mann ob der Gebrechlichkeit seines Fleisches aus tiefstem Herzen

auf, doch indem er nach seiner Gewohnheit ein überschwängliches
Vertrauen auf Gottes Erbarmen setzte, griff er nach den vier Teilchen, paßte
sie, wie die Bruchstellen es forderten, aneinander, wie sie früher verbunden

gewesen, umfaßte dann das so zusammengefügte Gefäß auf ein Weilchen

mit seinen Händen, wobei er aufgestützt auf die Arme sein Gesicht

über den Tisch neigte und so zu Gott betete, gab dann, nach rasch vollendetem

Gebet dem König das Gefäß so vollkommen und wiederhergestellt
zurück, daß niemand eine Spur noch den Verlauf der Bruchstelle daran
entdecken konnte. Wie große Lobpreisung und Ehre von allen Zuschauern,
nicht allein von den Christen sondern auch von den Heiden, deren eine

große Schar anwesend war, Gott gespendet wurde, braucht nicht ausgeführt

zu werden. Zur selben Stunde aber, als der König sich mit den

Gästen vom Mahle erhob, um Gott, wie es sich gebührte, Dank zu sagen, wurden

alle Anwesenden, von denen man wußte, daß der heidnische Irrtum
sie gefangenhielt, nach dem Bekenntnis ihres Glaubens an die heilige Tri-
nität mit dem geweihten Wasser der Taufe vom Bischof getauft.

14. Als dies geschehen war, suchte der König heiter und frohlockend
sein Lager auf, der Bischof aber und der Abt gingen Gott lobend zum
Gästehaus. Nachdem sie dort übernachtet, die Morgendämmerung
abgewartet und dann in Anwesenheit des Königs das Meßopfer gefeiert hatten,
bat der Abt den König, er möge ihm und dem Bischof die Gelegenheit zu
vertraulichem Gespräch nicht verweigern. Als ihm dies seiner Bitte gemäß

vom König gewährt war, teilte er ihm umständlich mit, auf welche Art
und Weise ihm vom Himmel eine Offenbarung zuteil geworden sei

sowohl hinsichtlich der Wiederherstellung des vorgenannten Ortes wie auch

hinsichtlich der Überführung der allerheiligsten Gebeine von Sankt Hilarius.

Der König, der alles aufmerksam anhörte und der begriff, daß die

Rede des heiligen Mannes ganz und gar mit dem Salze des Himmels
gewürzt war, dann auch den guten Willen des Bischofs in dieser Sache

erkannte, sprach Gott aus tiefem Herzen seinen Dank aus und versprach
darüber hinaus, von sich aus bereitwillig zu gewähren, was immer man für
dieses Werk an Gold und Silber und andern Kostbarkeiten wünschen

werde. Über diese, durch einen göttlichen Wink vorausverfügte Erlaubnis

167



peccunie ad predictam rem perficiendam ab eodem rege suisque fidelibus
honeste ditatus, repedavit simul cum pontifice, illam maxime curam
gestens, ut prefinitum opus perageret, quantocius, Deo opitulante, valeret.

15. Igitur cum, episcopo post divinam concessionem ultra vires auxi-
liante nec non et ceteris in eadem urbe manentibus, ipsius restauratio
ecclesie una cum sanctissimi translatione corpusculi perageretur, ac sibi
reliquias eiusdem sancti Hylarii, quas antea nimium ardenter optabat, se-

paratim idem sanctus vir Fridolinus eligeret, in unam caute religandas
capsellam, accidit autem, ut, hoc toto peracto, duo presbiteri de ultrama-
rinis partibus, videlicet sui cognati, ad episcopum venirent eiusdem
civitatis. Qui ab eo interrogati, unde aut quare venissent, cuiusque professionis
essent, responderunt, se de Nordimbria Anglorum quadam regione suum-

que proximum nomine Fridolinum querere atque se, licet indignos, sacer-
dotali frui ministerio. Quos denique honorifice susceptos per suum trans-
misit eos nuntium ad sui quem querebant affinis hospicium. Quem vero
ut optabili visu cernentes agnoverunt, pre lugubri gaudio minime appel-
lare potuerunt; nam hoc fieri solet sepe, quando amicus quilibet ama-
bilis et diu quesitus cum ad ultimum sub extrema desperatione vix inveni-
tur, ut de pectore leto inevitabilis extorqueatur luctus pre gaudio. Ille
autem cum eos diu inspitiens agnoverit suos esse cognatos et a certo illo-
rum relatu compererit, sui amoris causa eos illuc venisse, ita paternis, ut
decuit, amplexibus eosdem diligens, suam recepit in mansionem cauteque

per omnia interrogavit, quod seu quale negotium inter sue principes re-

gionis haberetur. Inter hec autem et alia multa, que utrimque narrabantur,
diu sacro in invicem utebantur colloquio.

16. Postquam vero idem vir sanctus cum eis letus cenaverat suoque lecto
se in eadem nocte commendaverat, signaculo sancte crucis munitus, appa-
ruit ei sanctus Hylarius, altera iam vice eum sic alloquens: ,Frater Fridoline,

cur tardas implere, quod Deo michique promisisti, quando corporis
mei partem quandam tecum hinc ad deportandum separare promeruisti?
Ergo noli diucius deinceps hie morari, quia tuis nepotibus a Deo concedi-

tur, quatinus post tuam abscessionem hunc locum ad Dei non cessent pro-

168



hocherfreut und mit übergroßen Geldgeschenken, die dem genannten
Werke dienen sollten, sowohl vom König wie von seinen Getreuen würdig
ausgestattet, kehrte er zusammen mit dem Bischof zurück und hatte nur
eine Sorge, mit Gottes Hilfe den Plan sobald wie möglich auszuführen.

15. Als nun nach göttlicher Einwilligung der Bischof über seine Kräfte
und so auch die übrigen Einwohner der Stadt mithalfen, die Wiederherstellung

der Kirche zusammen mit der Überführung der heiligen Gebeine ins
Werk zu setzen und als der heilige Mann Fridolin sich Reliquien ebendieses

heiligen Hilarius, die er vorher aufs heftigste ersehnt hatte, aussonderte, um
sie vorsichtig in eine Kapsel zu bergen, da geschah es, als alles vollendet
war, daß zwei Priester von jenseits des Meeres, nämlich zwei seiner
Sippe, zum Bischof jener Stadt kamen. Und auf dessen Frage, woher und
weshalb sie gekommen seien und welche Tätigkeit sie ausübten, antworteten

sie, aus Northumbrien, einer Gegend in Angelsachsen, seien sie
hergekommen, um einen Verwandten namens Fridolin zu suchen und sie
versähen, wiewohl sie unwürdig seien, das Priesteramt. Diese nun nahm der
Bischof ehrenvoll auf und schickte sie durch seinen Boten zum Gästehaus
ihres Verwandten, den sie suchten. Als sie ihn aber beim Anblick seines

ersehnten Angesichts erkannten, vermochten sie ihn vor Jammer und
Freude nicht beim Namen zu rufen ; denn so geschieht es häufig, daß, wenn
man einen lieben Freund langezeit gesucht und schließlich mit letzter
Verzweiflung und knapper Not gefunden hat, dem frohen Herzen sich vor
lauter Freude unwiderstehlicher Jammer entringt. Er aber, der sie nach

langem Betrachten als seine Verwandten erkannte und ihrer bestimmten

Mitteilung entnahm, daß sie aus Liebe zu ihm hergekommen seien,
umarmte sie väterlich und liebevoll, wie sich geziemte, nahm sie in seine

Wohnung auf und forschte sie sorgfältig über alles aus, wie und welcher
Art die Beziehungen unter den Fürsten jener Gegend sich gestalteten.
Über solche und viele andere Dinge, die sie einander erzählten, unterhielten

sie sich langezeit in erbaulichem Gespräch.
16. Nachdem nun der heilige Mann mit ihnen fröhlich das Abendbrot

gegessen und sich in derselben Nacht zur Ruhestätte begeben hatte,
gewappnet mit dem heiligen Kreuzeszeichen, erschien ihm der heilige Hilarius

abermals und redete ihn also an: «Bruder Fridolin, was zauderst du

zu erfüllen, was du Gott und mir versprochen hast, als du gewürdigt wurdest,

einen Partikel meines Leibes abzusondern, um ihn mit dir fortzunehmen?

Nicht sollst du länger hier verweilen, denn deine Neffen sind von
Gott dazu auserlesen, nach deinem Fortgehen an diesem Ort für den stän-

169



curare servicium'. Tunc cum idem Dei vir Fridolinus sedierter, prout ei

licitum est, interrogaret, ubi eum ire iuberet, responsum est ei datum ut
ad quandam insulam Alemannie Reni cuiusdam fluminis undique lymphis
circumdatam sui cursum itineris accelerare non differret, illicque Suevo-

rum fidei se commendaret.
17. Interim, dum ab hac sacra visione stupefactus evigilasset, venit nun-

cius episcopi, dicens, eum inremediabili per omnia menbra percussum esse

paralysi. Illuc vero, sumptis suis secum nepotibus, cicius adveniens, inve-

nit eum cunctis artubus corporis ita debilitatum, ut nullus in eo sentiretur
motus preter vitalem quem adhuc a precordiis aliquantulum trahebat fla-
tum. Tunc ille sanctus abbas in certo solitoque confidens medicamine,
scilicet in Dei dementia, prostravit se ad orationem, peractaque oratione,

cum anxia sudoris effusione mirabilique fletuum lacrimatione humefactus

surgeret, erigebat se cum eo pariter episcopus, in nullo se dicens menbro

aliquid mali sentire vel habere. Ergo cum talis ibi Dei gratia tam patenter
visibiliterque ostenderetur, uterque eorum, episcopus et abbas, una cum
ceteris qui ad funus illic preparandum aderant Deum laudabant.

18. Iam tunc mane facto, cum eidem episcopo per omnia patefaceret,
qualiter in eadem nocte per visionem ei revelatus est sanctus Hylarius,
precipiens, ut ad insinuatum locum nil remoratus suum acceleraret inde

gressum, in tantum predictus pontifex de tali stupefactus visione doluit, ut
nec vitam post eius abcessionem optinere curaret ; nam non solum ille, sed

et totus clerus tociusque regni principatus suam in tantum paternitatem
abesse plangebant, ut nec sue proprie regionis incole tantum doluissent,
quando talem patronum ab eis abscedere vidissent. Quid plura? Quern

proprii dulcedo regni seu iocundissima parentum affinitas vel delectabilis

paterne hereditatis possessio subtrahere non valebat, nisi hoc perageret,
quod per divinam sibi maiestatem iniunctum est, quomodo quibusve blan-
diciis ilium locum locique eiusdem habitatores, inter quos exul moraba-

170



digen Gottesdienst zu sorgen». Da nun der Mann Gottes Fridolin umsichtig,

wie ihm erlaubt war, fragte, wohin zu gehen er geheissen werde,
wurde ihm die Antwort gegeben: zu einer gewissen Insel Alemanniens,
die von den klaren Wellen eines gewissen Flusses namens Rhein umspült
werde, möge er sich beeilen, seinen Weg zu nehmen, um sich da der
Treue der Schwaben anzuvertrauen 19.

17. Als er aus dieser heiligen Vision erstaunt aufwachte, kam ein Bote
des Bischofs mit der Meldung, jener sei an allen seinen Gliedern
von einer unheilbaren Lähmung befallen. Wie er nun mit seinen Neffen

dort eintraf, fand er ihn an allen Gelenken seines Leibes so
geschwächt, daß keine Bewegung an ihm mehr wahrzunehmen war außer
dem Lebensodem, den er dann und wann aus tiefster Brust heraufzog. Da
setzte der heilige Abt sein Vertrauen auf sein sicheres und übliches
Heilmittel, nämlich auf die Güte Gottes, und warf sich nieder zum Gebet ; und
als dieses beendet war und er sich von Angstschweiß überströmt und von
Tränenflut benetzt erhob, richtete sich gleichzeitig auch der Bischof auf,
indem er sagte, er spüre und habe in keinem seiner Glieder irgendwelchen
Schmerz. Weil nun die Gnade Gottes sich so offenkundig und sichtbar
gezeigt hatte, begannen beide, der Bischof und der Abt, zusammen mit
allen, die zur Vorbereitung des Begräbnisses da waren, Gott zu lobpreisen.

18. Als nun schon der Morgen gekommen war und Fridolin dem
Bischof der Reihe nach eröffnete, wie ihm in jener Nacht in einer Vision
der heilige Hilarius erschienen sei, der ihn anwies, zu dem angegebenen
Ort unverzüglich seinen Schritt zu beschleunigen, fiel der erwähnte
Bischof in solches Staunen und in solche Betrübnis über diese Vision, daß

er keinen Wert darauf legte, nach seiner Abreise noch weiterzuleben ; denn
nicht nur er, sondern auch der gesamte Klerus und die Fürstlichkeit des

ganzen Reiches beklagten so sehr den Wegzug seiner Väterlichkeit, daß
nicht allein die Bewohner seiner Gegend sich betrübten, als sie einen
solchen Schutzherrn von ihnen weggehen sahen. Doch wozu viele Worte?
Wen selbst die Annehmlichkeit des heimatlichen Reiches, noch die
wohltuende Nähe der eigenen Sippe oder das ergötzliche Erbe der Väter nicht
davon abzuhalten vermochten, das zu tun, was durch die göttliche Majestät

ihm aufgetragen war, in welcher Weise und mit welchen Verlockungen

hätte dann die Fremde, in der er weilte, und ihre Bewohner ihn daran

19 Petrus Damian, der die Vita Fridolins nur vom Hörensagen kannte, nennt nicht
eine Insel am Rhein, sondern eine Insel Gallinaria im Golf von Genua.

171



tur, obtinere valerent, quin hoc adimpleret, quod minime dubitabat, Deo

iubente, peragendum fore? Ille vero, per orationis sanctitatem apud Deum

sanctumque Hylarium licentia comeatuque proficiscendi sumpto, cum
pacis oscula daret pontifici ceterisque suis amicis, in eorum certam sibi-

que promissam commendans fidem suos dulcissimos de quibus superius
dictum est nepotes, quos divina coactus iussione non solum humiles exules,
sed sua carentes paternitate relinquebat orphanos, ita tocius urbis Picta-
vensium plebe circumdatus est, ut eorum clamori constipationique reni-

tens, vix ab eis se eluctaretur, ut arriperet gressum inde pergendi.
19. Taliter etenim arrepto itinere, portans secum reliquias sancti Hy-

larii, primum aggressus prefatum regem, omnia que sibi divinitus accide-

rant propalavit ei, ab eoque potestatem accepit, quatenus, ubicumque pre-
nominatam inveniret insulam, adhuc tarnen sibi prorsus insciam, cuncta

que vellet in Dei nomine licenter illic ageret. Huiusmodi potestate accepta
nimieque gratia consolationis impetrata, letus a rege discessit. Indeque

pergens, venit ad quoddam flumen Musella nuncupatum, ibique, in ipsius
ripa fluvii quodam monasterio sub honore sancti Hylarii constructo, diu-
cius, quam ut hoc monasterium, de quo in proemio huius libelli supra
dictum est, perageretur, noluit morari. Indeque progrediens, inter quedam
concava moncium convallia in quodam monte Vasago nuncupato constru-
xit ecclesiam similiter in eiusdem sancti honore. Qua vero illic perfecta,
quandam adiit urbem, que apud Latinos Argentina vocitatur, in qua etiam
sub eiusdem sancti honore edificavit ecclesiam. Ab eadem autem dum per-
geret civitate, per monasteria regni Burgundiorum suum direxit iter in
quandam regionem Recia vocatam causa Curiensem episcopatum adeundi.
Ibidem vero, in ilia urbe Curia dicta cum interim moraretur, donee illic
ecclesiam sancto Hylario in servicium construxisset et caucius ab ipsius
urbis habitatoribus inquireret, si alicubi scirent aliquam insulam alveo
Reni circumfusam et ab humanis habitationibus adhuc inusitatam et in-
cultam, responderunt, aliam se nescire absque cultura, scilicet humane

usitationis, preter unam solummodo, quam sibi adhuc non bene notam

172



hindern können auszuführen, was er — wie er nicht bezweifelte — auf
Gottes Geheiß zu vollbringen hatte. Da er mit der Heiligkeit seines Gebetes

bei Gott und dem heiligen Hilarius die Erlaubnis zum Aufbruch und

zur Abreise erlangt hatte und da er dem Bischof und seinen andern Freunden

den Friedenskuß bot, indem er ihrer festen und gelobten Treue seine
liebsten obgenannten Neffen anempfahl, die er auf Gottes Geheiß nicht
allein als arme Fremdlinge, sondern auch als Waisen, seiner väterlichen Obhut

beraubt, zurückließ, sah er sich vom Volk von ganz Poitiers solcherart

umringt, daß er, gegen ihr Geschrei und ihr Gedränge ankämpfend, sich

kaum von ihnen loszureissen vermochte, um seinen Schritt in die Ferne zu
lenken.

19. Als er auf diese Weise seinen Weg eingeschlagen hatte, indem er die

Reliquien des heiligen Hilarius mit sich trug, wandte er sich zuerst zum

vorgenannten König, tat ihm alles kund, was ihm von Gott widerfahren

war und erhielt von ihm die Erlaubnis, wo immer er die genannte Insel
finden würde, die ihm noch gänzlich unbekannt war, alles, was er wollte,
in Gottes Namen geziemenderweise dort auszurichten. Mit solcher Erlaubnis

ausgestattet und mit der Gnade größter Ermutigung beschenkt, ging
er heiter vom König fort, und wie er dahinging, gelangte er zu einem

gewissen Fluß namens Mosel, an dessen Ufer er ein Kloster zu Ehren des

heiligen Hilarius errichtete, ohne hier in diesem Kloster (eben dem im
Vorwort dieses Büchleins erwähnten) länger verweilen zu wollen, als bis

es vollendet wäre. Dann ging er weiter, und zwischen den gewundenen
Gebirgstälern eines gewissen Massivs mit Namen Vogesen erbaute er eine

Kirche ebenso zu Ehren desselben Heiligen. Als sie vollendet war, wandte

er sich einer Stadt zu, die bei den Lateinern Argentina 20 genannt wird
und baute daselbst wieder zu Ehren dieses Heiligen eine Kirche. Da er
von dieser Stadt wegzog, nahm er seinen Weg über die Klöster des Königreichs

der Burgunder bis zu einem Gebiet, das Rätien genannt wird, um
den Bischof von Chur aufzusuchen. Ebenda, in Chur, als er daselbst
verweilte, bis er eine Kirche dem heiligen Hilarius zu Dienst errichtet hätte
und als er recht vorsichtig bei den Einwohnern der Stadt nachforschte, ob
sie irgendwo irgendeine vom Rhein umspülte Insel wüßten, die von
menschlicher Behausung noch frei und unbebaut sei, antworteten sie, eine
andere unbebaute und von Menschen noch ungenützte Insel wüßten sie

nicht außer einer einzigen, die ihnen aber — wie sie gestanden — auch

20 Gemeint ist Straßburg.

173



profitebantur esse; sed tarnen illi, ubi esset eadem insula, et per quam
viam illuc venire deberet, insinuabant.

20. Illuc postquam per innumerabiles tam longi itineris fatigationes ad

ultimum vix errabundus venit, in tantum letus effectus est, ut omnino obli-
visceretur, se antea quicquam molestie perpessum fuisse. Statim igitur, op-
tabili cicius incessu dum ingrederetur eandem insulam absque circumiecte

plebis interrogatione causa id tantum investigandi, si locus illic ad eccle-

siam edificandam oportunus inveniretur, cives absque mora et eiusdem

loci incole circumquaque commanentes, dum eum vidèrent in eodem loco

quasi ociosum hue illucque vagantem, currebant illuc nimia ira commoti,
sciscitantes ab eo, cur tam inconsulte eandem esset ausus insulam ingredi,
ibique, quasi insidiator peccorum, luporum more vagari ; illumque preter
ullius impensionis excusationem duriter flagellis cesum expulerunt.

21. Illis taliter contra prefatum sanctum virum magna infestatione non
semel, sed sepissime reluctantibus nullamque sibi spem illic requiescendi
permittentibus, iterum adiit regem ab eoque eundem locum, a quo paulo
ante fugitivus comité vita vix evasit, in proprium donum per cartam sue

manus obstipulatione firmatam accepit imperpetuum sibi suisque posteris
possidendum ; nam ad regalem potestatem ab antiquis temporibus ipse
locus pertinere non ambigebatur. Cum tali dono nec non alterius gloria
honoris ab imperatore predicto, qui eum multum diligebat, huiusmodi fulci-
retur, fecit eum per suos missos ad eandem redire insulam, ea ratione, ut
si aliquis contra hanc imperialem vellet quicquam agere traditionem, aut
huic sancto viro Fridolino eundem presumeret contradicere locum, capite
sine ullius excusationis dilatione plecteretur.

22. Hucusque, o lector sollers, me scias hune libellum non me fallaciter
excogitasse, sed tantummodo rescripsisse, nec de meo aliquid additum esse

preter rusticam solummodo verborum constructionem, quam me profiteor
non ob aliam causam construxisse, nisi quia idem liber, in quo huius sancti

gesta habebantur scripta, iam olim paganorum incursione in eadem perdi-
tus insula, michi, dum in Gallia peregrinus essem, manifestabatur aut idem

aut eiusdem exemplar. Hoc autem pro certo michi minime notum est, si

174



nicht gut bekannt sei; dennoch deuteten sie ihm an, wo diese Insel liege
und auf welchem Wege er dorthin gelangen könne.

20. Nachdem er unter unzähligen Beschwerden, wie eine so lange Reise
sie mit sich bringt, auf Irrwegen mit knapper Not zum Ziel gelangt war,
empfand er so große Freude, daß er völlig vergaß, was er vorher an
Mühen ausgestanden hatte. Doch wie er nun die Insel auf dem willkommenen

Zugang rascheren Schrittes betrat, ohne die umwohnenden Leute
erst zu fragen, in der bloßen Absicht auszuforschen, ob der Ort sich für
einen Kirchenbau eigne, geschah es, daß die Ansäßigen und die ringsum
wohnenden Einheimischen unverzüglich und kaum daß sie ihn gesehen
hatten, wie er da gleichsam müßig dahin und dorthin streifte, von
übermächtigem Zorn erregt zusammenliefen und ihn ausforschten, weswegen
er ohne zu fragen diese Insel zu betreten gewagt habe und da wie ein
Viehräuber nach Art der Wölfe herumstreiche; und ohne eine Entschuldigung

abzuwarten, schlugen sie ihn mit Geiseln und jagten ihn hinaus.
21. Weil sie aber in dieser Weise gegen den heiligen Mann mit großer

Feindseligkeit nicht nur einmal sondern sehr häufig Widerstand leisteten
und ihm keine Hoffnung ließen, dort ruhen zu können, kehrte er zum
König zurück und erhielt von diesem eben den Ort, aus dem er kurz vorher
geflüchtet und mit dem nackten Leben davongekommen war, durch eine
Urkunde, von dessen eigener Hand unterzeichnet, als Geschenk für sich
und seine Nachfolger zu dauerndem Besitz. Denn es bestand kein Zweifel,

daß von Alters her jener Ort dem königlichen Machtbereich zugehöre.
Da der genannte Kaiser, der ihn sehr liebte, ihn in solcher Weise mit
diesem Geschenk und mit andern glänzenden Ehren ausgestattet hatte, ließ
er ihn in Begleitung zweier Boten zu jener Insel zurückkehren, damit,
wenn jemand dieser kaiserlichen Überweisung zuwiderhandeln wollte
oder dem heiligen Mann Fridolin diesen Ort streitig zu machen wagte, er
unverzüglich und ohne Verteidigungsfrist mit dem Tode bestraft werde.

22. Bis hierher, oh aufmerksamer Leser, habe ich, wie du wissen sollst,
dieses Büchlein nicht betrügerisch erfunden, sondern nur neu aufgezeichnet,

ohne irgendetwas von mir aus dazuzufügen außer bloß die
ungeschickte Satzkonstruktion, die ich zugestandenermaßen aus keinem andern
Grunde selber baute, als weil ebendieses Buch, in dem die Taten des
Heiligen geschrieben standen, schon früher bei einem Überfall der Heiden auf
der genannten Insel verlorenging, mir aber, als ich fremd in Gallien
weilte, in die Hände geriet, ob es nun dasselbe war oder ein anderes Exemplar

desselben. Das nämlich steht für mich durchaus nicht fest, daß es

175



idem esset; sed hoc procul dubio me scire affirmo, quia dum michi dene-

garetur mecum inde ad deportandum ille liber, nee instrumenta scribendi

haberem, quatinus per me scriberetur, omnia mecum et [materiam legens

retinui et] materie inventam assertionem, sicut in proemio huius libri vel

libelluli dictum est. Cetera vero que post hec secuntur scias quorundam in
eadem predicta degencium veridica me comperisse relatione. Nam ita,
dum inde caucius inquirerem, profitebantur, ut quedam de istis sequenti-
bus miraculis, que in illo prefato non inveni libro, -— nam pars eius
quedam in fine defuit, — suis oculis vidissent, ideoque inde non dubitarent,

quin vera essent ; quedam autem affirmant per antecedencium certam nar-
rationem patrum veraciter se scire.

INCIPIT EXCEPTIO DE MIRACULIS SANCTI FRIDOLINl

23. Postquam vero predictus vir sanctus Fridolinus hanc superius me-

moratam a rege, ut iam dictum est, in proprium donum acceperat insulam

et illam, ut semper optabat, securus intraverat, accidit, ut quandam capsel-
lam reliquiis sancti Hylarii plenam, quam suis humeris omni tempore pen-
dentem solitus erat gestare, suspenderet in cuiusdam arboris ramum,
donee aliquantulum suis lassabundis artubus concederet inevitabilem so-

poris requiem; antea enim tarn longi lassitudine itineris et eundem tunc
circumeundo locum causa hoc tantum experiendi, ubi decenter ecclesiam

edificare posset, nimis fatigatus esset. Interim, dum, parum alleviatis,

prout humana tantum indiguit natura, menbris, assurgeret ad sacre soli-
tam dignitatem orationis, nimis stupefactus, aliquantulum retorsit gres-

sum, quia nimiam molem eiusdem arboris, in qua predicta suspendebatur

capsella, videbat terra tenus inclinatam omnesque ramos ab imo stipite

176



dasselbe war; doch soviel erkläre ich ohne Zweifel zu wissen, daß ich,
weil mir das Buch nicht zum Mitnehmen überlassen wurde und ich kein
Schreibmaterial hatte, um es abzuschreiben, alles auf Grund meiner Lektüre

dem Gedächtnis einprägte, teils wenigstens dem Inhalt nach 21, wie
im Vorwort dieses Buches oder besser Büchleins gesagt worden ist. Das
übrige aber, das nun folgt —• das merke dir — habe ich der wahrhaftigen
Erzählung gewisser in jenem Kloster weilenden Brüder entnommen. Denn
auf meine besonders vorsichtige Frage beteuerten sie, daß sie einige von
den nachfolgenden Wundern (die ich im erwähnten Buch nicht gefunden
habe, da an seinem Ende ein bestimmter Teil fehlte) mit eigenen Augen
gesehen hätten, weswegen sie nicht zweifelten, daß sie wahr seien; von
andern erklärten sie, dank zuverlässiger Mitteilung verstorbener Väter
der Wahrheit gemäß unterrichtet zu sein.

HIER BEGINNT DER ANHANG ÜBER DIE WUNDER DES HEILIGEN
FRIDOLIN22

23. Nachdem der genannte heilige Mann Fridolin diese oben erwähnte
Insel vom König, wie gesagt, zu eigen erhalten und sie gemäß seinem
langgehegten Wunsch gefahrlos betreten hatte, geschah es, daß er jene
Kapsel, gefüllt mit den Reliquien des heiligen Hilarius, die er jederzeit von
der Schulter hängend mit sich zu tragen pflegte, an einen Baumast
aufhängte, um seinen erschöpften Gliedern für ein Weilchen die unentbehrliche

Ruhe des Schlummers zu gönnen, denn vorher hatte er durch die
Anstrengungen der Reise und beim Herumstreifen in jener Gegend (bloß
um einen Ort zu suchen, der für einen Kirchenbau geeignet wäre) sich
allzusehr ermüdet. Da er sich aber gerade soweit erholt hatte, als die
menschliche Natur es erforderte, und er sich aufrichtete, um in gewohnter
und würdiger Weise ein heiliges Gebet zu verrichten, überfiel ihn ein
maßloses Staunen, so daß er einen Schritt zurückwich ; denn die gewaltige
Wucht jenes Baumes, an den er die genannte Kapsel aufgehängt hatte, sah
er bis zur Erde niedergebeugt, und alle Zweige vom untersten Stamm bis
zum Wipfel waren zu seiner Verwunderung gleichsam als eine einzige

21 Das Eingeklammerte ist Ergänzung von Krusch.
22 Daß die Nachrichten über die Gründungen Fridolins in diesen Wundergeschich-

ten des Anhangs von denen der Vita erheblich abweichen, wird im Kommentar
dargetan. Von einer Klostergründung in Säckingen ist nur hier und in Balthers Prolog
die Rede.

177



usque ad summum admirabatur, quasi conglobatim, Deo se humiliasse,

ipsa tarnen arbore non eradicata, sed lenti more viminis deorsum flexa.

Quamquam ut quilibet nimio fasce gravatus succumbit ad ultimum inde

superatus, nonne miranda res, quod vir sanctus, nulla carnis fortitudine
fultus, tarn diu id gestaverat, quod ipsius arboris magnum robur nullo
modo sustinere valebat? Hoc ut ille Dei electus vidit, indubitanter se

sciebat ibi permansurum, Deoque gratias agens, eadem recepta capsella,
letus inde hospicium querendo discessit. Adhuc supersunt multi, qui eun-

dem illius arboris stipitem viderant sepissime.
24. Inde dum egens hospitio una cum discipulis suis intraret cuiusdam

bone qualitatis viri domum Wachere nuncupati, obviam ei venit ipsius pre-
dicti hominis uxor, non solum interrogans, quid vellet, sed furibunda ni-

mium mente eum increpando sic alloquitur: ,Miror, frater, cur, ceteris in
hac villa mansionibus pretermissis, me tantummodo aggredereris, dum

videas nostra edificia prorsus igne consumpta preter hanc domunculam,

in qua meus senior et ego vix habitando requiemus ; nec in hoc contentus

es, ut solus pergas, sed, aliorum, — unde tu vel illi sint, nescio, — congre-

gata multitudine, vagaris circumquaque, minime sciens, que famis an-

gustia nos hoc anno constringit'. Ilia huiusmodi sermocinante illoque
pacienter hoc auscultante, venit eius predictus maritus, et aliquid levigata

sue uxoris iracundia, pio eum recepit amore, quia nimie dignitatem sanc-

titatis in eo florere cognoverat, atque in tantum eum statim dilexit, qua-
tinus suam filiam, quam eadem nocte sua coniux peperit, in crastinum ro-

garet baptizare et de eiusdem sacri baptismatis fonte levare. Hoc facto,

cum sua coniux multum irasceretur, eo quod talis vir peregrinus ac pan-

nosus sibi in compatrem eligeretur, ampliavit adhuc eius iracundiam, con-

donans huic sancto viro magnam hereditatis possessionisque partem. Sed

tamen postea, ut eidem predicte femine huius sancti viri laudanda pietas

innotuerat, commendavit ei suam quam de sacro levaverat baptismate
filiam, ut Sanctis studiis litterarum ab eo imbuta divinoque sacrata vela-

178



Masse vor Gott hingestreckt, so aber, daß der Baum selber nicht entwurzelt

war sondern niedergebogen nach der Art einer schlanken Gerte23.
Da nun jedermann, wenn eine allzu große Bürde ihn niederdrückt, schließlich

überwältigt erliegt, ist es da nicht wunderbar, daß der heilige Mann,
ohne große Körperstärke zu besitzen, so lange das trug, was die bedeutende

Kraft des Baumes durchaus nicht auszuhalten vermochte? Als der
Gotteserwählte das sah, wußte er mit aller Sicherheit, daß er ebendort
bleiben müsse. Er sagte Gott Dank, nahm jene Kapsel an sich und machte
sich fröhlich auf, eine Gaststätte zu suchen. Noch leben viele, die denselben

Baumstamm sehr häufig gesehen haben.
24. Da er nun eine Gaststätte benötigte und mit seinen Jüngern das

Haus eines angesehenen Mannes mit Namen Wacher betrat, kam ihm die
Frau desselben entgegen und fragte nicht allein, was er wolle, sondern
schalt ihn auch wütend aus, indem sie so auf ihn einredete: «Mich wundert,

Bruder, warum du die andern Häuser des Dorfes übergehst und
ausgerechnet mich aufsuchst, obwohl du ja siehst, daß unsere Gebäude alle
vom Feuer zerstört sind außer diesem Hüttchen da, in welchem mein Herr
und ich kaum Platz zum Schlafen haben. Und nicht zufrieden, allein daher
zukommen, streifst du gar — und woher du und jene seid, weiß ich nicht
— in Begleitung einer großen Schar umher, ohne im geringsten zu wissen,
welche Hungersnot uns heuer bedrängt». Da sie auf solche Weise lärmte
und schwatzte und er geduldig zuhörte, kam ihr erwähnter Gatte, besänftigte

ihren Zorn ein wenig und nahm ihn freundlich und liebevoll auf;
denn er hatte erkannt, daß eine überaus große Würde und Heiligkeit von
ihm ausstrahlte. Auch faßte er sogleich eine solche Hochschätzung für ihn,
daß er ihn am nächsten Morgen bat, die Tochter, die ihm seine Gattin
noch in derselben Nacht geboren hatte, zu taufen und aus dem Brunnen
ebendieser heiligen Taufe zu heben. Als das geschehen war und seine
Frau darüber sehr zürnte, daß er einen solchen Fremdling und zerlumpten
Mann sich als Paten ausgesucht habe, steigerte er ihren Zorn noch
dadurch, daß er dem heiligen Mann einen großen Teil seines Erbes und
Besitzes vermachte. Später dann, als der genannten Frau die lobenswerte
Güte des heiligen Mannes bekannt geworden war, empfahl sie ihm die
Tochter, die er aus der heiligen Taufe gehoben hatte, auch selber, auf
daß sie durch ihn im heiligen Studium der Schriften unterwiesen

23 Krusch erwähnt ein ähnliches Wunder, das Bischof Moderamnus von Rennes
(Acta SSOct t. 9, 1858, p. 619 ff.) erlebt haben soll.

179



mine, deinceps in predicta insula in Dei permaneret servitio. Hec, ut fer-

tur, prima in eodem loco sanctimonialis habebatur, cuius pater et mater

ceterique parentes magnum eidem sancto viro prestiterunt adiutorium.
25. Inde vero pergens, dum quendam balneis utentem adiret ea causa,

ut aliquid in adiutorium sibi impenderet ad Dei servitium, et hoc omnino

se acturum denegaret, contigit, illo iam abscedente, ut de eisdem balneis

predictus vir exire non posset, antequam ilium revocaret eique quandam

sue partem hereditatis donaret, insuper interrogans eum, quid adhuc vel-

let, ut ei donaret.
26. Interea post aliquantum temporis spacium, predicto rege defuncto,

cum idem sanctus vir Fridolinus prefatam adhuc nemorosam insulam ad

planiciem redigeret, radicitus abscisa arborée densitatis silva nec non spi-

narum inepta spissitudine, prout ei congruum fuit, deposita, contigit, ut
idem sibi rebelles existèrent, a quibus antea talem ac tantam iniuriam, ceu

superius dictum est, in regis presentia planxerat se sustinere non posse.
Nam hoc procul dubio se acturos promiserunt, ut nullo modo ausus esset

talis vir peregrinus et exul in eundem ingredi locum, quem hereditario
iure firmaverunt ad se pertinere. Tunc huiusmodi minis infestationibusque
sepius illi ingestis, condictum est inter eorum communes amicos, uti, in
unum utrisque convenientibus, inde quod bonum esset et utile diiudicare-

tur ; id ipsumque iudicium fieri prefinitum est in ilia ripa, ubi modo maior

pars eiusdem fluminis inundando eandem affluit insulam. Nam tunc
temporis totum id flumen, videlicet Renus nuncupatum, non ibi, sed de altera

parte sui cursum alvei optinebat, nec ulla pars eius inde nisi raro deriva-

batur illuc, tunc scilicet, quando de Alpinis iugis nivales effusiones, per
fervide calorem estatis liquescentes, per concava montium convallia in
eundem intrassent fluvium ; sed tamen non in tantam concreverat inunda-

tionem umquam eo tempore, ut diu necesse esset inibi navigio frui.
27. Taliter idem Dei electus, ne tali spe privaretur, angustiatus, nullam

preter in Deum fidutiam habens, die noctuque non destitit divinam sibi

placare maiestatem, quatinus in condicto die, cunctis ad tale iudicium
confluentibus, sue magnitudinis omnipotentia ostenderetur invicta et glo-

180



werde und, mit dem göttlichen Schleier geweiht, fortan auf der genannten
Insel im Dienste Gottes verweile. Diese soll an jenem Ort die erste Nonne
geworden sein, und ihre Eltern und ihre übrigen Verwandten sollen dem

heiligen Mann große Hilfe geboten haben.
25. Als er weiterging und einen Badenden anging, er möge ihm etwas

zur Förderung des Gottesdienstes zuteilen, dieser aber solches zu tun
entschieden ablehnte, geschah es, als sich der andere bereits entfernte, daß
der Badende nicht mehr aus dem Wasser heraussteigen konnte, ehe er
nicht jenen zurückrief, ihm einen Teil seines Erbes vermachte und
darüberhinaus fragte, welche Gabe er sonst noch von ihm wünsche.

26. Später, nach Verlauf einiger Zeit, als der erwähnte König gestorben

war und der heilige Mann Fridolin die noch waldige Insel ebnete und
rodete, indem er Bäume bis auf die Wurzeln ausrottete und das Dickicht
lichtete, auch lästiges Dorngestrüpp, soweit er es für nötig hielt, entfernte,
geschah es, daß jene Leute gegen ihn rebellierten, über die er einst in
Anwesenheit des Königs geklagt hatte, weil sie ihm — wie schon dargetan —
so großes und schweres Unrecht zugefügt hatten, wie er es nicht ertragen
konnte. Zweifellos bedrohten sie ihn eben deshalb, damit er als hergelaufener

Fremdling es nicht mehr wage, diesen Ort zu betreten, von dem sie

behaupteten, er gehöre durch Erbrecht ihnen selber. Wie er nun durch
derartige Drohungen und Feindseligkeiten öfter geplagt worden war,
wurde unter ihren gemeinsamen Freunden eine Versammlung beider
Parteien verabredet, in der entschieden werden sollte, was gut und nützlich
sei. Dieses Urteil aber sollte nach Übereinkunft auf jenem Ufer gefällt
werden, wo jetzt das breitere Flußbett die Insel umspült. Denn zu jener
frühern Zeit verlief der ganze Fluß, der nämlich Rhein genannt wird,
nicht da, sondern nahm seinen Lauf im Bett der gegenüberliegenden Seite,
und von dort wurde keine Strömung herübergeleitet außer ganz selten,
dann nämlich, wenn von den Alpenkämmen die Schneemassen, unter der
glühenden Sommerhitze dahinschmelzend, durch die gewundenen Bergtäler

in ebendiesen Fluß sich ergossen. Dennoch stieg die Flut damals nie
so hoch, daß es während langer Zeit nötig gewesen wäre, dort ein Schiff
zu benützen.

27. Da der Gotterwählte solcherart geängstigt war, er könnte seiner
Hoffnung beraubt werden, setzte er sein ganzes Vertrauen auf Gott allein
und trachtete Tag und Nacht unaufhörlich danach, sich die göttliche
Majestät gnädig zu stimmen, damit am anberaumten Tag, wenn alle zu
diesem Gericht zusammenströmen würden, seine Größe und Allmacht sich

181



riosa. Tunc vespere quodam, quia subsequenti die crastina illud predictum
impleri debuit iudicium, solus eandem egressus est insulam, licet nimium
tristis, tarnen in Dei multum misericordia confidens, et paulo superius,
ubi illud predictum flumen aliquantulum latius liberiusque, quasi quodam
flexu insinuatum, contra eundem spatiatur locum, inmersit eidem aque per
adiutorium sui cuiusdam amici quasdam abietes, sicuti adhuc ibi apparent,

ita dicens: ,Ipse Deus, qui cuncta creavit bona in celo et in terra,
convertat hanc aquam contra suos inimicos, ne deinceps tam proterviter,
ut ante fecerunt, possint ad hunc locum destruendum transire'. Hocque
facto, reversus, totam illam noctem pervigil orando perducebat. Mane

autem facto, iam imminente condicti iudicii hora, dum foras de cellula
egrederetur, vidit mirandam rem, scilicet totum ipsius fluminis alveum in
alteram conversum ripam, que priori die in tantum sicca apparebat, ut nec
alicuius pes transeuntis humectaretur. Insuper quoque suos audivit inimicos

de altera parte non solum Deum laudantes, sed etiam ad se clamantes,
ut pro eis oraret, ne inde divinam incurrerent vindictam.

28. Inde vero laudes Deo omnipotenti persolvens, cum absque ullius
contradictione ecclesiam in eodem construeret loco sub honore sancti Ily-
larii illicque canonicam sanctimonialium vitam construeret, habuit secum
quendam magne ferocitatis discipulum, quern etiam ipse de sacra baptis-
matis unda levaverat; qui vero postquam eidem congregationi disposuit
carceralem construere anxietatem, hoc totum, quod per diem operabatur,
id ipsum per noctem celitus destruebatur. Sed tarnen suus magister tante
mansuetudinis erat, ut quando pueri, sicut mos est parvulorum, conscende-

rant arborum ramos causa colligendi poma, iuxta stipitem stans, observa-

ret eorum descensum, quatinus suo blandius impositi dorso, nullatenus
ruinam timerent; eisque tunc suum predictum fugientibus discipulum ita
dixit: ,Fugite, o miseri, fugite, ne ille veniat, qui vos absque misericordia
dampnet'.

29. Iste vero tante sanctitatis vir cum feliciter in Deo per multos vixisset

annos, et in eadem coadunata sanctimonialium congregatione insula, multe

182



unbesiegt und herrlich erweisen würde. Eines Abends nun, vor jenem

Tag, an dem in der Frühe der genannte Urteilsspruch gefällt werden sollte,
verließ er einsam diese Insel, und zwar überaus betrübt, aber doch voll
Vertrauen auf Gottes Barmherzigkeit; und etwas oberhalb derselben, dort,

wo der genannte Fluß etwas breiter und freier sich in einer leichten

Biegung gegen denselben Ort hinwendet, warf er mit Hilfe eines seiner

Freunde einige Tannenstämme ins Wasser, so wie man sie heute noch

sieht, und sagte dazu: «Gott selber, der alles Gute erschaffen hat im
Himmel und auf Erden, wende dieses Wasser gegen seine Feinde, damit
sie fürderhin nicht so verwegen wie bisher zur Zerstörung dieses Ortes

hinübersetzen können». Als dies geschehen war, kehrte er zurück und

verbrachte die ganze Nacht wachend im Gebet. Am Morgen, als die Stunde

des besagten Gerichts unmittelbar bevorstand und er aus seiner kleinen
Zelle hinaustrat, sah er das Wunder, daß nämlich das ganze Flußbett sich
auf das andere Ufer der Insel verlegt hatte, das am Vortag noch zu trok-
ken gewesen war, um einem Hinüberschreitenden auch nur den Fuß zu

netzen. Darüberhinaus vernahm er von der andern Seite seine Feinde

nicht allein Gott loben, sondern auch zu ihm herüberrufen, er möge für
sie beten, daß sie dieser Sache wegen nicht die göttliche Rache fühlen
müßten.

28. Als er nun Gott dem Allmächtigen Dank sagend, ohne irgend eines

Menschen Einspruch an jenem Ort eine Kirche zu Ehren des heiligen Hilarius

errichtete und da das Ordensleben für Nonnen einführte, hatte er
bei sich einen Jünger von großer Heftigkeit, den er auch selber aus den

Wassern der heiligen Taufe gehoben hatte; und als dieser dann beschloß,
in ebenjener Gemeinschaft die Angst vor der Kerkerstrafe einzuführen,
wurde alles, was er tagsüber wirkte, in der Nacht vom Himmel her
zerstört. Im Gegensatz zu ihm war sein Meister von solcher Sanftmut, daß,

wenn etwa Knaben, wie es bei Kleinen üblich ist, zum Apfelstehlen auf
die Bäume stiegen, er selber unten am Baume stehend auf ihr Heruntersteigen

achtgab, um sie dann zärtlich auf seinen Rücken zu nehmen, damit
sie ja nicht zu Fall kämen, und wenn sie vor jenem genannten Jünger
ausrissen, sagte er: «Fauft, oh, ihr Armen, lauft, bevor jener kommt, der
euch erbarmungslos straft».

29. Da nun dieser gar heilige Mann viele Jahre hindurch glücklich in
Gott gelebt und da (nachdem auf der Insel der Frauenorden gegründet
worden war) sich dank der freigebigen Gnade Gottes durch ihn eine

große Zahl von Wundertaten ereignet hatte, durchlief er schließlich das

183



per eum, divina largiente gratia, ostenderentur virtutes, huius lucis metam
cunctis mortalibus sub communi conditione inevitabiliter transeundo bea-

tissimo II. Non Mart, finivit obitu, imperpetuum cum Christo victurus in
celis, quo semper in hac degens luce summo tocius desiderii nisu non
cessabat de virtute proficiens in virtutem anhelare.

Item, miraculum. Beatus igitur Fridolinus cum construeret claustrum
sanctimonalium in Secanis, erant duo fratres germani, qui nobilitate et di-
viciis in Clarona prepollebant, unus nominatus Urso, alter vero Landolfus;
e quibus Urso, videns sancti Fridolini sanctitatem, partem illarum posses-
sionum, que sibi erant, cum pleno consensu fratris sui claustro Secanis do-

navit et donacionem suam instrumentis debito modo vallatis confirmavit.
Hac elemosina premissa, Urso diem clausit extremum; post cuius obitum
frater eius Landolfus possessiones singulas a fratre donatas cenobio prefato
sibi contra iusticiam usurpavit. Cum autem sanctus Fridolinus multo
tempore coram iudicibus resisteret nec ad plenum ius consequendum profice-
ret, dictum est ei, quod, si finem sue litis habere cuperet, donatorem posses-
sionum illarum iudicio litis presentaret, ut sic Veritas testis illius donacionem

factam rite ac legitimam comprobaret. Quam sentenciam beatus Fridolinus

acceptavit rogavitque lantgravium, cuius nomen Baldeberch, ut diem

certum super premissis sibi et adversario et locum iudicii assignaret.
Quibus obtentis, venit beatus Fridolinus in Claronam, et stans supra se-

pulcrum Ursonis, aperto sepulcro, ipsum et nomine vocans, confisus de

Christi potencia, suscitavit, et apprehendens eum per manum suam, duxit
eum inde ad sex miliaria in villam que dicitur Ranwilre, ubi predictum
lantgravium iudicio presidentem et adversarium presentem et magnam
hostium multitudinem invenit. Ibi Urso suscitatus dicit fratri suo Lan-
dolfo coram omnibus: ,Frater, cur meam animam spoliasti rapiendo
possessionem, que ad me pertinebat?' Respondit: ,Optime frater, tuam partem

184



Ziel dieser Erdentage, das allen Sterblichen nach gemeinsamem Los
unausweichlich gesetzt ist, und beendete sie in einem allerseligsten Tod zwei

Tage vor den Nonen des März, um auf ewig mit Christus im Himmel zu
leben, wohin er, solange er in diesem Lichte geweilt hatte, unter dem

höchsten Aufwand seiner ganzen Sehnsucht und fortschreitend von
Tugend zu Tugend, unaufhörlich getrachtet hatte.

Ein weiteres Wunder*1. Als nun der selige Fridolin in Säckingen ein
Kloster für Nonnen errichtete, lebten zwei leibliche Brüder, die sich

durch Adel und Reichtum in Glarus auszeichneten und von denen der eine

Urso, der andere Landolf geheißen wurde. Urso aber, bewogen durch die

Heiligkeit des heiligen Fridolin, schenkte den Teil jener Besitztümer, die
ihm gehörten, mit voller Zustimmung seines Bruders dem Kloster Säckingen

und bekräftigte seine Schenkung in der vorgeschriebenen Weise durch
besiegelte Urkunden. Nachdem diese Vergabung getätigt war, beschloß
Urso seinen letzten Tag. Nach seinem Verscheiden nahm sein Bruder
Landolf die einzelnen Güter, die vom Bruder dem genannten Kloster
vermacht worden waren, wider alles Recht und Gesetz an sich. Als aber der

heilige Fridolin während langer Zeit vor den Richtern Widerstand leistete,
ohne sein volles Recht durchsetzen zu können, wurde ihm gesagt, daß er,
wolle er das Ende des Streites herbeiführen, den Stifter jener Besitzungen
dem Schiedsgericht vorstellen müsse, damit die Zuverlässigkeit des Zeugen

bekräftige, daß die Schenkung ordnungsgemäß und rechtmäßig
gemacht worden sei. Diesen Urteilsspruch nahm der selige Fridolin an und
bat den Landgrafen namens Baldeberg, er möge in der genannten Sache

ihm und seinem Gegner einen bestimmten Tag und einen Gerichtsort
festsetzen. Als ihm das zugebilligt war, kam der selige Fridolin nach Glarus,

und da er über dem Grab Ursos stand, das sich öffnete, rief er ihn
beim Namen, hieß ihn, voll Vertrauen auf Christi Macht, auferstehen,
faßte ihn bei der Hand und führte ihn von dort sechs Meilen weit zum
Dorf Rankweil, wo er den erwähnten Landgrafen und Gerichtsvorsitzenden,

sowie den Widersacher und eine große Schar von Feinden gegenwärtig

fand. Hier sagte der auferstandene Urso seinem Bruder Landolf in
Anwesenheit aller: «Bruder, weshalb hast du meine Seele beraubt durch
Entwendung der Besitzung, die mir gehörte?» Er antwortete: «Bester

24 Der nachfolgende Text — in einer Schrift des 14. Jahrhunderts aufnotiert —
wurde der Handschrift aus Säckingen, die ins 13. Jahrhundert datiert wird, so
eingefügt, daß er der Fridolinsvita voranging. Vgl. Krusch MGSS Rer. Mer. t. 3, p. 352.
Spätere Handschriften bringen ihn unter dem Abschnitt 29.

185



tibi restituo, insuper meam partem ad idem cenobium Secanis superadded.
Hoc peracto, sanctus Fridolinus defunctum ilium ad sepulcrum, unde eum
duxerat, reduxit. In testimonium rei geste conscripti sunt ibidem versus
isti :

Predia pro domino dant fratres hie Fridolino.
Tempora post multa negat alter, fratre sepulto.
Suscitât hunc dignus testem ducitque benignus.
Turba timore tremit, sanctus sua iura redemit.

Beatus autem Fridolinus post multa virtutum insignia ac preclara gesta
dormivit in Domino pridie Nonas Marcii.

Modo veniamus ad alia quedam sua miracula, que post eius sacratissi-

mum acciderant obitum.
30. Quidam homo inremediabili miserabiliter debilitatus paralysi, a

primis infantie annis vitam absque vite officiis per multos ducebat annos.
Cui semper in adiacente extincti corporis funere sola tantum superstes
anima, ceu vix palpitans, vigebat, et in premortui tota massa cadaveris
quasi soli vivere cognoscebantur oculi ac velut ipsi vigiles mortuorum
probantur artuum esse custodes. Lingua namque primum, nullius volu-
bilitate motus excussa, vocem aere nullatenus ictu proferre valebat, nam
ab ima pectoralis fistula vox sui tractum sonitus palato ad verba denega-
bat proferenda. Manuum digitalis connexio per naturam marcida flaccens
viciatam corpori debitum non prebebat servicium, neque languidam men-
brorum structuram pes pedali carens incessu sustentabat, dum ita tocius
massa fabrice torperet, ut nullus quasi in ea motus vigeret. Interea vero,
eo misero huiusmodi debilitato, affuit sancti Fridolini festivitas. Illuc
ergo ad suam basilicam undique sexus innumerabili populorum caterva

186



Bruder, deinen Teil erstatte ich dir zurück, und darüber hinaus will ich
meinen Teil für dasselbe Kloster Säckingen zufügen». Als dies geschehen

war, führte der heilige Fridolin jenen Verstorbenen zum Grab, aus dem

er ihn geführt hatte, zurück. Zum Zeugnis dieses Ereignisses aber wurden

dort folgende Verse hingeschrieben 25
:

Güter schenken sie hin, diese Brüder, an Sankt Fridolin,
Liegt aber einer im Grabe, verweigert der andre die Habe.

Aufsteht der Tote ans Licht, folgt dem, der ihn weckt, vor Gericht:
Jetzt muß die Menge erbleichen, der Heiige sein Erbrecht erreichen.

Der selige Fridolin aber entschlief im Herrn, nachdem er viele
Wunderzeichen und herrliche Taten vollbracht hatte am Vortag vor den Nonen
des März 26.

Nun gehen wir über zu ein paar andern seiner Wundertaten, die erst
nach seinem allergeweihtesten Tode sich ereignet haben.

30. Ein Mann, der an einer unheilbaren Lähmung elendiglich krank lag,
führte von frühester Kindheit an sein Leben durch viele Jahre hindurch
ohne irgendwelche Tätigkeit. Es überlebte in ihm einzig noch die Seele, die

— umschlossen von der Leiche des erstorbenen Körpers —• kaum noch

zuckte, und von der ganzen Masse des vorausgestorbenen Kadavers schienen

allein noch die Augen zu leben, als ob sie zu Wächtern der toten Glieder

bestimmt gewesen wären. Denn erstens vermochte die Zunge, durch
keinerlei Regung und Anstoß gereizt, niemals mit Luftschwingung
einen Ton von sich zu geben, da vom innersten Ansatz der Sprachröhre

her die Stimme dem Gaumen es verweigerte, ihren Laut zu einer

Wortäußerung heraufzuziehen. Dann war an den Händen die Verbindung

der Finger wegen der verderbten Natur schlaff und welk, so daß

sie dem Leib den geschuldeten Dienst versagten, und schließlich wurde
das matte Gliedergerüst durch die zum Gehen unfähigen Beine nicht
aufrechterhalten, während die Masse des ganzen Körperbaus derart

erstarrt war, daß in ihm kaum noch eine Regung übrig blieb. Nun aber, da

der Arme in solcher Weise dahinsiechte, näherte sich ein Festtag des

heiligen Fridolin. Wie nun zu seiner Basilika von überallher das Volk in
unzähligen Scharen beiderlei Geschlechts herbeilief, mit dem Wunsch,

25 Die folgenden Zeilen stellen eine Art Merkverse dar. Sie in Prosa wiederzugeben,
wäre sinnlos. Und da an ihnen die gebundene Form und der Reim wichtiger sind als
das einzelne Wort, wurde eine freie Übersetzung in Versform einer wörtlich genauen
in Prosa vorgezogen.

26 6. März. So muß auch die Angabe in § 29 verstanden werden.

187



pro sua inpetranda dementia properante, allatus est idem paralyticus a
suis parentibus in eandem ecclesiam. Ibi vero omnibus ad sacra missarum
sollempnia astantibus, idem predictus vir, cum supra sepulcrum eiusdem
sancti prostratus iaceret, ita, Deo concedente suffragantibusque sancti
Fridolini meritis, diu optate redditus est sanitati, ut lingue ministerio,
manuum tactu, pedum gressu totiusque statu corporis in eadem hora fru-
eretur. Hoc inclito multiplicique miraculo ita, ut dictum est, peracto, que
laus cleri tociusque plebis illic esset, non eget narratione.

31. Aliud insuper quoddam miraculum, quod ab eo factum scimus, pre-
terire non audemus. Nam quodam tempore, cum abbatissa quedam, cuius-
dam regis filia, in eodem una cum suo patre maneret loco, contigit, ut
regale in quo erant palacium incenderetur, ipseque rex, collectis suis illuc
vernaculis ceteraque plebe vulgari, eiusdem ignis incendium festinarent
extinguere, ne ecclesia, que prope illic erat, concremaretur. Tunc ipsa eius

predicta filia, eiusdem loci rectrix, currens ad ecclesiam, prostravit se

supra sepulcrum sancti Fridolini, hoc procul dubio obtestans et firmans,
ne inde abscederet, licet omnino in cinerem consummata vitam finiret.
Tunc ipsa ecclesia pene tota incensa, ita ut omnes inde fugiendo abscede-

rent, prorsus desperantes eam extinguere posse, visus est regi ceterisque,
quod ipse sanctus Fridolinus cum sacerdotali infula vestitus venisse om-

nemque totius inflammationem incendii de tecto basilice sie abstersisse, ut
nec aliqua fuliginis obfuscatio ibi appareret. Talibus ergo ac multis aliis
miraculis per sua mérita celitus ostensis, videlicet in cecis, surdis, mutis,
claudis, languorum varietate oppressis, possumus et aliud miraculum enar-
rare, quod sepissime scimus evenisse.

32. Igitur quondam paganorum ineursio, ut sepe accidit, eundem invasit
locum, omnibusque inde fugientibus, sancti Fridolini sareofagum una cum
suo sanetissimo corpusculo solum remansisse dimiserunt. Ac post paulu-
lum, dum spacium respirandi, viribus resumptis, eis concederetur, suus
quidam proprius servulus nomine Wenilo, qui adhuc vivus est, mortis pe-
riculo se ipsum pro domini sui amore non dubitavit opponere, tale ver-

188



seine Güte zu erfahren, wurde auch dieser Gelähmte von seinen Eltern in
jene Kirche gebracht. Hier aber wurde derselbe angesichts all derer, die
der heiligen Meßfeier beiwohnten, als er über dem Grab jenes Heiligen
hingestreckt lag, durch Gottes Gnade und durch die wirksamen Verdienste
des heiligen Fridolin zur langersehnten Gesundheit so vollständig
zurückgeführt, daß er den Dienst der Zunge, das Greifen der Hände und
das Schreiten der Füße, sowie die aufrechte Haltung des ganzen Körpers
noch zur seihen Stunde genoß. Welches Lob der Klerus und das ganze
Volk dort anstimmte, als das glänzende und vielfältige Wunder, wie
berichtet, geschehen war, ist zu erzählen nicht nötig.

31. Noch ein anderes Wunder, von dem wir wissen, daß er es gewirkt
hat, wagen wir nicht zu übergehen. Denn zu einer gewissen Zeit, als eine

gewisse Äbtissin, Tochter eines gewissen Königs, sich zusammen mit
ihrem Vater am selben Ort aufhielt, geschah es, daß die Königspfalz, wo
sie sich befanden, Feuer fing und der König, sein Hausgesinde und das

übrige einfache Volk zusammenrief, damit es die Feuersbrunst zu
löschen eile und verhüte, daß die benachbarte Kirche niederbrenne. Da lief
denn die genannte Tochter, die Feiterin jenes Ortes, in die Kirche und warf
sich über das Grab des heiligen Fridolin, mit aller Bestimmtheit schwörend

und beteuernd, sie werde nicht eher von da weggehen, als bis sie,

zu Asche geworden, das Feben ende. Da nun beinahe die ganze Kirche
loderte, so daß alle fliehend enteilten, völlig verzweifelt, sie noch retten
zu können, da schien dem König und den andern, als wäre der heilige
Fridolin, angetan mit der priesterlichen Inful hergekommen und hätte das

Flammenmeer vom Kirchendach solcherart weggefegt, daß auch vom
Ruß kein Flecken mehr zu erkennen war. Nach solchen und andern Wundern,

die der Himmel mit Rücksicht auf seine Verdienste offenbarte, nämlich

an Blinden, Tauben, Stummen, Fahmen und von verschiedenen Krankheiten

Befallenen, können wir ein weiteres erzählen, das -— wie wir wissen

— sich sehr häufig ereignet hat.
32. Einmal wurde von den Heiden, wie es oft geschah, ein Überfall auf

jenen Ort gemacht27, und indem alle flohen, ließen sie den Sarkophag des

heiligen Fridolin mit seinem heiligsten Leib allein zurück. Aber etwas
nachher, als ihnen eine Atempause und Erholung vergönnt war, gewann
einer seiner Eigenleute, ein Knechtlein namens Wenilo, das noch heute
lebt, die Überzeugung, es müsse sich aus Liebe zu seinem Herrn selbst der

27 Vgl. den Prolog und Anm. 2.

189



bum, non rusticorum more, sed alicuius bone qualitatis viri fidutia robo-

ratus, huiusmodi proferens: ,Diucius vivere non euro, si meum seniorem a

paganis incensu cremari video'. Hac spe confortatus, recurrens intravit
ecclesiam, osculansque sepulcrum eius, terra tenus prostratus, sic allo-

quitur eum: ,Domine, domine Fridoline, per omnipotentem Deum te de-

precor, ut aut me tuum servum disponas a supervenientibus statim Ungaris
tecum hic concremari, aut concédas te mecum hinc deportari'. Hoc dicto,
sustulit inde quendam lapidem, quo loculus fuit obtectus, tante scilicet

quantitatis, ut sex hominibus sufficeret inde levare tantum pondus. Tunc-

que eodem detecto mausoleo, suis imposuit humeris illud in quo tam
sacrum pignus iacuit feretrum atque tam sacro onustus fasce pervenit ad

ceteros, minime sentiens oneris pondus, quia ab illo quem portabat procul
dubio portabatur. Tunc clerici simul cum sanctimonialibus illuc obviam
ei properantes, receperunt eum nimis gratulabundi, Deum suaque sancta
mérita laudantes. Inde dum eum quam plures de clericis nobilibusque lai-
cis ad quoddam castellum portare temptarent, tanti ponderis effectus

est, ut nec vel unius pedis passum transire possent. Hoc diutissime cum
vicissim, multis accedentibus, temptassent, ad ultimum perpauci de suis

clericis suisque sanctimonialibus accedentes, portabant eum ita leviter,
quatinus eis videretur, se quasi nichil gravedinis sentire. Et hoc non solum
tunc semel accidisse probatur, sed adhuc etiam, quandocumque, paganis in
hoc regnum adventantibus, foras de ecclesia portatur, contigit, ut ipsis suis

vectoribus interdum se in tantum levem faciat, ut nichil ponderis se profi-
teantur sentire, interdum se tam gravem reddat, ut ulterius eo gravati
pondéré minime queant abire.

190



Lebensgefahr aussetzen, und so brachte es folgende Worte vor, nicht nach
Art der Bauern, sondern mit dem Selbstvertrauen eines Mannes von
gehobenem Stand: «Länger mag ich nicht leben, wenn ich sehe, daß mein
Herr von den Heiden durch Feuer verbrannt wird». Mit neuer Hoffnung
gestärkt lief er zurück und betrat die Kirche, küßte sein Grab und
redete ihn, auf dem Boden hingestreckt, also an: «Mein Herr, mein Herr
Fridolin, beim allmächtigen Gott beschwöre ich dich, entweder laß mich
als deinen Knecht sogleich von den eindringenden Ungarn hier mit dir
verbrennen oder dann gestatte, daß du mit mir von hier fortgetragen
werdest». Nach diesen Worten hob er die Steinplatte auf, mit welcher der
Sarg bedeckt war und die ein Ausmaß hatte, daß nur sechs Mann genügten,

ihr Gewicht zu heben. Als nun diese Grabstätte aufgedeckt war,
nahm er den Schrein, in dem das gar heilige Pfand28 ruhte, auf seine

Schultern, und mit dieser geweihten Bürde beladen gelangte er zu den

übrigen, ohne die Schwere der Last zu empfinden, denn er wurde
zweifellos von dem, den er trug, selber getragen. Da eilten ihm denn die
Kleriker und die Nonnen entgegen und empfingen ihn außer sich vor Freude
und voll Lob auf Gott und auf des Heiligen Verdienste. Als ihn darauf
recht große Scharen von Klerikern und vornehmen Laien zu einem
gewissen Kastell tragen wollten, nahm er an Gewicht dermaßen zu, daß sie
ihn auch nicht einen einzigen Schritt vorwärts bewegen konnten. Wie sie
das aber während einer sehr langen Zeit der Reihe nach und mit Hilfe vieler

Neuangekommener versucht hatten, gelang es schließlich einer ganz
kleinen Gruppe aus seinen eigenen Klerikern und Nonnen 29, ihn so leicht
wegzutragen, daß ihnen schien, sie spürten so gut wie gar kein Gewicht.
Und es wird bezeugt, daß dies nicht nur bei jener Gelegenheit ein einziges
Mal geschah; sondern auch jetzt noch kommt es vor, wann immer er aus
der Kirche fortgetragen wird, weil die Heiden in unser Königreich einfallen:

einmal macht er sich seinen Trägern so leicht, daß sie bekennen, kein
Gewicht zu verspüren, und einmal macht er sich so schwer, daß sie, von
seiner Last erdrückt, nicht im mindesten vorwärts kommen können 30.

28 Reliquien galten als Unterpfand für die Gegenwart des bestimmten Heiligen
und die Nähe aller Himmlischen.

29 Es scheint, Balther habe gewußt, daß mit dem Nonnenkloster von Säckingen
eine Klerikergemeinschaft verbunden war, wie das aus andern Quellen bekannt ist.
Vgl. F. Jehle a. a. 0.

30 Daß sich Reliquien und Totenschreine bald leicht, bald gar nicht von der Stelle
bewegen lassen, ist ein sehr häufig erwähntes Wunder. Krusch erwähnt beispielsweise
eine ähnliche Geschichte aus der Vita des heiligen Vedastus. Vgl. MGSS Rer. Mer.
t. 3, p. 369.

191


	Die Vita des heiligen Fridolin

