
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 56 (1955)

Artikel: Arbogast Strub

Autor: Brandstätter, Elisabeth / Trümpy, Hans

Kapitel: Strubs Gedichte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Strubs Gedichte

In eleganten lateinischen Versen dichten zu können, war bekanntlich der

Stolz jedes echten Humanisten. Der Poeta gehörte wie der Orator zu den

neuen Idealen der jungen Geistesbewegung, und sein unsterblicher Ruhm

war im Dichterlorbeer symbolisiert 208. Die Begriffe «Dichter» und «Dichtung»

müssen dabei in weiterem Sinne aufgefaßt werden, als wir es heute

gewohnt sind. Denn wenn auch die Humanisten, antiken Quellen folgend,

viel vom «furor poeticus» sprachen, galt ihnen doch in der Hauptsache die

Poesie als eine lehr- und lernbare Wissenschaft, in der formales Können

und umfangreiches Wissen, verba et res, verbunden sein sollten. Die
Anlage wurde zwar als Vorteil angesehen, konnte aber allein keinen wahren

Dichterruhm verbürgen 26B.

Da die Poesie in den Augen der Humanisten in der römischen Antike
ihre höchste Vollendung erreicht hatte, bildete die Forderung nach Imitatio
der klassisch-lateinischen Vorbilder die Grundlage der humanistischen

Dichtungslehren 27°. Als Voraussetzung für eigenes poetisches Schaffen

wurden daher sprachliche und metrische Schulung von Jugend auf, ferner

gründliches Studium der römischen Autoren und der Regeln ihrer Kunst

268 Mit dem Humanismus setzte eine neue Wertschätzung des Dichters und seiner
Kunst ein. Freilich fühlten sich dabei schon alle verseschreibenden Gelehrten stolz als

Poeten. (Vgl. oben 51 und Stammler 56 f.).
209 Dieser Irrtum von der Lehr- und Lernbarkeit der Dichtung wirkte in den

deutschen Poetiken lange fort. Darüber spricht ausführlich Bruno Markwardt, Geschichte
der deutschen Poetik, Bd. 1, Berlin und Leipzig 1937, in: Grundriß der germanischen
Philologie, 13/1, 14 f. Vgl. dazu auch Stammler, 56 f. Nach Rupprich, Die Frühzeit
des Humanismus und der Renaissance in Deutschland, Leipzig 1938, 27, verkündete
Aeneas Silvius diesseits der Alpen zwar die göttliche Begabung des Dichters — daher
könne es nur wenige Dichter geben —, faßte aber doch auch die Poesie als «ästhetisch-

philosophisch-historische Zentralwissenschaft» (Rupprich 27) auf, wobei auch die

Rhetorik in das Dichterische miteinbezogen wurde. (Vgl. dazu auch August Buck,
Italienische Dichtungslehren vom Mittelalter bis zum Ausgang der Renaissance, Tübingen

1952, 61.)
270 Buck 56. Der Begriff der Imitatio wurde jedoch im Lauf der Entwicklung des

Humanismus verschieden definiert.

57



und umfassende Gelehrsamkeit, besonders auf historisch-philosophischem
Gebiet, verlangt271.

Von Italien ausgehend, hatte die Entwicklung der humanistischen Lyrik
in Deutschland erst in den letzten Jahrzehnten des 15. Jahrhunderts machtvolle

Antriebe erfahren, und zwar einerseits durch die Vermittlung
deutscher Studenten, die italienische Hochschulen besuchten, anderseits durch
italienische Poeten, die über die Alpen kamen und die Wunder der lateinischen

Dichtung priesen 272. Die Begeisterung erfaßte auch hier die Jünger
der neuen Lehren, und sie versuchten sich in allen Gattungen. Man dichtete

für die verschiedensten Gelegenheiten: für öffentliche und private Feste,

man trauerte in einem Epitaph über den Tod eines Gönners oder Freundes,

empfahl dem Leser mit einigen Distichen ein Buch und rühmte sich

gegenseitig in schönklingenden Versen; aber man kleidete ebenso die alten

religiösen Stoffe in das neue Gewand. Die häufigsten metrischen Formen wurden
das elegische Distichon, die sapphische und die asklepiadeischen Strophen273.

Von der großen Zahl der humanistischen Poeten in Deutschland haben

nur wenige Bleibendes geschaffen 274, allen voran Konrad Celtis, der erste

gekrönte Dichter diesseits der Alpen, in dem die neue Dichtungsform einen

Höhepunkt erreichte. Seine «Amores», Oden und Epigramme sind echte

Dichtungen, die sich weit über das Niveau seiner dichtenden Zeitgenossen
erhoben. Durch Celtis wurde für den deutschen Humanismus die klassische

Kunstform der horazischen Ode gewonnen 275.

271 Das sind Voraussetzungen für das eigene Schaffen im Bildungsprogramm des

K. Celtis: vgl. Ingolstädter Antrittsrede (s. oben Anm. 11) § 109 ff., aber auch die
spätere, maßgebende Humanistenpoetik des Hieronymus Vida (Poeticorum ad Fran-
ciscum... libri tres, 1520, bzw. 1527) verlangt diese Voraussetzungen. (Vgl.
Markwardt, a. a. 0. 16.)

272 Vgl. Ellinger 1, 339 ff. Von diesen sind vor allem Paulus Amaltheus und
Hieronymus Baibus zu nennen. Amaltheus erhielt 1493 vorübergehend eine Lektur für Poetik

und Rhetorik an der Wiener Universität; Baibus wurde als erster Legist nach
Wien berufen (Bauch 40 ff.); mit seinen Epigrammen verschaffte er der neulateinischen

erotischen Lyrik Eingang in Wien.
273 Vgl. Stammler 125 ff. Frühe humanistische Verslehren bis 1510, dem Todesjahr

Strubs, waren in Deutschland die «Ars versificandi» des Celtis (o. J.); Peter Schotts
«De mensuris syllaborum» (1500), ein in Deutschland sehr beliebter Abriß der Metrik
(vgl. Rupprich, Humanismus 14); Jakob Wimphelings «Ars metrificandi» (1505) und
Heinrich Bebels «Ars versificandi» (1506). (Vgl. dazu B. Markwandt a.a.O. 12.) —
Auf die «Carminum structura» des Laurentius Corvinus (1496) verweist Ellinger 1, 405.

274 Über die bekannteren dieser humanistischen Poeten: Peter Luder, Hermann von
dem Busche, Jakob Locher, Heinrich Bebel und Eobanus Hessus vgl. Ellinger, 1. Bd.

275 Karl Vietor, Geschichte der deutschen Ode, München 1923, 15 ff., behandelt
ausführlich die Odendichtung des Celtis.

58



Während seines zehnjährigen Wirkens in Wien, wo bereits italienische
Poeten der Entwicklung der humanistischen Lyrik vorgearbeitet hatten 276,

wurde Celtis Mittelpunkt eines den lateinischen Musen huldigenden
Gelehrtenkreises, aus dem hier vor allem Cuspinian, Camers und Thomas

Resch zu nennen sind277. Aber auch die studierende Jugend begeisterte
sich an dem Vorbild des Dichters, der sie durch seine Vorlesungen und

durch die Übungen im Collegium poetarum et mathematicorum früh mit
der römischen Lyrik vertraut machte, in den verschiedenen Metren schulte

und zu eigenen poetischen Versuchen über bestimmte Themen anleitete 278.

Von diesen poetischen Übungen aus müssen wir die Gedichte der Freunde

Strubs im Gedächtnisbüchlein verstehen, in ihnen müssen wir aber auch

die Vorstufe zu Strubs eigenen Gedichten sehen.

Auch Strub hat wahrscheinlich für verschiedene Gelegenheiten gedichtet;

erhalten sind jedoch nur vier Gedichte und ein'Epigramm, dessen

Echtheit nicht erwiesen ist. Strubs Themen lassen sich in den oben

angedeuteten Rahmen einordnen. Unmittelbare Vorbilder wurden nicht
gefunden, womit aber nicht bewiesen ist, daß solche nicht doch vorhanden

waren.
Das interessanteste der erhaltenen Gedichte Strubs ist die Ode «De

Iesu Christi ascensione» 279. Sie war vermutlich für ein Himmelfahrtsfest
bestimmt, das Jahr der Entstehung läßt sich jedoch nicht feststellen.

In 88 Versen behandelt die Ode den Abschied Christi von seinen

Getreuen und seine Himmelfahrt. Die einleitenden Verse deuten das Wirken
Christi seit der Auferstehung an 280 und leiten zum Geschehen des

Himmelfahrtstages über, das sich als dramatische Szene vor unseren Augen
entwickelt281: Über der Erde wölbt sich der strahlende Frühsommerhimmel,
in den Christus emporschweben will, aber die Seinen halten ihn ängstlich
flehend zurück. Die eigentliche Abschiedsszene 282 vollzieht sich nun in
drei Teilen: in der Bitte des Petrus, der Antwort des Heilands und der

Erscheinung und Rede Gott Vaters, der seinen Sohn zu sich nimmt. Es ist
ein gewaltiges, barockes Bild, das Strub hier entwirft: die Rede Christi

276 Siehe oben Anm. 272.
277 Über Cuspinian und Camers vgl. oben 11. Über Thomas Resch (Velocianus, Are-

tius) vgl. Komm, zu 41, 209. Resch war poeta laureatus und suchte als ehemaliger
Schüler des Collegium poetarum et mathematicorum reformierend auf die Fakultät
einzuwirken. Wir verdanken ihm die Odenausgabe des Celtis (1503).

278 Vgl. oben 9. In der Rhapsodia (s. oben 9, Anm. 17) sind solche Schülergedichte
zum Thema «Lob Maximilians» gedruckt (vgl. Bauch 144).

279 Text Nr. 5. 280 5, 1—10. 281 5, 11—22 282 5, 23 ff.

59



wird von einem Donner unterbrochen, der Himmel öffnet sich, ein Glanzmeer

umfließt die Welt, und der Vater des Alls schwebt, von Scharen

seliger Geister umgeben, unter den Klängen himmlischer Musik herab.

Dialogisierung und Anschaulichkeit des Gedichtes erinnern an szenische

Darstellungen der Himmelfahrt, wie sie uns als kirchlicher Brauch tatsächlich

bekannt sind. Daß es in der Schweiz Ende des 15. Jahrhunderts
zumindest Ansätze zu solchen szenischen Darstellungen gab, beweist Zwingli,
der von einem Himmelfahrtsgottesdienst in Wildhaus folgendes erzählt 283

:

nach altem Brauch sei eine Christusfigur durch eine Öffnung im Gewölbe

hochgezogen worden, worauf Früchte und Oblaten auf die Versammelten

herabfielen. Aus dem Kloster Moosburg in Bayern besitzen wir aber aus

der Mitte des 14. Jahrhunderts eine richtige Dramatisierung der Himmelfahrt,

ein Himmelfahrtsspiel 284. Für Wien sind uns solche Spiele erst für
das Jahr 1660 bezeugt, doch handelt es sich wie bei den Passionsspielen

gewiß um ein altüberliefertes Brauchtum 285. Da sie hauptsächlich aus der

Meßliturgie des Festtages aufgebaut waren, konnte es nur verschiedene

Bearbeitungen eines einzigen Typus geben, und soweit wir über die

Aufführungen in Wien Nachricht besitzen, stimmten sie im wesentlichen mit
dem Moosburger Typus überein. Entscheidend ist dabei, daß die
Himmelfahrtsszene tatsächlich von Menschen dargestellt wurde, die, als Christus,

Engel, Maria und Apostel verkleidet, ihre Rollen spielten 280. Diese

bestanden aus liturgischen Sätzen über die Rückkehr Christi zum Vater,
die Verheißung des Heiligen Geistes, die Bitte der Apostel, sie nicht allein
zurückzulassen, und deren Aussendung in die ganze Welt. Am Ende ent-

283 Zwingli gibt diese Jugenderinnerung in einer Streitschrift gegen Luther wieder
(SW, Bd. 5, Leipzig 1934, 877; vgl. 0. Farner, Huldrych Zwingli 1, Zürich 1943, 131).
—• Winteler 256 meldet (nach J. Gehring, Glarnerische Musikpflege im Wandel der
Zeiten, Glarus 1939, 26), daß der Rat zu Glarus 1522 in Winterthur neben einem
Palmesel und einem Heiliggrab eine «Auffahrt» bestellt habe. Dabei hat es sich
zweifellos um eine zum Aufziehen bestimmte hölzerne Christusstatue gehandelt. Es ist
durchaus möglich, daß der Brauch auch in Glarus schon vor 1522 geübt wurde. Für
Zürich ist er aus dem Jahre 1499 bezeugt; vgl. E. A. Stückelberg, in: Schweiz. Archiv
für Volkskunde 13, 1909, 150 f. Das Auswerfen von Nüssen und Oblaten ist für das
16. Jahrhundert auch aus Schwyz bezeugt; vgl. Schweiz. Idiotikon 1, 115. (Tr.)

284 Hg. von Neil C. Brooks, Eine liturgisch-dramatische Himmelfahrtsfeier, in:
Zeitschrift für deutsches Altertum 62, 1925, 91 ff. Aus einer Schlußbemerkung im Text
geht hervor, daß solche Darstellungen schon damals in der Gegend bekannt und
verbreitet waren (Brooks 91). Den Hinweis auf diese Himmelfahrtsspiele gab mir
freundlicherweise Herr Prof. Dr. Hans Rupprich.

285 ygj Rupprich, Das mittelalterliche Schauspiel in Wien, in: Jbb. der Grillparzer
Gesellschaft in Wien, 62, 1943, 52 f. 286 Neil. C. Brooks, a. a. 0. 92.

60



schwebte Christus — hier wurde ein Holzbild des Herrn hochgezogen —
ihren Augen.

Die Ode Strubs könnte jedenfalls in der Erinnerung an solche szenische

Darstellungen geschrieben sein. Der Hauptunterschied liegt darin, daß

das Gedicht nicht aus liturgischen Sätzen, sondern aus verschiedenen
Bibelstellen aufgebaut ist 287, die, frei behandelt, in ein Gespräch zwischen Christus

und Petrus gekleidet und durch das Eingreifen Gott Vaters am Schluß

der Szene erweitert werden 288. Ob dieser letzte Abschnitt auf ein
literarisches Vorbild zurückgeht oder Strubs eigene Erfindung ist, kann nicht
entschieden werden. Auffallend ist jedoch, mit welcher Unbefangenheit
selbst der Bibelbericht — ähnlich wie die Legende — nach eigenem

Ermessen ausgebaut wird, um poetische Effekte zu erzielen.

Dem altüberlieferten religiösen Stoff gibt Strub das Gewand der
neulateinischen Lyrik des beginnenden 16. Jahrhunderts. Er wählt für die Ode

die von Horaz häufig verwendete erste asklepiadeische Strophe und schmückt

seine Verse mit dem beliebten mythologischen und astrologischen Aufputz289.

Ein ähnliches Thema wie in seinen Reden gestaltet Strub in seiner Ode

«De sancto Sebastiano» 29°, einer Verherrlichung und Anrufung des

vielgefeierten Schutzpatrons gegen die Pest.

Die Verehrung des Heiligen, die im Mittelalter über das ganze christliche

Abendland verbreitet war, läßt sich bis ins ausgehende Altertum
zurückverfolgen. Schon früh hat sich um die Gestalt des Märtyrers die

Legende gesponnen, die erzählt, Sebastian sei wegen seines standhaften Glaubens

schließlich auf Befehl Kaiser Diokletians von einem Hagel von Pfeilen
durchbohrt worden. In der Folgezeit wurde der Heilige, dessen Fest man

alljährlich am 20. Jänner feierte, Schutzpatron gegen die Pest291.

287 Vgl. Komm, zum Text, dort Hinweise auf die einzelnen Stellen.
-w dieses v^espracli mil Peti'Us unu uic Erscheinung Gott Vaters sind nicht biblisch.

Im Himmelfahrtsspiel sprechen die Apostel im Chor, Strub greift einen heraus.
289 Über das Versmaß vgl. Komm, zu 5. Es ist typisch für die Vermengung der

christlichen Religion mit der heidnischen Mythologie, wie sie uns bei den Humanisten
begegnet, wenn Christus in Strubs Gedicht den Hl. Geist «seinen Mercur» nennt
(v. 37), der aber nicht der «Sohn der Maia» sei, und Petrus als Tiphys anspricht (51).
— Zur Verschmelzung von Heidnischem und Christlichem bei den Italienern vgl. z. B.

Ernst Walser, Ges. Studien zur Geistesgeschichte der Renaissance, Basel 1932, 217.
Proben bei U. E. Paoli, Prose e poesie di scrittori italiani, Firenze 1937, 185 ff. (Tr.)

290 Text 6. Ein sapphisches Gedicht an den hl. Sebastian ist gedruckt in der «Ars
versificandi et carminum» des Konrad Celtis (cör f.): «Saphicon Endecasillabon Fri-
diani Pighinucii pro peste ad sanctum Sebastianum.»

291 Die Verehrung reicht in Mailand bis zum Ende des 4. Jahrhunderts zurück. In
der deutschen Literatur des Mittelalters tritt Sebastian wenig hervor. (Über ihn:

61



Es ist klar, daß sein Kult in schweren Pestjahren besonders gepflegt

wurde, und das trifft auch für Strubs Zeit zu 292. Zeugen dafür sind die

zahlreichen Darstellungen des Heiligen in der bildenden Kunst der Renaissance,

die in der Regel die Szene des Martyriums, den an einen
Baumstumpf oder eine Säule gebundenen, von Pfeilen durchbohrten Märtyrer,
verherrlichen.

Diesen Augenblick hält auch Strub fest, und sein Gedicht erweckt den

Eindruck, als sei es im Gedanken an eine solche Darstellung der Marterszene

geschrieben, wobei sich das geistige Auge des Beschauers vom Bilde
des leidenden 293 zur Glorie des gekrönten Märtyrers 294 erhebt. Die Schlußstrophe

enthält die übliche Bitte um Schutz vor der gefürchteten Seuche.

Die klar gebaute Ode, in der Strub auf jeden gelehrten Aufputz
verzichtet, ist •—- begünstigt durch das Versmaß der sapphischen Strophe —
auf einen ruhig-feierlichen Grundton gestimmt.

Strub selbst mochte unter seinen Gedichten begreiflicherweise das

«Sapphicon in Viennensis gymnasii laudem» 295, das Lobgedicht auf die

Wiener Universität, besonders am Herzen gelegen sein; denn er feiert darin
in stolzem Selbstbewußtsein den Aufschwung der Wiener Hochschule, an
der sich der neue Geist des Humanismus mächtig regt und die Welt der
Antike zu frischem Leben erweckt. Was die Größten Griechenlands und
Roms auf dem Gebiet der Philosophie, Dichtkunst, Rhetorik, Geschichte

und im Rechtswesen geschaffen haben, das lebt nun in der Donaustadt

fort und wird Vorbild zu neuen Werken. In alle Fakultäten ist dieser Geist

des Fortschritts eingedrungen, überall wirken Männer an der Neugestaltung
und Förderung der Wissenschaft, und in der überschwenglichen,
siegesfrohen Begeisterung fühlt man sich schon den höchsten Vorbildern gleich 296.

Es ist hier zunächst an die führenden Männer des Wiener Gelehrtenkreises

zu denken, an Konrad Celtis als Dichter und Professor für Poetik
und Rhetorik, an Cuspinian, der auch der medizinischen Fakultät
angehörte, an den Minoriten Camers, die Mathematiker und Astronomen Sta-

bius, Stiborius, Rosinus und Collimitius, an den reformfreundlichen Thomas

Resch, schließlich aber an alle fortschrittbegeisterten Gelehrten und

Michael Buchberger, Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg im Breisgau 1937,
9, 391 f.) 292 Vgl. oben 17. 293 Strophe 1—3.

294 Strophe 5—7; die 4. Strophe bildet den Übergang vom leidenden zum gekrönten
Märtyrer. 295 Text 8.

298 Auch Adrian Wolfhard (vgl. Komm, zu 23) singt in seiner «Panegyris ad in-
victissimum Caesarem Maximilianum semper Augustum» (Wien 1513) ein begeistertes
Loblied auf die Wiener Hochschule, an der alle Wissenschaften blühen (b 4r ff.).

62



Studenten 207. So klingt das Gedicht wie eine triumphale Verwirklichung der

Pläne des Konrad Celtis, der unermüdlich dazu aufgerufen hat, das Erbe

der Griechen und Römer anzutreten und auch nördlich der Alpen den

Wissenschaften und Künsten eine dauernde Pflege- und Heimstätte zu
bereiten298. Tatsächlich hatte sich die Universität in der vielseitigen Entfaltung
ihres wissenschaftlichen Wirkens einen Ruf erworben, der ihr von weit
und breit Schüler gewann.

Ist dieses sapphische Gedicht für uns ein interessantes Zeitdokument,
weil es den Siegesjubel der Wiener Humanisten widerhallt, so ist es, als

Gedicht betrachtet, wertlos. Es ist vollgestopft mit ziemlich wahllos

herausgegriffenen gelehrten Anspielungen auf Persönlichkeiten der Antike, die

unklare, krampfhafte Sprache erschwert das Verständnis, und allzu

weitgehende Übertreibungen wirken geschmacklos2". Vielleicht darf aus diesen

auffallenden Mängeln geschlossen werden, daß es sich um ein ganz frühes

Gedicht Strubs handelt.

Das vierte Gedicht, das «Carmen Natali suo exhibitum» 30°, ein

Geburtstagsgedicht, führt uns schließlich zu einer privaten Feier in den Freundeskreis

Strubs.

Nur von diesem Gedicht sind Zeit der Entstehung und Bestimmung
genau bekannt. Aus dem Titel erfahren wir, daß Strub das Carmen an seinem

Geburtstag, der auch sein Namenstag war, vor dem Kreis der Festgäste,

von denen er die Adeligen und die ihm persönlich nahestehenden Freunde

nennt, vorgetragen hat. Da sich aber Peter Eberbach, einer der genannten
Freunde, im Sommer 1510 zum erstenmal in Wien aufhielt301 und Strub
schon im August dieses Jahres starb, kann sich das Gedicht nur auf den

letzten Geburtstag Strubs, den 21. Juli 1510, beziehen.

Das Carmen ist dem Natalis, dem aus römischen Lyrikern bekannten

Geburtsgenius der Römer- gewidmet, dem an jedem Geburtstag Opfergaben

dargebracht wurden. So will auch Strub seinem Natalis 302 opfern
und mit den Freunden feiern.

297 Über die genannten Gelehrten vgl. oben 11 f., über Thomas Resch oben Anm. 277.
298 Vgl. oben 8.
299 Solche Übertreibungen und Gleichsetzungen mit den bedeutendsten Männern

der Antike sind charakteristisch für den Stil der Humanisten. (Vgl. F. v. Betzold,
Konrad Celtis, «der deutsche Erzhumanist», in: Historische Zeitschrift, 49. München
und Leipzig 1883, 1. Art., 4.)

300 Text Nr. 7. 301 Vgl. oben 21 f. und Komm, zu 7.
302 Vielleicht ist bei der üblichen Mischung von christlichen und heidnischen

religiösen Vorstellungen der Humanisten hier mit dem Natalis, dem Geburtsgenius Strubs,
der hl. Arbogast gemeint, dessen Fest am Geburtstag Strubs gefeiert wird und der auch

63



Wir finden in der beim Becher versammelten Festgesellschaft Collimitius,
Vadian, Marius, Eberbach und Simon Lazius, die wir zum engeren
Freundeskreis Strubs gezählt haben 303, und — wohl als besondere Ehre für den

jungen Magister — die drei studierenden Barone Sigismund von Buchheim,

Ulrich von Eitzing und Wolfhart Strein 304. Da aber die Namen einiger

anderer Teilnehmer unerwähnt geblieben sind 305, müssen wir uns eine

ziemlich buntgemengte Geburtstagsrunde vorstellen. Strub begrüßt sie mit
seinen zu Scherz und Frohsinn aufmunternden Versen und macht sie mit
dem Ereignis des Tages vertraut. Dann läßt er im zweiten, längeren Teil
des Gedichtes 306 den Becher unter den Gästen kreisen, indem er jeden, bei
den Adeligen beginnend, in echter Humanistenart entsprechend zu preisen
weiß. Bezeichnend ist, daß selbst bei einer derartigen privaten Feier immer
wieder von den Wissenschaften und den Talenten der Freunde gesprochen

wird. Der Leser gewinnt den Eindruck, daß diese jungen Gelehrten
tatsächlich ganz erfüllt waren vom Eifer für ihre Wissenschaft, aber freilich

ebenso von der Überzeugung ihrer eigenen Verdienste um sie.

Im Gegensatz zum Lobgedicht auf die Wiener Universität ist dieses

Carmen in Distichen klar und leicht verständlich. Natürlich dürfen auch
hier mythologische und astrologische Anspielungen nicht ganz fehlen.

Außer diesen vier Gedichten überliefert uns das Gedächtnisbüchlein

unter Strubs Namen noch eine Variation in vier Distichen zu dem

Epigramm des Philipp Beroaldus d. Jg. «Codre, quid est infra?», das an den

durch seine Freigeisterei bekannten verstorbenen Antonius Urceus,
genannt Codrus, gerichtet ist 307. Die Leugnung einer Vergeltung nach dem

Tode, ja des Fortlebens der Seele überhaupt, dürfte den jungen Wiener
Gelehrten Anlaß zur Stellungnahme gegeben haben. So antworten Collimitius,
Vadian und Strub darauf, indem sie durch geringfügige Textänderungen
den Sinn des Epigramms ihrer Überzeugung entsprechend wandeln. Die
letzte Variation erscheint unter dem Namen des Harpokrates, des Gottes
des Schweigens.

Da das Epigramm Strubs nicht unter seine Gedichte, sondern unter die

poetischen Beigaben der Freunde aufgenommen wurde, könnte es sich wohl

um ein ihm unterschobenes Gedicht handeln. Doch wäre es nicht mehr

Strubs Namensheiliger war. Der hl. Arbogast wird in V. 6 angesprochen! Über den hl.
Arbogast berichtet der Komm, zu 7, 6. 303 Oben 21 ff. 304 Komm, zu 7, 19. 25. 31.

3°5 Vgl. Jen Titel des Gedichtes. Über den v. 38 genannten Cristannus vgl. Komm,
zu 7, 38. 306 v. 19 ff.

807 Variationen: Text 40 a—e, Strubs Variation: 40 c. Vgl. Komm, zu 40.

64



sinnvoll, einem Toten die Frage, was nach dem Tod sein wird, in den Mund

zu legen 308. Das Epigramm bejaht die Unsterblichkeit der Seele und die

Vergeltung nach dem Tod. Der Mensch müsse daher im irdischen Dasein

für das ewige Leben sorgen, denn der Tod vernichte nicht alles.

Alle erhaltenen Gedichte Strubs lassen sich unmittelbar in die Tendenzen

der zeitgenössischen humanistischen Lyrik einordnen. Sie sind Beispiele
für das schulmäßige Dichten zu einem gestellten Thema, wie man es in
Humanistenkreisen gerne betrieb und wie es auch Strub als Schüler des

Konrad Celtis gelernt und später als junger Gelehrter selbständig
geübt hat 309.

308 Außerdem nennt sich auch sonst in der Gedenkschrift immer der eigentliche
Verfasser, wenn atieh die Verse Arbogast in den Mund gelegt werden. (Vgl. dazu
Komm, zu 40 c.)

309 Ein Stilmerkmal, das fast alle der Poeten im Strubbüchlein verwenden, sei hier
noch erwähnt: die Alliteration. Sie ist von Giovanni Pontano (1426—1503) bei Vergil
entdeckt worden und hat von ihm ihren Namen erhalten. (So Remigio Sabbadini, II
metodo degli umanisti, Firenze 1920, 55. Wenn es stimmt, daß Pontanos Abhandlung
(Actius) über diesen Gegenstand erst 1519 in Venedig gedruckt wurde, so muß man
nach dem Ausweis unserer Texte annehmen, die Lehre sei handschriftlich oder mündlich

schon mehrere Jahre früher aus Italien nach Wien gelangt. — Die Vorliebe der
Humanisten für Alliteration und Assonanz erwähnt auch 0. Kluge, Die neulateinische
Kunstprosa, in: Glotta 23, 1935, 47.) Wir erwähnen die deutlichsten Beispiele bei
Strub zuerst:

5, a3 solium scanocxct. ^.0 Cocioz'unx — cernitc. 25 lacnryinis lumma. 33 mox IMer-

curium meum. 39 Demittam, doceat. 47 cardine creduli. 58 Nam nassa. 83 uescere
uiuida. 89 pariter — perenniter.

6, 1 sacrate Sebastiane. 2 miles — martyr. 6 Arboris — arcu. 11 Vulneris — uultus.
19 praeses — pariterque. 21 uigil — uirtus. 22 subornauit — sacrae. 27 ualidum
uigorem.

7, 15 pectora — passim. 18 pocula prima. 27 Maiorum memoranda. 31 pocula pul-
cher. 38 uentris uiscera. 39 mihi — magister. 44 dogmata dia. 45 laudatissime Lazi.

In 8 sind Alliterationen viel zufälliger und weniger zahlreich. Das dürfte die Ansicht
Dr. Brandstätters (oben 63) bestätigen, daß es sich um ein frühes Gedicht handelt.

Sehr viele Alliterationen zeigt Wolfhard (37), am zahlreichsten aber erscheinen sie

im Gespräch Vadians mit dem Tod (41), wo annähernd jeder zweite Vers eine
aufweist. Auch in den Reden und in Vadians Briefen erscheint das Stilmerkmal, besonders
deutlich in Nr. 11. (Tr.)

65


	Strubs Gedichte

