
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 56 (1955)

Artikel: Arbogast Strub

Autor: Brandstätter, Elisabeth / Trümpy, Hans

Kapitel: Strubs geistliche Reden

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Strubs geistliche Reden

Das Gedächtnisbüchlein überliefert uns zwei Reden, die Strub als junger
Magister im Rahmen geistlicher Universitätsfeste gehalten hat: den

«sermo in laudem diuae Catarinae»115 aus dem Jahre 1507 und den

«sermo in diuae Vrsulae eiusque uirgineae commanipulationis laudem» 118

aus dem Jahr 1509.

Nach dem Vorbild anderer Universitäten stand auch in Wien jede
Fakultät und jede Nation 117 der Hochschule unter dem Schutz eines Heiligen,
den sie als ihren Patron besonders ehrte. Schon die Statuten der Artisten

vom Jahre 1389 erwähnen die hl. Katharina als allgemein anerkannte

Schutzheilige der Fakultät118.

Die hl. Katharina von Alexandrien genoß als unüberwindliche Streiterin

Christi, die, wie die Fegende erzählt, schon als achtzehnjähriges Mädchen

die berühmten heidnischen Redner im Redekampf besiegt und
bekehrt hat, im ganzen Abendland höchste Verehrung. In allen Städten waren
ihr Kapellen und Altäre geweiht worden, und die Universitäten wählten sie

gern zu ihrer Patronin119. Denn die erhabenste Aufgabe der mittelalterlichen

Hochschule war letzten Endes die Erziehung zur erfolgreichen
Verteidigung der Glaubenswahrheiten gegen Angriffe jeder Art, und hierin
konnte Katharina als besonders leuchtendes Beispiel gelten. So hatten sich

nach dem Vorbild von Paris auch die Wiener Artisten unter den Schutz

der weisen und beredten Heiligen gestellt.
Wie alle Feste der Wiener Patrone wurde auch der Katharinentag, der

25. November, von den Artisten mit einem Hochamt, bei dem ein Ma-

115 Text Nr. 4. 116 Text Nr. 3.
117 Die Angehörigen der Universität waren ihrer Herkunft nach in vier

Landsmannschaften (Nationen) eingeordnet, in die Österreichische, Rheinische, Ungarische
und Sächsische Nation (vgl. Aschbach 1, 190).

118 «Que [sc. Catharina] et nostra specialis domina et pre ceteris nostre facultatis
patrona adoptata.» (Zitiert bei Kink 2, 217.)

119 Von den deutschen Universitäten nach dem Vorbild von Paris: Wien, Ingolstadt,
Heidelberg, Wittenberg und vermutlich noch andere. Vgl. K. Hartfelder, Das
Katharinenfest der Heidelberger Artistenfakultät, in: Neu Heidelberg, Jg. 1, 1891, 53.

28



gister der Fakultät eine Lobrede auf die Heilige hielt, und mit einem

heiteren Festschmaus gefeiert120. An diesem Hochamt nahmen außer den

Artisten der Rektor und wohl auch Lehrer und Studierende anderer
Fakultäten teil. Zugleich wurde an diesem Tag die Disputatio de quolibet, die

alljährliche Redeschlacht, abgehalten, und es sollte zweifellos eine besondere

Ehrung der redekundigen Heiligen bedeuten, daß man gerade an

ihrem Fest diese Redekämpfe, die Prunkstücke in der Kunst des Disputierens

zur Schau stellen sollten, ausfocht121.

Die Frage, in welcher Kirche das Hochamt zelebriert wurde, kann nicht
mit voller Sicherheit beantwortet werden. Die vier Nationen feierten die

Feste ihrer Schutzpatrone zur Zeit Strubs in der Dominikanerkirche;
dasselbe wird uns vom Fest des hl. Johannes, des Schutzpatrons der theologischen

Fakultät, berichtet122. Es liegt daher nahe, auch für die Katharinenfeier

die Dominikanerkirche anzunehmen 123. Die Ansprache wurde zu

Beginn des 16. Jahrhunderts, als die Universität noch mehr oder weniger als

geistliche Korporation galt, wohl nach dem Evangelium, also während der
Messe gehalten 124.

Den Festredner bestimmte die Fakultät, und im Jahre 1507 traf die
Wahl Strub 125. Es scheint dabei für ihn wie für den Quodlibetarier die
Pflicht bestanden zu haben, den Auftrag anzunehmen; zumindest
rechtfertigt Strub in seiner Ursularede seine Kühnheit, vor dieser hohen

Versammlung zu sprechen, mit dieser Begründung126.
Ganz ähnlich wie die Fakultätsfeste verliefen — soweit darüber

Nachrichten vorliegen — die Feste der Schutzpatrone der vier Nationen. Die
Rheinische Nation, der alle Studenten aus den westlichen Ländern, also

120 Über die Feste der Schutzpatrone der Wiener Universität vgl. A. Goldmann,
Die Universität (in: Geschichte der Stadt Wien VI), 191 ff.

121 i «q r 122 v„i 3--, ioo m/i^ 5 x. r v> olviixxdiill Ls/u* Is'r.
123 Goldmann erwähnt darüber nichts. In Frage käme auch die Stephanskirche.
124 Zu dieser Annahme berechtigt eine von Gabathuler (16*, Anm. 4, und 25*)

angegebene Eintragung in den Akten der medizinischen Fakultät zum Jahr 1516, die
«Rede oder Predigt» auf die Schutzpatrone der medizinischen Fakultät sei «post
euangelium» zu halten. Die von Goldmann 192. 195 angeführten Nachrichten, denen
zufolge die Predigt nach der Messe stattfand, stammen aus späterer Zeit.

125 In den Fakultätsakten konnte für die Zuweisung der Rede an Strub kein Beleg
gefunden werden, da, wie oben 18 erwähnt wurde, 1507 von April bis 11. November
keine Eintragungen vorgenommen wurden. Im November wird bezüglich des
Katharinenfestes nur verzeichnet, daß der Dekan 10 Pfund 61 Pfennig zur Gestaltung der Feier
zur Verfügung stellte (Act. fac. art. IV, 55 v), der Redner wurde natürlich schon früher
gewählt. 1505 findet sich z. B. eine diesbezügliche Eintragung unter dem 13. September
(Act. fac. art. IV, 42). 128 Text Nr. 3, 45 f.

29



auch die Schweizer, angehörten, stand unter dem Schutz der hl. Ursula und

ihrer Elftausend Jungfrauen, von denen die Legende berichtet, sie hätten

in Köln als Opfer der Hunnen ihr glorreiches Martyrium erlitten. Von der

Verehrung dieser Elftausend Jungfrauen berichten schon die ältesten

Nationsstatuten 127.

Am Festtag der hl. Ursula, am 21. Oktober, fanden sich alljährlich die

Rheinische Nation, der Rektor und wohl auch freiwillige Teilnehmer
anderer akademischer Nationen zu einem Festgottesdienst ein, der zur Zeit
Strubs in der Dominikanerkirche stattfand128. Die Festrede hielt ein

Magister der Rheinischen Nation, der in der Jahresversammlung der Nation in
der Pfingstoktav gewählt wurde 129. In der Regel berichtet der jeweilige
Prokurator über die Ursularede. Die Eintragung im Jahr 1509 nennt anerkennend

Arbogast Strub als Redner 13°. Er hat also seine Ursularede, die zweite

geistliche Rede, die wir von ihm besitzen, am 21. Oktober 1509 gehalten.
Beide Reden Strubs wurden im 1. Dezennium des 16. Jahrhunderts in

Wien vor einer Versammlung von Gelehrten und Studierenden gehalten,
und beide sollten dieselbe Aufgabe erfüllen: eine Heilige in möglichst
gelehrter, prunkvoller Form verherrlichen. Die Gestalt der Heiligen steht in
all ihrer Vollkommenheit im Mittelpunkt der Reden, es sind typische
Lobreden, Panegyrici geistlichen Inhalts. Strub selbst nannte seine Reden

«sermones» und bezeichnete sie damit mit dem für die Predigt üblichen

Terminus. Aber die Scheidung der Begriffe Sermo-Oratio wurde zu dieser

Zeit nicht streng durchgeführt. Die Aufzeichnungen im Protokoll der
Rheinischen Nation zeigen, daß für die geistlichen akademischen Festreden

beide Namen unterschiedslos verwendet wurden. So ist Strubs Rede als

«sermo» m, die Vadians im folgenden Jahr dagegen als «oratio»
eingetragen132, und auch Vadian nannte Strubs Sermones im Titel der Gedenk-

schrift «orationes». Der spätscholastische Sermo, die Gelehrtenpredigt, wie
127 «Primo quod nacio Renensis omni anni dumtaxat tempore magis congruo debet

celebrare festum undecim milium virginum cum solemnitatibus decentibus ac con-
suetis» (Goldmann 196 zitiert Matr. nat. Rhen, der Universität Wien I, 26 v).

128 Goldmann 194.
129 Über das Ursulafest der Rheinischen Nation vgl. W. Wieser, Die geistlichen

Reden des Joachim von Watt, Diss, phil., Wien 1949 (Maschinenschrift), 60 ff., bes.

70 und Gabathuler 24*.
130 «Item pro dei gloria et dive Ursule virginis solemnitate venerabilis Magister

Arbogastus Strub ex Glaris sermonem assumpsit atque ornate perfecit.» (Prot. nat.
Rhen. I, 230 v.)

131 Siehe oben Anm. 130.
132 ygL Gabathuler 32*; gemeint ist Vadians Ursularede: De undecim milibus

uirginum oratio, Wien 1510, Neuausgabe bei Gabathuler 2 ff.

30



sie auch die Magister der Hochschule an den Festen der Schutzpatrone
gehalten hatten, hatte durch den Einfluß des Humanismus eine starke

Umgestaltung und Verweltlichung erfahren 133. Strubs Reden haben mit den

scholastischen Predigten sehr wenig gemeinsam, es sind bereits echte

humanistische Prunkreden, die nun bald als «sermo», bald als «oratio»
bezeichnet wurden.

Die beiden Reden standen nicht als Einzelstücke in der Zeit, es wurden
vielmehr an allen Festen der Schutzpatrone nach altem Brauch der Schule

von Gelehrten der Universität Lobreden auf die betreffenden Heiligen
gehalten 134. In diese Tradition müssen wir auch Strubs Sermones einordnen.
Interessant ist dabei für uns der gewaltige Einbruch der siegreich vordringenden

Gedankenwelt des Humanismus.
Die Tatsache, daß gerade ein begeisterter Anwalt der humanistischen

Geistesrichtung zum Redner gewählt wurde, beweist ebenso wie Strubs

Ernennung zum Konventor die tolerante Haltung der Universität in diesen

Jahren. Denn als Redner suchte der Humanist nun überall die neuen Ideen
und Forderungen zu verkünden und werbend für sie zu wirken. Wir müssen

daher die beiden Lobreden zu Ehren der hl. Katharina und der hl.
Ursula zu einem guten Teil zugleich als Programmreden des Humanismus
betrachten 135.

Stoffquellen und Stoffbehandlung in der Katharinenrede

Die wichtigste Stoffquelle für Lobreden auf Heilige bildeten die
mittelalterlichen Legenden in ihren verschiedenen Fassungen, die das ganze
Mittelalter hindurch in der Geltung des historischen Berichtes standen 138.

133 Vgl. unten 40. 47. 50.
i3« viür kennen von den Wiener Katharinenreden dieser Zeit nur Strubs Rede, von

den Ursulareden auch die Vadians.
135 G. Ritter, Die Heidelberger Universität 1, Heidelberg 1936, 463 ff. weist auf

drei aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts erhaltene Heidelberger Katharinenreden:

die Oratio pro laude Katharinae 1464 (unediert) des Stephan Hoest de Ladenburg

(vgl. auch Ritter 501), die collacio de S. Katherina (1459, unediert) des Jodokus
Eichmann de Calw (sie enthält eine Empfehlung der humanistischen Studien und
«klingt fast wie ein Echo der Antrittsrede Peter Luders» [Ritter 463; vgl. auch 500]),
schließlich die Katharinenrede des Jodokus Gallus (nach 1480) in Dialogform
(gedruckt bei K. Hartfelder, in: Neu Heidelberg, Jg. 1, 1891, 61 ff. Auch in diesen Reden
zeigt sich bereits die humanistische Propaganda!

136 Einzelne Kritiken an einzelnen Legenden erschütterten nicht den Anspruch auf
historische Gültigkeit. Vgl. H. Günter, Legenden-Studien, Köln 1906, 77 f. und 82, und
H. Bobbe (s. d. f. Anm.) 65.

31



Hier fand der Redner das nötige Material über Abkunft, Leben, Tugenden
und Martyrium des Gefeierten. Selbstverständlich hat auch Arbogast Strub

als Lobredner der hl. Katharina und der hl. Ursula aus dieser ergiebigen

Quelle geschöpft. Betrachten wir zunächst Stoffquellen und Stoffbehandlung

in der Katharinenrede!
Die über das ganze Abendland verbreitete mittelalterliche Katharinen-

literatur ist leider erst zum Teil erforscht. Soweit jedoch dieses reiche
Quellenmaterial überblickt werden kann, ist die Entwicklung der Legende

folgenden Weg gegangen137:

Die älteste Quellenschicht der Legende der hl. Katharina von Alexandrien

gehörte dem oströmischen Kulturkreis an, aber schon vom 8. bis 9.

Jahrhundert wanderte eine Legende nach dem Westen, und über die
griechischen Quellen lagerte sich eine zweite, lateinische Quellenschicht. Von
diesen ältesten lateinischen Fassungen, die übrigens untereinander eng
verwandt sind 138, verbreitete sich eine besonders weit — wir wollen sie

nach Varnhagen130 Vulgata nennen —, und sie und ein mit ihr wörtlich
übereinstimmender Auszug wurden für die späteren Jahrhunderte der

allgemein anerkannte, sozusagen sanktionierte Text der Passio. Ort und Zeit
der Entstehung der Viilgata-Ornppe sind bei dem gegenwärtigen Stand der

Forschung nicht genau feststellbar. Bobbe 140 ordnet den ungekürzten Vul-

gatatext zwischen 700/800 und 1066 in den lateinisch-katholischen Kulturkreis

ein, während der wörtliche Auszug nach Knust141 aus dem 13.

Jahrhundert stammt. Jedenfalls verbreiteten sich beide Fassungen durch
zahlreiche Abschriften und wurden grundlegend für weitere Bearbeitungen, so

z. B. für die vielgelesene Version in der Legenda aurea des Jacobus de

Voragine142, aber ebenso für viele nationalsprachliche Texte.
Neue stoffliche Elemente, die von dieser Form der Passio streng geschieden

werden müssen, brachte die erst im Mittelalter entstandene, von
romanhaften Bestandteilen überwucherte Conversio 143. Durch sie wurde die

ausführliche Erzählung der Kindheitsgeschichte der Heiligen, ihrer
Bekehrung durch einen Eremiten und teilweise auch ihrer mystischen Ver-

137 Über die Entwicklung der Katharinenlegende: Heinrich Bobbe, Mittelhochdeutsche

Katharinen-Legenden in Reimen. Eine Quellenuntersuchung. Berlin 1922

(in: Germanische Studien, Heft 19); Hermann Knust, Geschichte der Legenden der
h. Katharina von Alexandrien und der h. Maria Aegyptiaca, Halle/ S. 1890. Zum
Folgenden vgl. Bobbe, 3 f. 138 Nur ein Text steht teilweise ferner (Bobbe 3).

139 H. Varnhagen, Zur Geschichte der Katharina von Alexandrien, Erlangen 1891,
S. 3 f.

140 a. a. O. 13. 141 a. a. O. 17. 142 Vgl. unten Anm. 149. 143 Bobbe, S. 1.

32



mählung mit Christus in die Legende aufgenommen. Da diese Motive in
der Darstellung Strubs keine Rolle spielen, soll hier nicht näher auf sie

eingegangen werden. Wohl aber müssen wir den Inhalt der Vulgata
genauer betrachten 144:

Der römische Kaiser Maxentius145, ein erbitterter Feind des neuen
christlichen Glaubens, ruft alle seine Untertanen zu einem großen
Tieropfer für die Heidengötter nach Alexandrien. Während sich ein Teil der
Christen aus Furcht vor dem Tod zum Opfer zwingen läßt, stellt Katharina,
die schöne 18jährige Tochter des Königs Costus, den Tyrannen mutig zur
Rede. Standhafte Verteidigung des christlichen Eingottglaubens gegen die

Einwände des Tyrannen und die schroffe Ablehnung der Heidengötter
bilden den Inhalt dieser ersten Unterredung Katharinas mit dem Kaiser. Dieser

bewundert ihre Schönheit und Geistesschärfe und läßt die gelehrtesten
Redner zu einem Redekampf mit dem Mädchen berufen. Nach Vollendung
der Opfer berichtet Katharina in einer zweiten Unterredung mit Maxentius
im kaiserlichen Palast über ihren verstorbenen Vater und ihre gründliche
Ausbildung in den «sieben freien Künsten». Sie wird bis zum Tag des

Redekampfes streng bewacht, der Erzengel Michael verheißt ihr jedoch den

Sieg. Die nun folgende Disputation wird ausführlich in Rede und Gegenrede

wiedergegeben. Obgleich Katharina die Werke der Heiden gründlich
studiert habe, verwerfe sie diese, weil sie nicht zur wahren Glückseligkeit
führen; Christus allein sei das wahre Wissen. Die Einwände eines Redners,

wie Christus als Gott sterben konnte und leiden mußte, widerlegt sie mit
der Doppelnatur Christi und seiner Erlösermission. Außerdem schlägt die

Jungfrau die Heiden mit ihren eigenen Autoritäten, mit Plato und einer

Weissagung der Sibylle, so daß sich die 50 Redner für besiegt erklären
müssen und als Christen freudig auf dem Scheiterhaufen sterben.

Als Katharina auch den höchsten Versprechungen des Kaisers gep-en-x O O O

über standhaft bleibt, wird sie zwölf Tage lang im Kerker von Hunger und
Durst gequält. Dort finden die Kaiserin und der Kanzler das Mädchen nach

einer Geißelung von Engeln umgeben, die seine Wunden pflegen. Beide
bekehren sich bei diesem Anblick, ebenso die Soldaten des Kanzlers. Als an
Katharina die bisher unbekannte Strafe der Räderung vollzogen werden

soll, werden die Räder durch ein Wunder zertrümmert, und ihre Teile
töten 4000 Heiden. Maxentius sieht sich von den Seinen verraten und läßt
alle, die Kaiserin, den Kanzler und dessen Soldaten, hinrichten. Tags dar-

144 Text bei Knust 231 ff.
145 Maxentius regierte von 307 bis 312 (vgl. Komm, zu 4, 90).

33



auf fällt Katharinas Haupt durch das Schwert, nachdem ihr eine Stimme

vom Himmel die Erfüllung ihres letzten Gebetes zugesagt hat146. Engel

tragen ihren Leib, aus dem Milch statt Blut fließt, auf den Sinai, wo sie

ihn selbst bestatten. Noch immer tropft aus ihrem Grab ein Öl, das zahllose

Kranke heilt.
Der wörtliche Auszug unterscheidet sich von dieser Form derPassio durch

die Streichung von 85 längeren oder kürzeren Stellen, die vor allem die
ausführlichen erbaulichen und apologetischen Reden der Heiligen betreffen 147.

a
Diese Vulgata-Version müssen wir in der Wiedergabe des Handlungsablaufes

auch als Strubs Stoffquelle ansehen. Ob ihm dabei der ungekürzte
Text, der Auszug oder eine Bearbeitung vorgelegen ist, kann bei den starken

Kürzungen in der Rede, durch die wichtige Bestandteile der Legende
unerwähnt bleiben, kaum mit Gewißheit entschieden werden. Für die

Verwendung des Auszuges spricht eine Tatsache: durch die Kürzung des Textes

ist hier wie bei Strub nicht klargestellt, daß die zweite Unterredung
zwischen Maxentius und Katharina im Palast des Kaisers stattfindet, sie

wirkt vielmehr wie die Fortsetzung der ersten nach dem Opfer148. Ein
anderes auffallendes Merkmal der Rede Strubs weist auf die Legenda aurea
als Vorbild. Es ist die Unsicherheit, unter welchem Kaiser das Martyrium
stattgefunden habe. Jacobus de Voragine schließt an seinen Legendenbericht

eine historische Kritik an mit der Bemerkung, es meinten einige wohl

mit Recht, daß durch einen Fehler des Schreibers Maxentius statt
Maximinus gesetzt wurde 149. Daß Strub zwischen Maxentius und Maximianus
schwankt, scheint auf eine Verwechslung zurückzugehen150; oder sollte es

eine neue kritische Verbesserung sein?

148 Das Gebet hat den üblichen Inhalt der letzten Gebete der Heiligen: freudige
Todesbereitschaft, Erinnerung an die Leiden Christi und die Bitte um Erhörung aller
Schutzflehenden.

147 Vgl. Knust 18. Der Text dieses Auszuges ist dort (231 ff.) vom ungekürzten
Vulgatatext durch den Druck abgehoben. 148 Knust 245.

149 Jacobus a Voragine, Legenda aurea, ed. Th. Graesse,, Leipzig 1846, 797. Das

Menologium des Basilius (vgl. Knust 3 f.) nennt als einzige der ältesten griechischen
Quellen Maximinus statt Maxentius. Er herrschte tatsächlich — im Gegensatz zu
Maxentius — im Osten und verfolgte die Christen. Diese Version findet sich nur in einer
einzigen der ältesten lateinischen Fassungen wieder (vgl. Knust 7; es wird dort einmal
Maximinus, zweimal Maximianus als Kaiser genannt), wurde aber von der durch die

Vulgata verbreiteten Maxentius-Version verdrängt. Die Legenda aurea verweist wieder
auf die zweifache Überlieferung und sagt auch im Legendentext (795): «sub Maxentio
sive Maximino».

150 Die Legenda aurea führt in der genannten kritischen Bemerkung alle drei
Namen an, Maximianus (Vater des Maxentius, regierte von 286—305 und 307/308, vgl.

34



Das sind Vermutungen. Doch scheint es durchaus wahrscheinlich, daß

dem Lobredner der Schutzpatronin der Wiener Artistenfakultät mehrere

Fassungen der Legende zur Verfügung standen und daß vor allem auch

die beliebte Sammlung von Legendenauszügen des Jacobus de Voragine,
die sich als Vorlage für die Ursularede erweisen wird, eingesehen wurde.

Es muß an dieser Stelle nochmals betont werden, daß Katharina zu den

gefeiertsten Heiligen des Mittelalters gehörte und daß ihre Verehrung im
15. und beginnenden 16. Jahrhundert einen neuen, begeisterten
Aufschwung nahm. Es hatten sich gewisse Zentren ihres Kultes entwickelt, wie

Paris, Prag, Leipzig und auch Wien151; darüber hinaus waren ihr in
allen Städten, besonders seit sie unter die vierzehn Nothelfer eingereiht
worden war, Heiligtümer geweiht, und bildende Kunst und Dichtung
wetteiferten in der Verherrlichung der standhaften Märtyrerin 152. Auch in der
Schweiz und im besonderen in der engeren Heimat Strubs, im Glarner-

land, ist uns der Katharinenkult als fest im Volk verwurzelt bezeugt153.

So sollte nach einem Ablaßbrief von 1319 154 im Glarnerland unter den

Heiligenfesten auch das der hl. Katharina gefeiert werden, und der

Katharinentag galt in der alten Diözese Konstanz, zu der auch Glarus gehörte,
bis zum Jahre 1763 tatsächlich als «gebannter oder gebotener» Feiertag155.

Ferner hat der Humanist Glarean in sein Dodekachordon Text und Musik
eines Katharinenhymnus aufgenommen und dazu bemerkt, daß dieser häufig

in der Diözese Konstanz gesungen werde150. Bei Bilten gab es eine

Katharinenkapelle157, und ein Altar der Kirche von Schwanden, dem

vermutlichen Geburtsort Strubs, war neben anderen Heiligen auch der hl.

Komm, zu Nr. 4, 90) dabei unmittelbar neben Maxentius. — Daß ein Kaiser selbst die
Inquisition geführt haben soll, ist eine Neuerung der Legende aus nachkonstantini-
scher Zeit; vgl. Karl Holl, Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte, 2. Bd., Tübingen

1928, 97. (Tr.)
731 Vgl. Bobbe 5.
152 Dazu: Josef Braun, Tracht und Attribute der Heiligen in der deutschen Kunst,

Stuttgart 1943, Sp. 413 ff. Auch im Chor von St. Stephan in Wien befand sich seit
der Mitte des 14. Jahrhunderts (Braun, Sp. 417) eine Katharinen-Statue mit Rad
und Schwert.

153 Die folgenden Angaben verdanke ich freundlichen Hinweisen Herrn Dr.Trümpys.
154 Vgl, Gottfried Heer, Kirchengeschichte des Kts. Glarus, in JHVG 31, 1896, 10;

dort mehr über die Katharinen-Verehrung im Glarnerland (31. 37). (Tr.)
135 Hans Hunkeler, Schweizerisches Archiv für Volkskunde 10, 1906, 254, Anm.

Nach Arnet, ebenda 31, 1931, 161 wurden in der Innerschweiz am 25. November oft
keine Wagen benützt, wohl weil das Rad ein Attribut Katharinas ist. (Tr.)

156 Dodekachordon, Basel 1547, lib. II, 23; vgl. dazu: Jacob Gehring, Glarnerische
Musikpflege im Wandel der Zeiten, Glarus 1939, 34. (Tr.)

137 Gottfried Heer, a. a. 0. 31; Winteler 76.

35



Katharina geweiht158. Auf der einen Schmalseite am Reliquienschrein des

hl. Fridolin in Glarus, einem Kunstwerk aus dem Beginn des 15.

Jahrhunderts, war Katharina mit dem Rad abgebildet159. Es darf daher mit
Sicherheit angenommen werden, daß Strub schon in seiner Heimat mit der

Lebensgeschichte der Märtyrerin vertraut war 16°.

Folgt Strub in der Wiedergabe des Handlungsablaufes der mittelalterlichen

Legendenversion, so treten in der Ausgestaltung einzelner tragender
Partien der Passio die Einflüsse einer anderen, «modernen» humanistischen

Quelle deutlich zutage.
Denn durch die wunderbare Beredsamkeit, die das schwache Mädchen

über fünfzig gelehrte Redner triumphieren ließ, und durch ihre sorgfältige
wissenschaftliche Ausbildung nahm Katharina auch bei den Humanisten
eine bevorzugte Stelle unter den Heiligen ein. So feierte sie z. B. schon

Aeneas Silvius in einem lateinischen Gedicht161, Jakob Wimpfeling
verfaßte ein «Poema in sanctae Catharinae honorem» 162, Rudolphus Agricola
schrieb ihr zu Ehren eine lateinische Ode 163 und Konrad Celtis ein

Epigramm 164; auch von Glarean, dem Landsmann Strubs, besitzen wir ein
unediertes Katharinengedicht185.

Die umfangreichste und bekannteste Dichtung widmete ihr jedoch der
in Deutschland hochgeschätzte italienische Dichter Joh. B. Spagnuoli aus

Mantua, der in der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts die Katharinenlegende
«modern» bearbeitete 166. In drei Büchern von mehr als 2000 Hexametern
entwickelte Mantuanus die Lebensgeschichte der Heiligen, indem er ihr
Schicksal in den Rahmen eines Racheplans der Heidengötter stellte, die
die aufstrebende Macht des Christentums nicht länger ertragen wollen.

158 Caspar Lang, Historisch-Theologischer Grundriß, Einsiedeln 1692, 921. (Herr
Dr. J. Winteler hatte die Freundlichkeit, mich auf das Werk aufmerksam zu machen.)

159 1861 verbrannt. Beschreibung und Wiedergabe nach einer 1849 angefertigten
Abbildung in: Anzeiger für schweizerische Geschichte und Alterthumskunde 8, 1862,
21 f. (Tr. nach freundlicher Mitteilung von Dr. J. Winteler.)

160 Bis zum heutigen Tag ist im Kt. Glarus Katharina auch im prot. Bevölkerungsteil
ein beliebter Mädchenname. (Tr.)

181 Karl Hartfelder, Das Katharinenfest der Heidelberger Artistenfakultät, in: Neu
Heidelberg, Jg. 1, 1891, 55.

162 G. Bricard, De sodalitate litteraria Rhenana, These Bordeaux 1893, 91. (Tr.)
183 K. Hartfelder, a. a. 0. 56 (unediertes Gedicht). 184 Celtis, Epigi\ 1, Nr. 20.
185 Genannt von E. F. J. Müller, in: JHVG 53, 1949, 13: Ad divam Catharinam

Elegia. (Tr.)
lee Fratris J. B. Mantuani Carmelitae theologi ad magnificum D. Bernardum Bem-

bum patricium Venetum et jureconsultum peritissimum secunda Parthenice, Bononiae
1489. Darüber: Knust 85 f. Über J. B. Spagnuoli: Ellinger 1, 103 ff.

36



Damit floß zwar ein breiter Strom heidnischer Mythologie mit neuen

Handlungselementen in die Legende ein, der aber in der Dichtung des Karmeliters

zum Symbol des Sündhaften wurde.

Mit der Abstammung Katharinas von dem berühmten Lagus 167 brachte

er ein völlig neues Motiv in die Legende, das wir aber in der Rede Strubs

wiederfinden werden und das dieser gewiß von dem Italiener übernommen

hat. Bei Mantuanus fand er auch den Bildungsgang der Heiligen genauer
ausgeführt. Schließlich wird für uns die Betrachtung des Redekampfes

wichtig sein, den der Italiener selbständig und neuartig aufgebaut hat,
dessen Einfluß auf Strub aber unverkennbar ist168.

Das Katharinenepos Spagnuolis scheint in Deutschland beliebt gewesen

zu sein 169. Jedenfalls kann die 1496 gedruckte Katharinendichtung Jakob

Lochers 170 das italienische Vorbild nicht verleugnen. Auch Vadian, Strubs

Freund, nannte später in seiner Poetik 171 das Katharinenepos des Italieners

mehrmals, es war also offenbar im Wiener Humanistenkreis bekannt. So

wird es leicht verständlich, daß Strub aus dieser modernen und geschätzten

humanistischen Quelle geschöpft hat.

Die Frage nach den Quellen Strubs führt zu folgendem Resultat: Er hielt
sich in der Wiedergabe der äußeren Handlungsmomente im wesentlichen

an die mittelalterliche Legendenversion, wie sie uns die Vulgata-Gruppe
und die ihr folgenden Bearbeitungen, in erster Linie die Legenda aurea,
überliefern, allerdings mit starken Kürzungen. In der Ausgestaltung
einzelner Teile wurde das Katharinenepos des Joh. B. Mantuanus als Vorlage

benützt. Außer diesen eindeutig nachweisbaren Quellen hat Strub
vielleicht noch andere Katharinenliteratur gekannt, wie ihm der Stoff

überhaupt schon aus der Heimat und aus den jährlich gehaltenen
Katharinenreden an der Universität vertraut war.

Über die Behandlung des überlieferten Stoffes in der R.ede Strubs können

zunächst einige Merkmale grundsätzlicher Art festgehalten werden.

Dem Redner lag nicht daran, die Legende, deren Kenntnis er bei allen

Zuhörern voraussetzen konnte, bis in alle Einzelheiten wiederzugeben, son-

167 Vgl. Komm, zu Nr. 4, 64.
168 Über einige weitere textliche Anklänge s. Komm, und Text Nr. 4.
169 1500 erschien eine Ausgabe der Secunda Parthenice in Köln, und 1501 gab,

aufgefordert von Jakob Wimpfeling, der Humanist Seb. Murrho aus Kolmar in Straßburg
eine Erklärung des Gedichtes heraus, die in den folgenden zwei Dezennien noch zweimal

gedruckt wurde (K. Hartfelder an der Anm. 161 genannten Stelle).
170 Carmen de S. Catharina (Basel 1496 u. ö.).
171 Joachim Vadian, De poetica et carminis ratione, Wien 1518, h 2 u. a. (Tr.)

37



dem daran, die Gestalt der Heiligen in ihrer Vollkommenheit und Vorbildlichkeit

aus der Legende herauszuarbeiten. Dabei ergibt sich die Frage, was

Strub als Humanisten besonders rühmenswert erschien. Bezeichnenderweise

waren es ihre umfassende Kenntnis des heidnisch-antiken Schrifttums,

ihre in sich geschlossene wissenschaftliche Bildung und ihre
unübertreffliche Beredsamkeit. Diese Vorzüge ergaben, mit der Reinheit des Herzens

und der Heiligkeit des Lebens verbunden, für Strub die Vollkommenheit,

die allen Vorbild sein müsse 172. Die Teile der Legende, die Gelegenheit

bieten, die Gestalt der Heiligen in diesem Licht erscheinen zu lassen,

wurden daher eingehender behandelt; es sind: Abstammung, Bildungsgang,

Tieropfer, Disputation und Martyrium. Alles übrige: erbauliche

Betrachtungen, Visionen, Bekehrungen, Martern usw., wurden nur
gestreift oder überhaupt gestrichen.

Im ersten Teil seiner Legendendarstellung173 spricht Strub von den

Vorfahren und dem Bildungsgang der Heiligen, um sie durch den Besitz aller
Güter als vollkommen glücklich zu verherrlichen. Er bringt hier die

Abstammungsgeschichte von Lagus und den zehn Königen, die Mantuanus in
die Passio aufgenommen hat174, und würdigt die Verdienste des Costus,

besonders in der sorgfältigen Erziehung seiner Tochter. Dabei wird die

Erwähnung der Legende, Katharina habe in den «sieben freien Künsten»
den Unterricht berühmter Lehrer genossen, zum Anlaß, ihren Studiengang
in Athen in wohldurchdachter Stufenfolge auszubauen 175 und ihre eingehende

Beschäftigung mit den Werken der heidnischen Antike zur
Verteidigung der Forderungen des Humanismus gegen das spätscholastische

Lehrsystem zu verwenden 176.

Schon dieser erste Abschnitt zeigt, wie Strub mit dem Legendenstoff
verfährt: er behandelt ihn vielfach nur als Ausgangspunkt, um seine Gedanken

und Forderungen daran zu entwickeln. Auffallen muß dabei, daß in
der Rede Strubs die Wissenschaften in einer ganz anderen Wertung
erscheinen: in der Legende hat sie die Heilige wohl gründlich studiert, aber

172 Vgl. den Schluß der Katharinenrede!
173 Text Nr. 4, 53 ff.
174 Mantuanus (c 3 r, 15 f.) «Maiores etenim sceptrum gessere meaque / Sunt reges

in Stirpe decern, Lagus omnibus auctor.» Mantuanus bezeichnet dabei Lagus als «primus

Alexandri miles» (c 3 r, 17), Strub erhebt schon Lagus zum König.
175 Auch Mantuanus läßt Katharina «teneris ab annis» in Athen und anderen

griechischen Städten studieren, ja sogar zu berühmten Lehrern nach Italien kommen.
(Mantuanus c4r, 99 ff.) Über den Bildungsgang bei Strub siehe unten 48.

176 Strub beruft sich dabei auch auf Augustinus und Hieronymus. Vgl. Komm,
zu 4, 83 ff.

38



später für die wahre Glückseligkeit wertlos geachtet177; bei Strub gehören
sie unbedingt als ein wichtiges Glied in den Stufenbau der geistigen
Entwicklung des Menschen.

Bei der nun folgenden Beschreibung des Opfers 178 charakterisieren ein

umfangreiches Hierokles-Zitat179 und einige Verse des Prudenz 180 — in
schroffem Gegensatz zu den nichtigen Tieropfern des Maxentius — die

richtige Gottesverehrung und das wahre Opfer. Auch hier dient die Legende

nur als Gerüst, das frei ausgebaut wird, um den bekannten Stoff neu zu

beleben, die Aufmerksamkeit der Zuhörer zu gewinnen und das eigene
Wissen leuchten zu lassen. Die Unterredung Katharinas mit dem Kaiser

vor und nach dem Opfer wird dagegen nur mit wenigen Worten angedeutet.
Die Berufung der Redner leitet zur Disputation, dem Kernstück der

Rede, über 181. Die Verteidigung der alten Götter wird nur indirekt kurz

wiedergegeben, erst Katharinas Gegenrede, die schroffe Zurückweisung
der Heidengötter und die Verherrlichung des wahren Gottes, führt Strub
breit aus. Ähnlich wie bei Mantuanus wird Jupiter als höchster Gott

abgelehnt, weil er der Sohn des Saturn und daher nicht Ursprung und

Schöpfer der Welt sei182. Seine Ohnmacht im Kampf gegen die Giganten
und sein höchst ungöttliches Leben werden dem Wesen des wahren Gottes,
den ein vermeintliches Orpheus-Zitat183 preist, gegenübergestellt.

Ein Vergleich mit der Vulgata 184 zeigt den gewaltigen Unterschied im
Charakter der beiden Disputationen: in der Rede Strubs wird kein christliches

Dogma verteidigt, von Christus ist überhaupt keine Rede, alles

erbauliche Beiwerk fällt weg, an seiner Stelle finden wir eine Reihe Namen

aus der antiken Mythologie. Damit soll jedoch kein Urteil über Strubs

religiöse Haltung gefällt werden, er läßt nur seiner Begeisterung für die

gleichsam neuentdeckte Antike freien Lauf. Man denke daran, daß er den

Anregungen Mantuans. des späteren Generals des Karrneliterordens. folgt.
c_> / X '

Der wunderbare Sieg des schwachen Mädchens über die heidnischen

Redner, die als christliche Märtyrer sterben, gibt dem Humanisten beste

Gelegenheit, in einer kleinen Abschweifung ein enthusiastisches Loblied
auf die Eloquenz, die unentbehrliche Waffe im Kampf für die Wahrheit,
anzustimmen 185. Damit sind aber die Momente der Legende, die den hu-

177 Knust 246 (Text). 178 Text Nr. 4, 90 ff.
179 Vgl. Komm, zu 4, 105 und unten 50. 180 Vgl. Komm, zu 4, 115.
181 Text Nr. 4, 140 ff. 182 Vgl. den Komm, zu 4, 151 ff.
183 Vgl. den Komm, zu 4, 166 ff. und unten 50. Orpheus wird weder in der Vulgata

noch bei Mantuanus genannt. 184 Vgl. oben 33 f.
185 Text Nr. 4, 181 ff. Vgl. dazu Komm, zu 4, 185 ff.

39



manistischen Gelehrten interessierten, erschöpft. Aus dem Leiden der
Heiligen werden sozusagen nur mehr einzelne Marksteine in einer Aufzählung
der Marterwerkzeuge hervorgehoben. Das Rad-Wunder, die Hinrichtung
der Königin, des Porphyrius und seiner Soldaten, auf die die Legende

wegen der unerwarteten Bekehrung großen Wert legt186, bleiben
unerwähnt. Erst das letzte Bild, die Szene des Martyriums 187, führt Strub noch

genauer aus, da ihn das Gebet der Todbereiten zu poetischer Gestaltung
lockt und er dadurch der Erzählung der Legende einen wirkungsvollen
Abschluß geben kann.

Verglichen mit der mittelalterlichen Überlieferung, tritt uns die Legende
in dieser Darstellung Strubs in einer neuartigen Auffassung und Behandlung

entgegen. Sie soll auch nicht mehr mit viel erbaulichem Beiwerk nur
zur Vertiefung des religiös-sittlichen Lebens führen, sondern Strub will als

Humanist, wo sich Gelegenheit bietet, zur Pflege der Wissenschaften

anspornen und sein eigenes Wissen zeigen. Denn das Beispiel Katharinas,
der Schutzpatronin der artistischen Fakultät, beweise, daß das Studium
der Wissenschaft, mit der Reinheit des Herzens und der Standhaftigkeit
des Glaubens verbunden, das höchste Wohlgefallen Gottes erwecke188. Diesem

Ziel hat der Redner den Legendenstoff dienstbar gemacht.

Quellen und Stoßbehandlung in der Ursularede

Die Entwicklung der Ursulalegende behandeln in neuester Zeit, ausgehend

von ihrem historischen Kern, W. Levison 189 und Guy de Tervarent 19°.

Um die Quellen Strubs feststellen zu können, soll hier kurz referierend
folgendes hervorgehoben werden: die Passio hat sich von ihrer ersten

Fassung «Fuit tempore pervetusto» 1B1, die gegen 975 in Köln entstand, schrittweise

immer mehr ins Phantastische entwickelt, bis schließlich Ende des

12. Jahrhunderts in den sog. «Anonymen Revelationen» 192 der Kern der

Geschichte der hl. Ursula und ihrer Elftausend Jungfrauen von märchen-

186 Vgp oben 33.
187 Text Nr. 4, 199 ff. Die doppelte Engelschar, die vom Himmel kommt, erinnert

an Mantuanus (g5v, 7 f.). Das letzte Gebet Katharinas umfaßt 5 Distichen; zum
Inhalt vgl. oben 34, Anm. 146. 188 Text Nr. 4, 234 ff.

189 Das Werden der Ursula-Legende, in: Bonner Jahrbücher, Heft 132, 1927; dort
weitere Literatur.

100 La legende de Sainte Ursule dans la litterature et l'art du moyen äge, 2 Bde.,
Paris 1931. 191 Text hei Levison 142 ff.; vgl. dazu Levison 58 ff.

192 Text in den Acta sanctorum Octobris IX( von Victor de Buck), Brüssel 1858,
173 ff.; darüber Levison 125 ff.

40



haften Elementen völlig überwuchert war. Damit hatte die Entwicklung
aber auch ihren Abschluß gefunden.

Die maßgebende und sehr weit verbreitete Fassung der Legende bietet
die Passio II, «Regnante Domino» 193, die spätestens etwa 100 Jahre nach

der Passio I auch in Köln entstanden und durch das Eindringen neuer
stofflicher Elemente aus dieser erwachsen war. Sie erzählt von der

Werbung des Sohnes eines heidnischen Tyrannen um die schöne und fromme

britische Königstocher Ursula. Der Vater des Mädchens gerät dadurch in
große Angst, denn er hält es einerseits für unwürdig, seine Tochter, die

sich längst Christus angelobt hat, einem Barbaren zur Ehe zu geben, fürchtet

aber anderseits die Rache des Tyrannen. In dieser Verlegenheit gibt
ihm Ursula einen weisen Rat, da ihr auf ihre Gebete in einem Traum ihr
ganzer Lebensweg geoffenbart wurde. Der Vater solle den Gesandten des

Freiers seine Zustimmung geben, jedoch unter einer Bedingung: Ursula
müsse von diesem und ihrem Vater zehn erlesene Jungfrauen bekommen,

für jede und sich selbst ein Gefolge von je tausend Jungfrauen und dazu

elf Schiffe; außerdem müsse der Jüngling sich taufen lassen. Sie aber wolle

mit ihren Mädchen noch drei Jahre bis zur Vermählung verbringen.
Der Freier erfüllt die Bedingung gern. Die Jungfrauenschar führt nun

auf dem Meer Übungen und Wettkämpfe aller Art aus, bis Gott sie kurz

vor dem Zeitpunkt der Vermählung Ursulas durch einen Sturm nach Tile
an die gallische Küste verschlägt. Von dort setzen die Mädchen die Fahrt
auf dem Rhein bis Köln fort, wo ein Engel Ursula die Pilgerfahrt nach

Rom und das bevorstehende Martyrium weissagt. Freudig gehorchen die

Jungfrauen diesem Auftrag, fahren rheinaufwärts nach Basel und wandern

von dort nach Rom. Als sie auf dem Rückweg wieder nach Köln kommen,
werden sie bei der Landung von den Hunnen, die gerade diese Stadt

belagern, überfallen. Ursula schlägt standhaft eine Werbung des Hunnenführers

aus und erleidet mit den Ihren durch die Barbaren das glorreiche

Martyrium. Der Hunnenführer ist zweifellos Attila, wenn auch sein Name

nicht genannt wird, die Zeit des Martyriums also die Mitte des 5.

Jahrhunderts. — Der Erzählung der Legende folgt ein kurzer Bericht über
das nachträgliche Martyrium Cordulas, die sich aus Angst in einem der
Schiffe verborgen hatte, am nächsten Tag aber freiwillig den Opfertod erlitt.

193 Hg. von J. Klinkenberg, Studien zur Geschichte der Kölner Märterinnen, in:
Jbb. des Vereins von Altertumsfreunden im Rheinland 89, 1890, 154 ff.; Text mit
Übersetzung bei J. Kessel, St. Ursula und ihre Gesellschaft, Köln 1863, 168 ff. Acta
sanctorum Oct., IX, 157 ff. Von dieser Passio sind uns mehr als hundert Handschriften
bekannt, seit dem 15. Jahrhundert wurde sie öfters gedruckt (Levison 90 ff.).

41



Diese Form der Legende erfuhr im 12. Jahrhundert eine neuerliche

Weiterentwicklung, und zwar durch die Auffindung eines römischen
Gräberfeldes in Köln, in dem die wundergläubige Zeit sogleich die Ruhestätte

der Elftausend Jungfrauen erkannte194. Man wollte schließlich bei den

Leichen auch «Tituli» gefunden haben und gewann so etwa 200 Namen 195,

darunter auch solche hoher geistlicher und weltlicher Würdenträger, die

die «Revelationen» der Benediktinerin Elisabeth von Schönau vom Jahre

1156/57 in die Legende eingliederten 198. Nun zieht Gerasina, die Königin
von Sizilien, mit vier Töchtern und einem Sohn zu ihrer Nichte Ursula
nach Britannien und nimmt an der Romfahrt teil; Bischof Pantalus von
Basel empfängt das Pilgerheer in seiner Stadt und schließt sich dem Zuge

an. Der in den Papstkatalogen bis dahin nicht genannte Papst Cyriacus,
Kardinal Vincentius, Erzbischof Jakobus von Antiochien und Maurisus

von Lavicana und viele andere, selbst Ursulas Bräutigam Etherius drängen
sich zum Martyrium. Der Hunnenfürst ist nicht mehr Attila, sondern

Julius, der, aufgefordert von den zwei römischen Tyrannen Africus und

Maximus, die Jungfrauen niedermetzelt, das Jahr des Martyriums
wird 238 197.

Diese «Offenbarungen» wurden durch die erwähnten «Anonymen
Revelationen» 198 Ende des 12. Jahrhunderts noch weit überboten. Dennoch

blieben die Passio II und die Revelationen der Elisabeth von Schönau die

beliebtesten Quellen für weitere Bearbeitungen. Sie wurden noch zu
Lebzeiten Elisabeths in der «Nova editio passionis» 199 zu einer einheitlichen

Darstellung verschmolzen; aber auch die zahlreichen Passionen des

ausgehenden Mittelalters sind größtenteils Verschmelzungen und Auszüge aus
diesen Quellen. Eine der meistgelesenen Bearbeitungen enthält die Legenda

aurea 20°.

Auch die hl. Ursula und ihre Elftausend Jungfrauen gehörten zu den

194 Vgl. Levison 107 ff.
195 Diese zu Beginn der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts entdeckten Inschriften der

Abtei Deutz sind heute wissenschaftlich als Betrug erwiesen (Levison 110 ff.).
199 Liber revelationum de sacro exercitu virginum Coloniensium (Acta sanctorum

Octobris, IX, 163 ff.; darüber Levison 115 ff.). Durch diese «Offenbarungen» dringen
wieder neue Namen in die Legende ein.

197 Im Heer der Pilgerinnen befinden sich nun also auch Männer! Die Namen,
zum Teil von anderen Heiligen geborgt, standen bisher mit der Legende in keinem
Zusammenhang. (Levison 112.)

198 Sie sind für die Darstellung der Legende bei Strub belanglos.
199 Hg. von Kessel 206 ff.
200 Jacobus a Voragine, Legenda Aurea, ed. Th. Graesse, Dresden-Leipzig 1846,

701 ff. Text auch bei Kessel 220 ff.

42



beliebten Heiligen des späten Mittelalters. Vor allem hatten die in großem

Umfang betriebenen Reliquiensendungen, die als Folge der ergiebigen
Gräberfunde einsetzten, für die weite Verbreitung ihres Kultes gesorgt.
Auch in Strubs Heimat, im Glarnerland, wurde der 21. Oktober, der Tag
der hl. Ursula, festlich begangen201. Zahlreiche Hymnen und Sequenzen

verherrlichten die heiligen Pilgerinnen, ihre Legende wurde in deutsche,

englische, französische und italienische volkssprachliche Bearbeitungen
übertragen 202 und immer wieder in der Malerei der folgenden Jahrhunderte

dargestellt 203. Natürlich war Strub der Legendenstoff längst bekannt,
als er im Jahre 1509 seine Ursularede hielt.

Als Quellen für die Darstellung der Legende in dieser Rede hat auch

Strub Verschmelzungen von «Regnante domino» mit den Offenbarungen
der Elisabeth von Schönau benützt: einige auffallende Anklänge verraten
die Legenda aurea 204 als Vorlage; in anderen Punkten weist jedoch seine

Erzählung der Passio auf ausführlichere Berichte hin, wie sie die «Nova

editio passionis» 205 und ähnliche Bearbeitungen bieten. Die Passio II kann
Strub wohl eingesehen haben, doch läßt sie sich nicht eindeutig als

unmittelbare Quelle nachweisen.

Für die Behandlung des Stoffes gelten die für die Katharinenrede
hervorgehobenen Merkmale 206, doch hat der Ursulastoff den Redner weniger
zu gelehrten Abschweifungen verlockt. Da die Passio der hl. Ursula außerdem

kürzer ist als die der hl. Katharina, wurden weniger Streichungen

nötig, es konnte daher der Inhalt im Rahmen der zur Verfügung stehenden

Zeit ohne wesentliche Lücken wiedergegeben werden.
Strub geht in der Behandlung des Themas von der Verherrlichung der
201 Laut Ablaßbrief von 1319; vgl. Gottfried Heer, Kirchengeschichte des Kantons

Glarus, in: JHVG 31, 1896, 10. Glarus besaß Reliquien der 11000 Jungfrauen; vgl.
Winteler 254. Als Priester in Glarus erkundigte sich Zwingli bei Glarean nach den
Kehquien der 11 ÜOü Jungfrauen in Köln. Giareans aufschlußreiche Antwort ist
erhalten: er übersandte Zwingli eine in Köln erworbene «Historia Vndecim Milium
Virginum», worauf er einen Brief und zahlreiche Randnotizen geschrieben hatte. Das
undatierte Schreiben wird vom Entdecker und ersten Herausgeber, Emil Spieß, Ein
Zeuge mittelalterlicher Mystik in der Schweiz, Rorschach (1935), 107 ff. mit guten
Gründen auf den Sommer 1511 gesetzt. Die Tafeln 28/29 bei Spieß geben die beiden
ersten Seiten der Broschüre wieder. L. v. Muralt hat den Brief in: Zwingliana 6 (1936),
336 ff. wieder publiziert. (Tr.)

202 Die häufigste Vermittlerin war die Legenda aurea. (Levison 138 f.)
203 G. de Tervarent (vgl. oben Anm. 190) bringt im 2. Teil Bildtafeln.
204 Die Parallelen werden in der folgenden Besprechung der Stoffbehandlung bei

Strub, bzw. im Komm, zu Nr. 3 angegeben.
205 Die «Nova editio» ist in den Handschriften des Magnum Legendarium Austria-

cum im Anschluß an die Passio II enthalten. (Levison 94.) 200 Vgl. oben 37 f.

43



Tugenden der Heiligen aus 207, wobei er ihre Einsicht, die Prudentia,
hervorhebt, die sich in dem weisen Rat, den Ursula ihrem Vater gab, offenbare.

Von der nun folgenden Werbungsgeschichte wird das Gespräch Ursulas

mit dem Vater anschaulich belebt in direkter Rede wiedergegeben 208.

Die Weisheit des Rates wird mit denselben Gründen bewiesen wie in der

Legenda aurea 209, während weder Passio II noch die «Nova editio» darauf

eingehen. Inhaltlich weicht Strub schon hier bewußt von der herkömmlichen

Legendenversion ab; denn dort wird Ursula durch göttliche
Eingebung in einer nächtlichen Vision der Rat erteilt. Strub übergeht diese

für die Legende bedeutungsvolle göttliche Führung des Mädchens und

erklärt ihr Handeln einzig als Folge ihrer menschlichen Klugheit und
Einsicht210. Das Jungfrauenheer stellt bei Strub nur der Freier und nicht auch

Ursulas Vater; diese Abweichung kann jedoch auf eine gewisse
Oberflächlichkeit in der Wiedergabe der allen bekannten Legende zurückgehen,
da er ja auch Ursulas eigenes Gefolge zu erwähnen vergißt, so daß eigentlich

nur zehntausend Jungfrauen zusammenkommen211. Ferner berichtet
die Legende an dieser Stelle nichts von einer längst gelobten Pilgerfahrt,
die Ursula mit ihren Jungfrauen unternehmen möchte; diese Absicht hat
Strub vielleicht aus der in der Passio überlieferten Offenbarung ihres
Lebensweges abgeleitet.

Mit der Verherrlichung der Prudentia Ursulas verbindet der
humanistische Redner philosophische Erörterungen über das Wesen der
Prudentia und ihr Verhältnis zu den übrigen Tugenden. Es ist dabei
bezeichnend für die Geisteshaltung Strubs, wie er es auch hier versteht, den

Legendenstoff seinen Zwecken dienstbar zu machen. Wenn auch Ursula in
der «Nova editio» «virgo prudentissima» genannt wird — diese Stelle hat

möglicherweise Strub zu seinem Loblied auf die Prudentia angeregt —,
207 Text Nr. 3, 90 ff. Zunächst werden Ursulas Abstammung und Schönheit kurz

gerühmt, dann ausführlich die Tugenden.
208 Wie in der Passio II und «Nova editio», nicht aber in der Legenda aurea.
209 Selbst textliche Anklänge zeigen sich, vgl. den Komm, zu 3, 142 ff.
210 Die «Nova editio» betont ausdrücklich (Kessel 210): «celesti visione quid dic-

tura, quid actura et de sodalium numero quo loco cum hiis martyrio coronanda foret
plenissime perdocetur.« Da in der Legenda aurea (Kessel 220) die Geschichte
der nächtlichen Vision mit der Offenbarung des Schicksalsweges und Rates auf die
Worte «Diuinitus inspirata patri suasit» zusammengedrängt ist, kann es verständlich
werden, daß Strub die göttliche Eingebung ganz übergeht.

211 Die Legenda aurea weicht hier (Kessel 220) von der üblichen Legendenversion
auffallend ab: Ursula verlangt nur 10 Jungfrauen, die übrigen 11 000 sammeln sich
von selbst in der Heimat Ursulas um die wunderbare Mädchengruppe. Diese Version
übernimmt Vadian (vgl. Gabathuler 12 ff.), Strub folgt hier nicht der Legenda aurea.

44



wäre es doch viel naheliegender, aus ihrer Tugendfülle die Gottergebenheit

oder — wie es Vadian im folgenden Jahr in seiner Ursularede getan
hat — ihre Virginitas zu preisen 211 *. Aber dem Redner kommt es eben darauf

an, hier seine Überzeugung vom Primat der Prudentia vor allen

anderen Tugenden zum Ausdruck zu bringen und durch antike Autoritäten

zu stützen.

Der zweite Teil des Themas behandelt die Pilgerfahrt212, die Ursula

antritt, um ein Gelübde zu erfüllen, während die Legende von Übungen
und Kampfspielen erzählt, die die Jungfrauen drei Jahre lang auf dem

Meer ausführen, bis sie ein von Gott gesandter Sturm an die gallische Küste

verschlägt. Diese für Mädchen unwahrscheinlich anmutenden Spiele auf
dem Meer übergeht Strub vollkommen. Ist es nur eine zeitsparende

Kürzung oder verbirgt sich dahinter eine kritische Haltung? Beachtenswert

ist ferner, daß bei Strub Ursula in Köln auch der genaue Zeitpunkt
des Martyriums geoffenbart wird: in einem Jahr solle sie mit ihren
Begleiterinnen in dieser Stadt die Märtyrerkrone erlangen. Diese Zeitangabe
fehlt in den eingesehenen mittelalterlichen Legendenversionen. Bei der
weiteren Beschreibung des Pilgerzuges versäumt der junge Gelehrte nicht, die
Stämme aufzuzählen, durch deren Land die Mädchen rheinaufwärts

fahren; auf diese Weise können geographische Kenntnisse passend angewendet

und gleichzeitig die Begebenheiten auf realen Boden gestellt werden.

Der Empfang bei Bischof Pantalus in Basel, der die Pilgerinnen nach

Rom führt, entspricht der Überlieferung, wie sie seit den Offenbarungen
der Elisabeth von Schönau weite Verbreitung fand.

Der folgende Abschnitt213 beweist eindeutig das Bestreben Strubs, alle

Vorgänge möglichst auf dem Wege der Ratio zu erklären und sie nicht auf
das Wunderbare, sondern auf die Wirkungen und Leistungen der menschlichen

Persönlichkeit zurückzuführen. Die ungeheure Menschenmenge, die
sich unter Ursulas Führung freiwillig zum Martyrium drängt, muß
erklärt werden. Während in der Legende die meisten von Visionen, also

göttlichen Ermahnungen, getrieben, dem Mädchenheer zueilen214, sieht
Strub die Ursache dafür nur im Wesen der jungfräulichen Führerin: es

muß ihre überirdische «gratia» sein, der niemand widerstehen kann.
Durch sie wird es erklärlich, daß selbst Papst Cyriacus seiner Würde
entsagt und sich mit dem Kardinal Vincentius, dem Erzbischof Jacobus von
Antiochien und Mauricius von Levitania dem Zug der frommen Pilgerin-

211 * Vgl. Gabathuler 6, 12 ff. 212 Text Nr. 3, 156 ff.
213 Text Nr. 3, 167 ff. 214 Kessel 214 ff.

45



nen anschließt215. Auffallen muß, daß sich Gerasina, die Königin von
Sizilien, mit ihrem Sohn und ihren vier Töchtern erst in Italien zu dem

Jungfrauenheer gesellt und nicht — wie in der Legende -—- nach
Britannien zieht und von dort aus an der Pilgerfahrt teilnimmt216. Offenbar
handelt es sich hier um einen ordnenden Eingriff Strubs zugunsten der

Logik: es ist glaubwürdiger und logischer, daß die Königin von Sizilien

erst in Rom mit der übrigen Menge der wundersamen Mädchenschar folgt,
und so wird die Legende geändert. Diese Abweichung begegnet uns in der

Ursularede Vadians wieder217, er hat sie zweifellos aus der Rede seines

Freundes übernommen.
Dem letzten Teil der Legende, dem Martyrium218, wendet der Redner

seine volle Aufmerksamkeit zu, um einen entsprechenden Schlußeffekt zu
erzielen. Ob er in der freien Ausgestaltung der überlieferten Passio seiner

eigenen Phantasie oder einem unbekannt gebliebenen Vorbild folgt, muß

unentschieden bleiben. Hier erreicht Strub jedenfalls den Höhepunkt seiner
Rede. Das blutige Gemetzel steht in einem packenden Bild vor uns: in
barbarischer Wut stürzen sich die feindlichen Horden auf die Hilflosen;
Enterhaken werden auf die Schiffe geworfen, Pfeile schwirren durch die

Lnft, und alle erfaßt. Grauen und Furcht, nur Ursula harrt in standhafter

Tapferkeit aus. In diesem Augenblick wächst sie aus dem bezaubernden

Bild ihrer Anmut zur unerschrockenen männlichen Streiterin empor, die

von den Ihren volle Todesbereitschaft verlangt. Während sie in einigen
Distichen ihre letzten Bitten an Gott richtet219, wird sie von einem
feindlichen Geschoß durchbohrt. Den Opfertod ihres gewaltigen Gefolges
erwähnt Strub kaum mehr, nur Cordulas Martyrium würdigt er noch mit
wenigen Worten. Bei der verhältnismäßig ausführlichen Wiedergabe dieses

letzten Abschnittes muß es uns wundern, daß Strub die in der Passio
überlieferte Werbung des Hunnenführers um Ursula völlig übergeht, weder
den Namen Attila noch Julius nennt, ja nicht einmal die Barbaren als Hunnen

bezeichnet. Es ist schwer zu entscheiden, ob es sich dabei um Flüchtig-

215 Zu den Namen vgl. oben 42. Ihre Reihenfolge stimmt hei Strub mit der Legenda
aurea überein (Kessel 222), auch dort erscheint der Maurisus von Lavicana der Reve-
lationen der Elisabeth von Schönau (Acta sanctorum Octobr., IX, 167) und der
Maurisius von Lavicane der «Nova editio» (Kessel 215) als Mauricius von Levitane
(Strub: Mauricius von Levitaniae).

216 Vgl. dazu oben 42.
217 Gabathuler 14. Vgl. dazu auch W. Wieser, Die geistlichen Reden des Joachim

von Watt, Diss, phil., Wien 1949 (Maschinenschrift), 76 f. 218 Text Nr. 3, 184 ff.
219 Das Gebet (4, 204 ff.) hat den traditionellen Inhalt der Gebete der Heiligen

vor dem Tod (vgl. oben Anm. 146).

46



keiten und Ungenauigkeiten in der Erzählung eines ohnehin bekannten
Stoffes handelt oder um bewußte Übergehungen, die durch die Unsicherheit

in der Überlieferung selbst hervorgerufen wurden 220.

Ein Rückblick auf die Legendendarstellung in Strubs Ursularede läßt
die Ähnlichkeit in der Stoffbearbeitung mit der Katharinenrede deutlich
werden. Das Wunderbare, das in der mittelalterlichen Legende fast in
allen entscheidenden Augenblicken in Form von göttlichen Eingebungen,
Engelerscheinungen und dergleichen tief ins tägliche Leben eingreift, tritt
hier aus dem Alltag etwas zurück: der weise Rat Ursulas ist das Ergebnis
ihrer Klugheit, nicht die Folge göttlicher Erleuchtung, das große Märtyrerheer

der Triumph ihrer «gratia», der unwiderstehlichen Anmut. Dafür
treten die Fähigkeiten und Leistungen der menschlichen Persönlichkeit
wirksamer in den Vordergrund. Wir fühlen die Tendenz des Redners, die

Begebenheiten nach Möglichkeit vernunftgemäß zu motivieren, Spuren
einer kritischen Haltung werden zwar nicht an den großen Wundern, wohl
aber an den Geschehnissen des natürlichen Lebens sichtbar. Wo sich

Gelegenheit bietet, werden gelehrte Erörterungen in die Legende eingestreut;
die Darstellung zeigt inhaltlich einzelne Flüchtigkeiten und Ungenauigkeiten,

die sorgfältige Wiedererzählnng des Legendenstoffes seheint nieht
das Hauptanliegen des Redners gewesen zu sein.

Es ist klar, daß durch diese Behandlung des Stoffes das Gepräge der
mittelalterlichen Legende gewandelt wurde, wenn auch die äußeren
Geschehnisse im wesentlichen gewahrt blieben: sie wurde weitgehend
verweltlicht und verlor den erbaulichen Charakter.

Der Gehalt der Reden

Da beide Reden Strubs eine Heilige als Patronin an ihrem Festtag vor
einer Versammlung von Gelehrten und Studenten der Universität verherrlichen,

also eigentlich derselben Aufgabe dienen, und da zwischen ihrer
Entstehung nur zwei Jahre liegen, läßt sich in ihrem Gehalt eine enge
Verwandtschaft beobachten.

220 In der Passio II fand das Martyrium unter Attila, seit den Revelationen der
Elisabeth von Schönau unter Julius im Jahre 238 statt. Jacobus de Voragine nimmt in
den Legendenauszug diese neue Angabe auf, schließt aber an die Legendenerzählung
eine beachtenswerte Kritik an (Kessel 223), wonach er sich eher für Attila und das

Jahr 451 entscheidet. Möglicherweise hat diese Ungewißheit Strub bewogen, diese
Dinge zu übergehen. Die Unsicherheit in der Bestimmung des Hunnenführers
begegnet uns bei Vadian (Gabathuler 14) wieder; die Werbung erwähnt auch er nicht.

47



In beiden Fällen wird eine Heilige als Ideal menschlicher Vollkommenheit

gepriesen und allen Zuhörern als Vorbild eigenen Strebens vor Augen

geführt. Wie nun der Redner dieses Bild menschlicher Vollkommenheit

gezeichnet hat, darin liegt der Hauptgehalt der Reden. Freilich ist er dabei

weitgehend an den überlieferten Legendenstoff gebunden, doch gerade die

Ausgestaltung einzelner Züge, die verschärft und in neues Licht gerückt
werden, während andere im Dunkel bleiben, zeigt die individuelle Geisteshaltung

des Redners, der das Vorhandene teils selbständig zu motivieren
und mit eigenem Gehalt zu erfüllen sucht.

Besondere Gelegenheit, seine Geisteshaltung zum Ausdruck zu bringen,
bot Strub die Gestaltung der hl. Katharina. Die Angabe der Legende,
Katharina sei in den «sieben freien Künsten» so gründlich gebildet gewesen,
daß sie alle Gelehrten ihrer Zeit übertraf221, wird genauer ausgeführt: die
«sieben freien Künste», die antik-heidnische Philosophie und die christliche

Theologie sind die Stufen ihres Bildungsganges 222. Dabei habe

Katharina die größte Mühe für das Studium der Eloquenz, des wichtigsten
aller Fächer, aufgewendet, durch deren Waffen sie später den herrlichen

Sieg erringen konnte 223. Entscheidend ist hier für den Humanisten einerseits

das gründliche Studium des heidnisch-antiken Schrifttums und
anderseits die Verbindung von Wissen und Eloquenz; denn auf diese Weise

sind zwei Hauptforderungen des neuen Bildungsideals, wie es Strubs Lehrer

Konrad Celtis diesseits der Alpen erfolgreich verkündet hat 224, an dem

Beispiel der hl. Katharina, der Schutzpatronin der artistischen Fakultät,
gerechtfertigt.

Doch die Ausbildung des Geistes ist erst eine Seite der menschlichen

Vollendung. Sie muß sich mit einem standhaften Glauben und einem
makellosen Herzen verbinden, damit die Vollkommenheit erreicht werde, die
Gott über alles liebt 226. Wenn wir aber kraft unseres Bemühens diese

allseitige Entfaltung der geistigen und sittlich-religiösen Kräfte erlangt
haben, dann ist alles in unsere Hand gelegt 226. Die Gedanken Strubs wurzeln

im alten Gottvertrauen, weisen aber deutlich auf die Verantwortung
des Menschen in seiner Freiheit hin, auf seine Pflicht, sich mit allen Kräften

und Fähigkeiten für den Weg der Vervollkommnung zu entscheiden.
So klingt auch hier voll optimistischen Selbstvertrauens der Hymnus auf

221 Vgl. dazu die Vulgata-Stelle bei Knust 237 f.
222 Text Nr. 4, 70 ff.; vgl. dazu den Komm, zur Stelle.
223 Text Nr. 4, 185; über das Vorbild vgl. den Komm.
224 Vgl. oben 8. 225 Text Nr. 4, 227 ff. 226 Text Nr. 4, 232.

48



die Freiheit und Würde des Mensehen an, die Pico della Mirandola
enthusiastisch gepriesen hat 227.

Mit dem Leben der hl. Katharina verglichen, bot die Passio der hl.
Ursula weniger fruchtbaren Boden für die Gedanken Strubs. Sie erzählt nichts

von wissenschaftlicher Bildung noch von besonderer Beredsamkeit. Ursula
leuchtet vor allen anderen Mädchen durch Reinheit, Schönheit und ein

ganz gottergebenes Leben. Dennoch preist Strub vor den übrigen Tugenden
ihre Prudentia, die nach Plato die Königin aller Tugenden sei 228, und
beweist sie an Ursulas klugem Rat. So werden auch hier die intellektuellen

Fähigkeiten in den Vordergrund gestellt und alle anderen Tugenden gemäß
der platonischen Philosophie nur als verschiedene Arten der Prudentia
bezeichnet. Ihr wird als zweite besondere Tugend Ursulas die «gratia» an
die Seite gestellt, ein Begriff, der bekanntlich in der italienischen Renaissance

oft und auf verschiedene Art definiert wurde 229. Strub will damit
die ganze Anmut und Lieblichkeit Ursulas zum Ausdruck bringen, die sie

bei allen beliebt macht und der alle blindlings folgen.
In der gleichmäßigen Entfaltung des Verstandes, der Reinheit der Sitten

und der vorbildlichen Gottergebenheit hat auch Ursula die Vollkommenheit,

die der Mensch auf Erden erlangen kann, erreicht, und sie
verherrlicht Strub in seiner Rede.

Der religiöse Gehalt erscheint in der Katharinenrede zu einem großen
Teil im Gewände der Philosophie, wie sie der Florentiner Neuplatonismus
mit der erwachenden Plato-Begeisterung besonders durch die Schriften
Giovanni Pico della Mirandolas nach dem Norden ausstrahlte 23°. Im Sinne
der Lehre von der Urwahrheit sollten die Keime der wahren Religion in
allen Religionen und Philosophien aufgedeckt, die Übereinstimmungen
nachgewiesen und so griechisch-römische, jüdisch-orientalische und christliche

Lehren zu einer Einheit verbunden werden 231.

227 In seiner berühmten Rede «De hominis dignitate» von 1496 (hg. v. E. Garin,
1942).

228 Text Nr. 3, 106; die Begeisterung für Plato entspricht den philosophischen
Tendenzen der Renaissance. Strub beruft sich in seinen Reden mehrmals auf ihn. Zur
Stelle vgl. Komm, zu 3, 106 und 3, 108.

229 Über Bedeutung und Auffassung der Gratia in der italienischen Renaissance vgl.
Eugenio Garin, Der italienische Humanismus, Bern 1947, 141 ff.

23° überhaupt Strubs Reden und das ganze Gedächtnisbüchlein starke
Beeinflussung durch diese moderne Philosophie zeigen; vgl. Komm, zu 4, 108 f.

231 Vgl. Hans Rupprich, Pico della Mirandola. Rede über die Würde des Menschen,
Wien o. J., 12, und R. Hönigswald, Denker der italienischen Renaissance, Basel
1938, 30.

49



Von diesen Bestrebungen aus wird es verständlich, daß Strub seine

Zuhörer über die richtige Gottesverehrung durch ein Zitat aus dem Kommentar
des Neuplatonikers Hierokles von Alexandrien zum «Goldenen Gedicht»
belehrt 232

: Tieropfer können Gott nichts bedeuten, wohl aber das Streben

der Menschen, ihn zu erkennen und ihm im Geiste ähnlich zu werden. Daß
diese heidnischen Gedanken durchaus mit der christlichen Auffassung der

Gottesverehrung vereinbart werden können, zeigt ein Vergleich mit den

anschließend zitierten Versen des Prudenz über das Opfer Abrahams als

Beispiel eines wahren Opfers 233. In ähnlicher Weise beruft sich Katharina
im Redekampf bei der Verherrlichung des wahren Gottes auf die Worte
des heidnischen Orpheus 234

: Gott ist der einzige, ewige, vollkommene und
unsichtbare Vater des Alls, der Welt und Menschen erhält mit unendlicher
Güte. Auch hier will Strub seinen Zuhörern vor Augen führen, welche

hohe, dem Christlichen durchaus verwandte Gottesvorstellungen das
heidnische Altertum kannte.

Ein Vergleich mit den mittelalterlichen Legenden läßt beide Reden

Strubs sehr verweltlicht erscheinen, doch darf darin wohl nicht ohne
weiteres ein Mangel an religiöser Tiefe gesehen werden; es ist vielmehr die

jugendliche Begeisterung für die humanistische Bildung, die erbauliche
Betrachtungen durch gelehrtes Wissen ersetzt. Aber in diesem philosophischen

Gewände lebt doch der altererbte Glaube fort, der in den letzten
Gebeten der Heiligen und im Schlußwort der Katharinenrede ganz offen und

überzeugend zutage tritt.
Außer dem eigentlichen Gegenstand der Reden, der Verherrlichung der

Heiligen, müssen auch die Einleitungen auf ihren Gehalt geprüft werden,
denn gerade sie wurden gern zum Sammelplatz gelehrter Erörterungen.

Im Exordium der Ursularede 235 behandelt Strub das beliebte Thema

vom Wert der Eloquenz. Es scheint jedoch ihre Einschätzung im Vergleich
zur Katharinenrede, die Strub zwei Jahre früher gehalten hat, schon etwas

herabgemindert. Während er dort die Beredsamkeit als das erste aller
Fächer preist, ordnet er sie hier dem Wissen gleich: Eloquentia und Sa-

pientia sind das Begriffspaar, das als unentbehrliches, gleich notwendiges

Rüstzeug des Redners untrennbar zusammengehört. Die Weisheit bleibe
ohne Beredsamkeit «stumm und wirkungslos», die Beredsamkeit ohne Weis-

282 Freilich unterläuft Strub ein Anachronismus, wenn er Katharina an die Worte
des Hierokles denken läßt: Maxentius regierte von 307—312, Hierokles lehrte erst ab

etwa 420 n. Chr. in Alexandria. 233 Text Nr. 4, 117 ff. und Komm, zu 4, 115.
234 Text Nr. 4, 166 ff. und Komm.
235 Text 3, 1 ff.

50



heit «leer lind nichtig». Die Aufgabe des Redners bestünde daher darin,
einen ernsten Gegenstand in angenehmer Form vorzutragen 238, denn
Gehalt und Form bestimmen in gleicher Weise den Wert einer Rede.

Die Bedeutung der Eloquenz für das öffentliche Leben hatte der
Humanismus längst erkannt. Die Beredsamkeit nahm im humanistischen

Bildungsprogramm eine zentrale Stelle ein, der ideale Redner, wie ihn Cicero

und Quintilian charakterisiert haben, war ein Bildungsziel der Zeit 237.

Um die Schwierigkeit seiner Aufgabe in helles Licht zu rücken, erinnert
Strub in der Ursularede unmittelbar vor der Behandlung des Themas 238 an
die hohe Verantwortung des Geschichtsschreibers und all derer, die die

Taten berühmter Menschen verherrlichen, denn die Großen der Geschichte,
die von ihnen sogar «über Gebühr» 230 gefeiert würden, verdanken ihnen
allein ihren Nachruhm. Auch in diesem regen Interesse für Geschichte und

in der Erkenntnis der Bedeutung der Geschichtsschreibung und der damit
verbundenen Verantwortung 240 erweist sich Strub als echter Jünger der

neuen Lehren, denn die Geschichte galt bekanntlich als ein wichtiges
Bildungsfach des humanistischen Orator und Poeta.

Der antiken Überlieferung getreu, sahen die Humanisten den Dichter

gern als «vates» vom «furor poeticus» erfüllt, obwohl sie selbst doch im
allgemeinen die Poesie als lehr- und lernbare Kunst betrachteten241. In
ganz ähnlicher Weise spricht Strub im Exordium der Katharinenrede über
das Wesen des wahren Dichters, der nach Plato von einem heiligen Geist

inspiriert sei, da er zuweilen unter dem Schleier der passendsten Erfindung

Göttliches darstelle 242. Mit diesen Worten bringt auch Strub die

allgemein humanistische Wertschätzung des Poeta zum Ausdruck 243.

Wir sehen, Strub hat sich durchaus nicht mit einer bloßen Wiedergabe
des Legendenstoffes begnügt, er hat vielmehr die wichtigsten Punkte des

233 Strub beruft sich hier auf Horaz (de arte poet, S43 f.).
237 Schon Cicero (vgl. Komm. 3, 5) verlangte vom Redner sapientia et eloquentia

(vgl. auch de or. 3, 72); von ihm übernahm Petrarca diese Forderung (vgl. Buck 58),
die ein Schlagwort des Humanismus wurde. Diesseits der Alpen wirkte Aeneas Silvius
mit besonderem Nachdruck und Erfolg für das humanistische Bildungsideal. Strub
steht natürlich in erster Linie unter dem Einfluß des Celtis (vgl. oben 7 ff.).

238 Text Nr. 3, 61 ff. 239 Vgl. dazu Komm. 3, 61 ff.
240 Celtis forderte zum intensiven Studium der deutschen Geschichte auf (vgl.

oben 8). 241 Vgl. dazu unten Anm. 269.
242 Text 4, 19 ff. und Komm. Ganz ähnlich sieht Marsilio Ficino die Dichtung als

einen Schleier (velamen), der göttliche Geheimnisse verhüllt und übersetzt; vgl. Garin
a. a. 0. (oben Anm. 229) 110.

243 Dem Poeta die gebührende Achtung zu schaffen, ist eines der wichtigen
Anliegen der Humanisten.

51



humanistischen Bildungsprogramms nach Möglichkeit in seinen Reden

wieder aufgegriffen, um für sie unter der versammelten studierenden
Jugend und den Gelehrten der Hochschule zu werben. Dadurch erweist sich

der Gehalt der Reden bei genauerer Betrachtung reicher und tiefer, als es

bei der ersten flüchtigen Lektüre scheinen mag, und wir besitzen daher in
ihnen, auch wenn sie das Werk eines Anfängers sind, interessante literarische

Dokumente, die die mannigfachen Tendenzen der Zeit mit ihren
Vorzügen und Schwächen 244 spiegeln.

Aufbau, und Form der Reden

Bei der zunehmenden Heiligenverehrung des ausgehenden Mittelalters

waren Lobreden auf Heilige eine häufige Form der Predigt. Auch die
Universitäten feierten — wie betont wurde — alljährlich die Feste der

Schutzpatrone ihrer Fakultäten und Nationen durch eine Lobrede, die ein
Magister zu Ehren des betreffenden Heiligen hielt. Es ist klar, daß die
Tradition in diesen akademischen Predigten auf Heilige wie in der Gelehrtenpredigt

überhaupt in Aufbau und Form einen gewissen Grundtypus
ausgebildet hatte, der sich in allen Reden dieser Art wiederholte.

Die Gelehrtenpredigt der Scholastik war der streng logisch gebaute,
kunstvolle lateinische «sermo» 245. Ähnlich wie in den akademischen

Vorlesungen wurde das Thema mit allen Mitteln der Dialektik bis in die feinsten

begrifflichen Verästelungen gegliedert und jede Behauptung durch
biblische und kirchliche Autoritäten gestützt. Bei den Predigten auf Heilige

war der Inhalt zum Großteil durch die Legende vorgezeichnet, an die

an geeigneten Stellen erbauliche Betrachtungen angeknüpft werden konnten.

Auf äußere Formgebung wurde dabei weniger Wert gelegt; die Predigten

wirken in der Mehrzahl trocken, steif und schmucklos. Wie das
wissenschaftliche Lehrsystem der Spätscholastik führte auch diese Form des

«sermo» zur Erstarrung im Formalismus.

244 Wie alle seine humanistischen Zeitgenossen will auch Strub möglichst viel
Gelehrsamkeit in seinen Reden unterbringen. Derartige bloße Aufzählungen von Namen
und Anspielungen erhöhen zwar den gelehrten Charakter der Reden und lassen die
umfassende Belesenheit des Redners erkennen (vgl. Vorbemerkung zum Komm.), der
Gehalt wird jedoch dadurch kaum vertieft.

245 Yg] a Linsenmayer, Geschichte der Predigt in Deutschland von Karl dem
Großen bis zum Ausgang des 14. Jahrhunderts, München 1886, 149 ff., ferner P. Arendt,
Die Predigten des Konstanzer Konzils, Freiburg 1933, 36 ff.

52



Erst mit dem Eindringen des Humanismus in die Universitäten wandelte

sich das Gepräge dieser akademischen «sermones». Für die Wiener
Hochschule beweisen das die geistlichen Reden Strubs und Vadians 246. Man
brach endgültig mit der dialektischen Methode der Scholastik, das

Hauptaugenmerk richtete sich nun bei der bekannten Hochschätzung der

Eloquenz auf die rhetorisch-stilistische Ausgestaltung: die Rede sollte in
Gehalt und Form ein Kunstwerk sein, dessen Normen die römische Antike
geschaffen hatte. Der humanistische Festredner bemühte sich daher um ein

möglichst elegantes, ja prunkhaftes klassisches Latein und um einen klaren
Aufbau der Rede, er ersetzte die kirchlichen Autoritäten mehr oder weniger

durch antike Autoren und suchte nach Möglichkeit seine Gelehrsamkeit

leuchten zu lassen. Auf dem Weg einer teilweise starken Verweltlichung
verwandelte sich der von Magistern an kirchlichen Universitätsfesten
gehaltene spätscholastische Sermo allmählich in die humanistische Festrede

geistlichen Inhalts, ein typisches Produkt des neuen Stilgefühls 247.

Die genauen Richtlinien für die Gestaltung der Lobrede fand man bei

Cicero, dem vergötterten Meister der Eloquenz 248; daneben dienten die
lateinischen Panegyriker als geschätzte Vorbilder 249, aber auch einzelne

Werke der aus der Antike schöpfenden Humanisten. Konrad Celtis nahm
die Richtlinien Ciceros für die Lobrede fast wörtlich in seine «Epitoma in
utramque Ciceronis rhetoricam» auf 250 und legte sie seinem
Rhetorikunterricht zugrunde. Ferner wissen wir, daß er in Wien im Collegium

poetarum et mathematicorum seinen Schülern — zu denen wir allem
Anschein nach auch Strub zählen müssen — Themen zur Ausarbeitung von
Reden vorgelegt und so mit dem theoretischen Unterricht praktische
rhetorische Übungen verbunden hat251. Wir können daher annehmen, daß

246 Von Joachim Vadian sind zwei geistliche Reden aus dem Jahre 1510 erhalten: die
«Rede von den Elftausend Jungfrauen» und die «Reue vom Geburtstag Jesu Christi»;
Neuausgabe: Gabathuler 2 ff. Als Vorbild für Vadians Weihnachtsrede konnte die
Weihnachtsrede des Joh. Antonius Modestus (gehalten 1509 in Wien) nachgewiesen
werden (vgl. Gabathuler 32* f.).

247 Arendt (a. a. 0. 84) betont die umgestaltenden Einflüsse des Humanismus auf
die spätscholastische Gelehrtenpredigt schon bei einem Teil der Predigten des

Konstanzer Konzils. Über die humanistische Festrede: W. Stammler, Von der Mystik zum
Barock2, Stuttgart 1950, 115 f.

248 Partitiones oratoriae §§ 70—82; ähnlich Quintilian 3, 7, 10 ff.
249 Erstmals gedruckt in Mailand 1482 (Gabathuler 21*).
25° Part, or. 74—82 (Gabathuler 20*). Epitoma in utramque Ciceronis rhetoricam

cum arte memoratiua noua et modo epistolandi utilissimo (Ingolstadt 1492). Die beiden
Rhetoriken sind «De inventione» und «Ad Herennium».

25i Vgl, oben 9 f.

53



Strub bei ihm die elegante Form der humanistischen Festrede kennengelernt

und selbst geübt hat.

Hatte sich durch das neue humanistische Stilgefühl die äußere Form der

geistlichen Lobrede grundlegend gewandelt, so wurde doch anderseits das

traditionelle Dispositionsschema, das mit seinen drei Hauptteilen,
Exordium, Behandlung des Themas und Peroratio 252, schon in der Antike wurzelt,

beibehalten; wir finden es auch in beiden Reden Strubs wieder 253.

Im Exordium beider Reden will Strub die Schwierigkeit seiner Aufgabe
darlegen, sein Unvermögen mit der mangelhaften Vorbildung in der

Heimat, seine Kühnheit, dennoch zu sprechen, mit dem Gehorsam gegen die

Vorgesetzten entschuldigen: es ist die übliche captatio benevolentiae am

Anfang der Reden 254. Abweichend von der Tradition wird am Schluß des

Exordiums nicht Maria angerufen, sondern Strub bittet die Heilige selbst

in einem kurzen Gedicht um ihren Beistand.

In der Ursularede wird nach der Anrufung der Heiligen die Behandlung
des Themas durch einen neuerlichen Hinweis auf die zwar ehrende, aber

äußerst verantwortungsvolle Aufgabe des Geschichtsschreibers und
Lobredners noch verzögert 255. Wie schwer habe aber Strub es erst, da er nicht

kriegerische Taten, sondern die göttlichen Tugenden Ursulas, ihr heiliges
Leben und glorreiches Martyrium preisen soll! Es bietet sich also nach

dieser nochmaligen Abschweifung das Thema in der in den

Heiligenpredigten beliebten Dreiteilung,
Im ersten Teil der Themenbehandlung, der Verherrlichung der

Tugenden der Schutzpatroninnen, geht Strub in beiden Fällen, einer
Forderung Ciceros gehorchend, von den drei Arten der Güter: dem Besitz,
der Schönheit und den geistigen Gütern, aus, auf denen das menschliche

Glück beruhe 256. Von diesen Gütern, die die Heiligen in reichem Maße
besaßen, werden die geistigen Güter besonders gepriesen. Aus der Tugendfülle

der Heiligen hebt Strub nur eine Tugend hervor: bei Katharina die

hohe geistige Begabung und das wissenschaftliche Interesse, das an ihrem

252 Ygp q Kluge, Die neulateinische Kunstprosa, in: Glotta 23, 1935, 32. (Tr.)
253 Das Exordium schloß traditionsgemäß mit einem Ave Maria, bei der

Themenbehandlung wurden in Heiligenpredigten Leben, Tugenden und Martyrium gefeiert.
(Arendt, a. a. 0. 103.)

254 Der Inhalt der Exordien entspricht der Tradition. Die Schwierigkeit der
Aufgabe führt Strub in der Ursularede auf die hohen Anforderungen zurück, die an den
Redner gestellt werden, in der Katharinenrede auf den erhabenen Gegenstand seiner
Rede. 255 Text Nr. 3, 61 ff.

256 Text Nr. 3, 96 f. und Nr. 4, 53 ff. Vgl. den Komm, zu 4, 55 ff.

54



Studiengang nachgewiesen wird, bei Ursula die Prudentia, die Königin
aller Tugenden, die sich in der klugen Antwort an den Freier offenbare.

Am Ende dieses Abschnittes flicht der Redner in der Katharinenrede257

eine Rechtfertigung der klassischen Studien ein, in der Ursularede 258

betont er nochmals, gestützt auf Plato und das Neue Testament, die Klugheit,
die dem Rate Ursulas zugrunde lag.

Der zweite Teil des Themas bringt die wichtigsten Begebenheiten aus

dem Leben der Heiligen 259. Strub erzählt aus der Katharinenlegende das

Tieropfer, die Auseinandersetzung Katharinas mit dem Kaiser und als

Höhepunkt den Redekampf. In der Ursularede stellt er die Pilgerfahrt der

Jungfrauen dar. Der Verherrlichung der Anmut Ursulas, durch die Strub
den gewaltigen Zustrom zum Pilgerheer der Heiligen erklären will,
entspricht in der Katharinenrede ungefähr das Loblied auf Katharinas
Beredsamkeit.

Ein kurzer Übergang führt zum dritten Teil des Themas, dem Martyrium

26°, das als effektvoller Abschluß der Legendenerzählung sorgfältig
ausgearbeitet wird und mit den feierlichen letzten Gebeten der Heiligen in
Distichen261 zweifellos einen Höhepunkt der Reden bildet. Vor allem ist es

Strub in der Ursularede gelungen, das Gemetzel vor Köln in einem
lebendigen, bewegten Bild darzustellen.

Ein kurzer, gehaltvoller Schluß stellt in der Katharinenrede 262 mit klaren

Worten nochmals die Lehre heraus, die wir aus dem Leben der

Heiligen gewinnen. In der Ursularede ist auch die Peroratio, eine nochmalige

Anrufung der Schutzpatronin mit der Bitte um ihren weiteren Beistand,

in Distichen gekleidet 283.

Der Vergleich des Aufbaues der Reden beweist, daß beide nach
demselben Dispositionsprinzip gebaut sind 264. Ein auffallender Unterschied
kann höchstens darin besehen werden, daß in der Ursularede die eigent-

liehe Behandlung des Themas nicht unmittelbar nach der Anrufung der

Heiligen einsetzt. Es besteht jedoch auch innerhalb der einzelnen Teile
der Reden in der Anordnung des Stoffes und der Entwicklung der
Gedankengänge eine enge Verwandtschaft, soweit es die inhaltliche Verschiedenheit

der Legenden zuläßt.

2" Nr. 4, 77 ff. 258 Nr. 3, 140 ff.
259 Text Nr. 3, 156 ff. und 4, 90 ff. 260 Text Nr. 3, 184 ff. und 4, 191 ff.
261 In der Katharinenrede 5 Distichen, in der Ursularede 9.
262 4, 227 ff. 263 3, 230 ff.
264 Dieses Dispositionsschema liegt auch den beiden geistlichen Reden Vadians

zugrunde (vgl. Gabathuler 31*).

55



Dem Wesen der humanistischen Lobrede entsprechend, ringt Strub um
eine möglichst elegante, prunkvolle und gelehrte rhetorisch-stilistische
Form. Dennoch liegen hier, gemessen an dem selbstgesetzten Ziel, die
Schwächen Strubs, davon überzeugt ein Vergleich seiner Reden mit den

beiden geistlichen Reden Vadians vom Jahre 1510 265. Wir vermissen bei

Strub noch die natürliche Sicherheit und Ausgewogenheit des Stiles; die

Sprache ist teilweise überladen, an einzelnen Stellen verkrampft, der
Ausdruck nicht immer klar 268. Vergessen wir nicht, daß Strub seine

Katharinenrede als 24jähriger, seine Ursularede als 26jähriger Magister gehalten
hat! Unter den rhetorischen Kunstmitteln begegnen wir am häufigsten der
rhetorischen Frage und dem Hyperbaton, vereinzelt auch der Litotes.
Charakteristisch für den Stil der Lobrede sind die zahlreichen Superlative. Die
Gelehrsamkeit konzentriert sich besonders auf die Exordien, die von
Namen aus der Antike strotzen und die größten Anforderungen an den
modernen Leser stellen, sie durchzieht aber auch die übrigen Teile der Reden.

Durch die antikisierende Tendenz werden die kirchlichen Autoritäten stark

in den Hintergrund gedrängt. Dafür entfaltet Strub vor seinen Zuhörern
eine für sein Alter erstaunliche Detailkenntnis in der antiken und
humanistischen Literatur.

Besonderen Wert legt der Schüler des Konrad Celtis auf die poetische

Ausschmückung der effektvollsten Partien der Rede; daher kleidet er die

Anrufung der Schutzpatronin vor der Themenbehandlung sowie ihr letztes

Gebet und in der Ursularede auch den Schluß in Verse.

Vadian hat in seinem Urteil über Strubs Reden in freundschaftlicher
Weise die Schwächen angedeutet und die Vorzüge gelobt 267: die Reden

seien zwar nicht überall erhaben, sie erheben sich aber durch ihren
erlesenen Gehalt und ihre nicht gewöhnliche Sprache über den niedrigen
Alltagsstil.

265 Ein Vergleich zwischen der Ursularede Strubs und Vadians wurde durchgeführt
von W. Wieser, Die geistlichen Reden des Joachim von Watt, Diss, phil., Wien 1949

(Maschinenschrift), 84 ff. und (weniger ausführlich) von Gabathuler 31*.
286 Trotz des Strebens nach einem möglichst eleganten und klassischen Latein

verwendet Strub auch einige altlateinische Formen, die ihm vor allem aus der Komödie
geläufig waren, so quum für cum (4, 79; ebenso Vadian 41, 197) und siet/sient für
sit/sint (3, 123. 216; auch bei andern Autoren: 14, 3. 32, 13. 41, 81). (z. T. nach Tr.)
— Vgl. noch Komm, zu 7, 45. 48. 23, 1. 41.

267 Im Widmungsbrief an Zwingli (Text Nr. 2).

56


	Strubs geistliche Reden

