
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 56 (1955)

Artikel: Arbogast Strub

Autor: Brandstätter, Elisabeth / Trümpy, Hans

Kapitel: Das geistige Leben in Wien an der Wende zum 16. Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das geistige Leben in Wien
an der Wende zum 16. Jahrhundert

Es soll die Aufgabe der vorliegenden Arbeit sein, das Gedächtnisbüchlein

für Arbogast Strub aus dem Jahre 1511 und damit die Persönlichkeit des

frühverstorbenen Glarner Humanisten dem Verständnis moderner Leser

näherzubringen. Arbogast Strub hat in Wien an der Wende zum 16.

Jahrhundert als Schüler des Konrad Celtis und seines Kreises seine Bildung
erworben, die Lehren des deutschen «Erzhumanisten» haben sein Denken

und Streben gelenkt, und in ihren Dienst hat der junge Magister begeistert
sein Wirken gestellt. Diese Begeisterung hat in den in der Gedenkschrift
erhaltenen Reden und Gedichten des Glarners ihren unmittelbaren Niederschlag

gefunden. Darüber hinaus ist aber das ganze Büchlein mit den poetischen

Beigaben der Freunde und Schüler Strubs ein schönes Zeugnis für
den reichen Widerhall, den die Gedanken des großen Lehrers Celtis, freilich

oft in unreifer, eben schülerhafter Form, bei der studierenden Jugend

gefunden haben. Um zum Verständnis des Gedächtnisbüchleins hinzuführen,

ist es daher nötig, das geistige Leben in Wien an der Wende zum
16. Jahrhundert in den Hauptzügen zu charakterisieren.

Die Blüte des Humanismus in Wien unter Konrad Celtis hatte sich lange
vorbereitet. Das dringende Bedürfnis des ausgehenden Mittelalters nach

einer tiefgreifenden Erneuerung des religiösen, geistigen und politischen
Lebens war auch hier der Entwicklung en gegen gekommen. In ihren

hervorragendsten Vertretern, in Heinrich von Langenstein und seinem Kreis,
hatte die Wiener Spätscholastik selbst zu ausbaufähigen Ansätzen für eine

Umgestaltung des erstarrten Wissenschaftsbetriebes und eine Entfaltung
des nationalsprachlichen Schrifttums gefunden1. Diese bodenständige, or-

1 Durch Langensteins Universitätsreform (1386) wurde die Wiener Hochschule
eine Hochburg des Nominalismus und eine besondere Pflegestätte der Naturwissenschaften,

in denen sie in den folgenden Generationen in den Hauptrepräsentanten der

ersten großen Wiener Mathematikerschule, in Johann von Gmunden, Georg von Peuer-
bach und Johann Regiomontan, alle deutschen Universitäten übertraf. Gleichzeitig
sammelte sich mit Langenstein um Albrecht III. ein Kreis von Übersetzern und
Schriftstellern, die zum Teil in der Volkssprache schrieben und deren Wirken, von der

5



ganische Entwicklung wurde jedoch durch den etwa gegen die Mitte des

15. Jahrhunderts radikal zunehmenden Einfluß des italienischen Humanismus

von fremden Elementen überdeckt.

Die geistigen Ausstrahlungen der großen Reformkonzilien in Konstanz

und Basel2, deutsche Studenten, die in Italien ihr Wissen erwarben, und vor
allem die unermüdliche Propaganda des Aeneas Silvius hatten den humanistischen

Lehren auch in die Donaustadt den Weg gebahnt.
Aeneas Silvius Piccolomini3 warb als Sekretär am Hofe Friedrichs III.

mit rastlosem Eifer für das neue, aus den Quellen der römischen Antike
wiedererweckte italienische Bildungsideal, den redegewandten, stilsicheren,
weltoffenen und vielseitig gebildeten ' uomo universaleSelbst ein Meister
der Eloquenz und des modernen Stils, fand er unter den Hof- und
Kanzleibeamten den ersten Kreis seiner Nachahmer4: die formale Seite der neuen

Bildung wirkte anziehend, man bemühte sich um ein besseres Latein, ein

intensiveres Studium der römischen Schriftsteller setzte ein, und ab 1451

wurden an der Wiener Universität Vorlesungen über römische Klassiker

gehalten. In den kommenden Jahren suchten der erfolgreiche Mathematiker

Georg Peuerbach, die überragendste Persönlichkeit des Wiener
Frühhumanismus, und sein Schüler Johann Regiomontan die römisch-antiken
Autoren im artistischen Lehrbetrieb einzubürgern und so realistische und

humanistische Studien zu verbinden5. Freilich folgte auf diesen

verheißungsvollen Aufschwung des geistigen Lebens in der zweiten Hälfte des

Jahrhunderts wieder ein Niedergang, doch konnten die Reformbestrebungen

nicht mehr völlig unterdrückt werden. Briccius Prepost aus Cilli und

Bernhard Perger aus Stainz wirkten auch in den schweren Zeiten im Sinne

kommenden Generation fortgesetzt, großen Einfluß auf die Ausbildung der deutschen
Prosa nahm. Vgl. H. Rupprich, Die Frühzeit des Humanismus und der Renaissance
in Deutschland, in: Deutsche Literatur in Entwicklungsreihen, Reihe Humanismus
und Renaissance, 1. Bd., Leipzig 1938, 23.

2 Konzil von Konstanz 1414—1418, Konzil von Basel 1431—1443.
3 Mit seinem langjährigen Wirken diesseits der Alpen setzte die Überschichtung

der spätmittelalterlichen scholastischen Kultur radikal ein. Über Aeneas Silvius vgl.
Rupprich a. a. 0. (Anm. 1) 25 ff., und K. Großmann, Die Frühzeit des Humanismus in
Wien bis zu Celtis' Berufung 1497, in : Jahrbuch für Landeskunde von Niederösterreich
22, 1929, 186 ff.

4 Zu seinen Schülern und Freunden zählten vor allem Joh. Tröster und Joh.
Hin derbach.

5 Vgl. S. 5 Anm. 1. In Peuerbachs wissenschaftlichen Bestrebungen wirkte der
Einfluß des Nikolaus von Cues nach, mit dem er in freundschaftlichen Beziehungen
stand. Über ihn und Regiomontan vgl. Rupprich a.a.O. (Anm. 1) 31 ff.; Großmann
(auch über die weitere Entwicklung) a. a. 0. 246 ff.

6



der humanistischen Reformbestrebungen6. Die glimmenden Funken wurden

durch Wanderpoeten, die vorübergehend in Wien Aufenthalt nahmen

und die Begeisterung der Jugend für die lateinische Dichtung zu wecken

suchten, weiter entfacht. So wuchs das Neue langsam, aber stetig und ohne

besondere Kämpfe mitten im Alten empor und gewann immer mehr an

Boden. Noch bedurfte es jedoch eines letzten, entscheidenden Antriebes,
der dem Neuen vollends zum Durchbruch verhelfen sollte. Ihn brachten der

Regierungsantritt Maximilians und die von ihm in die Wege geleiteten

Reformen, die auch zur Berufung des Konrad Celtis führten.
Unter der Regierung des reformfreundlichen, neuen Anregungen

zugänglichen Monarchen erfuhr die Hochschule in den 90er Jahren

tiefgreifende Umgestaltungen7: ihre Einkünfte wurden verbessert, einer
Forderung der Zeit folgend, errichtete der Kaiser eine Lehrkanzel für
römisches Recht8, italienische Poeten erhielten vorübergehend Lektüren
für Poetik und Rhetorik, und schließlich erklärte sich 1499 die konservativ

gesinnte Artistenfakultät nach langwierigen Auseinandersetzungen bereit,
auch humanistische Vorlesungen unter die Pflichtvorlesungen aufzunehmen

9. Inzwischen war aber bereits 1497 Celtis als erster ständiger
ordentlicher Professor für Poetik und Rhetorik von Ingolstadt nach Wien
berufen worden 10.

Von der Gunst des Kaisers und seiner Räte Johann Fuchsmagen und
Johann Krachenberger getragen, von treuen, ähnlich denkenden Freunden

6 Perger versuchte mit seiner Grammatica noua (zuerst Padua 1482), den Unterricht

in lateinischer Sprache auf eine neue, leicht faßliche Grundlage zu stellen. Dieses
Werk konnte allerdings in den spätscholastischen Unterrichtsbetrieb der Artistenfakultät

noch nicht eindringen. Als Superintendent der Universität bemühte sich Perger,
reformierend auf die Artistenfakultät einzuwirken. (Vgl. dazu H. Rupprich, Humanismus

und Renaissance in den deutschen Städten und an den Universitäten, Leipzig
1935, 47 f., und G. Bauch, Die Reception des Humanismus in Wien, Breslau 1903, 14 ff.

7 Großmann 229 ff.
8 Sie wurde mit Hieronymus Baibus besetzt, der auch poetisch-rhetorische

Vorlesungen hielt. (Großmann 291 ff. und 303; über Baibus als Poeta vgl. G. Ellinger,
Geschichte der neulateinischen Literatur Deutschlands, 1. Bd., Berlin 1929, 132 ff.)

9 Jeder Scholar sollte nun mindestens V2 Jahr, jeder Baccalar 1U Jahr Vorlesungen
der neuen Lektüren in artibus humanitatis hören. Über die übrigen Punkte des
Fakultätsbeschlusses s. Bauch 96 f. und Anm. 2 (abgedruckt aus Act. art., IV, 10); Großmann

303.
10 Über Celtis: E. Klüpfel, De vita et scriptis Conradi Celtis Protucii, T. 1 und 2,

Freiburg i. Breisgau 1827; H. Rupprich, Humanismus 40 ff. und 48 ff.; ders., Der
Briefwechsel des Konrad Celtis, München 1934; F. v. Betzold, Aus Mittelalter und
Renaissance, München und Berlin 1918, 82 ff. (früher in: Historische Zeitschrift 49,

1883).

7



umgeben und von einem begeisterten Schülerkreis verehrt, konnte der

große Apostel des Humanismus, der erste gekrönte Dichter in Deutschland,

nun darangehen, in der Donaustadt sein universales Reformprogramm

zu verwirklichen. Dieses Programm hatte er in seiner Ingolstädter
Antrittsrede in glanzvoller Form entwickelt11.

Celtis fordert volle Hingabe an die Wissenschaften, die «optimae artes».
Das Studium müsse humanistische und realistische Fächer umfassen und

vor allem zu einer Vereinigung von philosophischem Wissen und
Beredsamkeit führen. Als echter Humanist glaubt er, daß dieses Bildungsziel am
ehesten durch das gründliche Studium und die Nachahmung der antiken
Autoren erreicht werde, denn sie allein führen uns zum wahren Wissen und

zur wahren Tugend12. Mit feurigen Worten ruft der Patriot zur Beschäftigung

mit der Geschichte des eigenen Landes und zum Wettkampf mit
Italien in Wissenschaft und Kunst auf.

Im Sinne dieses Bildungsprogramms hielt Celtis während seines

zehnjährigen Wirkens in Wien Vorlesungen 13 über Metrik und Prosodie,
interpretierte die Oden des Horaz und führte mit seinen Schülern den «Eunu-
chus» des Terenz und die «Aulularia» des Plautus auf; für den Unterricht
in der Rhetorik, in der Cicero als unerreichtes Vorbild galt, hatte er selbst

mit seiner «Epitoma in utramque Ciceronis rhetoricam» vorbereitende
Anleitungen geschaffen 14, in der Philosophie behandelte er die Schrift des

Apuleius «De mundo», in der Geographie die Kosmographie des Ptole-

maeus; er trug Geschichte nach Günthers «Liber Ligurinus», einem
lateinischen Barbarossa-Epos aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, vor,
römische Geschichte nach Florus und alte deutsche Geschichte an Hand
der Germania des Tacitus, zu der er die erste Ausgabe in Deutschland

hergestellt hatte. Da ein tüchtiger Gräzist fehlte, unterrichtete er auch die

Anfangsgründe der griechischen Grammatik und wagte sich 1503/04 an
eine Interpretation Homers. Mag diese auch mangelhaft gewesen sein,
immerhin war sie die erste in Wien.

11 Aus dem Jahr 1492; Oratio in Gymnasio Ingelstadio hg. von H. Rupprich,
Leipzig 1932, in: Bibliotheca scriptorum medii recentisque aevorum, saecula XV.—XVI.
Weitere Drucke: Komm, zu 3, 29 ff.

12 Ingolstädter Antrittsrede (s. Anm. 11) § 17 ff. (vgl. auch § 98).
13 Die Vorlesungen des Celtis lassen sich an Hand seiner Epigramme, mit denen

er sie anzukündigen pflegte, zusammenstellen. Vgl. dazu Klüpfel, a. a. 0. 189 ff.;
dort die Hinweise auf die entsprechenden Epigramme. Allerdings enden die
Epigramme 1503.

14 Vgl. unten 53.

8



Ohne Zweifel hatte Celtis eine großangelegte Reform des artistischen

Studiums auf der Grundlage einer Vereinigung von Philosophie, Poesie

und Eloquenz geplant. Da er sich als Humanist durch die konservative

Haltung der Fakultät in seinem Wirken gehemmt sah, suchte er sich

unabhängig von der Universität ein freies Wirkungsfeld zu schaffen. Dieser

Plan fand 1501 in der vom Kaiser bestätigten Stiftung des «Collegium

poetarum et mathematicorum» seine Verwirklichung15. Das Collegium, in
dem die humanistischen und mathematischen Studien vereint sein sollten 10,

war eine rein humanistische Schöpfung, und der moderne Charakter des

Institutes offenbarte sich auch in der höchsten Würde, die es zu vergeben
hatte: im Dichterlorbeer, dem erträumten Ziel jedes jungen Humanisten.

Über die Lehrtätigkeit des Celtis am Collegium besitzen wir aus dem

Jahre 1504 in der Widmung der «Rhapsodia» an den Kaiser einen
aufschlußreichen Rechenschaftsbericht des Dichters selbst. Dem Wunsche des

Kaisers entsprechend, der ihn aufgefordert habe, für die Aufnahme der

römischen Beredsamkeit und der alten Philosophie an der Hochschule zu

sorgen, habe der Dichter nach dem Brauch der Alten «classes declama-

toriae» eingerichtet und den Schülern Unterweisungen und Themen zur
Ausarbeitung von Reden und Gedichten gegeben 17.

Solche praktische stilistisch-rhetorische Übungen als Ergänzung der

Theorie konnten jedem Studierenden für die spätere Berufstätigkeit nützlich

sein: sie veredelten den sprachlichen Ausdruck, führten zu einem

eleganteren Briefstil und hoben das Niveau der akademischen Festreden, die

von Magistern der Universität bei verschiedenen öffentlichen Festlichkeiten

gehalten wurden. Die systematische Übung im Verseschreiben über ein

gestelltes Thema ist charakteristisch für eine Zeit, in der die Dichtung im
wesentlichen als Produkt aus Verstandesbildung und formaler Kunstfertigkeit,

die durch ständige Übung an den antiken Mustern vervollkommnet
werden kann, aufgefaßt wurde18. Von solchen «Wettkämpfen» im Dichten
erzählt auch Joachim Vadian lö, der Freund und Studiengenosse Strubs,

15 Die Stiftungsurkunde ist gedruckt bei Rupprich, Celtis 458 ff. Das Collegium
wurde am 1. Februar 1502 im St. Anna-Kloster eröffnet.

16 Neben Celtis war Vincentius Longinus als Lehrer der Rhetorik tätig, an der
mathematischen Abteilung wirkten Andreas Stiborius, Joh. Stabius und Stephan Rosi-
nus (vgl. unten).

17 Sie wurden auch in Auswahl vorgetragen. Vgl. dazu und zum Folgenden Bauch
140; Celtis, Rhapsodia, Augsburg 1505, Blr (aufgeführt schon 1504; vgl. die
Neuausgabe von Alfred Schuetz, Die Dramen des Konrad Celtis, Diss, phil., Wien 1948

[Maschinenschrift]). 18 Vgl. unten 57 f. 19 Vgl. unten 15, Anm. 50.

9



der selbst Schüler des Celtis am Collegium poetarum et mathematicorum

war, aber auch Arbogast Strub werden wir zu den eifrigen Besuchern der

poetisch-rhetorischen Übungen zählen dürfen. Überhaupt ist dieser Bericht
des Konrad Celtis für das Verständnis der poetischen Beigaben unseres
Gedächtnisbüchleins von großer Wichtigkeit, denn die Gedichte erscheinen

selbst zum Teil wie Ergebnisse eines solchen Wettkampfes.
In diesem modernen Institut sollte die studierende Jugend zu den neuen

Idealen der Zeit, dem Philosophus20, Poeta und Orator, herangebildet
werden. Diese Lehrziele zeigen deutlich, wie eng das Institut mit der Person

des Gründers verbunden war. Celtis hatte durch die neue Arbeitsmethode

viele Studenten, teilweise sogar aus dem Adel, gewonnen; als er früh
leidend wurde, begann der Betrieb zu erlahmen, und als er 1508 starb,
fielen nach seinem Testament die Privilegien des Collegiums an die
Universität: es hatte seinen Gründer nicht überlebt21.

War auch das Collegium eine Schöpfung von kurzer Dauer, so wurde
doch sein Einfluß für die Verbreitung des Humanismus von entscheidender

Bedeutung. Gewiß, das Bildungsprogramm des Celtis war in den

Hauptpunkten keine Neuschöpfung; wir begegnen darin Forderungen, die wir
weit in der Geschichte des Humanismus ziiriickverfolgen könnten. Hier
aber wurden diese Lehren von einer überragenden Persönlichkeit, einem

umfassend gebildeten Gelehrten und wahren Dichter, von einem Manne

vorgetragen, der unermüdlich durch die Welt gewandert war und ihre
Landschaften und Völker mit ihren Sitten und ihrer Kultur zutiefst erfahren

hatte. Und Konrad Celtis war echter Lehrer, der, selbst begeistert, diesen

Sturm der Begeisterung auch in der Jugend zu wecken vermochte. In
ihm verband sich die fremde, aus dem Süden kommende Gedankenwelt

aufs engste mit der Liebe zur Heimat, in deren Wesen und Geschichte er
immer tiefer einzudringen suchte, wie der Plan der «Germania illustrata»
beweist22.

Daß von den zahlreichen Plänen nur ein geringer Teil zur vollständigen

20 Mit Stolz nennen sich die jungen Humanisten des Strub-Büchleins so.
21 Auch in der Besetzung der Lehrstellen hatten sich Schwierigkeiten ergeben, da

die Mathematiker Stiborius, Stabius und Rosinus durch andere Aufgaben in Anspruch
genommen wurden; die mathematischen Studien erreichten daher nicht die Intensität
der poetisch-rhetorischen (vgl. Bauch 140). Collimitius versuchte nach dem Tode des

Celtis die mathematische Abteilung als «Sodalitas Collimitiana» weiterzuführen, aber
das Institut konnte sich nicht behaupten; vgl. unten.

22 Die «Germania illustrata» sollte «die Sitten und Bräuche, Sprache und Religion,
Gemütsart und Schlag der deutschen Stämme» beschreiben (Rupprich, Humanismus
51); vgl. Komm, zu 9, 15.

10



Ausführung gelangte, lag einerseits an der Fülle der Ideen, anderseits im
Charakter des Dichters selbst. Mit welcher Liebe Celtis an der Verwirklichung

seiner Pläne arbeitete, zeigt vielleicht am deutlichsten die Gründung

der «Gelehrten Gesellschaften», in denen er gleichgesinnte Männer
der Wissenschaft in allen Teilen Deutschlands vereinigen wollte, wie er sie

auch in Wien in der «Sodalitas litteraria Danubiana» vereinigt hatte23.

Zahllose Anregungen gingen von ihm aus und wirkten, wie das Strub-
Büchlein bezeugt, in weiten Kreisen fort. Dabei war Celtis immer Dichter
gebliehen, und seine «Amores», Oden, Epigramme u. a. Dichtungen
gehören zu den wenigen poetischen Schöpfungen der Zeit, die den Namen

Dichtung verdienen24. Durch sein Wirken war der Humanismus in Wien
überall durchgedrungen und verlieh dem geistigen Leben das Gepräge.

Das Werk des Celtis konnte jedoch nur von solchen Erfolgen gekrönt
sein, weil er von einem Kreis hervorragender Gelehrter und bewußter
Förderer des Humanismus umgeben war. Ähnliche geistige Interessen und

persönliche Freundschaft verbanden ihn mit dem jungen, vielseitig
begabten Humanisten und «poeta laureatus» Johannes Cuspinian25, der sein

Nachfolger in der Professur für Poetik und Rhetorik wurde. Zum kaiserlichen

Rat und beständigen Superintendenten der Universität ernannt,
konnte er gemeinsam mit Celtis unmittelbar für die Förderung der
humanistischen Bestrebungen wirken. Als Professor der Poetik und Rhetorik,
Doktor der Medizin, als kaiserlicher Rat, Diplomat, Historiograph und
Leibarzt Maximilians umfaßte Cuspinian im Laufe seines Lebens in seiner

Tätigkeit die verschiedensten Wirkungskreise. Zu den gelehrtesten Humanisten

dieser Zeit muß aber auch der 1497 von Padua an die Wiener theologische

Fakultät berufene Minorit Johannes Camers 26 gezählt werden, der
sich als eifriger Herausgeber römischer Autoren betätigte.

Zur selben Zeit übertraf die Wiener Universität, wie schon früher zu

Beginn der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts, in der erfolgreichen Pflege
der mathematisch-astronomischen Studien alle deutschen Universitäten.

23 Das Vorbild der «Sodalitates litterariae» war die platonische Akademie in Florenz.
24 Quatuor libri Amorum secundum quatuor latera Germaniae (Wien 1502); Libri

Odarum quatuor (Straßburg 1513, posthum).
Neuausgaben: Felicitas Pindter, Conradus Celtis Protucius. Quattuor libri amorum,

Leipzig 1934; dies., Conradus Celtis Protucius, Libri odarum quattuor..., Leipzig

1937 (beides in: Bibliotheca scriptorum medii recentisque aevorum, saecula
XV.—XVI.).

K. Hartfelder, 5 Bücher Epigramme von Konrad Celtis, Berlin 1881.

Leonard Forster, Selections from Conrad Celtis, Cambridge 1948.
25 Vgl. Komm, zu 12 und Rupprich, Celtis 302, Anm. 1. 26 Vgl. Komm, zu 13.

11



Johannes Stabius und Andreas Stiborius, Freunde des Celtis aus der Ingol-
städter Zeit, und Stephan Rosinus waren die führenden Männer der sog.
zweiten großen Wiener Mathematikerschule, alle drei vielseitig und gründlich

gebildete Gelehrte27. Seit 1503 gehörte ihrem Kreis auch Georg Colli-
mitius28 an, der sich auf dem Gebiet der Mathematik und Astronomie in
Wien rasch einen Namen schuf.

Noch andere Persönlichkeiten des geistigen Lebens an der Wiener
Hochschule und am Kaiserhof könnten hier genannt werden29, nicht zuletzt die
verdienstvollen Förderer der Reformbestrebungen, die beiden kaiserlichen
Räte Johann Fuchsmagen und Johann Krachenberger. Allen gemeinsam ist
das Streben nach vielseitiger Vervollkommnung der Bildung. Sie sollte

einerseits in intensiven philologischen Studien, in der Erschließung aller
vorhandenen antiken Autoren und Wiederbelebung der darin beschlossenen

kulturellen Werte in neuen Werken und anderseits in der gründlichen
Beschäftigung mit den Realwissenschaften erarbeitet werden30.

In dieses buntbewegte Bild der neuen Entfaltung und Prägung des

geistigen Lebens an der Wiener Universität müssen wir Arbogast Strub als

Studenten und jungen Gelehrten stellen und versuchen, seine geistige
Persönlichkeit aus diesem Bild zu verstehen.

27 Joh. Stabius: Komm, zu 41, 209. Andreas Stiborius (Stöberl) war 1497 mit
Celtis von Ingolstadt nach Wien gekommen und entfaltete hier eine bedeutsame
wissenschaftliche Tätigkeit als Philosoph, Theologe, Astronom, Mathematiker, Hebraist;
gest. 1515 (Rupprich, Celtis 173 f., Anm. 1). Auch Stephan Rosinus hatte neben den
Naturwissenschaften Theologie und Rechtswissenschaft studiert und klassische
Studien betrieben (Rupprich, a. a. 0. 340 f., Anm. 4). 28 Vgl. Komm, zu 7, 41.

29 Vgl. noch dazu über Thomas Resch, unten 59.
30 Die Verbindung der humanistischen und mathematisch-astronomischen Studien

war in erhabener Weise im Werk des Nikolaus von Cues verwirklicht; sie war aber
auch im Wiener Frühhumanismus bei Georg von Peuerbach, einem Freund des Cusa-

ners, und Joh. Regiomontan angebahnt. Nun, zur Zeit der zweiten großen Wiener
Mathematikerschule, wurde sie wieder aufgenommen und mit Erfolg fortgeführt. Vgl.
dazu H. Rupprich, Gerhard Ritter, Die Heidelberger Universität (Besprechung), in:
Deutsche Literaturzeitung, 58. Jg., Heft 16, 1937, 650 f.

12


	Das geistige Leben in Wien an der Wende zum 16. Jahrhundert

