
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 55 (1952)

Artikel: Evangelische Landsgemeindepredigten zwischen 1763 und 1835

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Evangelische Landsgemeindepredigten
zwischen 1763 und 1835

von Werner Bieder
>

Es haben die Pfarrer Felix Freuler zu Elm (1763, I1), Joh. Ulrich
Legier zu Luchsingen (1764, II), Christoph Trümpi zu Schwanden (1780,

III), Joh. Marti zu Ennenda (1791, IV), Caspar Zwicky zu Mollis (1793,

V), Joh. Jak. Zwicky zu Niederurnen (1797, VI), Balthasar Marti zu

Ennenda (1811, VII), Joh. Melchior Schuler zu Kerenzen (1814, VIII),
Joh. Hch. Heer zu Glarus (1822, IX), J. Rud. Schuler zu Bilten (1829, X)
M. Leuzinger zu Schwanden (1831, XI) und Sam. Heer zu Mitlödi (1835,

XII) «der Ordnung zufolge die feierliche Versammlung der evangelischen

Landsgemeinde mit einer zweckmäßigen Rede» 2 eröffnet. Man darf
annehmen, daß die im Druck auf uns gekommenen Predigten sich eines
besonderen Reifalls haben erfreuen dürfen, jedenfalls dem Geist der Zeit
trefflich angemessen und dem Bedürfnis der glarnerischen Zuhörer gut
angepaßt waren. Immerhin hören wir auch vom Lob ungedruckter Predigten.

So wird die Ansprache Pfr. Zweifels zu Linthal im Jahre 1760 eine

«wohlausgearbeitete Rede» 3 genannt. Der Zürcher Sammler monatlicher
schweizerischer Nachrichten redet von der «erbaulichen, des Druckes
würdigen Predigt» des Chorherrn Zweifel aus Betschwanden (1783). Pfr. Jost
Heer hält 1812 eine «treffliche, mit ungeteiltem Beifall aufgenommene
Predigt» 4. Es läßt sich schwer ausmachen, ob die geschlossene Einmütigkeit
des Beifalls oder die initiative Dienstbereitschaft finanzkräftiger Freunde
oder beides zusammen der Beförderung des Druckes dienlich gewesen sind.
Keine der gedruckten oder ungedruckten Predigten wird die Grenze

beifallswürdiger Reden gesprengt haben und mit ihren Aussagen in jene

1 In den folgenden Anmerkungen bezeichnen die römischen Ziffern die einzelnen
Predigten in chronologischer Reihenfolge, die arabischen die Seite, auf der sich das

angeführte Zitat findet.
2 IV, 4. 3 Das Prot. L.-Arch. I, 91.
4 Prot, der Ev. L.G. 1803—1836 L.-Arch. Gl. I, 93. — Die durch Anm. 3 und 4

belegten Hinweise verdanke ich Dr. Eduard Vischer, der mich auch zu vorliegender
Studie angeregt hat.

205



Gefilde vorgestoßen sein, in denen das echte Aergemis des Evangeliums
anzuheben beginnt.

Sechs der Texte sind dem Alten, sechs dem Neuen Testament

entnommen: Ps. 85, 10. 11; 106, 3; 119, 59; 122, 8. 9; 133, 1; Spr. 11, 11;
Matth. 16, 1—3; Luk. 19, 41. 42; Joh. 8, 32—34; Rom. 13, 5; 1. Kor. 12,

18—21; Gal. 5, 1. Sie werden jeweils als Mottos benutzt, die die eigene
freie Gedankenbewegung des Redners über ein bestimmtes Thema

anregen. Alle Predigten enthalten eine Einleitung, die Ankündigung des

abzuhandelnden Themas mit den einzelnen Teilen und einen Schlußabschnitt

mit gesonderten Anreden an den Landammann, die politischen
Behörden, die Pfarrer, die Lehrer, die Wehrmänner. Die Rede wird ein-
oder zweimal durch ein Gebet unterbrochen.

Die Gedanken der Prediger kreisen mehr oder weniger um die beiden
Ideen von Freiheit und Gemeinschaft. Wir versuchen zusammenzutragen,
was sich an Freiheitsged'anken in den uns erhaltenen Predigten findet.
Besonders ertragreich ist das, was die Pfarrer Joh. Ulrich Legier und Joh.
Melchior Schuler hier zu sagen wissen. Der falsche Freiheitsbegriff, der
auf den individualistisch autonom verstandenen Menschen begründet ist,
muß zuerst zerstört werden. Denn in der Regriffsklärnng vollzieht sich
die aufklärerische Katharsis. Entgegen der Tyrannei von oben und dem

Trotz von unten geht es bei der wahren Freiheit, sozial geschaut, darum,
daß das Volk tugendhaft werde und in der gelebten Moral sein Glück

empfinde. Nur bei einem in Gerechtigkeit tugendhaften Volk ist Freiheit
Segen und Glück5. Freiheit und Glück korrespondieren einander. Bei der
wahren Freiheit geht es, individuell gesehen, um die bestimmungsgemäßen
Entfaltungsmöglichkeiten des Menschen: daß der Mensch das sein und
werden könne und wolle, was er nach seiner Natur und der Bestimmung,
die ihm Gott in derselben und durch sie gegeben hat, in allen Verhältnissen
sein und werden sollG. Indem das Evangelium Tugend lehrt, gewährt es

Freiheit. Diese vom Evangelium gewährte Freiheit ist aber nicht ein frei
herabkommendes Geschenk, sondern als «natürliches Geburtsrecht aller
Menschen» 7 Eigentum des menschlichen Geistes, geschichtlich erkämpftes
Erbteil der Väter 8. Sie ist im Denken und Handeln zu ergreifen und zu

betätigen.
Es liegt aber in der jeweiligen menschlichen Zukunft auf der Wage,

ob der zur Freiheit berufene Mensch diese seine Freiheit auch vernünftig

5 IV, 3. 6 VIII, 18 ff. 7 II, 38. 8 IV, 14.

206



gebrauchen wird: «Ihr bauet hier oder ihr zerstört und zwar euer eigenes

und eurer Kinder Glück, je nachdem ihr gewissenhaft oder gewissenlos

eure Stimme hebt», «es liegt in unsrer Macht, auch Gutes und Gemeinnütziges

zu verwerfen und Verderbliches, Gott Mißfälliges zu beschließen»

9. Daß die Freiheit keine «Freiheit der wilden Tiere» seil0, daß sie

nicht Ungebundenheit sei11, daß sie durch Wohlleben nicht geschändet
werde 12, dazu bedarf es rechter Erziehung und Bildung, die der wahren

Freiheit eine Gasse bahnen können.

Die moralische Freiheit schattet sich ab in der bürgerlichen Freiheit,
in deren Rahmen der Einzelne die Möglichkeit bekommt, seine persönliche

Freiheit in den Dienst des Patriotismus zu stellen. Die um ihre Freiheit

kämpfenden eidgenössischen Vätergestalten, die Freiheitsheroen des

Altertums und unter ihnen auch Jesus wollen mit ihrem Beispiel zur
Betätigung und Verteidigung der eigenen Freiheit anspornen. Am schönsten

ist solche wahre Freiheitsbetätigung an der Landsgemeinde an den

Tag zu legen: «Mit edler Bescheidenheit trägt der Bürger seine Gedanken

über die Angelegenheiten des gemeinen Wesens vor, und hört auch mit
Geduld die Ratschläge anderer an. Sorgfältig hütet er sich, seinen Mit-
landmann durch einen unanständigen Lärm zu unterbrechen und dadurch
den Fortgang der Geschäfte zu hindern — und ebensowenig läßt er sich
auch durch das tolle Geschrei eines passionierten Haufens zur
Genehmigung irgendeines zweideutigen Vorschlages hinreißen. Er unterwirft

seine Einsichten willig der Leitung einer reiferen Ueberlegung, und
stets ist er bereit, seine Privatneigungen dem gemeinen Nutzen ohne
Bedenken zum Opfer zu bringen» 13. An der Landsgemeinde können somit
die moralische und die bürgerliche Freiheit zusammen in schönstem
Lichte erstrahlen.

Das Stichwort vom «gemeinen Nutzen» gibt uns den Blick frei für die
zweite Gedankenreihe, die mit der ersten aufs innigste verbunden ist:
Freiheit ist nie eigennütziger Individualismus, sie gedeiht vielmehr nur in
einem aufs Gemeinwohl bedachten, in bürgerlicher Eintracht sich
dokumentierenden Patriotismus 14. Zeigt nicht die versammelte Landsgemeinde,

9 IX, 29 f.
10 /. Steinmüller, Rede an die Herren Land-Leute von Glarus, gehalten den

1. May 1765, S. 16.
11 III, 30. 12 VIII, 21 f. 13 V, 17.
14 «Tatsache ist... das gewaltige Hervortreten des Wortes ,Patriot' als eines

heiligen Titels, den jeder rechte Mensch für sich beanspruchte», P, Wernle, Der

207



daß ein Mensch des andern, ein Stand des andern, das Volk des Regimentes

und die Regenten des Volkes bedürfen? Es muß innerhalb der

gleichberechtigten Volksgemeinschaft Obere und Untere geben. Die Würde der

Oberen wird aber moralisch begründet15. Sie ist darum nicht mit dem

Amt gegeben, sondern mit der Tat zu beweisen. Die unteren Stände freuen

sich, wenn die oberen geehrt werden. Das Untensein darf nicht als passives

Untertansein interpretiert werden. Verstand und Herz sind aktiv dabei

und bejahen die untergeordnete Stellung als weise Ordnung: in Ehrerbietigkeit

und Dankbarkeit, in Treue und Gewissenhaftigkeit, in Arbeitsamkeit,

Sparsamkeit und Sittsamkeit wird der wahrhaft freie Bürger den

«weisen Verordnungen der Landesväter» weder inneren noch äußeren

Widerstand entgegensetzen, und er wird alles Mißtrauen und alle

Lieblosigkeit aus seinem Herzen verbannen, gerade wenn die «weisen

Verordnungen» ihm nicht einleuchtend, in ihrer Weisheit also nicht offenbar

geworden sind 16. Segen und Notwendigkeit des Gehorsams werden ihm
deutlich vor Augen stehen 17. Wer gehorcht, folgt den Grundsätzen, die er
selbst als wohltätig anerkannt hat, folgt seinem Gewissen, dem edelsten

Trieb seines Herzens, glaubt aber auch einfach an die Rechtschaffenheit
und das Wohlwollen der Befehlenden und fürchtet keineswegs, in dem

allem seine Freiheit verlieren zu müssen, sie vielmehr aufs schönste
bewähren zu dürfen. Wie der Bürger nur in der Beziehung zu den Oberen

Bürger ist, so ist auch der Regent nur in Beziehung auf den Bürger
; Regent: er ist der Vater seines Volkes, er hört auf die Unteren 18, er hat

ökonomisch vorsorglich zu haushalten und in höchster Aufopferung für
das als recht Erkannte ein aktiver Beförderer des Patriotismus zu sein 19.

Begegnen die Oberen und die Unteren einander im moralischen
Bestreben, so entsteht und besteht die Eintracht. Sie ist die wesentliche

Quelle der vaterländischen Wohlfahrt, der Ehre und Kraft der Bürger
und macht als edle Wirklichkeit die Gegenwart erfreulich und angenehm

schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert, Tübingen 1924, II, S. 303. Pfarrer
Legier hat seine Rede über,die Freiheit den «weisen Patrioten der preiswürdigen
Helvetischen Gesellschaft zu Schinznach» gewidmet, und der im Vorwort enthusiastisch

besungene «Baltassar» ist niemand anders als der Luzerner Ratsherr Franz Urs
Balthasar, dessen «Patriotische .Träume eines Eidgenossen von einem Mittel, die alte
Eidgenossenschaft wieder zu verjüngen» die Helvetische Gesellschaft herausgegeben
hat.

15 III, 26. 16 V, 18 f. 17 X, 5. 18 III, 31.
19 V, 13 f.

208



und erheitert die Aussicht in die Zukunft20. Eintracht ist ein freundlicher

Engel, die «Erhalterin alles Angenehmen, Pflegerin der Künste und

Wissenschaften, des Handels und der Gewerbe und alles dessen, was zum Flor
eines Landes gehört», sie ist die «Trösterin im Unglück» 21. Sie ist,
grundsätzlich gesprochen, das möglichst übereinstimmende Trachten nach einem

großen, umfassenden Zweck in harmonischem Zusammenklang der
verschiedensten Stimmen und ist darum als «sanftes Band» 22 anzusprechen.
So erweist sie sich als eine Kraft, als «ein das Volk durchdringender
Geist» 23, der besonders dann nötig ist, wenn «. unser ganzes Dasein als

selbständige Eidgenossen, als freie Glarner, in einem leicht möglichen
Völkersturm untergehen könnte» 24. Der wahre Patriot ist darum besorgt

um die Erhaltung des Friedens und der «einträchtigen Denkensart» 25.

Dokumentation einer solchen vaterländischen Eintracht wäre die gemeinsam

begangene Näfeiser Schlachtfeier. 1814 und noch 1835 ergehen sich
die Landsgemeindeprediger in dieser Hinsicht in Zukunftshoffnungen 26.

Aber schon 1811 darf Pfarrer Balthasar Marti vom heiligen Band des

freundschaftlichen Vereins reden, das die Kantone umschließt27.
Der seinen Stand bejahende, auf Eintracht bedachte Patriot28 ist ein

Beförderer alles dessen, was zur Ehre und Aufnahme des gemeinen
Wesens, zur Behauptung seiner Rechte und Freiheiten dient29. Er sieht die

Vorzüge seines freien Volkes, läßt sich durch sie zu «höherem Gemeinsinn»

30 entflammen und wird das Wohl des Ganzen wie der Nachwelt
im Auge behalten. Er widmet den öffentlichen Angelegenheiten eine

allgemeine und lebhafte Teilnahme 31 und pflegt mit seinesgleichen den

20 XI ist eine Rede über die Eintracht.
21 XI, 22. 22 V, 11. 23 XI, 18. 24 XI, 17.

25 V, 11.

26 Vgl. die rhetorisch schön vorgebrachte Vision des Pfarrers Samuel Heer, die
er aufs Jahr 1836 hin, auf den ersten Donnerstag des Monats April vor Augen sah

und die er mit den Worten schloß: «So träumte mir, und als ich erwachte, sprach ich:
wenn's nur so wäre, wenn nur die nächste Fahrtsfeier wirklich etwas Ganzes und
Seelenerhebendes würde!» XII, 19.

27 VII, 7.

28 «Der Charakter eines rechtschaffenen Patrioten», so lautet der Titel der von
Caspar Zwicky in Mollis 1793 gehaltenen Landsgemeindepredigt über Ps. 122, 8. 9

(«Um meiner Brüder und um meiner Freunde willen, will ich nun von deinem Frieden

reden. Vonwegen des Hauses des Herrn unsers Gottes, will ich deinen Wohlstand
suchen»),

29 V, 13. 30 IX, 24. 31 XII, 12.

209



«edeln Nationalstolz» 32. Er weiß, daß der Glarner «tätig und unternehmend»

ist33, aber er wird sich hüten, dies bloß zum eigenen Vorteil zu

sein. Er sieht, wie das Gemeinwohl durch die inneren Feinde der Unmoral
bedroht ist und ist betrübt darüber, daß der Eid mißbraucht wird. Er ist
sich darüber im klaren, daß «nur das christlich patriotische Haus den

weithin wohltätigen Bürger» bildet31.

Freiheit in der Gemeinschaft wird aber nur herrschen, wenn weise,

gute und gerechte Gesetze geschaffen, geachtet und gehandhabt werden.

Der rechte Patriot ist ein eifriger Beförderer, ein gewissenhafter Beobachter

und ein standhafter Verteidiger guter und gemeinnütziger Gesetze. Damit

Gesetze, die auf Dauer angelegt sind, segensreich sein können, sind
weise und rechtschaffene Männer nötig, die den Geist der Moral in die

paragraphierte Gerechtigkeit der Gesetze einströmen lassen. Sind Gesetze

einmal da, dann sind sie der König, dem gegenüber Gehorsam am Platz

ist35. Es ist der Geist der Gesetze 36, der diesen Gehorsam fordert. So

werden die regierenden Oberen den gehorsamspflichtigen Unteren im
Staate in der Weise angenähert, als beide Stände sich freiwillig den selbst

geschaffenen und anerkannten Gesetzen unterwerfen. Ist dieses freie
Untertanenverhältnis zu den selbstgeschaffenen Gesetzen vorhanden, so offenbart

sich darin die bürgerliche Gerechtigkeit37. Sie kann der Mensch sich

selber geben 38, weil er kraft seiner moralischen Fähigkeiten zu solcher

Gerechtigkeit disponiert ist. Wo diese Gerechtigkeit waltet, da erblüht das

Glück eines Volkes 3ö.

Wird so durch vieler Zeugen Mund dieses Idealgemälde eines tugendhaften

Staates vor den Ohren der lieben Mitlandleute entrollt, so wird
man es nicht mehr für unbegreiflich finden, wenn Pfr. Rudolf Schuler

zu Bitten den Staat «eine große herrliche Anstalt Gottes neben der Kirche»

nennt, «uns durch liebevolle und gewissenhafte Anwendung und Uebung
aller unserer Gaben zu erziehen für den Himmel» 40. Es haben aber die

verschiedenen Landsgemeindeprediger auch immer wieder die Feststellung
zu machen, daß in dieser «großen herrlichen Anstalt Gottes» sehr vieles

ist, wie es nicht sein soll. Von den «vorzüglichsten Hindernissen der bür-

32 X, 17. 33 VI, 11. 34 X, 14. 35 IV, 10.

36 X, 15.

37 Pfarrer Johann Marti unterscheidet die allgemeine Gerechtigkeit von der

Gerechtigkeit des «suum cuique» und von der bürgerlichen Gerechtigkeit. Nur von der

letzten will er handeln, IV, 5.

38 IV, 14. 39 IV, 14. 40 X, 3.

210



gerlichen Wohlfahrt» muß der Niederurner Pfarrer 1797 sprechen. Gegen

diese und jene Mißstände haben alle mehr oder weniger deutlich zu

predigen. Da wird gegen die Anwerbung in französische Dienste, gegen
den «Halbfranzosen» 41 polemisiert. Das vom verächtlichen Haufen
schelmischer Taugenichtse hervorgerufene «tolle Geschrei» an der Landsgemeinde

42 ist ebenso verwerflich wie die leichtsinnige Art der Eidesbehandlung

43. Ganz abscheulich ist das von außen ins Glarnerland mehr und mehr

eindringende Laster der Wollust44 und die damit zusammenhängende

Vergnügungssucht, Zerstreuungsliebe, der Hang zum Müßiggang, zu
Zeitvertreib und Spielsucht, die Modesucht45 und Trägheit46. Um so schlimmer
das alles, wenn die Ueppigkeit der Lebensweise aus handelspolitischen
Gründen als «Fortschritt in der Entwicklung unsres Volkswesens»

interpretiert wird 47. Kein Wunder, wenn dann viele nicht mehr die Gottesverehrungen

besuchen wollen 48, ja, in «leichtsinniger Denkensart» 49 sich

gegen die Religion abschätzig äußern. «Hat man nicht sogar den Samstagabend,

ehemals mit Recht ein heiliger und stiller Abend, in manchen

Gegenden des Landes angefangen der Ausgelassenheit zu widmen?»50 Der

ruhige Bürger ist ja seines Lebens nicht mehr sicher: «Wie gewalttätig
wurden vollkommen ruhige und friedliebende Bürger auf offener Straße

überfallen, wie satanisch gemißhandelt oder in ihren eigenen Wohnungen
beleidigt» 51! Ueberall da machen sich Eigennutz und Eitelkeit als Pflanzschule

des Ungehorsams geltend 52.

Der Schaden zeigt sich auch auf politischem Felde. Wieviel Not die
Zwietracht bringen kann, zeigt das Geschick der «sonst so reichen und

glücklichen Schweizerstadt Basel zur Zeit ihres blutigen Haders mit dem

Landvolke» 53. Nur die innere Kraft der Eintracht «gibt der Schweiz die
beste Gewährleistung für ihr unabhängiges, glückliches Fortbestehen»,
während es «jedem gewalttätigen Volke erwünscht ist, wenn es ihm
gelingt, den Feuerbrand der Zwietracht in den Schoß des Volkes zu werfen»

54. «Grundlose Anschuldigungen» gegen politische Amtsträger säen

Zwietracht, und «Männer, denen wir hohe Aemter anvertrauen, haben

41 II, 26. 42 II, 33. 43 V, 8. 44 VII, 14.

45 «Könnten verweichlichte Modepuppen in Zeiten der Gefahr jene Taten tun,
welche die Kraftgestalten an der Rauti vollbrachten?» XII, 8.

46 VII, 11. 47 XII, 7. 4s VIII, 48. 49 V, 6.
50 XII, 6. 51 XII, 8. 52 X, 15. 53 XI, 21.
54 XI, 18.

211



Wichtigeres zu tun, als heute und morgen gegen grundlose Anschuldigungen

sich zu verteidigen» 55.

Aber auch die Eintracht kann falsch sein: als «regungslos entehrende»,
als «verderbliche» Eintracht spricht sie vom «Schwindelgeiste der

Neuerungssucht» 56. So gibt es eine politische Stille, die vom Desinteressement

und der Verantwortungslosigkeit des Einzelnen zeugt und darum zu
verwerfen ist: wehe den Stillen im Lande, die aus Lauheit und Gleichgültigkeit

still sind, «wo sie Recht und Pflicht und Einfluß zu reden und zu handeln

hätten und es nicht tun, wenn's ihr Interesse nicht gerade berührt».
Hier tut sich kund «die stolze Verachtung der Eigentümlichkeiten und der

ehrwürdigen Denkmale des Vaterlandes als Pflanzschule des Ungehorsams»

57. Schuld sind dann diese politisch Stillen an dem «beschämenden

Vorwurf», daß «die Glarner zwar gute Gesetzgeber, aber schlechte

Beobachter und Handhaber sind» 58.

Insbesondere finden nun die «Seufzer und Klagen der Sc/milehrer, der

Seelsorger und Vorsteher mancher Gemeinden» 59 über die «Geistlosigkeit
einer elenden Schule» 60, über die «Unwissenheit und den rohen Sinn» als

einer gefährlichen Pflanzschule des Ungehorsams 61 bei den Prädikanten

williges Gehör, und viele von ihnen werden zu barmherzigen Anwälten
einer Schul- und Erziehungsreform. «Wer die Erziehung der Vielen kennt,
welche auf traurigem Spinnstuhle, unter Stock und Geistlosigkeit einer
elenden Schule, in ,Stubenten' und planlosem Herumtreiben auf roher
Gasse, in ungesunder Fabrikluft oder in fremden Söldnerdienste gar, die
entscheidende Richtung für ihr Leben und die Grundlage ihrer Bildung
erhalten haben — und nun heilige Pflichten gegen eigene Kinder erfüllen
sollen: — wer wundert sich denn nicht, daß es nicht noch schlimmer

steht... ?» 62, so fragt Pfarrer Schuler zu Bilten 1829. Zu klagen ist über
die vielen Eltern, «die das geringste Opfer für die Bildung ihrer Kinder
scheuen; aber für die Hoffart ist ihnen nichts zu viel» 63. Der Glarner im
allgemeinen ist zuwenig bedacht «auf die Erziehung guter Bürger und
Landleute» 61, wenn auch dem Hauptort Glarus zugebilligt wird, «daß in
ihm für höhere Bildung seiner Söhne gesorgt werde» 65. Dieses Trachten

nach höherer Bildung ist allerdings ein zweifelhafter Ruhm, wenn 1822

für die 300 Kinder in Glarus nur zwei Lehrer zur Verfügung stehen.

55 XII, 14.

59 XII, 8.

63 XII, 6.

56 XI, 11.

60 X, 12.

64 VI, 8.

57 X, 16.

61 X, 9.

65 VIII, 57.

58 IV, 15.

62 X, 12 f.

212



Pfarrer Heer in Glarus nennt darum den dritten Schullehrer das

dringendste Bedürfnis der Gemeinde, «dem zu entsprechen die heiligste, un-
abweislichste Gewissenspflicht von uns fordert» 66.

Es ist ein herzergreifendes Bild des sozialen Elendes, welches der
rhetorisch nicht unbegabte Pfarrer Schuler zu Kerenzen 67 in seiner Freiheitsrede

1814 zu malen versteht68. Er macht sich zum Verteidiger der
Unterdrückten und ruft in ihrem Namen aus: «Menschen sind wir, und leiden

Mangel an den ersten Bedürfnissen des Lebens!» 69 Andrerseits lehren

gerade die Notzeiten Unabhängigkeit vom Ausland und die bessere

Benützung des eigenen Bodens 70.

Die Konkretion der Mißstände legt eine Konkretion der Verbesserungen

nahe. Der rechte Patriot ist auf gemeinnützige Anstalten bedacht und
nach der Verbesserung der öffentlichen Schuleinrichtungen bestrebt als

den Pflanzstätten der Religiosität und Sittlichkeit71. Statt einer Last
«unnützen Gedächtniswerkes» soll das Auge des kindlichen Geistes «für das

Licht empfänglich gemacht werden, das ihm seine Wege auf Erden und in
eine unabsehliche Zukunft erleuchten soll» 72. «Würde in unsern Schulen

bloß das Urteil der Kinder geschärft und ihr Gedächtnis mit Kenntnissen

überladen, aber nicht auch ihr Herz für alles Göttliche erwärmt, dann
könnte auch ich unmöglich die Hoffnung einer bessern Zukunft auf sie

bauen», bekennt Pfarrer Samuel Heer 73. Es gilt, «einen einfach verständigen,

rechtlichen, religiösen Sinn» zu wecken, der «genährt ist im Heiligtum

des Familienlebens von zarter Vater- und Mutterhand, ausgebildet
für's Leben durch eine verständig erziehende Schule und geweihet durch
einen wohlberechneten, kräftig liebevollen Unterricht in evangelischer
Wahrheit» 74. Trotz aller Mißstände wird am Horizont die Verbesserung
sichtbar in konkreten, hoffnungsvollen Zeichen. «Schon befördern
vaterländische Männer Anstalten, die verdorbene Jugend aus Müßiggang und
Bettel zu arbeitsamen, gesitteten, braven Menschen in Unterricht und
Arbeitsschulen zu bilden» 75. Eine «Anstalt zur Unterstützung der Armen,

66 IX, 34, Anm.

67 Vgl. weiter über diese Gestalt H. Jfehrli, Johann Melchior Schuler, Sein Wirken

im glarnerischen Schul- und Armenwesen 1805—1814, Zürich 1950.

68 VIII, 51 ff. 69 VIII, 53.

71 V, 14; vgl. VII, 15.

74 X, 10. 75 VIII, 57.

70 VII, 10.

72 VIII, 36. 73 XII, 16.

213



die seit mehreren Jahren bestanden, ist noch immer in Tätigkeit» 76. Ja,
1835 kann Pfarrer Heer in Mitlödi eine geradezu «wunderähnliche
Veränderung» feststellen, wenn er auf das Schulwesen im Vaterland blickt:
«,Das Alte ist vergangen, siehe, es ist alles neu geworden', können wir da

füglich mit dem Apostel sagen» 77. Er redet deutlich zugunsten des am
10. April 1835 im Landsgemeindememorial veröffentlichten neuen
Schulgesetzes und unterstreicht dabei, daß die Rechte der Bürger durch das

vorliegende Gesetz in keiner Weise geschmälert würden und die ärmeren
Gemeinden die Unterstützungsmöglichkeit von Seiten des Landes zur
besseren Besoldung der Lehrer erhalten werden.

Durch gelegentliche Hinweise geben die Pfarrer zu erkennen, daß sie

in humanistischer Literatur nicht unbelesen sind. So werden Sokrates,

Aristides, Brutus, Sallust, Cicero und Cato erwähnt oder aus ihren Schriften

zitiert. Sie werden zusammen mit alteidgenössischen Heldengestalten 78,

aber auch mit Pfarrer Valentin Tschudi79 und dem Lriedensstifter Aebli
als Beispiele der echten und teilweise opferbereiten Lreiheit genannt. Das
Gleichnis vom Leib und den Gliedern, das Menenius Agrippa erzählte,
dient zur Illustration des Textes 1. Kor. 12, 18—21. Pfarrer Legier ist
ein Kenner des englischen Apologeten Warburton, der im Original oder
in der Uebersetzung vielen Schweizern des 18. Jahrhunderts eine Waffe

gegen den Deismus in die Hand gab 80. Der «neue Cato» S1 wird von

76 VII, 11; wir zählen das Jahr 1811. Unter der «Anstalt» ist wohl die 1806

gegründete evangelische Landesarmenkasse gemeint; vgl. 0. Heer-J. J. Blumer,
Der Kanton Glarus, St. Gallen u. Bern 1846, S. 541; ferner: Bericht der Evangel. Lan-
des-Armen-Commission des Kantons Glarus an ihre Gnädige Herren und Obern
Landammann und Rath, Glarus, 1818.

77 XII, 15. 78 XI, 13.

79 «der das Werk der Verbesserung begünstigte, aber bald der einen, bald der
andern Glaubenspartei das Wort der Liebe verkündigte und die entzweiten Gemüter

unsres Hauptortes mit mildem Geiste besänftigte», XI, 27.

80 P. Wernle, Der schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert, I, Tübingen
1923, S. 473.

81 Wie mir Prof. F. Blanke in Zürich mitteilt, dürfte es sich dabei handeln um:
Cato oder Briefe von der Freyheit und dem Glücke eines Volkes unter einer guten
Regierung, Göttingen, 1756—57 (Verfasser [anonymusj ist Thomas Gordon). Die
Schrift ist im Gesamtkatalog der Schweizerischen Bibliotheken nicht verzeichnet. Im
Bibliothekskatalog der Anonymi in Göttingen ist der Titel des Werkes zu finden, aber
auch dort war kein Exemplar aufzutreiben. Das Wissen um die Existenz einer
solchen Schrift verdankt der genannte Katalog einer privaten Mitteilung aus alter Zeit

214



Pfarrer Legier unter den wenigen Büchern, auf welche seine Kenntnis
nach eigenem Geständnis eingeschränkt ist als sehr gut taxiert, «den

Staatsmann und den Geistlichen in ihrem Wert und Unwert kennen zu

lernen» 82. Zwingli wird einmal der «edelste aller Glaubensverbesserer» 83

genannt und als Prototyp der Aufklärung in Anspruch genommen. Rom

und Griechenland werden als politisches Vorbild hingestellt. Ebenso aber

auch das Frankreich von 1830, das Karl X. stürzte. Ebenso aber auch

Polen, das mit dem Schutzgeist der Eintracht zusammen «gegen den

stürmischen Andrang des mächtigen Riesen von Mitternacht, der erst
kürzlich den gewaltigen, türkischen Großherrn bezwang», standzuhalten

wußte 84. Vor allem aber wird immer wieder der Geist der eidgenössischen
Ahnen beschworen 85: sie waren es doch, die die bürgerliche und religiöse
Freiheit für sich und die darum zur Dankbarkeit verpflichteten Nachfahren

erworben, ja, durch ihr Blut erkauft86 haben 87. Ihr Patriotismus war
vorbildlich 8S. Der Glarner ist darum nicht so glücklich, wie er sein könnte,
weil er in vielen Stücken von der Bahn seiner Väter abgewichen ist89.

So haben die Glarner Pfarrer, bewegt von den jeweiligen näheren

und ferneren Zeitereignissen, belehrt durch die antike und vaterländische
Geschichte und die Aussprüche und die Haltung großer Männer, erfüllt
vom Glauben an die Durchschlagskraft ihrer gepredigten moralischen
Grundsätze, wenn die Reihe an sie kam, in den sorgfältig aufgebauten
Landsgemeindepredigten ihr Bestes zu geben versucht. Was Pfarrer Heer

zu Mitlödi von sich selber bekennt, das hätte wohl jeder dieser
ehrenwerten Prädikanten von sich selber sagen können: er ist sich der großen
Stunde bewußt, daß er nur einmal in seinem ganzen Leben «vor dieser

ehrwürdigen Versammlung als Sprecher auftreten und ein ausführliches
Wort zum Vaterland reden könne» 90. An Ernst und Eifer, an Treue und

(Px'ivatbiiei aus Güttingen vom 10. 9. 1951). Die Fiage bleibt offen, wie ein Buch,
das um die Mitte des 18. Jahrhunderts im Pfarrhaus zu Luchsingen sehr geschätzt
worden ist, spurlos aus der Schweiz verschwinden konnte, ja, nicht einmal mehr am
Ort seines Erscheinens wieder zu entdecken ist.

82 II, 35. 83 VIII, 27.

84 1828/29 war der Russisch-türkische Krieg, der durch den Frieden von Adrianopel

abgeschlossen wurde. 1830/31 wurde der polnische Aufstand mit Waffengewall
unterdrückt. Am 8. Mai 1831, dem Datum der Landsgemeindepredigt, war die
Entscheidung noch nicht gefallen: am 10. April brachten die Polen die Russen zum
Weichen; am 16. Oktober hielten die Russen in Warschau ein Siegesfest.

85 VI, 3. 83 IX, 24; vgl. X, 4 f. 87 VIII, 38.
88 V, 19. 89 VI, 6 f. 90 XII, 4.

215



Gewissenhaftigkeit hat es allen diesen zu solch wichtigem Geschäft

berufenen Verbi Divini Ministri nicht gefehlt. Ihnen hätte man wohl zu

allerletzt den Vorwurf machen können, daß «der Mangel an Sorgfalt und

Fleiß, den wir auf unsre öffentlichen Vorträge verwenden, schuld sei an

dem oft so schlechten Besuch unserer Kirchen» 91.

Aber das ist nun die Frage, die an diese Landsgemeindeprediger zu

stellen ist: haben sie sich in ihren wohlaufgebauten Reden wirklich als

Verbi Divini Ministri gezeigt und bewährt? Wir konnten sehr wohl ihre

Predigtinhalte zum Reden bringen, ohne die vor den jeweiligen Abhandlungen

verlesenen Texte in extenso anzuführen. Die sechs alt- und die
sechs neutestamentlichen Bibeltexte sind meistens nichts anderes als

Anfangsmottos. Sie hätten sehr wohl auch wegbleiben können. Die gehaltenen

Predigten sind ja vaterländisch religiöse Reden über ein frei gewähltes
Thema gewesen. Nur Pfarrer Felix Freuler bietet in seiner Predigt über

Sprüche 11, 11 zuerst eine Textauslegung. Man bekommt aber den

Eindruck, daß die Gründe, die er im Ductus seiner Gedanken «aus den Wegen

der göttlichen Vorsehung», «aus der Geschichte der Völker», «aus der

Natur der Sache», «aus der Einrichtung, Abzweckung und dem Inhalt
der Gesetze» vorbringt, viel mehr Gewicht haben und auch viel überzeugender

an den Mann gebracht werden als die Textauslegung. Pfarrer
Freuler plaudert aus, was der stille Glaube mehr oder weniger aller dieser

Prediger um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert gewesen ist: der

Text selber muß durch vorgebrachte Gründe «unterstützt» werden. Er hat
nicht selber die Freiheit und Gewalt, sich zu den Herzen der Prediger
und Hörer eine Bahn zu brechen. Diese Männer sind so erfüllt von der

Güte ihrer vaterländisch religiös-moralischen, überzeugend vorgetragenen
Meinungen, daß sie die Hilfe eines biblischen Textes gar nicht nötig zu
haben glauben. Wir ehren darum ihre Absicht, wenn wir die Frage, in
welchem Verhältnis ihre vorgetragenen Gedanken zum Inhalt des Bibeltextes

stehen, als eine für sie unwesentliche Frage auf der Seite lassen.

Wenn aber die zwölf Landsgemeindeprediger den Bibeltext bloß als

Motto für ihre sonstwie wohlfundierten religiös-moralischen Reden zu
verwenden wußten, so stellt sich uns noch eine andere Frage: welche

Bedeutung nehmen in den so praktisch vom Bibeltext losgelösten Gedanken

Jesus und Gott ein? Was ist ihnen Jesus? «Der vortrefflichste Lehrer
der Gottseligkeit und menschlichen Weisheit» 92, «das erhabenste, das voll-

91 XII, 20. 92 I, 7.

216



kommenste Beispiel, ein Beispiel, das alle übertrifft, ein göttliches
Beispiel» 93 der Freiheit, «jener große Lehrer der Menschheit» 94. Die Juden

haben mit Jesus «Wahrheit und Tugend» in ihm gemordet °5, und das

Glarnervolk verehrt den «Lehrer vom Himmel» 9G, es verehrt den als

Heiland, «der durch Wahrheit zur Freiheit führen will» 97. Jesus war der

treue Freund «seines so tief gesunkenen Volkes und Vaterlandes» 98, und

er war «ein gehorsamer Untertan selbst einer bösen Obrigkeit» 99. Der
Grundsatz wahrer Rettung für sein Volk ist bei ihm Lichtaufklärung 10°.

So ist das «Reich der Aufklärung das Reich Jesu» 101. Jesus ist damit der

Lehrer und das Beispiel des mehr oder weniger stoisch interpretierten
Christentums.

Was ist ihnen Gott? Der antideistisch verstandene huldvolle Regent
der Welt, der Belohner der Guten und der Bestrafer der Bösen 102, der

Herr also einer «unsichtbaren Welt der Vergeltung» 103, der Vater alles

Guten 104, der die Stände als solche geschaffen hat, aber auch Obere nach

unten und Untere nach oben bringen kann 105. Er ist «unbedingt» frei106

und hat aus dieser unbedingten Freiheit heraus in seiner gnädigen
Vorsehung den alten Eidgenossen die Vorzüge eines freien Volkes
geschenkt 107. Er ist «der große Geist», der Welt und Menschen geschaffen

Wir müssen es diesen Männern glauben, daß ihnen Gott wirklich noch

der lebendige Gott und Jesus ihnen wirklich noch der wahre Heiland
gewesen ist. Was es aber sehr schwer macht, dies zu glauben, das ist die

Tatsache, daß Gott und Jesus für sie ziemlich in den Hintergrund treten vor
der Erscheinung und ehrfurchtgebietenden Größe der Religion. Sie ist die

«Wohltäterin der Menschen» 109, die «Beglückerin der Nationen» n0, sie

ist «Freiheit und geistiges Leben selbst» 141. Zur Zeit der Näfelser Schlacht

war sie noch beschränkt, aber trotz dieser ihrer Beschränkung drang die

«Kraft der großen Gedanken» in das Herz der Väter «und erhob es zum
Edeln» 112. Voll Optimismus kann Pfarrer Schuler zu Kerenzen feststellen:

«Religion entzweit uns ja nicht mehr» 113. Die Religion darf nicht auswendig,

sie muß inwendig sein, sie darf nicht in Formeln und Worte gebannt

hat108.

93 II, 40. 94 VI, 4.
98 X, 3.

102 I, 6 f.

95 VIII, 16.
99 X, 4.

96 IX, 23.
100 VIII, 17.
104 III, 15.
108 XII, 10.
112 VIII, 45.

97 VIII, 38.
101 XII, 20.
105 III, 31.
109 V, 6.

106 VIII, 19.
110 V, 21.

103 XII, 10.
107 IX, 24.
111 VIII, 48.

113 VIII, 46.

217
15



bleiben, sondern hat sich im neuen, freien Wesen des Geistes zu gestalten

114. Sie darf nicht «ein Gängelband in der Hand der Selbstsucht
werden» 115. Religion steht, wenn und wo das Vaterland bedroht ist, an

ehrwürdiger, aber an zweiter Stelle: Vaterlandsliebe soll ohne Rücksicht auf

Religionsbekenntnis alle Landleute innig vereinen 116. An dieser Ehrenstelle

herrscht sie «in ihrer höchsten Liebenswürdigkeit», «in ihren segensvollen

Wirkungen» 117 mit geheiligten Aussprüchen 11S. Wo die Religion
lebt, da ist Hochachtung gegen Gott und Ehrfurcht vor den Offenbarungen
seines Willens, Eifer für den Gottesdienst, für Edles und Gutes, Abscheu

vor dem Bösen 119. Die Kraft der Religion, die den Leib der Gemeinde vor
toddrohender Fäulnis bewahrt 12°, geht so weit, daß der wahrhaft
Religiöse mit seiner Haltung auf die Verbesserung der Völker wirkt121.

Es ist sicher nicht Zufall, daß wir hier eine Analogie bemerken
können: wie der Bibeltext vor der sorgfältig aufgebauten religiösen Rede

zurücktritt, so treten Gott und Jesus vor der Größe der Religion in den

Hintergrund 122. Kann dann der Protest gegen den Unglauben und den

Aberglauben der Zeit123 noch glaubwürdig sein, wenn die religiöse
Gegenwart jeden Anspruch und Zuspruch eines konkret redenden Gottes

ganz zu überwuchern droht? «Sie wissen von keinem andern Gott als von
dem Götzen Mammon, und ihre Götzenverehrung ist die Weltklugheit»,

so apostrophiert Pfarrer Samuel Heer seine ungläubigen Zeitgenossen

124. Ist es aber so verwunderlich, wenn diese Religionsverächter «aus
Grundsatz alle Tempel meiden und selbst des Heiligsten und Ehrwürdigsten

spotten», wenn die Hellsten unter den Zeitgenossen in diesen Tempeln
nichts anderes zu hören bekommen, als was sie sich auch außerhalb dieser

Tempel zurecht denken können? Der Aufruf an die Amtsbrüder ist gewiß
rührend: «Durch wohlüberdachte Reden, durch Verherrlichung der öf-

114 VIII, 47. 115 X, 12. 116 VIII, 46. 117 V, 21.

118 V, 6. 119 V, 6 f. 120 III, 33. 121 VI, 7.

122 Symptomatisch ist auch die Reihenfolge der Bezeichnungen, die Pfarrer C.

Zwicky in Mollis 1793 den Zuhörern seiner patriotischen Rede gibt: «Wir sind doch

alle Brüder, Kinder eines und ebendesselben Vaters im Himmel!» «Wir sind doch

alle Freunde», die durch Sitten und Gebräuche eng verbunden sind! Und erst an

dritter Stelle: «Wir sind doch alle Genossen des Glaubens, die die gleiche Religion
bekennen, den gleichen Gott verehren, dem gleichen Erlöser dienen, die gleichen
Tempel besuchen, so wie wir einst an der gleichen Seligkeit Theil zu nehmen hoffen»
(V, 18 f.).

123 s. VII, 14; XII, 9 f. 124 XII, 10.

218



fentlichen Gottesverehrung überhaupt und durch sorgfältigen
Jugendunterricht laßt uns dem kirchlichen Leben einen neuen Aufschwung geben

und Gott täglich bitten, daß er unsre löblichen Bestrebungen segnen
wolle» 125. Haben sich aber diese Pfarrer in. der Tiefe ihrer Herzen die

Frage stellen können, ob ihre Bestrebungen so löblich gewesen sind, wie

man offenbar aus dem Beifall der ihnen wohlgesinnten glarnerischen
Bevölkerung hätte schließen können? Können ihre Ansprachen wirklich
evangelische Predigten an einer evangelischen Landsgemeinde genannt
werden

Jeder der Pfarrer wendet sich gegen den Schluß seiner Predigt nicht

nur zum Landammann 126, sondern auch zu seinen Amtsbrüdern. Sie sind

ihm «ehrwürdige Väter und teuer geschätzte Brüder» 127, «begeisterte
Redner für Religion, Tugend und Vaterland»120, «Diener der Religion»129,
«Lehrer des Volkes» 13°, «Bildner der Jugend» 131, «Väter der Armen und

eifrige Sprecher für sie» 132, «Mitgehilfen an dem Dienst der Kirche
Jesu» 133, «Diener Jesu Christi und seines heiligen Wortes» 134, «teure
Mitarbeiter» an dem mit dem Reich der moralischen Aufklärung identischen
Reich Jesu 135. Die Aufgabe der Pfarrer ist die Erleuchtung der Zeitgenossenschaft

13G, «Eintracht lehren, Eintracht nähren» 137, die Rechte Gottes

zu verkünden Oberen und Unteren, «Worte des ewigen Lebens, die

zugleich auf den besten Weg des zeitlichen Lebens und der bürgerlichen
Glückseligkeit führen» 13S, die «Pfarrkinder weise und gut und mithin
zufrieden und glücklich zu machen», den «guten Samen in die noch
unverdorbenen Herzen unsrer aufblühenden Jugend zu streuen» 139, im allge-

126 So wird z. B. der abtretende Landammann Bartholome Marti von Pfarrer
Legier also angesprochen: «Theurester Regent! Erhabener Martin! Mildester Landesvater!

auf dessen Huld- und Majestätvolles Ansehen unser aller Augen gerichtet
sind!... Die Glückseligkeit ist unaussprechlich! Zu sich selbst sagen zu können:
Ich bin meinem Amte treu; ich bin dem Staat nach allem meinem Vermögen nützlich

gewesen: Ich bin mir keines einzigen Schrittes bewußt, der meinem Vaterlande zum
Schaden und meinem Nächsten zum Eintrage gereichen könne. Solche Taten,
solche Handlungen erwerben einen allgemeinen Dank. Sie erwerben den Segen und
die Liebe des Volks, das Wohlgefallen Gottes und den gewissen Lohn seiner Gnade»

125 XII, 20.

(II, 42—44).
127 VI, 17.
131 VIII, 62.

128 VIII, 62.
132 VIII, 62.
136 X, 19.

129 II, 51.
133 V, 21.
137 XI, 27.

130 IV, 15.
134 IX, 38.
138 III, 32.135 XII, 20.

139 VI, 17.

219



meinen «zur Veredlung der Menschen zu wirken» 140, dem Volke die

Augen zu öffnen über das, was ihm wahrhaft nützt, das Verderbliche zu

bekämpfen, für Wahrheit und Recht mutig zu sprechen, furchtlos zu handeln

und ruhig dafür zu dulden 14 L «Bis zur innigsten Rührung» 142, «mit
Nachdruck und Stärke» 143 hat der Stand der teuren Brüder in die Seelen

der Väter, Brüder und Söhne hineinzureden und an die Herzen zu dringen,
die göttlichen Wahrheiten lebhaft vor Augen zu malen und tief in die Seelen

einzugraben 144. Den Segen seiner Bemühungen wird er entweder schon

in dieser Zeit erfahren 145 oder es wird ihn erst die Nachwelt zu genießen
bekommen 146. Jedenfalls darf er aber «im erhabenen Bewußtsein erfüllter
Pflicht frohlocken» 147 und des Glaubens sein, daß das Werk der Pfarrer,
weil es auf «Beförderung wahrer Sittlichkeit und Tugend» gerichtet ist,
nicht nur Menschenwerk ist, sondern aus Gott stammt und darum unzer-
stört bleiben wird 14S. Wenn also die Pfarrer von einem der Ihren die

Aufforderung hören: «Lassen Sie uns mit stets regem Eifer in Kirchen und

Schulen und Unterweisungen fördern das herrliche Werk der Aufklärung
und Bildung des Volkes» 149, dann werden sie nicht eingeladen, die geistlich

theologische Grundlage ihres gesamten Denkens, Wollens und
Vollbringens einer kritischen Prüfung zu unterziehen, sondern in ihren
«löblichen Bestrebungen» unbeirrt fortfahren.

Freilich geben uns die hier gedruckt vorliegenden Landsgemeindepredigten

nicht ein in jeder Hinsicht vollständiges Bild von der Art und

Weise, wie in den einzelnen Gemeinden Sonntag für Sonntag von diesen

Pfarrern gepredigt worden ist. Es kann ja wirklich so gewesen sein, daß

nach der Meinung Pfarrer Schulers die Kanzel im Meer von Ungerechtigkeit

und Lüge «die letzte Freistätte von Gerechtigkeit und Wahrheit» 150

war. Es kann sich ja auf diesen Kanzeln je und je ereignet haben, daß sich

die Prädikanten mehr und besser als vor der verrammelten Landsgemeinde
als «Diener Jesus Christi und seines heiligen Wortes» bewährt haben und

treuere Textausleger gewesen sind. Ob sie das aber wirklich gewesen sind

oder nicht, das wissen wir nicht. Jedenfalls haben sie mit ihrem vaterländisch

religiösen Dienst an der evangelischen Landsgemeinde in Schwanden

für einen dem Geist der Zeit würdigen Introitus gesorgt und so an

ihrem Teil dazu beigetragen, den Glauben an die Legitimität des konstan-

140 VII, 17.

144 V, 21.

148 VII, 18.

141 IX, 39.

145 V, 22.

149 XI, 27.

142 III, 33. 143 V, 21.

146 VII, 18. 147 IX, 39.

150 VIII, 65.

220



tinischen Friedensschlusses zwischen Kirche und Staat zu verstärken161.

Sind sie nach allen ihren Aeußerungen auch humorlos feierliche Gestalten

gewesen, so wird ihnen doch niemand den moralischen, den religiösen,
den patriotischen Ernst abzusprechen wagen, mit dem sie mitten in ihrer
Zeit drin gestanden, dem Zeitgeist wacker den Tribut entrichtet und im

übrigen nach bestem Wissen und Gewissen ihr Bestes geleistet haben.

Es gibt nun aber in allen zwölf Predigten stille Oasen, in denen wir
uns wie in eine andere Welt versetzt fühlen. Hier ist anderes als bloße

Religion und bloße Moral, anderes als rhetorische Kunst und warmherzig
oder ledern vorgetragene Belehrung. Wir meinen alle jene Stellen, an
denen der Prediger der Mund einer betenden Gemeinde wird. Diese

Gebete sind wie das Geläute aus einer andern Welt. Hier erfaßt den Leser

der Atem des lebendigen Gottes, der sich wahrhaftig nicht in das

Prokrustesbett einzwängen läßt, das seine moralischen Verehrer ihm im 18.

und 19. Jahrhundert zu bereiten gedachten, der aber auch mächtig genug
ist, durch eine dürre Moral und eine trockene Religion hindurch sich auf
Erden das Volk seiner Anbeter zu bereiten und zu erhalten. Wer diese
Gebete laut liest, der weiß ohne alle apologetischen Verteidigungskünste, daß

die Deisten im Unrecht sind.
Wir schließen unsre Untersuchung damit, daß wir ein solches Gebet132

zitieren:
«Zu Dir, Vater aller Menschen und Völker! blicken wir hinauf, und

bringen Dir die Opfer unsrer dankbar gerührten Herzen, für alle Deine

Segnungen, die Deine Vaterhand uns darreicht! Du bist gnädig gewesen
Deinem Volke! Sei Du ferners mit uns! Bewahre Du uns vor jeder
Not! Schütze Du uns vor Gefahr! Gib uns aber auch Gnade, daß wir
geweckt durch Deine Güte, ein gerechtes, ein gutes und tugendhaftes
Volk seien! Segne auch unsre jetzige Betrachtung! Amen.»

151 Ueber die tragischen Ereignisse, die zur Absetzung des dem Friedensgedanken

verpflichteten Helfers L. Tschudi in Schwanden geführt haben, vgl. P. Wernle,
Der Schweizerische Protestantismus in der Zeit der Helvetik, II, Zürich 1942, S. 366 f.

152 VII, 5.

221


	Evangelische Landsgemeindepredigten zwischen 1763 und 1835

