
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 55 (1952)

Artikel: Von der glarnerischen Nüchternheit : Untersuchungen über die
Formelemente der glarnerischen Landsgemeinde

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der glarnerischen Nüchternheit

Untersuchungen über die Formelemente der glarnerischen

Landsgemeinde

von Eduard Vischer

Wer nicht nur unsere Glarner Landsgemeinde kennt, sondern auch

den Unterwaldner oder Appenzeller Tagungen dieser Art einmal einen
Besuch abgestattet hat, dem wird mancher Unterschied aufgefallen sein.

Nicht nur wird er noch heute mit einem Beobachter aus dem 18.

Jahrhundert einig gehen, dem schon damals auffiel, daß nirgends so viel
diskutiert werde wie in Glarus 1, sondern es wird ihm als Gegenstück zu der

gesteigerten politischen Bewegtheit und staatsrechtlichen Bedeutsamkeit
der Glarner Landsgemeinde auch deren verhältnismäßig ärmliche
Ausstattung mit formenden Elementen, mit äußerem Prunk und Zeremoniell

augenfällig aufgehen. Daß Glarus von allen Landsgemeindekantonen das

einfachste Zeremoniell habe, hat Heinrich Ryffel schon vor fünfzig Jahren

bündig festgestellt, und J. J. Blumers großem Werk über die «Geschichte

der schweizerischen Demokratien» ist das gleiche zu entnehmen 2. Es gilt
zu fragen, wie das zu verstehen sei, woher es komme. Wir sind wohl
zunächst geneigt, diese Einfachheit und Nüchternheit mit der um so
größeren inneren Bedeutung der Glarner Landsgemeinde in Verbindung zu

bringen. Nach einer Rede von Landammann Joachim Heer ist es ja «die

1 Jacob Gehring, Das Glarnerland in den Reiseberichten des 17.—19. Jahrhunderts

(in: 51. Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus, 1943), zitiert
S. 86 aus dem «Tagebuch einer Gesellschaft junger Reisender 1781» (aus dem
«Helvetischen Kalender» für das Jahr 1783) u. a. folgendes: «Auf der Landsgemeinde
[zu Glarus] spricht der gemeine Bürger mehr als sonst nirgends, und mehrere
Angelegenheiten werden mit dem Volk beratschlagt als selbst in Appenzell.»

2 Heinrich Ryffel, Die schweizerischen Landsgemeinden, Zürich 1903, S. 301:

«Glarus hat von allen Kantonen das einfachste Landsgemeindezeremoniell.» S. 308:

«Im Zaun zu Glarus ist die Form der Hegung einfacher als in allen andern
Kantonen.» /. /. Blumer, Staats- und Rechtsgeschichte der schweizerischen Demokratien,
Band I, St. Gallen 1850, Band II, 1, 1858, 2, 1859.

46



spezielle Mission, welche die Geschichte dem Glarnerlande zugeschieden

hat, in den engbegrenzten Tälern des Hochgebirges, auf dem Boden der

alten Länderdemokratie den Geist der neuen Zeit aufzupflanzen» 3.

Eugene Rambert sah an der Glarner Landsgemeinde «la democratic primitive

en presence des complications infinies de la vie moderne» 4. In der Tat

ist ja die Glarner Landsgemeindegesetzgebung des 19. Jahrhunderts von
weitreichender großer, ja richtunggebender Bedeutung geworden, namentlich

in sozialpolitischer Hinsicht. Indessen schließen sich das Vorhandensein

eines ausgebauten Zeremoniells, der Reichtum überlieferter Formen

überhaupt, und aktuelle Leistungsfähigkeit nicht aus.

In der festgestellten Kargheit der Formen scheint uns ein Stück des

glarnerischen Volkscharakters zum Ausdruck zu gelangen. Diesem

Charakterzug geht unsere Studie nach, doch versagen wir es uns ausdrücklich,
andere glarnerische Eigentümlichkeiten mit dieser Formenkargheit auf
einen Nenner zu bringen 5. Aber wir dürfen nicht allein das Dauernde ins

Auge fassen, läßt sich doch manches Spezifische des heutigen
Landsgemeindezeremoniells nur aus seinem Werden verstehen. Historische

Nachforschungen führen der Lösung der berechtigten Fragen entgegen, die sich

hier aufwerfen lassen. Wir gehen dabei in einem ersten Teil von der
gegenwärtigen Landsgemeinde aus und fassen deren formelle Bestandteile ihrem
Wesen und Werden nach ins Auge, wobei wir bitten müssen, uns die

Ausführungen über den Inhalt der Landsgemeinderec/erc nicht zu sehr als

Abschweifung anzukreiden. Hier konnten wir den Verlockungen unseres
Materials nicht ganz widerstehen, was uns doch die strikte Observation
der ursprünglichen Fragestellung hätte gebieten müssen. In einem zweiten

Teil aber beleuchten wir die Formen der heutigen Landsgemeinde von

3 Vgl. den anonymen Bericht über die Landsgemeinde vom 6. Mai 1875 in den

«Basler Nachrichten» vom 8. Mai 1875.

4 Eugene Rambert, Les Landsgemeindes de la Suisse (in: Bibliotheque
universelle et revue suisse, tome 42, nouv. periode, 1871, S. 537—571, spez. S. 554).

5 Dahin möchte sonst manches gerechnet werden, was Oswald Heer (Der Kanton

Glarus, von Oswald Heer und /. /. Blumer, St. Gallen 1846, 7. Band des

«Gemälde der Schweiz») in dem Kapitel «Charakterschilderung» (S. 284—290) beibringt,
ebenso die Schlüsse, die P. Scheitlin («Meine Armenreise in den Kanton Glarus»,
St. Gallen 1820, wiedergegeben durch J. Gehring, a. a. 0., S. 156) nach einer ersten
kurzen Bekanntschaft mit Glarnern ziehen zu dürfen glaubte: «Den Nationalcharakter
der Glarner bezeichnet Scheitlin als ,kalt und mehr verständig berechnend als
gemütlich'. Ein solcher Charakter-begünstigt ,die Schwärmereien gar nicht; daher fand
die Sektiererey im Kanton Glarus keinen Eingang'». — Doch vgl. unten S. 66.

47



den Sondergemeinden früherer Zeiten her und werden von daher die

Hauptfrage, die im Eingang zu stellen war, zu einem schönen Teile zu

lösen vermögen.

I

Wer heute einer Glarner Landsgemeinde beiwohnt, dem ist kaum
bewußt, daß der äußere Hergang in allen Einzelheiten altüberliefert ist. J. J.

Leu berichtet in seinem «Lexikon» 6 vor ziemlich genau 200 Jahren von
der Besammlung der Behörden im Rathaus, von ihrem Zug ins Zaun, unter
Musikbegleitung und militärischer Bedeckung, mit dem Landweibel mit
dem großen Schwert oder sogenannten Stab, wie von dem Abzug nach

beendeter Gemeinde fast ebenso, wie wir es heute noch erleben, und es

läßt sich nachweisen, daß er sich bei dieser Schilderung auf direkte glar-
nerische Zeugnisse stützt7. Allerdings sind heute an die Stelle der Helle-

bardiere gewöhnliche Füsiliere getreten, spielt jetzt eine Blechmusik an
Stelle der altüberlieferten Pfeifer, und bestehen für die Behörden keine

G Hans Jakob Leu, Allgemeines helvetisch-eidgenössisches oder schweizerisches
Lexicon (in 20 Bänden, 1747—1765 in Zürich erschienen, dazu 6 Supplementsbände
aus den Jahren 1780—1797 von J. /. Holzhalb), Band VIII, Zurich 1/54, S. 574 bis
576. — Ueber die Landsgemeinden im Allgemeinen, ohne nach den einzelnen Orten
zu spezifizieren, äußerte sich Leu in seiner deutschen Ausgabe und Bearbeitung von
J. Simmlers Respublica Helvetiorum, 1. Aufl. 1722, 2. Aufl. 1735, S. 546, Anm. k. —
Leus früheste Angaben über die Glarner Landsgemeinde liegen vor in seinem
handschriftlichen «Iter Alpinum», der (abgesehen von dem zitierten Titel in deutscher
Sprache abgefaßten) Beschreibung einer Reise, die Leu als Sechzehnjähriger mit
seinem Lehrer ,T. J. Scheuchzer machte. Dieses «Iter Alpinum» von 1705, das J. Gehring
noch nicht vorlag, bewahrt ebenso wie den reichen Briefnachlaß Leus die Zentral-
biliothek Zürich (Ms. L 445), eine maschinengeschriebene Kopie der auf den Kanton
Glarus bezüglichen Teile die Glarner Landesbibliothek. Die Ausführungen über das

Glarnerland finden sich im Original auf S. 8 ff., Spezielles über die Landsgemeinde
S. 24 f. (Kopie S. 12 f.); bemerkenswert sind Leus Sepiaskizzen und Zeichnungen. —
Ueber J. J. Leu, dessen Werke in Verbindung mit dem ungemein reichen Briefnachlaß

Anlaß zu mancherlei Untersuchungen bieten könnten, hat sich merkwürdigerweise
bis heute einzig geäußert F. S. Ott, Leben des zürcherischen Bürgermeisters Johann
Jakob Leu (in: Neujahrsblätter zum Besten des Waisenhauses für 1862). Vgl. G. v.

Wyß, Geschichte der Historiographie in der Schweiz, Zeh. 1895, S. 274 f.
7 Leu sandte den Entwurf seines Artikels «Glarus» für Band VIII (S. 535—589)

des Lexikons a. Landammann Johann Peter Zwicki zur Durchsicht. Zwickis Antwort
vom 18./7. Oktober 1753 findet sich in Ms. L 504, S. 691—706 (Z.B.Z.), in welchem
Bande die Glarner Korrespondenz Leus unter dem Titel «Commercium literarum cum

48



offiziellen Kleidervorschriften mehr. Immerhin hinken der zeremoniöse

Zylinder und der Gehrock der Tagesmode ebenso hintennach wie einst die

schwarzen Mäntel, der Dreispitz und der Degen, die im Jahre 1872, von
vielen bedauert, dahinfielen 8.

Ebenso ist der formelle Ablauf der Verhandlungen auf dem Ring im
Zaun seinem Wesen nach seit Jahrhunderten durchaus derselbe geblieben.
Diesem Wesentlichen tat es keinen Eintrag, wenn man, dem Wandel der

Zeit folgend, einzelnes fallen ließ, das einstens wichtig war, nun aber zur
leeren Formalität geworden war. Ich denke da an die am Schlüsse der

Verhandlungen vorgenommene Entlassung der Landleute aus den ihnen im
Laufe des Jahres «gebotenen» Friedensverpflichtungen, ein uraltes
Rechtsinstitut, das, von niemandem mehr recht verstanden, doch bis zum Jahre
1846 mitgeschleppt wurde. Aber auch der besondere Landsgemeindefriede
gehört dahin, dessen letzte Spur, die Verlesung des sogenannten Däniberger-
Briefes, der jedem Störefried Ehr- und Gewehrlosigkeit androhte, sogar
erst im Jahre 1888 dahingefallen ist 9. Interessant, vielleicht sogar bezeichnend,

ist, daß man ausdrücklich davon absah, jenes nach Form und In-

amicis reipublicae Glaronensis» (ca. 1710—1765) zusammengebunden ist. Für seine

Simmler-Bearbeitung dürfte Leu der «Bericht einiger Glarner Landsbräuche», a. a. 0.,
S. 549—556, vorgelegen haben, der zwischen Briefe von Landschreiber Cus/nus Dinner
(Tinner) von 1721 eingebunden ist und, worauf auch die Schriftzüge hinweisen, ebenfalls

von diesem stammen dürfte. Doch hat ihn Leu augenscheinlich kaum benutzt.
Im Blick auf sein «Eidgenöss. Stadt- und Landrecht, darinnen der XIII Orten
Stadt- und Landgesetze vorgestellet werden», 4 Bände, Zürich 1727—1746, mag sich
Leu die ausführliche Relation von Caspar Streijf (vgl. Anm. 24) erbeten haben, die
indes unbenutzt geblieben zu sein scheint.

8 Ryjfel, a. a. 0., S. 194. — B. Becker, «Basler Nachrichten» vom 4. Oktober 1872.

(Vgl. Anm. 42.)
9 Ueber den «gelobten» oder «gebotenen Frieden» siehe Blumer, a. a. O., I, S. 421

bis 429. TT, 2, S. .38—51, «Friedensentlassung, S. 49 f. — Letztmalig enthält das
«Memorial» von 1845 den Passus «Schließlich wird der hochgeehrte Herr Landesseckelmeister

die gewohnte Friedensentlassung rufen», nach J. J. Blumer «eine Förmlichkeit,

welche zuletzt nur noch von wenigen verstanden wurde» (a. a. 0., S. 50), während

es am Schlüsse des 1846er Memorials heißt: «Schließlich wird der Amtsland-
ammann die Landsgemeinde mit wenigen Worten als aufgehoben erklären.» — Ueber
den «Dingfrieden» siehe J. J. Blumer, a. a. 0., I, S. 418—20, II, 2, 36 f., Ryffel, a. a. 0.,
S. 90 ff. Der «Dänibergerbrief», eine Art Landsgemeindereglement, ist letztmals im
Landsbuch von 1878, Bd. 1, S. 111, abgedruckt. Es war eine der ersten Taten
Landammann Eduard Blumers, zu veranlassen, daß die Verlesung dieses Dokumentes, das

seinen rechten Sinn eingebüßt hatte, sistiert wurde. Vgl. Protokoll des Regierungsrates

1888, § 312, 323.

49



halt überholte Reglement durch ein modernes zu ersetzen. Es bedurfte

mehrfacher Memorialsanträge, bis man, ungern genug, dazu kam, zu Beginn
der Versammlung wenigstens wieder eine Warnung vor unberechtigter
Stimmabgabe zu verlesen und eine Legitimationskarte einzuführen. Ein

gewisses Mißtrauen gegen formalrechtliche Festsetzungen mag da

durchschimmern. Aber der Abneigung gegen das Reglementieren dessen, was
dem selbstverantwortlichen Landmanne und in einem gewissen Maße

auch dem guten Geschicke überlassen werden sollte, entspricht wohl doch

uneingestanden auch ein starkes Vertrauen in die altüberlieferte Institution,

die durch Reglemente nicht geschützt, aber auch durch gelegentlichen
Mißbrauch nicht im Wesentlichen geschädigt werden kann 10.

Institutionengeschichtlich noch weniger gewichtig, für den Miterlebenden aber doch

nicht ohne Belang war es, wenn man aus rein praktischen Erwägungen
im Jahre 1835 beim altüberlieferten Beginn der Verhandlungen eine

Umstellung vornahm; seither steht die Landammannrede an der ersten Stelle,
und es folgt die Vereidigung, die einst vorausgegangen war 11. Als solche

gehört diese zu den gewichtigen Dingen, wohl sogar zur Substanz der

Landsgemeinde. Von ihr sei später noch die Rede. In diesem Zusammenhange

sei nur noch erwähnt, daß die Landsgemeinde die Periode der Ver-

10 Die Vorstöße, die auf einen Ersatz des Däniberger Briefes abzielten, fallen in
die Jahre 1895, 1896 und 1921. In den Jahren 1895 und 1896 handelte es sich
vornehmlich um die Einführung eines Landsgemeindeabzeichens. Das Memorial für
1895, S. 99, führt in seiner ablehnenden Begutachtung u. a. aus: «Ueberhaupt würde
das Tragen eines äußern Abzeichens als Ausweis der Stimmberechtigung, heiße
dasselbe nun Rosette oder Cocarde oder Säbel etc., wohl nie auf die Sympathie des Volkes

rechnen dürfen, das seit Jahrhunderten gelandsgemeindet [sie!] hat und das

darin sicher keine Mehrung der Würde und Hoheit der Landsgemeinde erblickte.»
Vgl. Memorial 1896, Landrats-Prot. 1896 (12. Febr.) und «Glarn. Nachr.» vom 12. 2.

96: darnach wäre im Landrate von zwei Seiten der Säbel als passender bezeichnet
worden als der Vorschlag des Eingebers. Es verdient festgehalten zu werden, daß am
Ende des 19. Jahrhunderts jede Erinnerung daran verschwunden war, daß die eigenen
Vorfahren mit dem Seitengewehr die Landsgemeinde besucht hatten. Vgl. endlich
das Memorial 1921, § 24 «Stimmberechtigungsausweis für die Landsgemeinde», Seite
55 ff. Daraus geht hervor: a) 1895 und 96 war ein Abzeichen beantragt, aber
abgelehnt, dagegen auf unberechtigte Stimmbeteiligung eine Buße gesetzt worden, b) 1921

hatte der Landrat Ablehnung des Antrages beantragt, war dagegen einverstanden mit
einer Erhöhung der Buße und der Verlesung einer Warnung nach der Beeidigung.
Die Landsgemeinde aber fügte die Einführung eines Stimmberechtigungsausweises
(Legitimationskarte) laut Antrag hinzu.

11 Vgl. J. M. in den «Glarner Nachrichten» vom 2. Mai 1925.

50



losung aller Aemter nicht nur ohne Schaden überstanden hat, sondern in
die im Jahre 1836 wieder aufgenommenen offenen Wahlen am Ring auch

-die der eidgenössischen Repräsentanten einzubauen vermocht hat12.

Echte Tradition kommt an der Glarner Landsgemeinde zum Ausdruck,
Traditionalismus dagegen, der auch das dem Wandel Unterworfene
festhält, liegt dem Glarner fern, und solches Fehlen mag nun schon etwas zu

seinem Charakter gehören. So hält die Glarner Landsgemeinde, festgefügt
im Wesentlichen, auch technische Neuerungen wie den Lautsprecher ohne

weiteres aus 13, während es mit ihrem innersten Wesen unverträglich wäre,

wollte man ihr nach Appenzeller Art durch eine gemeinsam gesungene Ode

mehr Feierlichkeit geben 14.

Andere scheinbar ebenso leicht zu nehmende Wandlungen müssen

einen ernsteren Grund haben. Wir berühren in diesem Zusammenhange
deren zwei.

Einstens erschien auch der Glarner nie ohne Seitengewehr an der

Landsgemeinde 15. Wer deren Ruhe gestört hatte, wurde — wie wir
gesehen haben — für ein Jahr ehr- und gewehrlos erklärt. Wehrhaftigkeit
und Bürgerrecht waren also eines. Heute erscheint nur noch der appen-
zellische Landmann als Wehrmann an seiner Landsgemeinde. Weder in der

12 Ueber das Los vgl. J. J. Blumer, a. a. 0. I, S. 127 ff. — Die Mitglieder des

Ständerates werden bis zum heutigen Tage an der Landsgemeinde gewählt, und zwar
für die kantonale Amtsdauer von drei Jahren, während die Wahl der Nationalräte
seit der Totalrevision der Bundesverfassung von 1874 der Landsgemeinde abgenommen

ist.
13 Bis zum Jahre 1939 hat sich die Landsgemeinde ohne dieses technische

Hilfsmittel beholfen. Im folgenden Jahre versuchsweise beigezogen, hat es sich bald als
unentbehrlich erwiesen, und man stellte es nicht mehr in Frage, mochte man auch leise

bedauern, «daß es den persönlichen Klang der Rede beeinträchtigte» («Glarner
Nachrichten» vom 6. Mai 1940). Im unmittelbaren Zusammenhang mit der Einführung
des Lautsprechers steht es, daß es heute kaum mehr vorkommt, daß ein Diskussionsredner

von seinem Platze im Ring aus spricht.
14 Ueber das Appenzeller Landsgemeindelied, dessen Einführung erst in das Jahr

1877 fällt, vgl. Ryffel, a. a. 0., S. 308 f. — In Glarus wurde durch diese Komposition
des appenzellischen Landesfähndrichs /. H. Tobler (1777—1838) übrigens einer
außerordentlichen Feier auf dem Zaunplatz die Weihe gegeben, der Fünfhundertjahrfeier
im Jahre 1852. Vgl. «Glarner Zeitung» vom 5. Juni 1852.

15 Für Glarus ausdrücklich bezeugt durch /. J. Leu, Lexikon VIII, S. 574,
übereinstimmend mit seinem Glarner Gewährsmann J. P. Zwicki. /. /. Blumer II, 1,

S. 100 bringt für Glarus keinen speziellen Beleg, wohl aber S. 279 (doch zufällig nur
für die kath. L.G.), während sich Ryffel in diesem Punkte ganz auf Blumer stützt.

51



gelehrten Literatur noch in den Akten und Protokollen vernehmen wir
das geringste darüber, wann dieser Brauch in den anderen Landsgemeindekantonen

und so auch in Glarus in Abgang gekommen sei. Es ist nur eine

Vermutung, wenn wir der Annahme Ausdruck geben, das Eingehen dieses

Brauches könnte mit der Entwaffnung zusammenhängen, die die französischen

Truppen Anno 1798 in denjenigen Gebieten vollzogen, die die Fahne

des Widerstandes entfaltet hatten. Zwar wurden auch hier bald wieder
Waffen beschafft, und gerade für Glarus wissen wir, daß die Entwaffnung

sogar offiziell rückgängig gemacht wurde. Doch seine eigene Waffe, die

altererbte, die sein Stolz und seine Liebe war, bekam der Landmann nicht
zurück. Und so mag jene diffamierende Entwaffnung dem Brauche die

Gcfiihlsgrundlagen entzogen haben, und er mag deshalb bei der

Restituierung der Landsgemeinde nicht wieder aufgelebt sein. Was aber den

Degen der Ratsherren betrifft, den diese ja bis 1872 getragen haben, so

scheint dieser mit jenem alten Brauche des bewaffneten Erscheinens an
der Landsgemeinde keinen Zusammenhang zu haben, vielmehr dürfte er
einfach als Galanteriedegen, als lange festgehaltener Teil aristokratischaltfränkischer

Kleidertracht aufzufassen sein n6.

Oder: In seiner barocken Lustigkeit nehmen wir es zunächst, wenn
wir in einem Briefe von Alt-LanRnmmnnn Job. Peter Zwicki an den

damaligen Zürcher Seckelmeister J. J. Leu den Abzug von der Landsgemeinde
also beschrieben finden: «Worauf von annoch Anwesenden gleich dem

Aufmarsch auch der Abmarsch beschicht und das bis an Herrn Amts-
Landammanns Wohnhaus, der denen Begleitenden, auf zuvor freundlichste
Invitation, mit einer wohlpräparierten Abendsuppen oder Abendmahlzeit

16 Ueber die Entwaffnung des Landes Glarus vgl. /. J. Blumer im 5. Jahrbuch des

H.V.G1. (1869), S. 20 ff., /. Heer, a. a. 0., S. 66. — Kein positives Zeugnis ist im
übrigen dafür anzuführen, daß das Waffentragen 1803 nicht restituiert worden sei,
aber auch keines, das dieses Waffentragen für irgendeinen Zeitpunkt nach 1798

ausdrücklich belegte oder auf eine spätere Abschaffung hindeutete. Wenn Ryffel, a. a. 0.,
S. 194, schreibt: «In Glarus zogen seit 1837 nur noch die eigentlichen Schranken-
herren [die Ratsherren i. e. S.J mit Dreispitz, Mantel und Degen in den Ring, bis
1872 auch diese altertümliche Amtstracht verschwand», so könnte daraus geschlossen
werden, erst im Jahre 1837 sei die Wendung erfolgt. Doch gibt weder Ryffel Belege
dafür, noch haben wir selber für dieses Jahr, für das auch bereits die «Glarner
Zeitung» zur Verfügung steht, irgendwelche Belege, die diese Auffassung stützen könnten,

auffinden können. So halten wir daran fest, daß nach 1798 das Waffentragen
nicht mehr auflebte, wobei wir der Fehlerquelle bewußt sind, die darin liegt, daß für
Dinge, die für die Zeitgenossen zum Bereiche des Selbstverständlichen gehören, vielfach

jegliche Aufzeichnungen und Nachrichten fehlen.

52



pflegt zu regalieren.» 17 Zur Kommentierung ist hier zunächst zu bemerken,

daß die Landsgemeinde der alten Zeit erst um 12 Uhr mittags begann

und den ganzen Nachmittag einnahm. Was aber die Sache selbst anbetrifft,

so wissen wir, daß längst an die Stelle des Privathauses das Wirtshaus

getreten ist. In öffentlicher Gartenwirtschaft pflegen sich bekanntlich
heute die Herren der Regierung mit ihren Gästen von den Mühen des

Tages zu restaurieren. Und das hat wohl seinen tieferen Sinn und guten
Grund. Einstens ließ es sich ja der Glarner, der ein Amt begehrte, wirklich

etwas kosten. Wer die hohen Auflagen — für den Fiskus oder auch

zur Verteilung an die Landleute — nicht zu zahlen fähig oder willens

war, geriet bei der Bestellung mancher Aemter ins Hintertreffen. Wenig
nützten da Verbote, und die Wahl durchs Los zu ersetzen, war doch ein

verzweifeltes Mittel. In diesen Zusammenhang der Auflagen ist wohl jene

Regalierung zu stellen — in der Innerschweiz hatte übrigens das

Landammannmahl noch viel weitere Kreise gezogen, über deren Betrachtung
die gelehrte Literatur ganz übersehen hat, daß auch Glarus dergleichen
hatte —, so ihr Verschwinden im 19. Jahrhundert zu verstehen 1S. Doch

es sei genug vom äußeren Zeremoniell die Rede gewesen, dessen

Wandlungen die Substanz der Landsgemeinde nicht tangiert haben. Einzig der

obligaten Eröffnungsrede des Landammanns sei zunächst noch einige
Aufmerksamkeit geschenkt.

In der geistreichen Einführung in das Wesen der Landsgemeinde, die

vor kurzem einem Kreise schweizerischer Historiker, die zu deren Besuch

ihre Tagung in den Kanton Glarus verlegt hatten, durch einen glarneri-
schen Politiker gegeben wurde, wurde als stehendes Charakteristikum dieser

Rede bezeichnet, daß sie mit der Betrachtung der Weltlage beginne,
die schweizerischen Tagesfragen überblicke, um dann erst die Geschäfte
der Landsgemeinde ins Auge zu fassen 19, und wie der Landammann mache

17 J. P. Zwicki an J. J. Leu, Glarus, den 18./7. Oktober 1753 (Z.B.Z., Ms L 504,
S. 691—706). Von einer «kostbaren Mahlzeit» berichtet für dasselbe Jahr 1753 auch
Th. Spleiß in seiner (handschriftlichen) «Schweizerreise» (zit. von /. Gehring, a. a. 0.,
S. 51), für die 1780er Jahre Zarlauben, Tableaux topographiques de la Suisse, Bd. 8,
S. 159 ff.

18 In derartige Zusammenhänge reihen, wie ich nachträglich sehe, auch Blumer
und Ryffel solche Landammannmähler ein.

19 Gleiches behauptet merkwürdigerweise auch Ryffel, a. a. 0., S. 308 f. — Die
Landammannreden der letzten Jahrzehnte sind in den Glarner Tageszeitungen
vollinhaltlich abgedruckt. Ausgewählte Reden von J. Heer und Ed. Blumer sind in Buchform

gesammelt: Landammann und Bundespräsident Dr. /. Heer: Vaterländische Re-

53



es eigentlich auch jeder Gemeindepräsident an der Frühjahrsgemeinde-

Versammlung seines kommunalen Gemeinwesens.

Solche Gestalt hatte tatsächlich schon die eine oder andere der Reden,

die der glarnerische Landammann an sein Volk gerichtet hat; und diese

Reden mögen zu den eindrücklichsten gehört haben, auch deshalb, weil
Redner und Zuhörer in gleicher Weise von der gefahrdrohenden
internationalen Situation bewegt waren. In den allerletzten Jahren wurde so

gesprochen, auch im Jahre 1938 schon, Eduard Blumer hat bereits in der

Zeit des ersten Weltkrieges zu zwei Malen (am 2. Mai 1915 und am 11. Mai
1919) solche Dreiteilung seiner Rede zugrunde gelegt, und er konnte sich

dabei berufen auf den von ihm verehrten Landammann Joachim Heer, der

in der ähnlich kritisch-drohenden Zeit der nationalen Zusammenballung

unserer Nachbarstaaten, am 31. Oktober 1869, seiner Eröffnungsrede
diese Gestalt gegeben hatte.

Um ein feststehendes Redeschema aber handelt es sich nicht, viel eher

um die Ausnahme. Ein solches Schema gibt es gar nicht, vielmehr sind die

Landsgemeindereden der neuen Zeit in der Form frei und sehr persönlicher

Gestaltung fähig, wenn sie nur ihrer Aufgabe treu bleiben, in die

Aufgabe des Tages einzuführen und diese irgendwie den größeren
Zusammenhängen einzuordnen. Das «LTnmittelbar zu Cott», das Leopold von
Ranke für jeden Geschichtsbereich in Anspruch nimmt — wo sollte man es

stärker spüren als eben im Ring der souveränen Landsgemeinde, «des

obersten Gewalts» im Lande. Dem hat der Landammann irgendwie
Ausdruck zu geben.

Wir fassen noch ins Auge, welches der Geist der Reden der beiden
wohl bedeutendsten Landammänner der letzten hundert Jahre war und
werfen einen Blick auf einige zufällig erhaltene Reden früherer Zeiten.

Ein gewisser Optimismus ist in den Reden von Joachim Heer und
Eduard Blumer nicht zu verkennen. Aber es ist nicht jener blinde
Fortschrittsglaube, der anderwärts so gerne politischen Aeußerungen der Zeit
das Gepräge gibt. Es ist vielmehr ein starkes republikanisches Selbstgefühl,
das beim älteren laut und vernehmlich, beim jüngeren nur noch blaß und
verschwommen religiös begründet ist. Im Grunde besitzt man hier seit
Jahrhunderten, was andere erst mühsam erstreben, und diese einzigartigen
demokratischen Formen, die feststehen, dürfen längst als Instrument für
den Ausbau der Volksgemeinschaft dienen. In diesem republikanischen

den, herausgegeben von Gott.fr. Heer, Zürich 1885; Reden von Landammann Eduard
Blumer, ausgewählt und eingeleitet von Dr. H. Trümpy, Glarus 1926.

54,



Selbstgefühl, das allem blassen Fortschrittsenthusiasmus fern ist, darf wohl

spezifisch Glarnerisches gesehen werden, etwas was mit jener Nüchternheit,

von der im Titel unserer Arbeit die Rede ist, in Verbindung stehen

mag.
Und nun fragen wir noch, wie sich denn die glarnerische

Landsgemeinde-Beredsamkeit in noch älteren Zeiten ausnehme, welchen Ursprung
sie habe. Es ist uns genugsam bezeugt, daß auch in älteren Zeiten die

Landsgemeinde durch eine Rede — «Anrede», «Sermon», «Oration»,

«Harangue» sind die technischen Ausdrücke unserer Quellen — eröffnet
wurde. Ueber ihren Inhalt berichten die Protokolle indessen nichts, und

eine Presse gibt es ja damals kaum. Doch lassen uns die je zwei Reden, die

uns aus dem 17. und 18. Jahrhundert ihrem Hauptinhalt nach überliefert
sind, deutlich genug erkennen, daß es dem nüchternen Glarner von jeher
am Herzen lag, seine Sorgen mit weiteren Gesichtspunkten in Verbindung
zu setzen, um für sie die rechte Abhilfe zu finden, sei es, daß er die Mächte
der Geschichte oder das Reich der Werte beschwor, schließlich aber alles

auf den Höchsten bezog und es ihm anheimstellte.
So hat Landammann Bussi20 im Jahre 1679 darzustellen unternommen,

«mit was für einer tapfern Faust und herrlichen Taten die in ganz Europa
so trefflich bekannte Eidsgcnössischc Hand wider alle fürstlichen unbilligen
feindlichen Anforderungen [sich] heldenmütig widersetzt und [die
Eidgenossenschaft] in diesen so hohen Stand gebracht» hat.

Aber das scheint nicht geschätzt, ja, als überflüssig empfunden worden

zu sein. So unternahm es Bussi im folgenden Jahre, 1680, seinem «an-
sähenlichen Auditorium» darzulegen, welches die «gemeinen Staatsregeln»
oder vielmehr «der Staaten Säulen» seien, «ohne welche kein Regiment
lang kann bestehen». «Neben der Gottesforcht, so vorauserfordert wird»,
gibt es nach Bussis Auffassung vier solcher Säulen, nämlich Gerechtigkeit,

gute Polizei, das Kriegswesen und der «obcrkeitüche Seggel». Obrigkeit

und Richter sollen sich der Gerechtigkeit unterwerfen, «weilen dadurch
das Gute gepflanzt und das Böse alles Emsts usgerütet wird». Im Dienste
der Gerechtigkeit muß eine wahre Polizei oder politische Regierung
stehen. In «unsern gefreiten Landen» ist das «eine democratische

Regierung»; diese soll «zu gemeinen Wäsens Wohlfahrt administrieren». Eine

20 Daniel Bussi, 1629—1699, Sohn und Enkel von Landammännern, teilte sein
Leben zwischen französischen Kriegsdiensten und der Bekleidung von Landesämtern.
Katholischer Landammann war er von 1679—1681 (nach Kubly-Müller, 46. Jb. des

H.V.GL, 1932, S. 113 ff.).

55



«namhafte Grundsül» ist auch das Kriegswesen. Weil aber in unsern Orten

stehende Heere nicht bräuchlich sind, sind regelmäßige Uebungen in
den Waffen notwendig, «damit im Fall der Not sie sich dero geschicklich
könnind bedienen» 21. Neben den drei genannten Dingen ist endlich «auch

des Obrigkeitlichen Seggels genügsame Vorsehung zu Erhaltung eines

freyen Standes notwendig». Es ist nötig, daß man «in unsern Landen» sich

dieser Dinge höchstens befleiße, «damit so edler Stand und dessen edle

Freyheit zu Lob des hochen Gottes ersprießlicher gedeihe und [sie]
des gemeinen Wäsens Nutzen auch wider alle Mißgünstigen mannlich
beschützen mögind» 22.

Noch gewichtiger ist die Rede, die der bedeutende Landammann

Johann Peter Zwicki23 an der gemeinen Landsgemeinde des Jahres 1726

hielt. Durch einen ausführlichen Bericht über die Landsgemeinden jenes

Jahres, den wohl Hauptmann Caspar Streiff an J. J. Leu in Zürich
erstattete, haben wir Kunde davon 21. Weniger von den objektiven staats-

21 Diese Forderung steht offenbar mit den im Zeitalter Ludwigs XIV. sehr aktuellen

eidg. Defensionalbestrebungen im Zusammenhang. Im Kanton Glarus waren gerade
in jenen Jahren wichtige militärische Reformen vorgenommen worden, indem im
Jahre 1678 «statt der 100 Geharnischten ebensoviele Füsiliere, mit der nötigen
Munition versehen, von den Tugwcn gefordert wurden». Vgl. Blumcr II, 1, S. 279 ff. Die
Muskete wurde überhaupt allmählich durch die Flinte verdrängt. Der Kontrolle der

Selbstbewaffnung dienten u. a. die jährlichen «Landesmusterungen mit denen

seit der Entstehung des eidg. Defensionales militärische Uebungen verbunden
wurden». Doch fehlen gerade für Glarus alle diesbezüglichen Beschlüsse für die Zeit
nach 1680. — Aehnliche Forderungen ein halbes Jahrhundert später bei /. It.
Tschudi. Vgl. Ad. Dätsch, J. H. Tschudi und seine «Monatlichen Gespräche». Frauenfeld

1943, S. 202 f.
22 Das Manuskript dieser Rede, aus der auch diejenige des vorangehenden Jahres

zu erschließen ist, findet sich in der «Sammlung verschiedener Handschriften»
(Landesarchiv Glarus Z IV, 2), Bd. 4, S. 1—4. Den Hinweis darauf verdanke ich der

Freundlichkeit von Herrn Dr. Winteler.
23 Johann Peter Zwicki, 1692—-1779, studierte nach den Angaben von Kubly-

Müller (46. Jb. des H.V.G1., S. 190 ff., mit Bild) am Carolinum in Zürich. Er war
materiell unabhängig und diente seinem Lande in vielen Aemtern, so dreimal (1726—1729,

1736—1739, 1756—1759) als ev. Landammann, zahlreiche Male vertrat er es an

eidgenössischen Tagungen. Materialien zu einer Darstellung des inneren Werdeganges
wie der Gestalt dieses offenbar bedeutenden Mannes fehlen. Zu den bei K.-M.
verzeichneten dürftigen Unterlagen treten jetzt noch Z.s Briefe an J. J. Leu im Bande Ms

L 504 der Z.B.Z. hinzu.
24 Z.B.Z., Ms L 504, S. 313—324. — Caspar Streijf, 1705—1768, der u. a. Landvogt

in den beiden ennetbirgischen Vogteien Mayental und Luggarus (Locarno) war,

56



politischen Erfordernissen als von dem menschlichen Moment im Staatsleben,

doch auch dieses in die höchsten — nunmehr auch historischen —
Zusammenhänge gestellt, ist hier die Rede.

«Das Thema war ,inconstantia, nihil constantius'», heißt es in diesem

Bericht. Auf schulgerechte Weise, wie es die Logiker des Zürcher Caroli-

nums, dessen Schüler er war, ihn einst gelehrt haben mögen 25, entwickelte

Zwicki dieses Thema 26, mit dem er eines der Urverhältnisse des Daseins

zum Gegenstand seiner Antrittsrede machte, auf das tiefere Geister immer
wieder den Finger gelegt haben. Denken wir nur an den alten Otto von

Freising, der in seinem Geschichtswerk De duabus civitatibus die rnuta-

bilitas der einen der stabilitas der anderen Welt gegenüberstellt. Oder

erinnern wir uns Grimmelshausens Simplicissimus, für den in der Welt
ebenfalls nichts beständiger ist als die Unbeständigkeit. Dem Weltempfinden

des 17. Jahrhunderts, wie es im Roman und in der Lyrik zum
Ausdruck kommt, lag der Appell an den Unbestand und die Vergänglichkeit
der Welt ganz allgemein besonders nahe. Aber während ein Simplicissimus
durch das Innewerden dieses Urverhältnisses zur endgültigen Weltflucht

getrieben wird 27, gibt es unserem Landammann nur den Hintergrund ab,

ist in dem Band mit manchen Schreiben an Leu vertreten, die seine Unterschrift
tragen. Der Schriftvergleich läßi Streiff mit großer Wahrscheinlichkeit auch als Verfasser

dieser Landsgemeinde-Relation, die keine Angabe über den Verfasser enthält,
bezeichnen. Diese überliefert außer der ausführlichen Wiedergabe von Zwickis Rede

auch wichtige sachliche Angaben, die das Landsgemeinde-Protokoll nicht enthält.
25 An der Zürcher Bildungsanstalt, die Zwicki in seiner Jugend durchlief, wurde

die Rhetorik nicht nur an Hand der alten Autoren (vgl. F. Paulsen, Geschichte des

gelehrten Unterrichts, Lpz. 1885, S. 228 ff.) gelehrt, sondern es waren dafür sechs

Wochenstunden eigens angesetzt, und der Geschichtsschreiber der Schule versichert

uns, der Unterricht habe sich auf rhetorische Lehrbücher gegründet. Vgl. Hans Nabholz,

Zürichs Höhere Schulen von der Reformation bis zur Gründung der Universität,
1525—1833 (in: Die Universität Zürich 1833—1933 und ihre Vorläufer. Festschrift,
bearbeitet von Ernst Gagliardi, Hans Nabholz und Jean Strohl, Zürich 1938), S. 56/
57. Derartiges vermuten wir beim Studium der Rede denn auch, doch scheint es nicht
mehr festzustellen möglich, welches diese Lehrbücher waren. Auch von allgemeineren
Bereichen her läßt sich in dieser Hinsicht nichts Konkretes beitragen, da die politische
wie die Kanzel-Beredsamkeit jener Zeit bis heute so gut wie unerforscht ist. Vgl.
Leutfrid Signer, Die Beredsamkeit (in: Barock in der Schweiz, Einsiedeln 1930);
derselbe: Die Predigtanlage bei P. Michael Angelus von Schorno, 1631—1712, Assisi
] 933). Ueber die allgemeine Bedeutung der Rhetorik im 17. und 18. Jahrhundert vgl.
E. R. Curtius, Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter, Bern 1948, S. 85.

26 Vgl. E, R. Curtius, a. a. 0., S. 90.
27 Ausgabe von Max Wehrli, Zürich 1944, Buch 5, Kap. 23 und 24.

5
57



vor dem er den Tag seines Wirkens und dessen Forderung recht erfassen

kann.

Im ersten Teil seiner Rede sprach Zwicki vom Wandel der Dinge,
indem er General- und Personalveränderungen unterschied. Ausführlicher

dort, knapper hier sprach er von der «Veränderung des Volks Gottes»,

von den «Abänderungen der vier Monarchien», endlich von den «Veränderungen

in unserem Vaterland». Zwicki gewährt uns damit einen tiefen

Einblick in die Zeitanschauungen vom Aufbau der geschichtlichen Welt
und läßt uns erkennen, daß diese bis in unser abgelegenes Bergtal das

Denken und Verstehen prägten, und zwar bei beiden sonst so zerrissenen

Konfessionsteilen. Dieses Nebeneinander von Heils- und Profangeschichte,
dem auf der altgläubigen Seite eben noch Bossuet in seinem «Discours

sur l'histoire universelle» (1681) klassischen Ausdruck gegeben hatte,

lag, wie wir hier einmal mehr sehen, auch dem Geschichtsdenken der
Reformierten zugrunde. Eben um die Jahrhundertwende war am Zürcher Ca-

rolinum an die Stelle von Sleidans «De quattuor summis imperiis» (1556)
Heinrich Altings Geschichtskompendium getreten2S. Dieses behandelte

hintereinander die Heilige Geschichte, die es als «narratio de creatione
mundi et Ecclesia Dei in mundo» definierte, und die Historia profana,
die als «narratio de monarchiis» auftrat. Die «Monarchiae», von deren

Abfolge bei Bossuet wie bei Alting wenigstens die eine Tafel des

Geschichtsbildes gefüllt ist, sind die klassischen vier Imperia Sleidans, die
erstmals in der Vision des Propheten Daniel auftraten und seither das

ganze christliche Altertum und Mittelalter hindurch, zum Teil in
Konkurrenz mit anderen Aufbauideen der Geschichtserzählung zugrundegelegt
worden waren. Die Humanisten hatten dieses Schema verlassen, ihre neue
Vision, die zwischen den gelobten Zeiten des Altertums und der Neuzeit
das dunkle Mittelalter einschob, aber noch nicht zu allgemeiner Geltung
gebracht, als Reformation und Gegenreformation es neuerdings aufnahmen
und auch in den Schulunterricht einführten 29. Von der vierten dieser Ge-

28 Henrici Alting (1583—1644), Theologi Palatini, Historiae sacrae et profanae
Compendium Zürich 1691. — Ueber die Verwendung dieses Lehrbuches im
Unterricht des Carolinums vgl. Nabholz, a. a. 0., S. 58.

29 Vgl. Eduard Fueter, Geschichte der neueren Historiographie, Mch. und Berlin
1911, S. 288 ff., 186 ff. Was den glarnerischen Bereich anbetrifft, so darf in seiner

ganz besonderen Weise Aegidius Tschudi als repräsentativ für den Humanismus
genommen werden. Bei ihm stehen Griechen und Römer auf der einen, die Eidgenossen,
deren Geschichte sein Lebenswerk galt, auf der anderen Seite. Aus dem Studium

58



Schichtsepochen oder dem Römischen Reiche sprach Zwicki nun so, daß er
zunächst das Römische Reich vor der Teilung nannte, hernach eine

Bemerkung über das orientalische Reich einfließen ließ, endlich von dem

okzidentalischen «nach geschehener Aufhebung durch die Barbaren und

Wiederherstellung durch Carolum M. bis auf heutigen Tag» redete und

«nachwies», «doch ohnspezifizieret, daß auch dieses bishero große
Abänderungen erlitten». «Bis auf heutigen Tag», das heißt, daß auch Zwicki
selbst (mit seinem Geschichtskompendium, das die Geschichte der vierten
Monarchie bis auf Kaiser Ferdinand II. herabführte) sich dieser letzten

Monarchie noch angehörig fühlte 29a. Nach ihr konnte nur das Ende, der

jüngste Tag, kommen.
Manche Stelle der Rede weist daraufhin, daß Zwicki sich nicht

ausschließlich auf solche Schulerinnerungen verlassen hat. Vollends aber ließ

er diese hinter sich, wie er auf die «Abänderungen unseres Landes» — es

ist nicht die Eidgenossenschaft, sondern nur das Land Glarus, was er hier
im Auge hat, und es entsteht durch dessen Einbeziehung ein abermaliges,
unaufgelöstes Nebeneinander — zu sprechen kam und da die Erringung
der «seelischen Freiheit» «nach einigen durch St. Felix und Regula, nach

andern durch St. Fridoh'num» und die der «leiblichen Freiheit durch die
Schlacht zu Näfcls 1 388» als Grundtatsachen der Geschichte seiner Heimat
erwähnte. Hier können wir zum Verständnis nicht auf seine Bildungsgrundlagen

zurückgreifen — erst seit 1715 wurde an der erwähnten Zürcher
Lehranstalt das Fach der vaterländischen Geschichte gelehrt —, noch
vermögen wir seine nächsten Genossen zu erblicken. Johann Heinrich Tschudi
aus Schwanden, dessen «Chronik» ein Dutzend Jahre vorher erschienen

ist, hat darin nicht auf diese Weise von der glarnerischen Freiheit
gesprochen, in seinen «Monatlichen Gesprächen», zu deren Lesern Zwicki
wohl gerechnet werden darf, finden sich immerhin gewisse Anklänge 30.

der griechischen und römischen Geschichten erlernte er «die Exempel der Zustände
und Abänderungen [!] der Republiquen». Vgl. die Einleitung von Joh. Rud. Iselin zu
seiner Ausgabe des Chronicon Helveticum, Basel 1734, S. 3.

29a Hier schimmert, lange nach 1648, ein Reichsbewußtsein, ein Reichszugehörigkeitsgefühl

nicht politischer, sondern metaphysischer Art durch. Andere werden für
dieses Phänomen andere Belege beibringen können. Aus dem isolierten Zeugnis lassen

sich vorerst keine Schlüsse ziehen.
30 Johann Heinrich Tschudi, Beschreibung des lobl. Orts und Stands Glarus...,

Zürich 1714. Vgl. auch die von 1714 bis 1725 durch T. herausgegebenen bzw. verfaßten

«Monatlichen Gespräche». Ueber J. H. T.: Ad. Dütsch, Johann Heinrich Tschudi
und seine «Monatl. Gespräche», Frauenfeld 1943, speziell S. 192 ff.: Tschudi als na-

59



Wo sonst in glarnerischer oder eidgenössischer Umgebung Aehnliches
gesucht werden müßte, wüßte ich nicht zu sagen. Ein starkes Freiheitsbewußtsein,

eine Vorstufe jenes republikanischen Selbstgefühles, von dem

wir hörten, erfüllt Zwicki. Verlust und Wiedererlangung der Freiheit waren

übrigens auch die Kriterien, nach denen er weiter oben die Exempla
für die Veränderungen beim Volke Gottes ausgewählt hatte. Aber es ist
das Freiheits- und Souveränitätsbewußtsein des Standeshauptes eines

regierenden Ortes. Von daher nur läßt sich verstehen, wie Zwicki nach der

Erwähnung der Schlacht bei Näfels fortfahren kann, «als durch die wir
in Stand kommen, nicht nur eigener Herr zu seyn, sondern auch andere

z. T. aliein, z. T. mit andern zu beherrschen». Wir fügen bei, daß erst fünf
Jahre seit dem Aufstand der Glarner Untertanen in Werdenberg verflossen

waren. Johann Heinrich Tschudi, den wir oben zu zitieren Anlaß hatten,
hat sich ja übrigens darüber ebenfalls in streng patriarchalisch-legitimisti-
scher Weise geäußert31.

Wir schieben ein, daß hier der Prototyp zu der oben erörterten Spielart

der Landammannrede neuester Zeit gesehen werden kann, aber

Ausgangspunkt ist hier nicht ein Blick auf die planetarische Weite der Gegen-

warts-Weltpolitik, sondern auf Schöpfung und Sündflut32, Werden und

Vergehen als Signum des geschichtlichen I^ebens. und. unausgesprochen,
den jüngsten Tag als das Ende dieser irdischen Dinge. Eine Einheit und
Größe der Weltanschauung schimmert durch das nicht ganz aufgelöste
Nebeneinander der Bereiche noch durch, wie wir sie bis heute nicht
wiedergewonnen haben.

Doch wir stehen eigentlich erst bei den Prämissen der Rede von I_,and-

ammann Zwicki. Was er daraus macht, wie er in die Geschäfte des Tages
einmündet, gilt es noch zu sehen. Bei den Personalabänderungen, von
denen zu sprechen er sich noch vorgesetzt hatte, wirkt blaß, was aus den

beiden ersten Rubriken ausgezogen ist, um so lebendiger, was das eigene
Land betraf, wo er u. a. von den «Abänderungen des Florierens und
Wohlstands des einten und andern Geschlechts, wie eins das andere abgelöst»,

tionaler Erzieher; Hans Hubschmid, Gott, Mensch und Welt in der schweizerischen
Aufklärung. Eine Untersuchung über Optimismus und Fortschrittsgedanken bei J. J.

Scheuchzer, J. H. Tschudi, J. J. Bodmer und I. Iselin, Phil. Diss. Bern, Affoltern 1950,
S. 42—104.

31 Monatl. Gespräche 1721, XVIII/326 f., vgl. Dütsch, a. a. 0., S. 213 f.
32 Wir tragen hier nach, daß Zwicki als erste «Hauptveränderung» beim Volke

Gottes den «Untergang desselben in dem Sündflut» genannt hatte.

60



sprach. Nun wandte er sich zum Anlaß seiner Rede, der Uebernahme des

Landammannamtes durch ihn selbst. Er bemerkte, «daß er selbst werde

unterworfen sein derjenigen Unbeständigkeit, die die anderen durch ihre

Abänderungen erlitten» und daß diese Unbeständigkeit in der Zukunft
die gleichen «Wiirkungen und Folgen» haben werde. «Der einte hoffe

Besseres, der andere Schlimmeres von einem jeweiligen Amtmann». «Hieran

seye wenig gelegen, wenn ein jeder nur auf sich selbsten sehe, daran

aber das Mehrere». Aber nicht nur die Landammänner sind der Unbeständigkeit

unterworfen, die Inconstantia, so räumt Zwicki ein, könnte auch

vor der Substanz des vaterländischen Lebens einmal nicht halt machen:

«Es könnte unsere zweifache Freiheit abgeändert werden.» Da müßten

wir uns im Aufblick zu Gott und in der Erfüllung der gegenseitigen Pflichten

«bemühen, das was wir haben, zu behalten.» Das werde gelingen, wenn
die Häupter der beiden Religionen einträchtig seien — den abtretenden

Landammann Reding konnte er in dieser Hinsicht loben, von Landstatthalter

Tschudi das beste hoffen 33
—, wenn Hoch und Niedrig einander

die Hand biete 34, wenn die «untern gehorsamen dem Oberen nach dem

Spruch Pauli an die Römer 13» 35.

«Aus diesen Dingen werde fließen dies:
Fried und Gerechtigkeit werden bleiben,
Seel- und Leibesfreiheit kontinuieren,
Nach der Zeit wir beschenkt werden mit freier Vergnügung,
welches er dann allen und jedem herzlichst anwünsche.»

33 Franz Karl Reding von Biberegg, 1669—1745, war katholischer Glarner
Landammann von 1724—1726. v. Redings Vater war in jungen Jahren als Fähndrich in
fremden Diensten gefallen, seine Mutter, eine Müller von Näfels, kehrte nun mit
ihren Kindern nicht nach Schwyz, der Heimat des Vaters, sondern in ihre eigene Heimat

zurück, wo der Sproß des altberühmten Schwyzer Geschlechtes rasch zu hohen
Ehren aufstieg. — Joseph Anton Tschudi, 1683—1754, von Glarus, war der Schwiegersohn

von F. K. Reding von Biberegg. Er w7ar Offizier in neapolitanischen Diensten; in
der Heimat bekleidete er mehrere hohe Aemter, 1726 wurde er Landesstatthalter, von
1729—1731 bekleidete er als Katholik das Landammannamt (nach K.-M., 46 Jb. des

H.V.GL, S. 186 ff. und 193 ff.). — Zwicki sah offenbar in dem gemeinsamen Besitz
der «seelischen Freiheit» genügsame Grundlagen für eine derartige Politik der
Concordia. Für seine Person betätigte er sie auch darin, daß er jedem. Landmann, nicht
nur seinen Konfessionsgenossen, auf den Tag seines Ablebens einen Gulden testierte.
Gewisse Anklänge an Z.s Maximen finden sich schon bei /. H. Tschudi, Monatl.
Gespräche 1715, XV, 245 f., vgl. Dütsch, a. a. 0., S. 192 ff., 195. Ueber derartige
Concordia nach der Seite der Toleranz gewendet vgl. Dütsch a. a. 0., S. 148, Hubschmid,
a. a. 0., S. 68 ff.

61



Vierzig Jahre später hatte sich das geistige Antlitz der Welt auch im
Kanton Glarus geändert. Landammann Bartholome Marti36, nachmals

Generalmajor in den Diensten der Vereinigten Niederlande, dessen

Landsgemeinderede vom 4. Mai 1763 uns wenigstens in knappem Referat
überliefert ist37, betrachtete die weisesten Männer als die «Grundsäulen des

blühenden Flors ihres Vaterlandes» und als Musterstaaten stellte er «jene

großen Republiken Theben, Sparta, Karthago und Rom» auf. Wir wissen

nichts Positives über Landammann Martis geistige Herkunft. Aber wir
gehen wohl nicht fehl, wenn wir in dieser normativen Auffassung antiker

Republiken ein fernes Echo der Schule J. J. Bodmers zu spüren glauben.

Der Basler Ratsschreiber Isaac Iselin vermochte den wahren Staat

hienieden nirgends beispielhaft verwirklicht zu sehen 38. Seine Stimme

aber glauben wir zu vernehmen, wenn das Referat über Martis Rede also

endigt: «So lang sie also die Bahn der Tugend und Gerechtigkeit betraten,

so waren sie in dem gesegnetsten Stande; da aber die Laster unter ihnen

34 So ergänze ich diese kaum lesbare Stelle dem Sinne nach.

35 Rom. 13, v. 1—7.

36 Bartholome Marti, der von 1715—1786 lebte, war evangelischer Landammann

in den Jahren 1761 bis 1764. B. Marti, Sohn eines Landammanns, bildete sich offenbar

weniger durch Schulen als durch die Magistraturen und fremden Ofiiziersstellen,
die er von früh auf abwechselnd bekleidete. (K.-M. im 47. Jb. des H.V.GL, 1934, Seite

210 ff., Bild nach S. 210.)

37 Monatl. Nachrichten Zürich 1763, S. 63.

38 Philosophische und patriotische Träume eines Menschenfreundes, 2. Aufl.,
Zürich 1758. Am Schlüsse des Traktates sind die Idealtypen der «Glückseligen Republik»
(S. 300—302) und des «Patrioten» (S. 303—327) gezeichnet, für die es in keiner
Epoche adäquate Verwirklichungen gibt. In bezug auf Tugend und Laster als Weg

zur Glückseligkeit oder zum Ruin der Gemeinschaft finden sich gerade in diesem

Iselinschen Traktate reichste Belege. Ueber Iselin vgl. Ulrich Im Hof, Isaac Iselin.
Sein Leben und die Entwicklung seines Denkens bis zur Abfassung der «Geschichte

der Menschheit» von 1764, 2 Bde., Basel 1947. — Hier mag angemerkt sein, daß in
der Schinznacher Helvetischen Gesellschaft Glarner von Anbeginn gut vertreten wa-

ren. Die Durchsicht der «Verhandlungen» dieser gemeineidgenössischen vaterländischen

Vereinigung, die ich der Freundlichkeit meines Bruders Dr. Chr. Vischer in
Basel verdanke, ergibt, daß Cosmus Fleer (I.U.D. der Univ. Basel, Landammann 1771

bis 1774) in den Jahren 1764, 65, 66 und 68 in Schinznach anwesend war, wo er für
1769 zum Vorsteher gewählt wurde, in welchem Jahre er aber wegen Krankheit nicht
erscheinen konnte. Als weitere Mitglieder tauchen auf ein Baron Tschudi 1765, ein
Ratsherr Zwicki 1768 und 1777, wo er in die Kommission gewählt wurde. Als Gäste

aus Glarus sind u. a. verzeichnet C. Heers Sohn Nikiaus Heer (helv. Regierungsstatthalter

in Glarus seit 1799) 1774, Candidat Trümpy 1792.

62



zu herrschen anfingen, so erfolgte ihr kläglicher Untergang und gänzlicher

Zerfall, wo sie unter ihren eigenen Trümmern begraben wurden. Er

applizierte es auf unsere Republik und zeigte, daß unser glückliches oder

unglückliches Schicksal von unserem Verhalten abhangen werde und

wünschte, daß der oberste Regent Himmels und der Erden zu den

vornehmenden Geschäften sein himmlisches Gedeihen gebe.»

So viel zur Geschichte der Landammannrede.

Es kommt auf die Person des Landammanns an, wie stark er das

Ueberweltliche beschwört, ob er mehr nur in einer formellen Floskel oder

aus innerstem Bedürfnis am Ende seiner Ausführungen Gottes Hilfe und
Gnade anruft38a. Unabhängig von allem Persönlichen ist das religiöse
Element, das die Vereidigung auszeichnet.

Man hat schon vom Sakralen, das der Landsgemeinde eigne, gesprochen

39 und damit wohl an das das Belieben des Einzelnen Uebersteigende,
das die Folge der Generationen Verbindende und Ueberwölbende, das

allem Wandel der Zeiten Trotzende der Landsgemeinde, das «Unverrückbare»,

das diese nach dem Ausdruck eines alten Memorials darstellt 40,

gedacht. Es ist denkbar, daß dieses «Sakrale» auch ohne die ausdrückliche

religiöse Bindung, die die Vereidigung bis zum heutigen Tage enthält, zur
Auswirkung käme. Tatsache ist, daß sich die Vereidigung bis heute erhalten

hat, daß in ihr das einzige nicht nur herkömmlich, sondern gesetzlich
fixierte überweltliche Element der Glarner Landsgemeinde repräsentiert
ist, daß aber auch dieses dem geschichtlichen Wandel unterworfen und
mehr als einmal radikal in Frage gestellt war. Wesen und Werden dieses

die Volksgemeinschaft stärkenden, sie aber zugleich transzendierenden
Aktes haben wir am Ende des ersten Teiles unserer Untersuchungen noch
ins Auge zu fassen.

Ueber Geschichte und Problematik des Eides hat sich vor vielen Jahren
der Baster Rechtsgelehrte und Staatsmann Carl Christoph Burcknaral ge-

38 a In ein förmliches Gebet lief die Rede von Landesstatthalter Weber an der
außerordentlichen Landsgemeinde vom 20. Mai 1861 aus, die unter dem Eindruck des

fürchterlichen Brandes von Glarus tagte. «Alle Häupter entblößten sich mehr als
einmal», heißt es in dem mit CFG. gezeichneten Landsgemeindebericht der «Basler
Nachrichten» vom 22. Mai 1861, «als er wiederholt hervorhob, daß Glarus, inmitten der
schweren Heimsuchung, an Gott einen sichern Hort habe, und besonders, als er seine
Rede mit einem schönen Gebet schloß, das gewiß von jedem Zuhörer im Herzen
mitgebetet wurde».

39 «Glarner Nachrichten» vom 6. Mai 1944 (Dr. Hans Trümpy).
40 Memorial 1874, S. 7.

63



äußert41. Er faßt Christi Gebot und die Wirklichkeit der Welt ins Auge.
Der Eid entstammt seiner Auffassung nach der Sünde; «ohne sie wäre er

überflüssig, ja und nein wären vollgenügend und würden Clauben finden,
wie wenn Gott selbst sie spräche». Aber auch in dieser bösen Welt müssen

«Vertrauen, Wahrhaftigkeit, Gewissenhaftigkeit bestehen und wirken, wenn
menschliches und staatliches Dasein möglich sein soll. Und so sucht man
einen Weg, jenem ja und nein seine angestammte Vollkraft wieder zu

verleihen, indem es als ein sündloses und wahres, als göttlichen Ursprungs
teilhaftes und daher untrügliches gekennzeichnet wird: der sündige Mensch

kehrt zu Gott zurück, ruft ihn zum Zeugen der Wahrheit seiner Versicherung

und zum Rächer, wenn sie unwahr sein sollte Der Eid ist ein

Appell von der sündigen, irdischen Menschennatur an die sündlose
überirdische Gottesnatur».

Von daher läßt sich die Form des politischen Eides, wie er in Glarus

von den ältesten Zeiten bis an den Beginn des letzten Viertels des 19.
Jahrhunderts Geltung hatte, verstehen. «Zu Gott und den Heiligen» wurde der
Eid geschworen — wobei die Evangelischen «die liehen Heiligen»
wegließen, die Katholiken diesen Zusatz leise nachklingen ließen 42

—, mochte

er im übrigen den oder jenen Inhalt haben; es gab Amtseide der verschiedensten

Art, «Gemeiner landlütten eid» ist nur eine von den zahlreichen
Eidesformeln 43. Für alle aber galt jener Zusatz «Was der Eid ausweist

41 Carl Christoph Burckhardt, Eid, Staat und christliches Gewissen, 1894 (in:
C. Chr. B., Schriften und Vorträge, mit einem Geleitwort von Dr. W. Vischer und
einer biographischen Einleitung von Carl J. Burckhardt, Basel 1917, S. 225—244). —
Vgl. auch die beachtenswerten Reflexionen über den Eid in der Neueren Glarner
Chronik von Christoph Trümpy, 1774, S. 153 ff.

42 Siehe B. Becker, «Basler Nachrichten» vom 7. Februar 1872 (rückblickend auf
die dreißiger Jahre, die er als Jüngling miterlebte). Neudruck: Bernhard Becker, Die
Glarner Landsgemeinde. Berichte und Reflexionen. Herausgegeben von Eduard
Vischer. Glarus 1952.

43 Das Landsbuch des Kantons Glarus, Glarus 1807, Bd. I, S. 2—6, enthält zehn
verschiedene Eidesformeln (eines Landammanns Eid; eines Seckelmeisters Eid; der
Häupter, Ratsherren und Richter Eid; eines Landschreibers Eid; eines Weibels und
Läufers Eid; der Prokuratoren Eid; eines Waagmeisters Eid; der Landleuten Eid;
Eid der Herren Räte, Geistlichen und sämtlicher Landleuten an den besondern
Landsgemeinden; der Niedergelassenen Eid), alles in der Fassung von 1803. Aeltere Fassungen

der verschiedenen Amtseide, wie sie sich im Alten Landbuch finden, sind publiziert

durch J. J. Blumer (in: Zeitschr. f. Schweiz. Recht, V, Basel 1856, Abtl.
Rechtsquellen, S. 131 ff., S. 169). — Die hochaltertümlichen Formulierungen der Folgen
des Meineides liegen vor in dem gedruckten Landsbuch von 1807, § 12, S. 6/7. Titel

64



und sagt» 44, wo in der Tat Gott als Rächer herbeigerufen wird für den

Fall, daß der Eid unwahr sein sollte. Auf drei verschiedene Weisen wird
dem Gleichen Ausdruck gegeben. Die erste Formulierung sei wörtlich

hergesetzt:
«Da ich falsch oder unrecht schwöre, soll mich Gott der Vater, mein

Erschaffer, Gott der Sohn, mein Erlöser, und Gott, der heilige Geist, mein

Heiligmacher, ausschließen und absondern von der ganzen Christenheit
und mir nicht mehr zu Hilfe kommen, wenn sich an meinem letzten Ende

mein Leib und Seel voneinander scheiden tut.»
Nur erwähnt sei, daß offenbar zeitweilig mit der Auffassung, man

beschwöre gewisse Pflichten, die andere konkurrierte, Landainmann und

Landleute gelobten sich gegenseitig Treue, eine Art Uebertragung des

Lehenseides also auf demokratische Verhältnisse 45.

Auf alle Fälle handelt es sich hier um Hochaltertümliches, und es ist zu

verstehen, daß es sowohl radikale Anfechtung erfuhr, als daß der Versuch

gemacht wurde, es mit den geänderten Auffassungen und Zeitverhältnissen
besser zu vereinbaren.

Politischer wie gerichtlicher Eid wurden allezeit in Frage gestellt
entweder vom Glauben oder vom Unglauben her, das heißt von Menschen,
die Christi Gebote geradlinig in die Welt einführen wollten, wie etwa die

Täufer, von solchen, die an der Fruchtlosigkeit der im Aufblick zu Gott

eingegangenen Verpflichtungen Aergernis nahmen, von anderen, denen

öffentlich zu schwören eine Profanation des religiösen Innenlebens bedeutete,

von denen, die an dem Gott der Eidesformel überhaupt zweifelten.
Auch Carl Christoph Burckhardt betont die relative Berechtigung dieser

Einwürfe, die jedenfalls nie zu leicht zu nehmen sind. Sie alle traten ein-

und Eingang lauten: «Eides-Formel oder was der Eid ausweist und sagt. Es hat der
Eid folgenden Verstand, ob er wohl mit den Worten nicht benennt oder ausgesprochen

wird: ...» Ob hier alte mündliche Tradition erstmals fixiert wurde oder ob eine
ältere handschriftliche Fassung außerhalb des Landsbuches existiert, habe ich nicht
festzustellen vermögen. — Die Schlußworte «So wahr als ich bitte, daß mir Gott helfe»
sind ja gar erst durch die Regelung von 1877 in die amtliche Formulierung
aufgenommen worden, obwohl auch sie ohne Zweifel viel älter sind (für die Jahre 1862

und 1872 belegt durch B. Becker, vgl. Anm. 42). Offenbar drängte sich das erst in
dem Momente auf, wo sie — umstritten und bestritten — zum förmlich beschlossenen

Rechtsgut geworden waren.
44 Zuletzt gedruckt im Landsbuch von 1861, III, S. 103.

45 Vgl. etwa Protokoll der gemeinen Landsgemeinde vom 1. Mai 1726.

65



mal in Glarus auf, sei es als Ausdruck individueller Aktionen, sei es im

Zusammenhang größerer Zeitbewegung.
Es gilt als ausgemacht, daß es im alten Glarus weder Täufer noch

Pietisten gegeben habe. Nun vernehmen wir aber aus jenem schon mehrfach

zitierten glarnerischen Schreiben an den Zürcher Gelehrten J. J. Leu vom
Jahre 1726, in jenem Jahre habe Mathes Aebli den Anzug machen wollen,

«gar nicht zu schwören». Und nun heißt es weiter: «Man hat aber ihne
nicht wollen lassen solche Gefährlichkeiten proponieren, sondern das

Stillschweigen ihme imponiert, und als er für seine Person nicht schwören

wollte und auch nicht geschworen hat, ist dies Personale vor MGH
geschlagen [worden].» Das Landsgemeindeprotokoll weiß davon nichts, und
auch im Ratsprotokoll läßt sich nichts weiteres über die Sache finden. In
den Kirchenbüchern der Gemeinde Glarus aber ist bei dem Namen des

Tagwenschreibers Aebli — von Beruf war er Petschaft- und Siegelschneider

— vermerkt: «Phtisicus, Enthusiasmo deditus» [«schwindsüchtig, der
Schwärmerei ergeben»] 46. Ein gewisses Gegenstück findet sich erst
zweihundert Jahre später: doch auch jetzt wurde dem Antragsteller, den die

Ergebnisse der Steueramnestie — bei Menschen, die doch auch geschworen

hatten! — zu seinem Schritte getrieben hatten, so etwas wie
«Stillschweigen imponiei l»: Sein Anlrag erreichle im Landrale die nötigen
Stimmen nicht und verschwand im «Beiwagen» 47. Genau in der Mitte
dieses Zeitraumes, im Jahre 1835, wollten einige Antragsteller den Eid
aus rein praktischen Erwägungen abschaffen, deshalb weil die Vereidigung,

damals noch der Landammannrede vorangehend, oft in Unruhe vor
sich ging. Dagegen fand sich, wie wir sahen, anderweitige Abhilfe; tiefere
Motive fehlen diesem Vorstoß 4S.

Gewichtiger war es, als die Vereidigung in den Strudel der politischen
Bewegungen gerissen wurde, die nicht nur das Werk einzelner sind,
sondern irgendwie als Strömung der Zeit, ja, als Vollstreckerin ihres Geistes

46 Die Kirchenbücher, die diese Angaben über Mathes Aebli, 1702—1744, ledig,
enthalten, liegen auf dem Zivilstandsamt Glarus. Vgl. Kubli-Miiilers handschriftliche
Genealogie des Landes Glarus im Landesarchiv Glarus, Gemeinde Glarus, Bd. 5

(Aebli de No. 50).
47 Vgl. hiezu Memorial 1946, am Schluß; «Glarner Nachrichten» vom 21. November

1945 (Bericht über die Landratsverhandlungen \om 20. November 1945, ferner
t. sub Kantonales); «Glarner Nachrichten» vom 6. Mai 1946 (Bericht über die
Landsgemeinde).

48 Vgl. J. M. in den «Glarner Nachrichten» vom 2. Mai 1925.

66



auftraten. Beim Aufbruch der Glarner Regeneration, die die Einheit des

Landes wiederherstellte, kam solche Bewegung dem Eide zugute: auch die

Geistlichen, die bisher von der Vereidigung ausgenommen waren, sollten

ihr jetzt vorbehaltlos unterworfen und so voll und ganz zu Gliedern der

Volksgemeinschaft gemacht werden 49. Vierzig Jahre später aber, im
Zusammenhang mit der 1874er Totalrevision der Bundesverfassung, die nicht

•nur volle Glaubens- und Gewissensfreiheit brachte, sondern auf dem

Hintergrund des damaligen «Kulturkampfes» auch alten, teils interkonfessionellen,

teils rein laizistischen kulturpolitischen Postulaten neuen Auftrieb
gab 50, erfuhr die Vereidigung, die noch immer in den gezeichneten
hochaltertümlichen Formen vonstatten ging, die ernsthafteste Anfechtung. Die
Glarner Verfassungsentwürfe von 1875 und 1876 sahen beide eine

Vereidigung nicht mehr vor. Die Motivierung im Memorial enthielt übrigens
keine religionspolitischen Akzente, bewegte sich vielmehr im Bereich des

Praktisch-Ethischen. Es wurde ausgeführt, der Eid bringe keinen Nutzen.
Die Landsgemeinde aber verwarf beide Entwürfe 51. Nun wurde der Weg
der Gesetzgebung beschritten. Die Standeskommission wurde durch den

Landrat beauftragt, die Schwörformeln so umzuarbeiten, «daß die Handlung

ihres religiösen Charakters entkleidet werde» 52. Diesen Auftrag
erfüllte die Standeskommission, vielleicht unLer dem maßgebenden Einflüsse
des Ratsherrn Esajas Zweifel53, des Nachfolgers Joachim Heers im
Landammannamt, der damals zugleich die ev. Synode präsidierte, offensichtlich

nur mangelhaft. Sie ließ jene Anrufung des rächenden Gottes fallen, im

übrigen vereinfachte sie, indem sie die 17 verschiedenen Eide auf deren

zwei, den Amtseid und den Bürgereid reduzierte, beide indes ließ sie weiterhin

mit der uns allen vertrauten Formel «So wahr als ich bitte, daß mir

49 Vgl. Gottfried Heer, Neuere Glarner Geschichte (1830—1848), Schwanden
1903, S. 46 ff. Eine Monographie über die Neukonstituierung des Landes Glarus in
den Jahren 1836/37 fehlt bis jetzt.

50 Vgl. als erste Einführung etwa Eduard Fueter, Die Schweiz seit 1848, Zürich
1928, S. 133 ff.

51 Vgl. Neues Archiv des Kantons Glarus (51) D: Verfassung (Akten und
Eingaben); Memoriale von 1874, 1875, 1876; Landsgemeinde-Protokolle der gleichen
Jahre.

52 Vgl. Prot, des Dreifachen Landrates vom 21. Februar 1877, sub 50.
53 Esajas Zweifel, 1827—1904, wurde als Anhänger der Revisionsgegner im Jahre

1877 zum Landammann gewählt, welches Amt er bis 1887 bekleidete. Der
Standeskommission hatte er schon vorher angehört. (Nach Kubli-Müller, 47. Jb. des H.V.G1.
1934, S. 299—302 [mit Bild].)

67



Gott helfe» endigen. Der Landrat, der dieses Geschäft im Februar 1877

behandelte, verwarf mit großer Mehrheit einen Antrag auf gänzliche
Abschaffung des Eides, mit ganz geringer (38 : 30 Stimmen) aber einen auf

Weglassung der zitierten «Schlußworte»r'4. Diese Angelegenheit warf

übrigens in der Glarner Oeffentlichkeit keine hohen Wellen. Wirtschaftliche

Fragen wie ein Steuergesetz und namentlich die Kantonalbankangelegenheit

absorbierten die Aufmerksamkeit und schieden die Geister»

Die «Neue Glarner Zeitung» hatte neben der ausführlichen Berichterstattung

über diese Geschäfte überhaupt keinen Platz zur Erwähnung des uns

hier interessierenden Landratstraktandums, der «Freie Glarner» widmete

ihm zwei Zeilen 55, und an der Landsgemeinde vom 30. September 1877

wurde das Gesetz betreffend Vereidigung einstimmig — das heißt
diskussionslos — angenommen. Vielleicht hat gerade diese Präokkupation
des Glarner Volkes durch Wirtschaftsfragen in einer anderwärts durch

Kulturkampfparolen aufgewühlten Zeit die Revision in dem gedachten
Sinne ermöglicht, die die Vereidigung «mit den Anschauungen der Neuzeit

in Einklang» brachte 56, ohne doch ihren überweltlichen Gehalt ganz fallen

zu lassen, sie mit der echten Nüchternheit, die die Glarner Landsgemeinde
auszeichnet, in Uebereinstimmung brachte, ohne doch solche Nüchternheit

zur Leere und Hohlheit zu degradieren.
Die Verfassung von 1887, die bis zum heutigen Tage Geltung behalten

hat, tilgte weiter die Verpflichtung des Landmanns, «an der Landsgemeinde
zu erscheinen, den Eid zu schwören und bei Wahlen so zu stimmen, wie er

es vor Gott und dem Vaterlande verantworten kann» 57 und ersetzte ihn
durch die trocken-nüchterne Formulierung «Das Erscheinen an der
Landsgemeinde ist für jeden Stimmberechtigten Bürgerpflicht» 5S. An dem

Gesetz vom 30. September 1877 betreffend die Eidesformeln 59 aber rüttelte
die Revision von 1887 nicht.

54 Vgl. Prot, des Dreifachen Landrats vom 21. Februar 1877, sub 50; Memorial
1877; Prot, der Landsgemeinde vom 30. September 1877, S. 297. Ergebnis: Gesetz

über die Eidesformeln, enthaltend a) den Eid der Landleute und Niedergelassenen
und b) den Eid der Beamten und Bediensteten des Landes (Landsbuch von 1878,

I, S. 111.)
55 Vgl. «Der Freie Glarner» vom 24. Februar 1877: «Die abgeänderten

Eidesformeln wurden nach den Kommissionsanträgen angenommen.»
56 Vgl. Memorial 1877, § 34, S. 66 ff.
57 Verfassung von 1842, § 41 (Landsbuch 1861, III, S. 40).
58 Verf. von 1887, § 31 (2) (Landsbuch 1892, I, S. 38).
59 Siehe Anmerkung 54.

68



Mit dem bisher Besprochenen ist erschöpft, was unsere Landsgemeinde

an zeremoniellen Elementen aufweist. Auch ihr religiöser Gehalt ist
erschöpfend dargestellt. So fest gefügt es sich bei allem Wandel erweist, es

ist wenig, wenn wir auf die Landsgemeinden der anderen Orte blicken,
auf die katholischen der Innerschweiz mit dem barocken Prunk des

Aufzuges — zum Teil hoch zu Roß —, dem Gottesdienst vor der Landsgemeinde,

der Segenspendung durch die Geistlichkeit oder gar dem

feierlichen Tedeum nachher und der Intonation des Veni Creator Spiritus an

der Landsgemeinde selbst, oder auch nur auf das reformierte Appenzell-
Außerrhoden, wo der Landmann bis zum heutigen Tage mit dem

Seitengewehr nach Trogen oder Hundwil zieht, wo am Schluß der Landammann

zu stillem Gebete auffordert und wo für die Eröffnung erst vor wenigen
Jahrzehnten ein allgemeiner religiöser Gesang des ganzen Volkes eingeführt

worden ist.

II

Wir haben Werden und Wesen all dessen, was im weitesten Sinne zum
Zeremoniell der Landsgemeinde gerechnet werden kann, nach allen Seiten

hin zu erörtern versucht, wobei wir immerhin das, was zur eigentlichen
Geschäftsordnung gerechnet werden muß, wie etwa den Abstimmungsmodus,

bewußt beiseite gelassen haben. Vom Aufzug zur Landsgemeinde
und einigen damit in Verbindung stehenden Dingen war im ersten, von der
Landammannrede nach ihrer Stelle im Ablauf der Verhandlungen, ihrer
rhetorischen Form und ihrem Gehalt im zweiten, von der Vereidigung im
dritten Abschnitt zu handeln. Waren im Abschnitt über die Rede auch ein

paar hohe, ja pathetische Töne zu hören, so glaubten wir doch, eine
gewisse Nüchternheit feststellen zu dürfen, die schon im 18. Jahrhundert da

war. durch die Vereinfachunaren und Reduktionen im Laufe der Zeit aber

nur noch stärker akzentuiert wurde. Nun aber bleibt die Hauptfrage offen,
die Frage nämlich, worauf dieser früh vorhandene Sondercharakter der
Glarner Landsgemeinde denn eigentlich als solcher zurückzuführen sei.

Ihr haben wir uns im zweiten Hauptteil unserer Arbeit zuzuwenden.

Wir glauben behaupten zu dürfen — und wir stellen diese These gleich
an den Anfang, um sie in der Folge auszuführen und zu unterbauen —,
dieser Sondercharakter hänge mit dem alt-paritätischen Charakter des

Glarnerlandes zusammen und sei daraus zu erklären, daß die heutige
Landsgemeinde in ihrem ganzen Zeremoniell nur einen Teil des Glarner

69



Landsgemeindebrauchtums übernommen habe, daß sie nicht Erbe der

alten Landsgemeinde schlechthin, sondern nur der sogenannten «Gemeinen

Landsgemeinde» sei. Mit der Landeseinigung von 1836/37 fielen die

konfessionellen Sonderlandsgemeinden, die seit 1623 bestanden hatten, mit
allem, was sie repräsentierten, dahin60. Fast ist versunken, was sie
auszeichnete. Wir wollen zum Schlüsse versuchen, es ans Licht zu heben.

Ueber das eigentliche Zeremoniell, die äußeren formenden Elemente

dieser beiden konfessionellen Sonderlandsgemeinden, ist nur recht wenig
bekannt, gar nichts läßt sich über die dort geübte politische Beredsamkeit

aussagen. Daß auch diese besonderen Landsgemeinden im Ring tagten, in
der Strebihoschet in Schwanden die evangelische, auf der Allmend Erlen
zwischen Näfels und Netstal die katholische, daß der Landammann bzw.

Landstatthalter aufs Schwert gestützt die Versammlung leitete, ist mehrfach

bezeugt; über den Aufzug zur Landsgemeinde liegt uns einzig in
einem Schreiben, auf das wir noch zurückkommen müssen, eine Notiz vor.
Sie betrifft die Schwandener Landsgemeinde und lautet: «Die Räht, soviel

in Herrn Landtammans bestehltem Logament zusammentreffen, gehen

in aller Stille an den Ohrt der Landtsgmeindt, halten insgemein ohnweit
dem Ring .» Zu solchem Aufzug «in aller Stille» mag erst recht der
weitabgelegene Ort wie die geringe Teilnehmerzahl bei den Katholiken
aufgefordert haben.

Ganz sicher aber eigneten den beiden konfessionellen Landsgemeinden
weit stärkere religiöse Züge als der heutigen Versammlung des Landes.

Mit diesen wollen wir uns im folgenden einzig noch beschäftigen.
Bei Georg Thürer, der vor einigen Jahren die «Kultur des alten Landes

Glarus» dargestellt hat, suchen wir vergeblich etwas darüber 61. Bei

J. J. Blumer finden wir die Notiz, seit dem Jahre 1669 sei die Evangelische
J^andsgemeinde in Schwanden durch eine Predigt eröffnet worden, und

Ryffel übernimmt diese Angabe von Blumer G2. Soweit die gelehrte Litera-

60 Ueber die Religionsverträge in Glarus und ihre verfassungsrechtlichen Folgen
vgl. /. /. Blumer, a. a. 0., II, 1, S. 28—60 (und einfacher in dem oben zit. Bande des

«Gemälde der Schweiz»),
61 Georg Thürer, Kultur des alten Landes Glarus, Glarus 1936. In seiner neuesten

einschlägigen Publikation (G.T., Unsere Landsgemeinden, Erlenbach 1950, S. 24),
vermerkt Thürer immerhin — lakonisch genug —, auf den beiden reformierten
Landsgemeinden, d. h. in Schwanden und Trogen bzw. Hundwil, habe das Volk eine

Predigt angehört.
62 J. J. Blumer, II, 1, S. 98, und ihm folgend Ryffel, a. a. 0., S. 102.

70



tur. In keiner Weise äußert sich J. M. Schuler, der doch noch selber aktiv

an der Evangelischen Landsgemeinde in Schwanden mitgewirkt hat, im
Zusammenhange über diese Dinge, sie gehören für ihn zu dem

Selbstverständlichen, das vorausgesetzt werden darf 63.

Um mehr zu erfahren, müssen wir uns an die Zeitgenossen wenden, die

diese Institutionen in ihrer vorrevolutionären Ungebrochenheit noch
erlebt haben, an die Verfasser der Geschichtswerke und Lexika des 18.

Jahrhunderts, die heute trotz ihrem überraschenden Reichtum nur noch selten

aufgeschlagen werden.

Wir beginnen mit Christoph Trümpy. Er hat in seiner Chronik, die

im Jahre 1774 erschien, der Landsgemeinde einen ganzen Abschnitt
gewidmet C4. «An der evangelischen Landsgemeinde wird zuerst eine Predigt

gehalten», lesen wir hier, «darauf der regierende Landammann die

Gemeinde führet und gewöhnlich durch eine Rede vorbereitet...» Und
dann heißt es weiter: «Gleiche Beschaffenheit hat es mit der katholischen

Landsgemeinde; daran wird auch der Eid beschworen; die katholischen

Angelegenheiten werden beherziget und die Aemter auch durch das Los
bestellet.»

Wie aber steht es nun weiter mit den konfessionellen Sonderlandsgemeinden?

Die Evangelische also wird mit einer Predigt eröffnet, der
meistens noch eine politische Rede folgt. Wird auch die Katholische
Landsgemeinde auf der Allmeind Erlen bei Näfels durch eine Predigt begonnen,
da es doch mit ihr «gleiche Beschaffenheit» haben soll?

Faesis Erdbeschreibung führt uns in dieser Beziehung weiter 65. Predigt

und Rede eröffneten nach ihm die Evangelische, Gebet die Katholische

Landsgemeinde. Gibt er auch keine Angaben über die Art dieser

Predigten oder den Wortlaut der Gebete, so könnten wir uns dabei

beruhigen, lägen nicht Berichte vor, die noch viel Schöneres verhießen. Denn

63 Melchior Schüler, Geschichte des Landes Glarus, Glarus 1836.
64 Christoph Trümpy, Neuere Glarner Chronik, Winterthur 1774. Betr. Ev. L.G.

S. 139, betr. Kath. L.G. S. 140, betr. Gemeine L.G. S. 141. Hier geht auch hervor, daß
das Memorial eine sehr alte Einrichtung ist, gehört es doch für T. schon zum
Selbstverständlichen, nach der Vereidigung nämlich «führet der Landammann die Gemeind
nach Anleitung des verfaßten Memorials». Das erste gedruckte Memorial liegt vor
aus dem Jahre 1806. Ueber Trümpy vgl. J. Gehring, Christoph Trümpy, Pfarrer und
Chronist, 1739—1781 (54. Jb. H.V.G1. 1950).

65 Joh. Conr. Fäsi, Staats- und Erdbeschreibung der ganzen helvetischen
Eidgenossenschaft, Bd. 2, Zürich 1766. Schilderung der Glarner Landsgemeinde: S. 438 ff.,
Ev. L.G.: 441 f., Kath. L.G.: 443 f.

71



wenn Zurlauben 66 berichtet, auch die Glarner Landsgemeinde — das heißt

ihre katholische Sondertagung — sei durch den Gesang des herrlichen
«Veni creator Spiritus» in die Sphäre des Geistes gehoben worden, so ist
das ein Zug, den wir ihm nur allzugerne glauben möchten. Doch es muß

leider behauptet werden, Zurlauben sei hier einem Irrtum zum Opfer
gefallen. Nur ein anderer Autor überliefert dieses Detail. Es ist J. J. Leu,
der nicht nur in seiner Bearbeitung des Simmlerschen Werkes, wo er auf
die Landsgemeinden i. A. zu sprechen kommt, sondern auch im Artikel
«Glarus» im 8. Band seines Lexikons vom Gesang dieses altchristlichen

Hymnus spricht.
Hier aber sind wir in der glücklichen Lage, die Angaben unseres

Gewährsmannes — und zugleich des Gewährsmannes von Zurlauben —
nachzuprüfen. J. J. Leu, ein gewissenhafter Diener seines zürcherischen

Gemeinwesens, dessen Bürgermeisteramt er noch im achten Jahrzehnt seines

Lebens bekleidete, hat auch seinen staatsrechtlichen, historischen und

lexikographischen Arbeiten die allergrößte Gewissenhaftigkeit zugute kommen

lassen. Davon zeugt die lange Reihe der zu dickleibigen, über
tausend Seiten umfassenden Bänden gebundenen Briefe seiner Korrespondenten

aus der ganzen Schweiz 66a. Da läßt sich denn feststellen — beiläufig
wurde das schon im Abschnitt über die «Rede» berührt —, daß Leu

in seinen Ausführungen über die Landsgemeinde den Angaben seiner

glarnerischen Gewährsmänner, was das Lexikon betrifft, also namentlich
Landammann Johann Peter Zwicki, fast wörtlich folgt und sich doch das

eigene Urteil überall vorbehält und wahrt. Die in Glarus offenbar beliebten

Fremdwörter lagen ihm nicht, so daß er etwa statt von «Partikular-
Landsgemeinden» von «absonderlichen» spricht oder die «harangue» des

ihm vorliegenden Berichtes durch einen «Vortrag», die «Tamburen»
durch «Trommenschlageren», das «Ratshabit» durch «Rats-Kleidung»
ersetzt; mundartlich gefärbte Ausdrücke glaubt er für seine Leser ins
Gemeindeutsche erheben zu müssen: Die «Strebihoschet» in Schwanden, der

Tagungsort der Evangelischen Landsgemeinde, heißt bei Leu «Strebi-Hof-
stätt». In sachlicher Hinsicht aber habe ich nur eine einzige Differenz
finden können. In bezug auf die Katholische Landsgemeinde nämlich haben
ihn seine Gewährsmänner im Stich gelassen. Der Bericht J. P. Zwickis

66 Vgl. Anmerkung 17.

66a Nach dem Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek Zürich, Bd. 2, von
Ernst Gagliardi, Zürich 1931, umfaßt die Reihe dieser Leuschen Handschriftenbände
867 Nummern.

72



vom 18. Oktober 1753, in dem es heißt, daß die Evangelische Landsgemeinde

«mit einer auf die Zeitumständ eingerichteten Predig alternierend

unter den Herren Geistlichen des Lands angehebt» wird 67, schweigt sich

über die Zeremonien der Katholischen Landsgemeinde völlig aus. In
jenem Streiffschen Bericht über die Landsgemeinden von 1726 aber steht

ausdrücklich zu lesen: «Was katholischerseits, an ihrer Landsgemeinde,

verhandlet, kann ich eigentlich nichts wissen.» Einzig in der Tinnerschen
Relation von 1721 «Bericht einiger Glarner Landsbräuchen» 68 findet sich

unter dem Stichwort «Katholische Landsgemeinde» die in dieser Hinsicht
höchst wichtige Feststellung: «Machen der Landsgemeind kniend mit einem

kurzen Gebet den Anfang.» Ob ihm nun das zu wenig war, ob er sich der

Stelle gar nicht mehr erinnerte, Leu glaubte, von dem «Veni creator», das

in Sarnen und Stans unbestrittenermaßen ertönte, einen Analogieschluß auf
die Glarner Landsgemeinde wagen zu dürfen 69, und Zurlauben folgte ihm.
Wir werden im folgenden weiter zu erhärten haben, daß dieser Schluß das

tatsächlich Richtige verfehlt und daß der Zürcher hier das nüchterne Wesen

der Glarner verfälscht hat, das sich selbst in der Art, wie sie ihre
konfessionellen Landsgemeinden gestalteten, offenbar nicht verleugnete.

Wer aber soll uns mehr sagen können als diese gewissenhaften Registra-
toren der zu ihrer Zeit lebendigen Acußcrungcn des Lebens? Wo bekommen

wir feste Unterlagen für die Kritik? Wo gibt es Aufschluß über den

Gehalt, der hinter den Formen steckte, über die Substanz jener geistlichen
Beredsamkeit, über die evangelischen Predigten wie über die katholischen
Gebete?

Die Berichte der fremden Reisendem an die wir zuerst denken mögen,
sind in dieser Hinsicht ganz unergiebig 70. Die amtlichen Protokolle ent-

67 Die entsprechende Stelle bei Leu, Lexikon VIII, S. 575, lautet: «Der evangelischen

[L.G.] wird der Anfang gemacht mit einer auf den Zeit Umstand gerichteten,
unter den Pfarrern umwechslungsweise haltenden Predig und Gebett.»

68 Betr. Caspar Streiff als Gewährsmann Leus vgl. Anm. 24, betr. Cosmus Dinner
[Tinner] Anm. 7.

69 Daß irgendeine quellenmäßige Nachricht Leu zu dieser Behauptung autorisiert
haben könnte, sehe ich nicht. Im Zürcher Bd. Ms L 504 jedenfalls findet sich nichts
dergleichen, ebensowenig enthalten es Hottingers Helvet. Kirchengeschichte oder

/. LI. Tschudis Chronik, welche Werke Leu bei den Belegstellen des Artikels «Glarus»
anführt.

70 Nur ein einziges Mal ist in den Berichten fremder Reisender von einer der
konfessionellen Landsgemeinden die Rede, und zwar ist es die Evangelische
Landsgemeinde in Schwanden von 1777, die Ramond de Carbonnieres unter dem Titel

6

73



halten zwar schätzbare Nachrichten, aber sie setzen mit ihren Angaben
erst sehr spät ein, diejenigen über die katholischen Landsgemeinden immerhin

etwas früher als die über die evangelischen. In der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts kommt nun aber auch die Presse als ergänzende Ueber-

lieferungsquelle in Frage, und im ersten Drittel des 19. Jahrunderts, während

dessen ja die beiden Sonderlandsgemeinden noch bestanden, erst
recht. Von dieser Quelle zieht nun aber die Evangelische Landsgemeinde
entschieden mehr Nutzen. Wir wüßten nicht, wo es zu suchen gälte, wollten

wir Relationen über die Katholische Landsgemeinde finden. Im 19.

Jahrhundert interessierte sich nicht einmal ein so bekanntes katholisches

Organ wie der «Waldstätter-Bote» für Katholisch-Glarus, erst im Moment,
wo dessen Sonderstatut unrettbar verloren war, begann er sich seiner
anzunehmen.

Doch wenden wir uns nun zunächst der Evangelischen Landsgemeinde
zu. Soweit die Literatur diesen Punkt berührt, berichtet sie seit Johann
Heinrich Tschudi (1714) übereinstimmend, durch Ratserkanntnis von
1669 sei die Predigt, an der Evangelischen Landsgemeinde eingeführt worden.

Das evangelische Ratsprotokoll weiß davon nichts, doch meldet eine
Notiz über die Sitzung vom 11. April 1670, die Predigt sei für das heu-

iigc Jahr eingestellt wurden 71. Es wird also schon etwas an der Sache sein,
und wir gehen wohl in unserer Vermutung nicht ganz fehl, wenn wir die

Einführung der Landsgemeindepredigt in Verbindung bringen mit dem

«L'Assemblee generale ä Schwanden 1777» ausführlich beschrieben hat (Lettres de

M. W. Coxe..., traduites et augmentees par M. Ramond de Carbonnieres, Paris
1782). /. Gehring, a.a.O., S. 71 ff., hat diesen Bericht, den schon J. G. Ebel,
Schilderung der Gebirgsvölker der Schweiz, II, Lpz. 1802, S. 345—349 abgedruckt hatte,
neuerdings zugänglich gemacht. Für unsere Fragestellung aber dürfte er aus dem
Grunde unergiebig sein, weil diese Versammlung des Regens wegen vom Sonntag auf
den Montag verschoben worden war; daher mag es rühren, daß R. de C. in seiner
ausführlichen und begeisterten Wiedergabe keiner einleitenden Predigt erwähnt. Auch
die durch uns neu erschlossenen Reisebeschreibungen von Hs. Erhard Escher von
1679 (Zentralbibliothek Zürich, F. A. Escher vom Luchs, 67. 103), von Conrad Escher
von 1688 (a.a.O., 105; Abschriften auf der Glarner Landesbibliothek) und von J. J.
Leu von 1705 (vgl. Anm. 6 dieser Arbeit), die manche schätzbare Angaben über das

Glarnerland enthalten, die noch der Verwertung harren, geben über das äußere Bild,
über das Zeremoniell, über den tieferen Gehalt der glarnerisehen konfessionellen
Landsgemeinden nichts aus, es sei denn, daß bei Leu erstmals der Landsgemeindepredigten

positiv Erwähnung getan ist.
71 Ev. Ratsprotokoll vom 11. April 1670: «Mein G.H. haben dt daß Predigen an

versammelter Landtsgmeindt für daß heurige Jar ingestelt.»

74



wenige Jahre zurückliegenden Aufhören der gemeinsamen Fahrtsfeier 72.

Die Evangelischen scheinen nach einem Ersatz gesucht zu haben, nach der

Möglichkeit, auch ihrerseits weiterhin die Sache des Gemeinwesens dem

Höchsten anbefehlen, sich mit allen Landsleuten vereint aus Gottes Wort
stärken zu können. Eine derartige Predigt ist dann allerdings erstmals für
das Jahr 1803, das Jahr der Restituierung der Landsgemeinde durch die

Mediationsverfassung, im Protokoll der evangelischen Landsgemeinde
vermerkt 73. Durch J. J. Leus Reiseerinnerungen aber kommen wir bis auf
das Jahr 1705 zurück, und für das Jahr 1726 ist uns dank dem Bericht

Caspar Streiffs nicht nur der Landsgemeindeprediger — es war der
bekannte Pfarrer und Cammerer Joh. Heinrich Tschudi —, sondern auch

sein Text aus den Sprüchen Salomonis bekannt. Zahlreiche weitere Belege
bieten nun weiterhin die «Monatlichen Nachrichten», die unter mannigfachem

Wechsel des Titels von 1750 bis 1830 in Zürich erschienen. Der
offenbar unter den Geistlichen des Landes zu suchende Glarner
Korrespondent dieses Magazins unschätzbarer Nachrichten aus allen Teilen der

Schweiz erwähnt nicht nur häufig die Namen der Landsgemeindeprediger,
sondern gibt ab und zu auch den Predigttext an, ja, er resümiert einzelne

Predigten ihrem Hauptinhalte nach. Für das beginnende 19. Jahrhundert,
wo die diesbezüglichen Mitteilungen in den «Monatlichen Nachrichten»
aussetzen, bietet Melchior Schulers «Glarner Geschichte» einen gewissen
Ersatz, indem dieser wenigstens für die von ihm selbst miterlebten Jahre
ab und zu eine Predigt resümiert oder einen bezeichnenden Passus daraus

wiedergibt74. Ferner erhalten wir nun für diese letzten Jahre (1803 bis
1836) endlich auch durch die Protokolle der evangelischen Landsgemeinde
manche Angaben. Die Drucksachensammlung der glarnerischen
Landesbibliothek enthält 13 Landsgemeindepredigten im Druck. Belegt sind alles

in allem 39 derartige Predigten, von 24 ist der Text überliefert.

72 Die uralte Näfelserfahrt, am ersten Donnerstag im April zum Gedächtnis an
die Schlacht von 1388 gefeiert, wurde von 1656 bis 1835 konfessionell getrennt begangen.

Nur die Katholiken zogen nach Näfels, die Evangelischen feierten die Fahrt in
ihren Gemeinden als Büß- und Bettag. Vgl. Adolf Nabholz im H.B.L.S., Bd. V, S. 229.

73 Prot, der evang. Landsgemeinde (1803—1836, unpaginiert) über die Ev. L.G.
zu Schwanden vom 27. März 1803: Pfr. Zwicki in Mollis hielt «mit Nachdruck und
Beifall eine erbauliche Predigt». Text: Ps. 124, v. 7. 8. — In den Protokolleintragungen

der folgenden Jahre ist die Predigt häufig erwähnt.
74 Melchior Schuler, Geschichte des Landes Glarus, Glarus 1836, S. 378 (1793),

378 f. (1797), 443 (1803), 491 (1821), 492 f. (1829).

75



Werfen wir einen raschen Blick auf diesen interessanten Ausschnitt

homiletischer Beredsamkeit, so fällt auf, daß die alttestamentlichen Texte

die neutestamentlichen überwiegen (im Verhältnis von 15 : 9). Die meisten

der uns mehr oder weniger bekannten Predigten fallen in die Zeit
nach der Jahrhundertmitte. Auch die Geistlichen unseres Tales hatten zu

jenem Zeitpunkte jene «Crise de la conscience europeenne», um mich der

Formulierung Paul Hazards 75 zu bedienen, hinter sich, wie die
Landammannrede B. Martis gehören auch ihre Landsgemeindepredigten bereits auf

ihre Weise dem Aufklärungsjahrhundert an, einer Epoche, in deren ersten
Blüte doch die Geistesentwicklung noch weithin eine war und ein

Auseinanderklaffen, ja die scheinbare Eigengesetzlichkeit von allgemeiner
Geistesentwicklung und christlicher Haltung, von Wissen und Glauben,

in weiten Kreisen noch kaum empfunden wurde. Da war denn etwa die

Rede «Von dem rechten Gebrauch des Eides» oder «Vom wahren Wesen

der Freiheit», oder es war gesprochen von den Tugenden und der

Frömmigkeit als den wahren Grundlagen der menschlichen Gesellschaft, wobei
als beispielhafte Vorbilder merkwürdiger-, oder eigentlich bezeichnenderweise

Cato, Lykurg, Numa, Solon, Cicero vorgestellt werden, keine einzige
biblische oder kirchengeschichtliche Gestalt aber erwähnt wird. Die erste

gedruckte Predigt handelte über «Der wahre Grund von der irdischen
Wohlfahrt eines Volkes» (1763), die zweite stellte einen «Versuch über die

Freiheit» dar. Doch wir halten inne. Weder Gottfried Heer 76 in seiner
Glarner Kirchengeschichte noch Paul Wernle in seinem monumentalen
Werk über den «Schweizerischen Protestantismus im 18. Jahrhundert»
behandeln diese hochinteressante Seite des kirchlichen Lebens. So wird
es richtig sein, daß die Würdigung dieser von uns erschlossenen politischen
Predigten dem Sachkenner überlassen wird. «Die Landsgemeindepredigten»,

so schreibt Melchior Schuler sicher mit Recht in seiner «Glarner
Geschichte», «die oft gedruckt erschienen, leisteten sowohl von der Bildung
als dem vaterländischen Sinn und dem Mut, für Wahrheit und Sittlichkeit
zu sprechen, für die Pfarrer des Landes manchen schönen Beweis 77».

75 Vgl. Paul Hazard, La crise de la conscience europeenne (1680—-1715), 2 Bde.
und Anmerkungsband, Paris 1934.

76 Die Kirchengeschichte des Kantons Glarus von Gottfried Heer erschien in
Bd. 31 (1896), 35 (1908) und 37 (1911) der Jahrbücher des Histor. Vereins des Kantons

Glarus.

77 Melchior Schuler, Geschichte des Landes Glarus, Glarus 1836, S. 500.

76



Nun aber noch zwei Worte zur katholischen Landsgemeinde! Auch ihre

Protokolle erwähnen die geistliche Seite dieser im Jahre 1624 ins Leben

getretenen Sondergemeinden erst reichlich spät. Immerhin setzt die Erwähnung

zwei Menschenalter früher ein als auf der Gegenseite, indem es am

Schlüsse des 1741er Protokolls heißt: «. wormit dann die landliche
Geschäft zusamt der Landsgemeinde für einmal glücklich geendet und

deswegen nach loblicher Gewohnheit dem Allerhöchsten mit einem Pater und

Ave Dank» gesagt worden. Eine alte Gewohnheit also war es schon im

Jahre 1741. Aber fest umrissene zeremonielle Gestalt bekam sie offenbar

nicht, indem nun in den folgenden Jahren bald von derartigen Gebeten

am Ende, bald auch am Eingang 78 der Landsgemeinde die Rede ist, und

neben den erwähnten Gebeten einmal auch der «christliche Glauben»
erwähnt ist (nie aber das «Veni Creator .»). Man wird sich denken dürfen,

daß es sich dabei um ein stilles Beten jedes einzelnen gehandelt hat.

Erst für 1829 aber ist das ausdrücklich bezeugt: «Den Verhandlungen
selbst wird die stille Abbetung des Vaterunser und englischen Grußes

vorangestellt.» 79 Um so eindrücklicher muß es nun auf die Teilnehmer
gewirkt haben, wenn an den beiden außerordentlichen Landsgemeinden des

Jahres 1836 und derjenigen des Jahres 1837, der letzten in der langen
Reihe, «das hlg. Vater unser und der englische Gruß laut abgebetet» wurden,

wie es die Protokolle über diese Tagungen ausdrücklich bezeugen.
Das Protokoll der letzten katholischen Landsgemeinde — die Institution
hatte nach der Verfassungsrevision von 1836, die durch die Aufhebung
der konfessionellen Verträge die Einheit des Landes wiederherstellte, keinen

Platz mehr im Verfassungsorganismus des Glarnerlandes — schließt
folgendermaßen: «Wurden die heutigen Verhandlungen ebenfalls mit
Abbetung des hlg. Vater unsers und des englischen Grußes beschlossen, dem

allwaltenden Vater im Himmel und der Fürbitte der jungfräulichen Mutter
Maria unser höchsttrauriges Schicksal anheimstellend und auf den
göttlichen Machtschutz, unter welchem alle Völker stehen, auch unser
unbeschränktes Vertrauen gründend.»

So viel zu den Formelementen und dem darin zum Ausdruck kommenden

überweltlichen Gehalt der beiden konfessionellen Landsgemeinden. Es

läßt sich nicht mehr feststellen, wie entwickelt das Zeremoniell der gemeinsamen

Landsgemeinde vor 1623 oder gar der vorreformatorischen Lands-

78 Prot, der Kath. Landsgemeinde vom 8. Mai 1757: «...auch mit Betung eines
hlg. Vaterunsers et ave Maria die Landsgemeinde angebahnt.»

79 Prot, der Kath. Landsgemeinde, Band 1803—1837, S. 73.

77



gemeinde gewesen ist, sind doch die protokollarischen Einträge aus dieser

alten Zeit für derartige Untersuchungen ganz unergiebig 80 und enthält
auch die Chronistik keine sie ergänzende Ueberlieferung. Nicht
unwahrscheinlich erscheint mir immerhin, daß der zeremoniöse Prunk und die

Zurschaustellung religiösen Gehaltes, wie es anderwärts bis heute sichtbar
ist, bei uns in Glarus in abgeschwächter Weise wenigstens an den

konfessionellen Landsgemeinden lebte, erst aus dem Geiste des konfessionellen
Zeitalters und des Barocks entstanden, daraus erst zu erklären sind, wenn
es auch zur Erhärtung solcher Vermutung weiterer Untersuchungen
bedürfte, die auch die anderen Landsgemeinden einzubeziehen hätten.

Dann aber würde sich ein glarnerischer Sondercharakter schon in der

spezifischen, bereits verhältnismäßig maßvollen und einfachen Gestaltung
der konfessionellen Landsgemeinden erstmals von dem anderer Demokratien

abgehoben haben. Vollends zutage getreten aber wäre dieser

Sondercharakter, der mit dem Stichwort «Nüchternheit» umschrieben werden

mag, als man im Jahre 1837 zu dem Regime der einen Landsgemeinde
zurückkehrte. Denn daß sich vom Zeremoniell der Sonderlandsgemeinden
nichts auf die heutige Landsgemeinde vererbt hat, haben wir bereits
gesehen, hat diese doch die Formelemente der gemeinen Landsgemeinde,
die — von der Vereidigung abgesehen — aus guten Gründen alles
Religiöse oder gar Konfessionelle beiseiteließen, übernommen. Doch darf wohl

gesagt werden, daß die im Jahre 1835 wieder eingeführte gemeinsame
Begehung der Näfelser Fahrtsfeier einiges von dem weiterführt, was einst

getrennt in Schwanden und Näfels vor sich gegangen war, indem dort das

Glarnervolk beider Konfessionen gemeinsam dem Herrn für seine
seelische und leibliche Freiheit dankt und ihm seine Geschicke weiterbefiehlt.

30 Förmliche Protokolle der gemeinen Landsgemeinde setzen erst mit dem Jahre
1680 ein. Aufzeichnungen über einzelne frühere Landsgemeinden finden sich ab und
zu in den Ratsprotokollen. Dabei handelt es sich aber um knappste Beschlußprotokolle,

so daß sie für unsere Zwecke unergiebig sind.

Nachträge

Zu Anm. 38a: Als romantischer Wunschtraum ist zu werten, was B. Becker in
seinem Gedichtband, Bas. 1876, S. 19, ausführt, als Uebertragung von Appenzell auf
Glarus, was Rambert, a. a. 0., über die Mahnung des Landammanns zu Sammlung
und stillem Gebet berichtet. — Zu Anm. 43: Betr. Folgen des Meineids vgl. die älter
bezeugte, doch weniger «hochaltertümliche» sog. Eidvermahnung in «Der Stadt Bern
ernüwerte Grichts-Satzung» von 1615, S. 4 (weggelassen in der Ausg. von 1761).
Freundl. Hinweis von Prof. H. v. Greyerz.

78


	Von der glarnerischen Nüchternheit : Untersuchungen über die Formelemente der glarnerischen Landsgemeinde

