
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 52 (1946)

Artikel: Von der Scheidung der Geister in der aargauischen Regeneration

Autor: Vischer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585804

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585804
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yon der Scheidung der Geister
in der aargauischen Regeneration1

Von Eduard Vischer

Die Studien von Frau Dr. Frieda Gallati gelten vornehmlich den
Jahrzehnten, die Ernst Troeltsch einst treffend als das »Konfessionelle

Zeitalter« bezeichnet hat, der Epoche also, die sich zwischen
Mittelalter und Neuzeit, soweit wir diese durch Aufklärung und
Revolution charakterisiert sehen, einschiebt. Konfessionell geschlossene
Staatskörper stehen sich gegenüber, vom Kampf um konfessionelle
Positionen, von innerkonfessionellen Auseinandersetzungen ist auch
die »Große Politik« dieses Zeitalters wesentlich bestimmt. Der Großen
Politik auf konfessionellem Plintergrunde hat Frau Dr. Gallati ihre
Aufmerksamkeit zugewendet und mit lebenslanger Forscherintensität
zu ihrer Erhellung beigetragen.

Nun aber sind ja die historischen Epochen nicht schroff voneinander

geschieden. Auch in einer neuen wirken die Elemente der alten
weiter. Und Gemeinsames verbindet Menschen und Staaten aller
Epochen. Verwandtschaft und Gegensätzlickheit des 17. und des 19.
Jahrhunderts brauchen an dieser Stelle nicht im einzelnen erörtert zu

1 Die vorliegende Skizze gehört einem weiteren Bereiche von Studien zur
Geschichte des schweizerischen 19. Jahrhunderts an. Sie stellt nichts
Abgeschlossenes dar; es ist für den vorliegenden Anlaß nur an einen
Problemkreis herangegangen worden, und von einer Mehrzahl von
Gestalten, die hier hätten behandelt werden können, ist nur eine, die
nun einer breiten Behandlung teilhaftig wird, herausgegriffen worden.
Im Ganzen wie in Einzelpunkten, die nur eben berührt, nicht näher
ausgeführt und belegt sind, ist sie auf Ergänzungen angewiesen. Der
Verfasser hofft, diese an anderer Stelle geben zu können, insbesondere
in der von ihm vorbereiteten Edition der politischen Korrespondenz des
Staatsrates Andreas Heusler-Ryhiner (.1802—1868) mit dem Aarauer
Philologen Rudolf Rauchenstein (1798—1879) aus den Jahren 1839—1841. —
Für mannigfache Erleichterungen seiner Studien ist der Verfasser
warmen Dank schuldig den Herren Dres. Hektor Ammann und Georg
Boner in Aarau, Paul Roth in Basel und Jakob Winteler in Glarus, sowie
Herrn Stadtschreiber Süß in Baden.

225



werden. Ein Gemeinsames sehen wir darin, daß die Auseinandersetzungen

und Kämpfe beider Jahrhunderte, machtpolitischer Art
im 17., kulturpolitischer im 19. Jahrhundert (wie in unserer eigensten
Gegenwart), die scheinbar nur die Außenpositionen des Glaubens
berühren, doch sehr bald auf das Herz des Menschen, auf sein
Innerstes treffen. Die Gefahren, die mit einer Verquickung von Religion
und Politik verknüpft sein können, zeigen sich dem historischen
Betrachter, der sich diesen Jahrhunderten zuwendet, besonders
augenfällig 2. So dürfte sich diese Studie, die einen Teilaspekt der
aargauischen Kulturpolitik der Regenerationszeit in helleres Licht
zu rücken sucht, obwohl nach Zeit und Ort den von Frau Dr. Gallati

in erster Linie bearbeiteten Bereichen fremd, doch diesem Bande
recht wohl einfügen.

Lange haben wir uns damit begnügt, den schweizergeschichtlichen
Zeitabschnitt von 1830 bis 1848, der gemeinhin als Regenerationszeit

bezeichnet wird, einzig von dem glücklich erreichten
Resultat des Jahres 1848 aus anzusehen. Erst in den letzten Jahren
sind uns auch seine anderen Aspekte wieder bewußt geworden, haben
wir die Stimme derer wieder vernommen, die in jenen Jahren
unser Vaterland am Rande von Abgründen vorbeigehen sahen oder

gar mit Grauen seinem sicheren Untergange entgegenblickten. Endlich

sind wir heute den parteipolitischen Gegensätzen doch allmählich

entwachsen, die natürlicherweise so lange auch die Geschichtsschreibung

gefangen genommen hatten 3. So ist die Bahn frei geworden

für eine unbefangene Würdigung jener Epoche.
Solch neue Würdigung wird gut daran tun, auszugehen von dem,

was an zeitgeschichtlicher Betrachtung hohen Niveaus darüber
allgemein zugänglich vorliegt. Anderseits wird sie lange übersehene,
scheinbar versiegte, Quellen wieder zum Fließen zu bringen haben.

2 Die Anmerkung ist bei der Korrektur in Wegfall gekommen. E. V.
3 In solchen historiographischen Zusammenhängen steht auch noch der

glanzvoll geschriebene, in seiner Art grofigeschaute Aufsatz (4V2 Sp.),
den die Oechsli-Schülerin Dr. F. Gallati im Jahre 1905 Augustin Keller
gewidmet hat (»Zur Erinnerung an Augustin Keller«, in: »Neue Glarner
Zeitung« vom 9. November 1905; mit nachfolgender polemischer Replik
gegen diesbezügliche Auslassungen des [katholischen] »Glarner
Volksblattes« in der »Neuen Glarner Zeitung« vom 18. November 1905, unter
dem Titel »Zur Erinnerung an Augustin Keller. Zweite und verbesserte
Auflage, veranlaßt durch die Belehrung des ,Glarner Volksblatt'«). Es
dürfte sich übrigens hier um die einzige Aeußerung der Autorin zur
inneren Entwicklung der neueren Zeit handeln.

226



Nach dem glanzvollen Durchbruch der Neuerungsbestrebungen in
den größeren Kantonen trat die politische Entwicklung der Schweiz
bekanntlich seit dem Jahre 1839 in ein Krisenstadium ein. Neben
die rein politischen Antagonismen traten jetzt besonders ausgeprägt
diejenigen des Geistes. Historisch gerichtete Zeitbetrachter sahen das
17. Jahrhundert mit seinen Greueln wieder heraufziehen 4.

In diesen Jahren der krisenhaften Zuspitzung aller Gegensätze
kam es in hohem Maße auf die persönliche Bewährung der
Mithandelnden an. Die Geister schieden sich. Die einen gingen den angetretenen

Weg weiter, auf beiden Seiten. Andere entdeckten erst jetzt
ihren eigentlichen Standort: K. Siegwart-Müller, der Luzerner Staatsmann

der Sonderbundszeit, hatte ja bis 1840 im liberalen Lager
gestanden; G. J. Baumgartner, der Redaktor des radikalen »Erzähler«
und st. gallische Landammann zog 1841 einen Strich unter seine

bisherigen Bestrebungen. Sein Alter gehörte vornehmlich der
Geschichtsschreibung. Seine »Geschichte der Schweiz in ihren Kämpfen

und Umgestaltungen« bildet neben Tilliers »Geschichte der
Eidgenossenschaft im Zeitalter des sogeheißenen Fortschritts« bis heute
den Ausgangspunkt für jede dieser Epoche gewidmete Bemühung5.

Neben diesen großen, allgemein bekannten Beispielen der inneren
Wandlung und äußeren Richtungsänderung — Apostasie nannten es

die bisherigen Freunde, wenn sie sich noch schonend ausdrückten —
stehen manche kleinere. Auch für sie mag gelten, was Dierauer über
Baumgartner gesagt hat: »Es wird wohl niemals völlig sicher zu

i Vgl. Jacob Burckhardt in einem Artikel der »Kölnischen Zeitung« vom
19. Dezember 1844 (in: J. B. als politischer Publizist, aus dem Nachlaß
Emil Diirrs herausgegeben von W. Kaegi, Zürich 1937, S. 66). — Andreas
Pleusler aber schien in den Tagen nach der aargauischen Klösteraufhebung

»ein Religionskrieg immer noch das wahrscheinlichste Uebel«.
Und nun stellte Heusler, der ja mehrere Studien zur Geschichte des
17. Jahrhunderts geschrieben hat, sich die Situation nach Analogie
jener alten Zeiten vor: Er kann sich nicht denken, daß der Ultramontanismus

sein Spiel verloren gebe. »Er wird Luzern gewinnen wollen, um
von dort aus alles wieder zu erobern. Dann haben wir die alte Lage:
Die fünf katholischen Orte, und der Streit um die Gemeinen
Herrschaften! ...« (Heusler an Rauchenstein, 19. Januar 1841, beim
Briefnachlaß Rauchenstein im Aarg. Staatsarchiv [zit. : St. A. A.].)

5 Baumgartners Werk erschien in vier Bänden in Zürich 1868, dasjenige
Tilliers in drei Bänden in Bern 1854 und 1855. Würdigungen bei Feller,
Die schweizerische Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert, Zürich
1938, S. 78 f. und 67 ff.

227



erkennen sein, wie Baumgartner dazu kam, sich von seinen früheren,
so machtvoll ausgesprochenen Ueberzeugungen abzuwenden; denn
dem Geschichtsforscher ist es nur selten vergönnt, in das innerste
Seelenleben eines Dahingeschiedenen zu dringen 6.« Müssen wir also
von vornherein auf eindeutige Resultate verzichten, so bietet es doch
einen eigenartigen Reiz, dem Geschicke von Männern nachzugehen,
die an einem bestimmten Punkte aus innerster Nötigung Halt machen
mußten. Politisch wirksamer sind die geradlinigen Kraftnaturen,
die ihr Dämon einem einmal und für immer erfaßten Ziele
entgegentreibt 7. Andere führt Gewissen8 oder Einsicht zu einem
Bruche, der sie politisch scheitern, in einem tieferen Sinne aber erst
sich selbst treu bleiben läßt.

Fest umrissen steht zunächst die Rolle des Kantons Aargau in
dieser Epoche da. Er ist der Kulturkanton, derjenige, der die Klöster,
jene Stätten der »Verfinsterung«, beseitigte und von da aus sich auch
in den größeren, auf der Ebene des eidgenössischen Staatensystems,
unter Führung Berns und seines Schultheißen Neuhaus ausgetragenen

Kampf gegen die Jesuiten, für die Ueberwindung eben dieses

Staatensystems stürzte.
Was Kulturpolitik der Regenerationszeit war, das läßt sich an

dem Aargau jener Jahre sehen und erfassen. In diesem vielgestaltigen
Kanton war man ferne davon, jedem das Seine zu geben, vielmehr
sollte letzten Endes allen das gleiche verschafft werden, und wo sich
geistige Autonomie regte, da half der Staatsapparat, dessen Träger
sich sozusagen als die Agenten des Weltgeistes fühlten, nach. Man
war weit entfernt davon, die liberalen Konzeptionen eines Benjamin
Constant zu den seinen zu machen, wie es in Bern und anderwärts
zu Beginn der neuen Epoche geschehen sein soll9. Weit mehr als

0 J. Dierauer, Politische Geschichte des Kantons St. Gallen, St. Gallen
1904, S. 70.

7 Als großer Repräsentant dieses Typus ist der maßgebende aargauische
Staatsmann des 19. Jahrhunderts, Augustin Keller (1805—1883), hier zu
nennen.

8 W. von Humboldts Aeußerung an Stein aus Wien vom Oktober 1810,
die Ruhe und Freiheit des Gewissens bleibe immer das höchste, wofür
man arbeiten könne, zeigt über den persönlichen Fall hinaus die auch
für den Staatsmann bestehende Möglichkeit der Unterstellung der
politischen Tat unter einen höheren sittlichen Bereich autonomer
Persönlichkeit, dem auch Volk und Staat vorbehaltlos bejahte Werte nicht
sein können (vgl. Otto Regenbogen, Preußen am Scheidewege, in: Die
Wandlung. I, Heft 3, S. 232, Heidelberg 1946).

6 Vgl. C. J. Burckhardt, Der Berner Schultheiß Charles Neuhaus,
Frauenfeld 1925, S. 44.

228



Freiheit galt diesem Staatswesen staatliche Kraft und geistespolitische

Einheit.
Die tiefsten Tendenzen dieses Staates waren totalitärer Natur. Wo

aber weite Sektoren des gesellschaftlichen Lebens vom neuen Staat
noch nicht erfaßt sind — der Aargau erreichte die Rechtseinheit seiner

Teile erst nach Ablauf dieser Epoche; er kannte, wie einst das
alte Athen, keine direkten Staatssteuern; stärkster wirtschaftlicher
Aufstieg war noch durch keine sozialpolitischen Schranken
gehemmt —, wo bei aller Betonung der zentralen Autorität und ihrer
Organe in den Bezirken und Gemeinden doch die dauernd zur
Verfügung stehenden Zwangsmittel fehlen, läßt sich ein totalitäres
Ideal nur schwer realisieren. Mehr und mehr haben sich im Laufe
der Dreißigerjahre zwei extreme politische Haltungen herausgebildet:

der radikalen Regierungspartei stand die Opposition der
Freiämter Katholiken gegenüber, beide Strömungen nicht ganz leicht zu
fassen in Wesen, Herkunft und Wollen. Die vermittelnde Richtung
der J. Herzog von Effingen, R. Feer, R. Rauchenstein usw. (der auch
einzelne Katholiken nahestanden), die sich in der »Neuen Aargauer
Zeitung« ein Organ geschaffen hatte und in der »Basler Zeitung« zu
einer weiteren schweizerischen Oeffentlichkeit sprechen konnte10,
vermochte das Zusammenprallen dieser Extreme nicht zu verhindern.
Nachdem im Spiiljuhr 1840 ein Verfassungsentwurf, der beiden Teilen

etwas, keinem alles hatte geben wollen, verworfen worden war, weil
er keinem die ersehnte volle Befriedigung hatte bieten können, wurde
in der Volksabstimmung vom 5. Januar 1841 ein Staatsgrundgesetz
sanktioniert, das dem katholischen Bevölkerungsteil nicht nur die von
ihm ersehnten positiven Garantien für einen ungekränkten, freien
Wirkungsbereich der Kirche vorenthielt, sondern sogar die politische
Parität der beiden Konfessionen, die seit 1815 ein integrierender Bestandteil

des aargauischen Verfassungsrechtes gewesen war ", hatte fallen
lassen. Es folgten die bekannten, bis jetzt indessen nie kritisch und
unbefangen untersuchten und dargestellten Ereignisse, die in der Klö-
steraufhebung vom 15. Januar 1841 gipfelten und zu einer
mehrwöchigen Besetzung des Freiamtes durch Truppen des Aargaus und
der Nachbarkantone führten. Unversöhnlicher als je standen sich die
Parteien gegenüber. Und was ein aargauischer Hausstreit war, wurde
bald zu einer großen, gesamteidgenössischen Auseinandersetzung, bei

10 Rauchenstein war von 1839—1841 der hauptsächlichste Aargauer
Korrespondent dieses von Andreas Heusler-Ryhiner geleiteten Blattes.

11 Vgl. Rud. Stanz, Die Entwicklung der Parität im Kanton Aargau,
Thayngen 1936, 284 S.

229



der sogar die Gefahr der ausländischen Intervention durchaus im
Bereiche des Möglichen lag 12.

Ueberblicken wir den Kreis der aargauischen Politiker der Epoche,

so sehen wir neben den Männern, die von Anfang an ihren Standort

gefunden hatten und unentwegt ihre Ziele verfolgten, sei es, daß
Temperament und Charakter, sei es, daß Ueberlieferung und
Herkunft, sei es, daß Bildungserlebnis und Ueberzeugung sie bestimmten,
eine kleinere Schar, für die es früher oder später ein »Bis hieher und
nicht weiter« gab. Bekannt ist der Fall des Dichters Abraham Emanuel

Frühlich (1796—1865), der in den Zwanzigerjahren im Sempa-
cherverein begeistert mitwirkte und als der liberale Sänger der
Schweiz galt, seit dem gewaltsamen Umschwung von 1830 aber sich
in das konservative Lager verwiesen sah 13. -— Fast vergessen dagegen
ist der rechtsstaatliche Liberale Dr. iur. R. Feer (1788—1840), der
1828 in Wort und Schrift gegen den Abschluß des Bistumskonkordates

auftrat, weil er darin die Rechte des Staates gegenüber der Kirche
zu wenig gewahrt sah. und der im Jahre 1830 für jede freisinnige
Abänderung der Verfassung war, in den Dreißigerjahren aber sich
dem Kreise besonnener Männer anschloß, die jede despotische
Handhabung der Volkssouveränität ablehnten. Indem er nach allen Seiten
hin für das Recht unerschrocken eintrat, konnte er, der Liberale, auch
zum Anwalt verfolgler Priester werden, die seiner geistigen Well
keineswegs nahestanden. »Nur ein hoher Mut konnte es wagen,
politisch verfolgte Männer öffentlich zu verteidigen und ihre Klagen
über vielfach erlittene Gewalttätigkeit und Rechtsverletzung, die der
Parteigeist sich erlaube, vor die Behörde und selbst vor das unbefangene

Publikum zu bringen«14. Ebenso wenig bekannt ist die politische
Entwicklung Dr. iur. Kaspar Leonz Bruggissers (1807—1848) von
Wohlen, in Laufenburg, der, wie Feer, in Heidelberg zum Juristen
gebildet, einer der tätigsten Beförderer der aargauischen Revisionsbewegung

von 1830 war und in der Folge zu den maßgebenden
Exponenten des regenerierten Aargaus gehörte. Anfänglich nach Zielen,
Methoden und Ausdrucksweise in der Bahn des kulturkämpferischen
Radikalismus, vollzog er in den späteren Dreißigerjähren eine Wen-

12 Ueber die Interventionsfrage bei der Klosteraffäre siehe Carl J. Burck-
hardt, Schultheiß Neuhaus, Frauenfeld 1925, S. 150 ff.

13 Vgl. R. Faesi, A. E. Fröhlich, Diss., Zürich 1907; J. Nadler,
Literaturgeschichte der deutschen Schweiz, Zürich und Leipzig 1952, S. 315—317.

14 Zum Andenken an Herrn Dr. J. R. Feer von Brugg und Aarau,
o. O. und J. [von Dekan Pfleger, Aarau 1840], 14 S. — Feers Publikationen

siehe Barth, Bibliographie Nr. 22341 a, 5659, 6543, 6765.

230



dung, die eine ebenso eingehende Untersuchung wie diejenige Dorers
verdiente. Seine Rekurseinrede für j. N. Schleuniger und Kons,
enthält das Hervorragendste, was an zeitgenössischer Reflexion über
die aargauische Regeneration zu lesen ist15.

Sicherung und Ausdehnung der sog. staatlichen Regalrechte circa
sacra in Kampf und Auseinandersetzung mit der seit 1815
wiedererstarkten päpstlichen Kurie wurde in jenen Jahren, nicht nur im
Aargau, für eine der Hauptaufgaben des Staates angesehen. Vom
Zusammengehen mit anderen verhieß man sich eine Stärkung der
eigenen Position, von einseitigem Vorgehen versprach man sich mehr
als vom Konkordieren. An der durch die Initiative des Luzerner
Staatsrates Eduard Pfyffer zustandegekommenen Konferenz zu
Baden (20.—27. Januar 1834), die über die Begründung eines Metropoli-
tanverbandes in der Schweiz und über die Sicherung der staatskirch-
1 ichen Rechte der Regierungen zu beraten hatte16, ließ sich die
aargauische Regierung vertreten durch Gregor Lützelschwab und
Edward Dorer. Zusammen mit Großratspräsident J. Fetzer vertrat
Dorer seinen Pleimatkanton auch wieder an den Luzerner
Besprechungen des folgenden Jahres101.

Gregor Lützelschroab (1793—1860), aus Kaiseraugst, hatte nach
Rechtsstudien in Freiburg i. Br., »einem der Sitze der katholischen
Aufklärung« (Schnabel), im Aargau die richterliche und politische
Laufbahn ergriffen. 1831—1836 gehörte er dem Kleinen Rate an, zerfiel

aber sehr bald nach 1834 mit Art und Weise wie mit dem Tempo
der aargauischen Regierungspolitik. Er nahm eine mäßigende
Haltung, mitten zwischen den Extremen, ein. Als man versuchte, die
Verfassungsrevision von 1840 im Zeichen der Versöhnung an die Hand

10 K. L. Bruggisser, Professor Schleuniger und die aargauische Regierung.
Ein Blatt zur Zeitgeschichte der Schweiz. Zürich, bei Meier und Zeller,
1844, 26 S.

16 Ueber das Resultat der Badener Konferenz, die »Badener Konferenzartikel«,

ist referiert bei Ed. His, Geschichte des neueren Schweiz.
Staatsrechts II, S. 105. — Protokoll der Konferenz, tägliche Berichte der
aargauischen Gesandten und übrige aargauische Konferenzakten in
Aktenband KW Nr. 1 des St. A. A. — Aargauische Großratsdebatten
über die Konferenzartikel: Verhandlungsblätter (zit.: Verh. Bl.) 1834,
S. 345—418.

16 a Die (eigenhändigen) Konferenzrapporte Dorers (September 1835) an
die aarg. Regierung enthalten nichts, was für unseren Zusammenhang
von Bedeutung wäre (St. A. A. Aktenband KW. Nr. 1 : Badener Konferenz

Bd. V mit Akten über die Konferenz in Luzern und die Beeidigung
der katholischen Geistlichen).

231



zu nehmen, wurde Lützelschwab für jenes Jahr zum Großratspräsidenten

gewählt17.
Ignaz Edward Dorer (1807—1864), Sproß einer alteingesessenen

Badener Familie gut katholischen Gepräges, die mehrere Schultheißen

hervorgebracht hatte, trat, nachdem er bereits 1830 an der
Umschaffung des Kantons beteiligt gewesen, sobald es ihm sein Alter
erlaubte (1832) in die aktive Politik ein und stieg sehr früh zu
maßgebender Stellung auf. Die Zeit der Verfassungsrevision und der
Klösteraufhebung erst brachte bei ihm eine innere Krise zum Ausbruch.
Im November 1842 legte er, nachdem er seine neuen Ansichten und
Positionen in einem umfangreichen »Entlassungsgesuch« dem Großen
Rate hatte vortragen lassen, alle seine Aemter nieder und zog sich
ins Privatleben zurück ls.

Aus dieser Liste, die noch verlängert werden könnte, greifen wir
heute einzig Edmarcl Dorer heraus. Wollen wir Dorers Positionen, wie
sie in seinem Rücktrittsgesuche faßbar sind (siehe unten S. 248 ff.),
verstehen, so sind seine Aeußerungen aus den vorangehenden Jahren
zu prüfen, wie sie in den amtlichen Akten (Verhandlungsblätter des
Großen Rates, Protokolle des Kleinen Rates1!>, Verwaltungsakten)
reichlich, in privaten Papieren spärlich, aber bezeichnend, vorliegen.

17 Uebcr L.: Zur Erinnerung an Gregor Lützelschwab. Aarau, Sauerländer
o. J., von M.

18 Ueber Dorer referiert gut und knapp Hans Herzog (Allg. Deutsche
Biographie 1904, Bd. 48). — H. Schollenberger hat D. eine Biographie
gewidmet (Landammann Edward Dorer-Egloff, 1807—1864. Ein Lebensbild.

Aarau 1911, 163 S.) Doch ist dieses Buch nicht aus einer
selbständigen Problemstellung erwachsen, wurde vielmehr geschrieben, um
Materialien, die bei der Lebensbeschreibung des Dichters Edmund
Dorer, des Sohnes des Landammanns, abgefallen waren, zur Verwertung

zu bringen. Auch hat der Literarhistoriker Seh. einen guten Teil
der Quellen, die dem Bereich der politischen Geschichte angehören,
übersehen: so sind weder gedruckte noch ungedruckte Ratsprotokolle
benutzt. Seine Ausführungen über die erste Lebensepoche Dorers muten
etwas zerfahren und oberflächlich an und lassen an allen wichtigen
Stellen im Stich. — Ueber Dorers Ausbildung siehe unten S. 260 f.

19 Die Verhandlungen des aargauischen Großen Rates der Regenerationszeit
liegen in ausführlicher Wiedergabe gedruckt vor. Diese

»Verhandlungsblätter«, die allerdings nicht in allen Jahrgängen gleich gut redigiert

sind und nicht Authentizität beanspruchen, stellen eine
unerschöpfliche Quelle für diesen Zeitraum dar. Leider fehlt vielen Bänden
das Register. Mit ausgezeichneten Registern sind dagegen die
handschriftlichen Protokolle des Großen und Kleinen Rates im Staatsarchiv
Aarau ausgestattet.

232



In einer Verfassungsbittschrift20 trat Dorer mit neun
Mitunterzeichnern ausdrücklich »nicht zur Erhaltung des Bestehenden, das
sich so gerne die Larve des Wahren und Rechten anmaßen möchte,
sondern für die Erlangung des Vernunftgemäßen 21 und eben darum
einzig Beständigen ein, nicht für Privilegien, sondern für das Recht,
das Gott in die Elerzen aller Menschen unauslöschlich geschrieben
hat«. In dem Jahrzehnt vor 1841 ist er der aufgeklärte liberale Katholik,

für den »die Zeiten vorbei sind, wo falsche Frömmelei predigen
konnte, man müsse das Licht unter den Scheffel stellen. Das Volk
weiß wohl, daß Aufklärung einzig vor weltlichem und geistlichem
Despotismus schützt« 22. Er wünschte, »daß man das Feuer, welches
den alten Unrat des Mittelalters verzehren soll, nun nicht mit Wasser
löschen möchte« 23. Damit stand in Verbindung seine frühe Abneigung

gegen die Klöster 24 mit ihrer »weltabschwörenden Kaste« 25, der
er eigentlich immer treu geblieben ist.

Die kraftvolle Einheit der Lande um Aar, Reuß und Limmat —
diese bildhafte Ausdrucksweise begegnet bei Dorer seit 1831 immer
wieder — ist ihm ein hoher Wert. Sie muß auf der Rechtsgleichheit
beruhen. Die Parität hätte deshalb Dorer schon 1831 gerne aus der
Verfassung beseitigt gesehen2Ö. Denn die Parität war für ihn ein
Vorrecht und damit ein Unrecht. Er ist gegen die Anrufung »historischer

Rechte«: »Denn die Geschichte ist eben Geschichte, und alles,

was der Geschichte angehört, unterliegt der Metamorphose«27. Nur aus
formellen Gründen wehrte er sich anläßlich der ersten Verfassungsberatung

im Sommer 1840 für ihre Beibehaltung 2S, freute sich aber
bei der Beratung des zweiten Entwurfes im Spätjahr, nun ohne
Rücksichten »auf die gärenden Elemente« 29, ohne Rücksichten auf
das Beschwichtigen von Beunruhigungen im katholischen Volke, die

er bis jetzt wie viele andere nie ganz ernst hatte nehmen mögen 30,

20 Rittschriften zur Verfassungsrevision von 1831 (St. A.A.), Nr. 27, dat.:
Baden, 11. Januar 1831.

21 Die Sperrungen stammen nicht von Dorer.
22 Verh. Bl. 1832, S. 46.
23 Verh. Bl. vom 3. Juni 1834, S. 363.
24 Brief an K. R. Tanner (1794—1849) vom 14. 1831 (bei der Korrespondenz

Tanner im St. A.A.).
25 Bittschrift vom 11. Januar 1831.
20 An Tanner 19. H. 1831.
27 Verh. BL vom 1. September 1840, S. 652—654.
28 Wie Anmerkung 27; ferner a. a. O. S. 675.
29 Verh. Bl. vom 16. Dezember 1840, S. 1097 ff.
30 Verh. Bl. vom 3. Juli 1840, S. 411 ff.

233



geradewegs mit der großen Mehrheit die Parität beseitigen helfen
zu können, denn »gerade diejenigen, welche die Parität wollten,
haben unsere reformierten Brüder, die anfänglich eine ganz
versöhnliche Hand geboten hatten, von sich zurückgestoßen, und haben
es nun sich selbst zuzuschreiben, wenn die Aufhebung der Parität
verlangt wird« 81. Gegenüber der Ansicht, »daß der Staat auf
konfessioneller Gleichheit beruhen müsse, wenn Friede da sein solle«,
sprach sich Dorer dahin aus, »daß auch eine ganz protestantische
Regierung beide Kirchen gleich schützen würde und daß sie jeder
Konfession ihre Rechte gleich würde angedeihen lassen32«. Wenn er
gegen alle die Rechtsgleichheit verletzenden »Ausschließungssysteme«
sich wandte, so auch gegen die Ausschließung der Geistlichen beider
Konfessionen vom politischen Leben 33. Anderseits beteiligte er sich

an den Debatten über Ausdehnung, Beibehaltung oder gänzliche
Abschaffung des »Zensus« nicht. Er ist wohl für ausschließlich
direkte Wahlen, damit das Volk wirklich repräsentiert sei, spricht
sich dagegen zuungunsten einer direkten Mitwirkung des Yolkes an
der Gesetzgebung aus, wie sie von den katholischen Demokraten
jener Tage postuliert wurde34.

Nicht dem stillen Wirken der Aufklärung allein wollte Dorer, wie
so viele andere Radikale sowohl katholischer wie reformierter
Herkunft, den geistigen Fortschritt überlassen. Eine klug gelenkte staatliche

Kulturpolitik sollte die »Kräfte der Finsternis« immer mehr
zurückdrängen. Dorer war am Anfang der Epoche von der Notwendigkeit

durchdrungen, »daß Staat und Kirche nur in innigster
Wechselwirkung, nur in- und durcheinander und nie in Zwiespalt
nebeneinander bestehen können und müssen«. »Für die dem Staate und
der Kirche als Grund und Zweck vorleuchtende Entwicklung der
Menschenwürde« ist es sehr nachteilig, »wenn die Kirche ein eigenes
Interesse verfolgt und nicht auf das innigste in das staatsrechtliche
Leben des Yolkes verwoben wird« 35. In einem Brief an seinen Freund

31 Wie Anmerkung 30.
32 Wie Anmerkung 29.
33 Yerh. Bl. vorn 5. Juni 1840, S. 258.
34 Die »Wünsche« der Mellinger Volksversammlung vom Februar 1840

(Ms. von 28 S. im St. A. A.) nannten unter ihren demokratischen Postu-
laten das Veto (im Sinne des obligatorischen Gesetzesreferendums), die
freie Ausübung des Petitionsrechtes, nicht nur durch die Einzelnen,
sondern auch durch die Gemeinden, sowie den Verfassungsrat als
Organ künftiger Verfassungsrevisionen.

35 Bittschrift vom 11. Januar 1831.

234



Tanner36 schrieb er von den »Trabanten der Kongregation« —
merkwürdig der an den französischen Sprachgebrauch jener Jahre
erinnernde Terminus, der uns sonst nie begegnet ist!30" —, die »klup-
pieren« (sie! offenbar sich zu Klubs vereinigen), »während die
rechtlichen Freunde der Freiheit getrennt sind«. Damals, im Jahre
1831, fand er die in Anregung gebrachte 37 Aufhebung der Klöster
noch bedenklich; dagegen trat er in der erwähnten Bittschrift (vgl.
Anm. 20) für die Einziehung der Klosterkollaturen zuhanden der
Pfarrgemeinden ein. Dergestalt »hätten die Mönche böses Wetter
zu befürchten«, »und ihnen mangeln die Kirchtürme, um ihre
Spinngewebe anzuhängen, und sie bleiben einzig auf sich beschränkt« 38.

Und noch im Spätherbst 1840 trat Dorer mit Entschiedenheit für
eine jener Liquidationen von klösterlichem Immobiliarbesitz (es
handelte sich um den Verkauf eines Lehenhofes des Klosters Muri) ein,
wie sie in jenen Jahren auf Grund des Klosteradministrationsdekretes
von 1835 immer wieder getätigt wurden. Das Kloster hatte protestiert,

der Freiämter Katholik Dr. J. B. Baur (1783—1851) hatte
geltend gemacht, Pflicht des Staates sei es, jeden bei seinem Eigentum
zu schützen, sei es ein Privatmann oder eine Korporation. Dorer aber
sah hier einen Ausnahmefall: »Das Eigentum in der toten Hand
darf sich in keiner Weise mehren ...«, wogegen dann von der andern
Seite das Stichwort »Staatsallmacht« in die Debatte geworfen
wurde 39.

Dorers Antikurialismus oder Antiromanismus tritt gleich in den
Anfängen klar hervor. In der Großratssitzung vom 10. Mai 1832

sprach er von der »geschichtlich bezeugten Wahrheit, daß die Völker,
um katholisch zu sein, wohl den Papst, der Bischof von Rom aber,
um Papst zu sein, die Völker nicht entbehren könne« 40. Und am
13. Dezember 1833 argumentierte er: »Die bischöflichen Stühle sind

30 Brief an Tanner vom 19. H. 1831.
363 Erst während der Korrektur werde ich durch Herrn Dr. G. Boner auf

zwei Stellen in Briefen des Luzerner Schultheißen Amrhyn von 1828 —
daß in Luzern der französische Einfluß vorwiegend war, wissen wir ja
schon aus den Schriften Ph. A. v. Segessers — aufmerksam gemacht, in
denen der Terminus »Kongregation« ganz gleich gebraucht ist (zitiert
bei Ludwig von Tetmajer, Schultheiß J. K. Amrhyn, Diss. ca. 1939, in
Maschinenschrift Zentralbibliothek Zürich Ms. Z II, 405, S. 29).

37 Diese Anregung begegnet in keiner der zahlreichen Bittschriften zur
Verfassungsrevision von 1831; sie mag im Gespräch oder in der Presse
laut geworden sein.

38 Wie Anmerkung 24.
38 Verh. Bl. vom 10. November 1840, S. 969.
40 Verh. Bl. 1832, S. 134.

235



in Yikariate des römischen Stuhles umgeändert worden; die
Nuntiatur ist aufgekommen, wo eine nationale Kirchenform hätte
aufkommen sollen; diese Nuntiatur wird auch immer einen Metropolitan-
verband zu hindern suchen« 41. Und früher schon hatte er davon
gesprochen, daß »unser, oder vielmehr der päpstliche Bischof in Solo-
thurn, uns den Fehdehandschuh hingeworfen« habe42. Wo sich aber
die berufenen Lenker der Kirche gegen den Geist der Zeit sperren,
muß man, sofern man für »ein nationales kirchliches Leben« und
»eine nationale Form auch des Kirchenwesens« 43 wirklich eintreten
will, sofern man nicht gesonnen ist, die Kirche zum »Grabe der
Zivilisation« 44 entwürdigt werden zu lassen, selbst »die Stricke in die
Hand nehmen und die Wechsler zum Tempel hinaustreiben« 45. Dorer
trat also in der damaligen Lage der Dinge, zumal im LIinblick auf
die konkreten Verhältnisse, in die er sich hineingestellt sah, für eine
einseitig staatliche Kirchenpolitik ein; er glaubte auch auf die
widerstrebenden Volkskreise keine Rücksicht nehmen, im gegebenen
Falle nicht von dieser geraden Linie abbiegen und zu einer irgendwie

gearteten Verständigungs- oder Versöhnungspolitik LIand bieten

zu sollen 46. Die Leitlinien dieser einseitig staatlichen Kulturpolitik
finden sich nun niedergelegt in den bekannten »Badener Konferenzartikeln«,

an deren Aufstellung Dorer als aargauischer Abgeordneter
an die Konferenz, die vom 20.—27. Januar 1834 in Baden stattfand,
einen wesentlichen Anteil hatte47. Bekanntlich erwuchs diesen

41 Verh. Bl. 1833, S. 796.
42 Wie Anmerkung 40.
43 Verh. Bl. vom 13. Dezember 1833, S. 795.
44 Verh. Bl. vom 10. Mai 1832, S. 136.
45 Verh. Bl. vom 13. Dezember 1833, S. 796.
46 Verh. Bl. vom 19. Juni 1832, S. 187—196 (hier lange Rede Dorers in

Petit-Druck wiedergegeben).
47 Es darf sogar angenommen werden, daß die Badener Konferenz auch

ohne die Initiative des Staatsrates Eduard Pfyffer von Luzern, und
zwar auf Dorers Anstoß hin, zustandegekommen wäre. Dieser nämlich
hatte am 13. Dezember 1833 im aargauischen Großen Rate den Antrag
gestellt, der Kleine Rat möge beauftragt werden, »sich mit den zum
Bistum Solothurn [d. h. Basel] gehörenden Ständen, wie mit andern
der Eidgenossenschaft, in Verbindung zu setzen, um zu beraten, wie
dem schweizerischen Kirchenwesen eine bessere Form zu geben sei, und
wie ein Metropolitanverband ins Leben gerufen werden könnte«
(Verh. Bl. 1833, S. 796), worauf der Landammann mitteilen konnte, »daß
der katholische Vorort Luzern bereits zu einer derartigen Konferenz
eingeladen habe.« (S. 799.) — Von der Konferenz selbst sind zwei Aeufie-
rungen Dorers aufbewahrt. In der Eintretensdebatte wies er »aus der
Geschichte die Notwendigkeit nach, daß dem machthaberischen Rom

236



Artikeln großer Widerstand; päpstliche Verdammung traf sie; fast
nur im Aargau blieben sie gültige und wirkende Staatsmaxime, trugen

aber gerade hier zu der Verschärfung der inneren Gegensätze,
aus denen dann die Verfassungsrevision von 1840/41 einen Ausweg
bieten sollte, in höchstem Maße bei 48. Als im Frühsommer 1840 im
Rahmen einer gewissen Beschwichtigungspolitik über die Aufhebung
dieser »Badener Artikel« beraten wurde, mußte sich Dorer davon
Rechenschaft geben, daß sie nachgerade ein untaugliches politisches

Instrument darstellten. Er war nicht für Aufhebung schlechthin,

wollte aber, daß mit den beteiligten Ständen zu diesem
Behufe in Verhandlungen getreten würde. Das heißt aber nicht, daß

er mit der Form auch das Wesen preisgab. Sie waren nicht
auszuführen, »weil sie nicht von unten herauf gekommen sind«. Aehn-
lich Dr. K. L. Bruggisser war er der Meinung, daß man bei deren
Erlaß »den Bildungsstand des Volkes überschätzt« habe. Die
beengende Form wollte er fallen lassen, die Grundsätze aber für eine

spätere, s. E. nicht ferne Zukunft aufbewahren, wo die Ausführung
möglich sein würde 4!>.

Nun aber wurde ihm ein Gedanke, den er schon früh geäußert,
immer wichtiger und trieb ihn zu Folgerungen unerwartet neuer Art.
In einem bereits zitierten Briefe an Tanner vom 14. 1831 hatte
Dorer nämlich schon geschrieben, in Verbindung mit der Ueber-

Entschlossenheit entgegengestellt, daß die Anmassungen der Klerisei
mit Kraft und Nachdruck zurückgewiesen werden« und zeigte, »daß
die Freiheit nur halb errungen, wenn im Kirchlichen die alten
Verhältnisse noch fortbestehen.« — Und in dem ersten Tagesberichte der
aargauischen Abgeordneten an ihre Regierung vom 20. Januar 1834
(in Kanzleischrift, Datum und Korrekturen von der Hand Dorers) lesen
wir: »Die Abgeordneten des Aargaus fühlen tief die Mängel des
gegenwärtigen kirchenrechtlichen Zustands und die Unmiircligkeit, daß ein
politisch freier Staat ausländische Bande am Altare trage...« (Siehe
S. 73 und 265 des in Anmerkung 16 genannten Aktenbandes aus dem
St. A. A.)

4S R. Rauchenstein spricht in einem Briefe an den Staatsrat Heusler vom
9. Dezember 1839 (St. A. B., Privat-Archiv Nr. 328) davon, in welch
gefährliche Lage man den Kanton mit den Kirchenstürmen gebracht
habe; er kündigte in jenem Briefe eine Artikelserie für die »Basler
Zeitung« an, von der drei größere Aufsätze »Blicke ins Aargau« in der
Folge zustandegekommen sind; darin sollte »die Geschichte unseres
Kantons, die seit neun Jahren halb in eine sehr profane
Kirchengeschichte aufgeht, raptim durchgangen« werden. Der Herausgeber
dieser Korrespondenz hofft, in seiner Ausgabe auf einige Aspekte dieser
»profanen Kirchengeschichte« etwas näher eingehen zu können.

48 Verh. Bl. vom 4. Juni 1840, S. 191 f.

237



tragung der Klosterkollaturen auf die Gemeinden (nicht etwa auf den
Staat!) solle das Recht Anerkennung finden, »daß jede Pfarrgenossenschaft

ihren Pfarrer selbst wähle«, »und dadurch wäre der Grundstein

zu einem demokratischen-repräsentativen Leben in der Kirche
zu legen« 50. Damit in Zusammenhang mag stehen, daß derselbe
Dorer, den wir so kraftvoll für eine durchgreifende Handhabung
der staatlichen iura circa sacra haben eintreten sehen, sich dann
doch auch wieder gegen Gewissensbevormundung, für Freiheit also
auch innerhalb der Kirchen, hat aussprechen können51. Bei den
Großratsdebatten über die Aufhebung der Badener Artikel aber tritt
nun ein gänzlich neuer Begriffszusammenhang auf, in den Dorer
seine Anschauungen von der Demokratisierung der Kirche wie von der
religiösen Freiheit des Individuums einbaute. »Von dem Standpunkt
aus«, so äußerte er sich am Eingang seines Votums vom 4. Juni 184052,

»von welchem ich ausgehe, von dem System der Freiheit der
Kirche, finde ich es für notwendig, daß das demokratische Element
in derselben wieder gehoben werde; denn wenn dafür gesorgt wird,
daß das Volk mehr Anteil an den kirchlichen Angelegenheiten hat,
so wird für den Staat keine Gefahr mehr da sein, und für ein freies
Volk ist eine solche Unabhängigkeit der Kirche wohl das passendste.«
Und als dann einen Monat später § 12 (Kirchenartikel) des

Verfassungsentwurfes zur Beratung stand, da ging er noch einen Schritt
weiter. Wohl wissend, daß er in der Minderheit bleiben werde — in
der Tat stieß sein Antrag auf ausgesprochene oder stillschweigende
Ablehnung 53 und vereinigte in der Abstimmung nur zwei Stimmen

50 Vgl. auch Verh. Bl. vom 16. Dezember 1840, S. 1075.
51 Verh. Bl. vom 10. Mai 1832, S. 139; 12. Mai 1834, S. 63; Protokoll des

Kleinen Rates vom 11. September 1840, S. 305. — Wenn Dorer, der selbst
nicht dem Grundsatze huldigte, »daß man den lieben Gott irgendwo zu
suchen brauche«, doch die rigorose Praxis hinsichtlich Wallfahrten und
Bittgängen, wie sie aus der Wessenbergischen Zeit her (Verordnung von
1806) in Uebung stand, oder das staatskirchlich strikt repressive
Gehaben gegenüber Sektierern zu tadeln Anlaß fand, so zeigt sich an einem
neuen Punkte die Selbständigkeit seines Urteils. Weder im Aargau noch
anderwärts folgte die Mehrheit solcher Einstellung. Wollte man nach
deren äußeren Ursprüngen suchen, so könnte vielleicht an Heinrich
Zschokke gedacht werden, dessen Schüler Dorer gewesen ist (vgl.
Anmerkung 95).

62 Verh. Bl., S. 191.
53 Regierungsrat Schaufelbühl, sonst vielfach mit Dorer einiggehend,

äußerte seine entschiedene Ablehnung (Verh. Bl., S. 423) und bewirkte
so, daß die weitere Debatte andere Bahnen einschlug (abgesehen von
dem einen Votum Ammann).

238



auf sich, außer der seinen die des katholischen Freiämters Dr.
Ammann 54 — trug er darauf an, den fraglichen Artikel folgendermaßen
zu fassen: »Die Freiheit des Gewissens und die Freiheit und
Unabhängigkeit der christlichen Kirchenvereine ist gewährleistet. Dem
Staate steht das Aufsichtsrecht zu.« Er berief sich in seinem Votum
auf »einen Mann, vor dem ganz Europa sich beugen könnte, wie ganz
Amerika es getan hat, auf Franklin«. Er hielt dafür, »daß die Kirchen
lebendige Institute seien und sich fortentwickeln müßten, und
deshalb müßten bei beiden Bekenntnissen hie und da Bewegungen sichtbar

werden, namentlich im gegenwärtigen Zeitpunkte, denn es

verlangt die Zahl der Gläubigen ihre Rechte«. »Die Kirche, welche
bestanden hat, ehe der Aargau zusammengetreten ist, bedarf keiner
Garantie; sie garantiert sich selbst; aber die Freiheit der kirchlichen
Vereine muß gewährleistet werden.« Und weiter: »Warum wollen wir
etwas Monopolisierendes gegen unsern Allvater beschließen55?«

Sind hier die alten Ziele der Aufklärung, der Demokratisierung
der Kirche sodann, festgehalten, aus einer ehrlich bekannten subjektiven

Glaubenshaltung heraus, so sind auf der anderen Seite die

54 Votum Ammann: Verh. Bl. 1840, S. 454; Abstimmung: S. 458. Jakob
Ammann (?—1846), von Biinzen, Dr. med., als Arzt patentiert 1804, war
von 1829—1831 Mitglied des Kleinen Rates; von 1832—1841 praktizierte
er als Arzt in Aarau; bis zum t>. November 1841 Mitglied des Großen
Rates; dann Uebersiedelung nach Luzern (vgl. Verh. BL 1841, S. 1457).

55 Votum Dorer: Verh. Bl. vom 3. Juli 1840, S. 411—413. — Es dürfte nicht
uninteressant sein, wie ein Mann wie Rudolf Rauchenstein, der als Politiker,

Gelehrter und Lehrer sich durch sein besonnenes Wesen
ausgezeichnet hat, über Dorers »Kirchenfreiheit« dachte und wie er sich im
Zusammenhang damit über den Antragsteller aussprach. In Rauchensteins

Brief vom 6. Juli 1840 an Andreas Heusler (St. A. B., Privat-
Archiv Nr. 328) lesen wir: »Unsern ersten Hrn. Ehrengesandten kennen
Sie; er ist unter die Kürassiere der Grundsatzreiterei zu rechnen, und
er ersetzt Kenntnisse, Studien mit einem halben Dutzend heroischer
Axiome, wie sein seliger Hr. Papa. Diese Leute sind sehr glücklich,
denn sie gelten beim Publikum doch viel, jüngst trug er im
gr. Rath den lang genährten Geniestreich vor, man solle alle Kirchen,
Sekten, religiösen Vereine etc. freigeben, wie in Amerika; das sei
freisinnig und ein Grundsatz! Ich glaubte dieses sei ein Einfall; aber nein,
man versicherte mich, er habe es auch in der XXII Kommission [der
großrätlichen Verfassungsrevisionskommission] tz/jç xal ÀdÇ verteidigt.«
Der Verfasser dieser Studie wagt nicht. Rauchensteins Urteil als gänzlich

unstichhaltig zu bezeichnen, hofft aber, dadurch, daß er als
Historiker, der aus dem Ueberblick über die ganze Entwicklung Dorers
wie über seine Zeit, im Besitze des gesamten Materials, das über sie
Auskunft gibt, urteilt, das Urteil des Zeitgenossen relativieren zu
können.

239



Methoden des aufgeklärten Despotismus56 (oder wenn man lieber
will: des staatlich dirigierten Kulturkampfes) preisgegeben. Eine
beachtenswerte Entwicklung, indes nicht ein Bruch, liegt vor. Auch
geht diese Entwicklung nicht so weit, daß Dorer sich nun definitiv
einer behutsam vermittelnden Richtung — sie war damals noch durch
bedeutende Männer im Großen Rate repräsentiert — angeschlossen
hätte. Im Sinne früherer Stadien seiner Entwicklung ist es, wenn er,
wie wir festgestellt haben, gegen Ende des Jahres an der Abschaffung
der Parität aktiv mithilft, im Sinne seiner bisher ja immer festgehaltenen

letzten Ziele, wenn er am 13. Januar 1841 der Klösteraufhebung
beistimmt.

Nun aber akzentuiert sich die Wendung, wie wir sie eben zu
signalisieren hatten, immer stärker. Die Jahre 1841 und 1842 mit ihren
inneraargauischen Zerwürfnissen und der eidgenössischen Intervention

lassen uns dafür Beleg um Beleg auffinden. Versöhnung wird
jetzt das große Leitmotiv aller politischen Aeußerungen Dorers. Bald
werden wir ihn an ganz neuen Gestaden Anker werfen sehen.

Weiterentwicklung ist es auch jetzt noch, nicht jäher Bruch, was
sich uns darbietet. Dorer verläßt den Boden seiner radikalen
Gesinnungsfreunde immer mehr, zum Ultramontanen, um uns einmal dieses

zeitgenössischen politischen Schlagwortes zu bedienen, ist er aber
nicht geworden:

Er ist und bleibt ein Gegner der Jesuiten ".
Er wirft sich nicht etwa zum Verteidiger der Klöster schlechthin

auf, will aber, je nach der Stellung, die diese selbst eingenommen,
einen Unterschied festgehalten wissen. Dem Frevel Schutz angedeihen
lassen, hieße es für ihn, von der Herstellung anderer als »der Klöster
Fahr, Maria-Krönung und Gnadental« zu reden. Einem Antrage
Baldinger, den Klösteraufhebungsbeschluß vom 13. Januar 1841 im
Grundsatz zurückzunehmen, konnte er sich also nicht anschließen.
Dagegen lag ihm am Herzen, daß eindeutig bestimmt werde, daß das
Klostervermögen wohltätigen Zwecken zugeführt werde, »damit die
Beunruhigung eines Landesteiles über die Verwendung des
Klostervermögens beseitigt werde«. In einer solchen Erklärung sah er
zugleich »die Heilighaltung des Willens der Stifter und Begaber«. Er
wollte darin die Bestätigung der bisherigen Praxis erblicken; ohne
sich dessen bewo ßt zu sein, bewegte er sich mit solcher Erwägung

56 Der Verfasser dieser Studie wird diese mit Bedacht gewählte Bezeichnung

an anderer Stelle rechtfertigen (vgl. Anmerkung 48).
57 Verh. Bl. 1841, S. 1431 (vgl. unten S. 246 f., 254 f.).

240



doch auf neuem Boden: ein Verfechter der Staatsallmacht konnte er
nicht mehr genannt werden 58.

»Freiheit und Unabhängigkeit der Kirche« sind ihm nach wie
vor wichtig, als Fernziel auch das »Prinzip der Volkssouveränität, das
sich staatlich wie auch kirchlich geltend machen muß«. Hier sei Dorer
selbst das Wort gegeben: »Bis dahin«, äußerte er in einem bedeutenden

Votum der Großratssitzung vom 22. Oktober 1841, »ist das Prinzip

nur staatlich entwickelt, und das Gebilde gleicht dem alten Dome,
der nur eine zum Himmel ragende Turmspitze zeigt, für die andere
aber noch den Baumeister erwartet. Soll nun dieser Baumeister der
Staat sein? Ich sage: Nein! Der Baumeister kann und darf nur das
Volk der betreffenden Kirche selbst sein; namentlich hüte sich die
Gewalt eines paritätischen Standes, diese Arbeit zu übernehmen.«
Solches Vorgehen würde das Mißtrauen fördern, die Besorgnis, die
wohl unrecht oder doch übertrieben war, daß von Seite des Staates
eine Reformation beabsichtigt werde. »Soll demnach das Alte (offenbar

zu verstehen: die ,altkatholischen Institutionen') wiederkehren,
so bleibe es wieder das Werk der Kirche.« »Wir haben demnach
hier nicht unsere Blicke dahin zu wenden, wie wir die demokratischen
Elemente vom Staat aus in die Kirche bringen können, es muß dies
der Gemeinde der gläubigen Brüder überlassen bleiben Die Aufgabe

des Staates der Kirche gegenüber ist die der Oberaufsichtoa.«

Die Badener Artikel verurteilte er, im Herbst 1841, als sich im
Rahmen der Pazifikationsbestrebungen neuerdings eine große
Debatte über deren Aufhebung entsponnen hatte, nicht schlechthin. Und
er hielt es für ein fruchtloses Unterfangen, zu untersuchen, ob der
Papst sie zu Recht oder Unrecht verdammt habe. Persönlich betrachtete

er nur zwei Bestimmungen derselben als unkatholisch. Im übrigen

wollte er einfach den historischen Standpunkt ins Auge fassen.
»Der Geist vom Jahre 1830«, so reflektierte er in seinem Votum vom
4. November 184 1 60. auf das wir in anderem Zusammenhange noch
eingehend zurückzukommen haben, »der alles neu machen wollte,
wehte auch den kirchlichen Dingen zu. Man bedachte nicht, daß
der neue Geist in politischer Beziehung das Volk ergriffen und
daher ein glückliches Resultat hatte, daß dies in kirchlichen Dingen
aber nicht der Fall war. Die Behörden, sich in der Macht und den
Rechten des Volkslebens wähnend, und, gestehen wir es offen, die

58 Verh. Bl. vom 11. Mai 1841, S. 405—08.
59 Verh. Bl. vom 22. Oktober 1841, S. 1316/17.
80 Verh. Bl. 1841, S. 1398.

241



Stufe der Bildung und der Bedürfnisse des Volkes in dieser Beziehung
nicht genug beachtend, faßten den neuen Geist der Kirche gegenüber
auf.« Dorer sprach sich jetzt für einfache Preisgabe der Artikel aus,
verwarf aber weitergehende Anträge, wollte vielmehr hinsichtlich
der Durchführung vertrauen auf die »Loyalität der Behörden« und
auf die durch die neue Verfassung in Aussicht gestellte Revision der
kirchlichen Gesetze.

Die gleiche Haltung nahm er ein in der Debatte über die Garantie
der neuen Luzerner Verfassung, die der Kleine Rat verweigern wollte
wegen des Ausschlusses der Nicht-Katholiken vom aktiven Bürgerrechte.

Auch für Dorer war es »nicht angenehm, diejenigen von dem
Bürgerrechte des Kantons Luzern ausgeschlossen zu sehen, welche mit
uns den gleichen göttlichen Meister haben; es ist allerdings ein Zeichen
der Intoleranz. Allein diese ist nicht auf dem Wege des Zwanges zu
beseitigen... Die Toleranz kann nur durch die Bildung der
Individualitäten errungen werden« 61.

Dorer beklagte anläßlich seines zweiten Entlassungsgesuches vom
23. Juni 184 1 62 »die seinem Geist und Gemüt unerquickliche Zeitrichtung,

durch konfessionelle Massenhaftigkeit in der Politik zu wirken«.
»Es wird einst näher zu untersuchen sein«, läßt er sich ein andermal
vernehmen, »wie es kommt, daß das einst so friedliche Aargau zu
einem konfessionellen Schachbrett geworden ist, auf dem die Parteien
der Eidgenossenschaft spielen« 63. Aber, wie es nun auch gekommen
sein mag, es ist ein Unglück. Dieses Unglück, das manche Einsichtige
viel früher erkannten, ist nun manifest geworden. Hatte Dorer noch
bei der zweiten Verfassungsberatung im Spätjahr 1840 glauben
mögen, eine Politik der starken bland würde zum Ziele führen, so
konnte er dieses Glaubens nun endgültig nicht mehr sein. Als
Mitglied des Kleinen Rates tat er im Dezember 1840 und zu Beginn des

Jahres 1841 alles, was die Katastrophe vermeiden konnte. Er widersetzte

sich der Abgabe von Waffen und Munition an die (radikalen)
Schutzvereine in Muri und Bremgarten. Er stimmte den
Präventivverhaftungen vom 10. Januar 1841 nicht zu 64. Die Klösteraufhebung

61 Verh. Bl. vom 21. Juni 1842, S. 390.
62 Verh. Bl. vom 23. Juni 1841, S. 709 (vgl. unten S. 247).
63 Verh. Bl. vom 24. September 1841, S. 1132.
04 Protokoll des Kleinen Rates vom 10. und 14. Dezember 1840, 8. Januar

und 22. April 1841. Im Protokoll vom 9. Januar 1841 fehlt zwar Dorers
Verwahrung gegen den Verhaftungsbeschlufi, auf die er sich am 22.

April 1841 berief, doch scheint es uns sehr wohl möglich, daß. es im
Drang der Geschäfte jener ereignisreichen Tage unterlassen worden ist,
die erfolgte Verwahrung auch wirklich in das Protokoll einzutragen.

242



indessen billigte er, sicherlich nicht einfach, weil er, wie einzelne
andere, vor der Terrorstimmung jener Tage kapitulierte, sondern
weil diese Maßnahme im Zuge seiner früher verfolgten politischen
Linie lag, aber auch deshalb, weil er damals an der »Frevelhaftigkeit«
der Klöster auch gerade hinsichtlich jenes historischen Momentes
nicht zweifelte. Nachher aber sah er nun nur noch eine mögliche
politische TIaltung: einerseits kein neues Oel ins Feuer zu gießen66,
anderseits Vergessen und Versöhnen. Bei vielen kleinen Anlässen übte
er sie. Er betätigte sie auch im Großen.

Die Protokolle des Kleinen Rates enthalten mehrere Voten, in
denen sich Dorer in solchem Sinne eingehend ausgesprochen hat60.
Sie sind auf sein Verlangen entgegen der Gepflogenheit ausführlich
wiedergegeben (in indirekter Rede). Die Klosterangelegenheit allein
könnte nach Dorers Meinung der Tagsatzung überlassen werden.
Aber es handelt sich um »Krieg und Frieden nach innen und außen«.
Hier müsse die Regierung die Initiative ergreifen, damit »der aus den
Parteikämpfen herrührenden Erkrankung des Volkskörpers Einhalt
geboten [werde] und die guten, gesunden Kräfte zum Siege kämen«. Nur
das System der Pazifikation könne da etwas ausrichten. Es allein »sei
auch imstande, die Verfassung unantastbar festzustellen und die
Grundsätze derselben zum Wohle des Volkes zu entwickeln«. Hier
liege die »erste und größte Aufgabe aller Gutgesinnten«, »die Aar-
gauer sein und bleiben wollen«. Oder sollten die Liberalen des Aargaus

nichts lernen und auch nach Annahme der neuen Verfassung
die Zeit auf wenigstens Unfruchtbares verschwenden? — Die Mittel
der Gewalt im Dienste von Recht und Ordnung zerstören schließlich
das Vertrauen, »die einzige Grundlage einer volkstümlichen Regierung«.

Deshalb ist der schreckende Glanz der Waffen jetzt durch
Edelmut zu überstrahlen, ist »das Vertrauen auch bei den Unterliegenden

wieder zu wecken und die Quellen, aus denen die Zerwürfnisse

geflossen, zu verstopfen«. Und nun entwickelt Dorer ausführlich

seine Pazifikationsvorschläge (siehe unten S. 244). Mit der
Herstellung der drei Frauenklöster wollte Dorer zugleich »den kleinen
Kantonen, die ihre Existenz auf den Buchstaben des Bundesvertrages
gründen, die Beruhigung geben, daß der Aargau nicht revolutionäre
Prinzipien in den Bund einführen wolle«. Allerdings konnten nach

65 Verb. Bl. 1841, S. 847.
66 Sitzungen des Kleinen Rates vom 15., 22. und 26. April 1841; die

größeren Voten Dorers finden sich auf den Seiten 286—289, 304, 317,
Wallers ebenfalls ausführlich festgehaltene Entgegnung S. 289. — Die
Hervorhebungen sind aus dem Protokoll übernommen.

243



seiner Meinung die Opfer den Charakter der Kraft und Großmut
nur gewinnen, wenn sie in diesem Momente und in dem angegebenen
umfassenden Sinne dargebracht wurden. In einer späteren Sitzung
gab er »seiner immer mehr befestigten Ueberzeugung« Ausdruck,
»daß die Dinge so ernst seien wie noch nie... Denn kaum dürfte in
diesem Saale je etwas Wichtigeres beraten worden sein; von der
Behandlung dieser Angelegenheit könne vielleicht das Schicksal der
Eidgenossenschaft und der Entscheid darüber abhängen, ob die
Früchte der Jahre 1830 und 1831 in friedlicher, freiheitlicher
Staatsentwicklung genossen werden dürfen oder ob selbst die Erfolge
früherer Anstrengungen wieder verloren gehen sollen«. Er wünsche, daß
Weisheit den Rat leite und daß von ihm »das Wohl der Eidgenossenschaft

und das Interesse der liberalen Sache höher geachtet« werde
als »der Reiz, kleinlichste Parteieitelkeit zu fristen«. In einem ebenfalls

ausführlich wiedergegebenen Votum trat Landammann Waller
diesen Ansichten und Vorschlägen entgegen: Dem Freund sei das

Herz, dem Feinde der Kampf zu bieten (15. 4.). Am 26. April 1841

aber beschloß der Kleine Rat, vorerst bloß die Klosterfrage zu behandeln,

auf die weiteren Anträge Dorers aber nicht einzutreten, sondern
sie ad acta zu legen. Indessen arbeitete dann der Kleine Rat, in seiner
Weise ebenfalls auf die Ueberwindung der staatlichen Krise bedacht,
in den nächsten Tagen einen Bericht »Ueber die Zustände des Landes«

(unterm 10. Mai dem Großen Rate vorgelegt) 67 aus, in dem, ohne
daß Dorers Name genannt wäre, sich eine eingehende kritische
Besprechung seiner Vorschläge findet.

Im Mai 1841, anläßlich der Beratung des Berichtes der
Tagsatzungsgesandtschaft im Großen Rate, nahm Dorer »als Repräsentant

des aargauischen Volkes« 68 seinen Antrag zur Pazifikation des

Kantons, dessen Grundgedanken er im Schöße des Kleinen Rates ohne
Erfolg zur Sprache gebracht hatte, wieder auf. Darin war volle
Amnestie für alle in die Januarereignisse Verflochtenen gefordert; die
Okkupationskosten sollten nicht von Gemeinden und Privaten der
betroffenen Gebiete, wie es vorgesehen war, getragen, sondern aus dem
Klostergut bestritten werden; die Freiämter sollten die ihnen
abgenommenen Waffen zurückerhalten, die Badener Artikel revoziert
werden. Nachdem im Laufe des Jahres neuerdings wieder viele
Diskussionen mit Bitterkeit geführt worden waren, sich die Parteien
durch das Aufwühlen des Vergangenen eher voneinander entfernt

67 Abdruck: Verh. Bl. 1841, S. 384—393.
68 Verh. Bl. vom 4. Mai 1841, S. 312 ff.

244



denn einander genähert hatten, lagen nun im Spätherbst Anträge
der Grofiratskommission über den »Pazifikationsbericht des Kleinen
Rates und die bzgl. Volkspetitionen« vor. Dorer äußerte sich in einem
kapitalen Votum, nicht ohne poetische Metaphern, klug und
überlegen. Er war nicht ultramontan geworden, nicht kurialistisch. Aber
er wollte den Frieden. Auch hier müssen wir ihm nochmals selbst das
Wort geben: »Bei der gegenwärtigen Beratung erinnere ich mich der
Sage, die dahin geht, daß, wenn Schatzgräber einen Schatz heben
wollen, sie es sich gesagt sein lassen, beim Werke nicht laut zu
sprechen, weil das Gegenteil den Schatz, wenn er auch bereits gehoben
wäre, wieder tausend und tausend Klafter tief in die dunklen Tiefen
der Erde zurückrollen macht. Wozu diese Erinnerung? Weil auch
wir berufen sind, Schatzgräber hoher Art zu sein. Der Schatz, den
wir mit Ruhe, ohne Leidenschaft und mit Selbstprüfung zu heben
haben, besteht in der Wiederherstellung des Friedens im Gemüte
des Volkes.« Und im Blick auf die Anspielung eines Redners auf
die Verdienstmedaille, die Dorer bei der Rückkehr von der Badener
Konferenz des Jahres 1834 empfangen, meinte er, er kenne nur noch
eine Medaille, auf die er seinen Blick, sein Tun und Lassen im politischen

Leben fort und fort richten werde, nämlich »das Bewußtsein,
im Interesse des Friedens und der Wohlfahrt des engern und des weitern

Vaterlandes seine schwachen Kräfte zu gebrauchen.« Nur diese

Medaille habe bleibenden Wert69.

Das regierungsrätliche Pazifikationsprogramm — von Dorers
Anregungen war darin einzig die Revokation der Badener Artikel
aufgenommen — wurde jetzt angenommen. Dorer ahnte, und der
seitherige Verlauf der Dinge bestätigte es, daß es dafür eigentlich zu
spät sei, daß Generosität spontaner, unbesehener geübt werden
müsse, wenn sie Erfolg haben soll. Persönlich mußte er bei seinem
Wirken für Versöhnung Mißdeutung und Verleumdung erfahren,
wie übrigens auch früher »anderswo seine Anhänglichkeit verkannt
wurde« 70: »Aber Zeiten der Parteiung sind eben Zeiten des
Mißtrauens.« Er ahnte früh, daß sein Versöhnungsruf sein »Schwanengesang«

71 sein könnte. Der Ruf war deshalb nicht weniger nötig,
auch wenn es der eines »Rufers in der Wüste« war, um so nötiger war
er, als ja bereits nicht nur Friede und Bestand des Kantons, sondern
auch des Bundes in Gefahr standen. »Alle bittern Gefühle, alle Wi-

69 Verh. Bl. vom 4. November 1841, S. 1397 ff.
70 Wie Anmerkung 69, S. 1400.
71 Verh. Bl. vom 11. Mai 1841, S. 405.

245



derwärtigkeiten der Vergangenheit auf den Altar des Vaterlandes
zu legen« 72, damit die fast erloschene »heilige Lohe der Bruderliebe«
sie für immer verzehre, dazu schien ihm der Zustand des Landes
die Aufforderung zu geben. Die Januarereignisse mußten nach
Dorers Ueberzeugung sozusagen aus Leben und Erinnerung
weggeschafft werden, damit Frieden einziehen könne. Amnestie sollte
also für alle ohne Ausnahme erklärt werden, auch für die, die sich
über die Grenzen geflüchtet hatten 73. Dorer erklärte, bei politischen
Vergehen stets auf der Seite der Milde zu stehen, solange es irgendwie

mit der Staatsklugheit vereinbarlich sei.
Dorer sprach davon, daß die Fahnen der gegenwärtigen Parteien

sich beugen müßten vor der Fahne des Gesamtaargaus74. Und über
dem Kanton stand für ihn nicht nur in der Theorie, sondern auch in
der politischen Einzelsituation, der Bund. Mit Worten von J. v. Müller

unterbaute er diesen Appell an die Liebe zum größeren Ganzen.
Aber auch die rechtliche Beurteilung der Sache stand im jetzigen
Stadium der Dinge, wo die Klosterangelegenheit zur eidgenössischen
Sache geworden war, nicht mehr im Belieben des Aargaus: »Nun
steht dem Bundestage allein noch das Recht zu, die Bundesakte
auszulegen. Das ist geschehen, die Auslegung der Bundesakte ist erfolgt,
und es ist nun an der Minderheit, sich der gesetzlichen Mehrheit zu
unterziehen. Andernfalls ginge man der Auflösung des Bundes
entgegen 75«. Mit Grauen sprach Dorer von der Möglichkeit, daß nicht
nur der Kanton, sondern auch der Bund in zwei Teile — in Konfessionen

im Kreise der Politik -— zerfalle 76. Diese Gefahr konnte nach
Dorers Anschauung der Dinge nur eine aufrichtige, ehrliche
aargauische Versöhnung bannen. Nur ein versöhnter Aargau aber konnte
die zur Lösung der Gegenwartsfragen erforderliche Einheit und
Kraft wieder finden. In einem zweiten Votum jener Großratssitzung,
in der wir Dorer für eine umfassende Amnestie haben eintreten sehen,

sprach er es aus, für welche große Aufgabe Kanton und Bund stark
und gewappnet bleiben müßten: »Ich bin ein Feind der Jesuiten
und hasse sie. Bereits stehen sie an der Grenze unseres Kantons. Unser
eigenes Vaterland hat wunde Teile. Wer zweifelt daran? Aber auch
in dem weiteren Vaterland ziehen finstere und böse Krankheitsstoffe
herum. An uns ist es, dafür zu sorgen, daß jene sich nicht zur Er-

72 Verh. Bl. vom 4. November 1841, S. 1400 ff.
73 Verh. Bl. vom 4. November 1841, S. 1401.
74 Verh. Bl. vom 23. Juni 1841, S. 709.
75 Verh. Bl. vom 11. Mai 1841, S. 406.
76 Verh. Bl. vom 23. Juni 1841, S, 709.

246



reichung ihrer Zwecke an den wunden Teil unseres Kantons anklammern

und so uns und die Schweiz in unheilvolle Lagen verwickeln.
Hier müssen wir aber eine gepanzerte Faust entgegenstellen, und
nicht nur das bedrängte Volk, sondern das ganze Volk muß Widerstand

leisten. Wo eine Krankheit ist, da setzen sich die Würmer.
Hochgeachtete Herren, das Opfer, das wir zu bringen haben, ist
wahrlich nicht der Rede wert; es besteht nur darin, daß man auf
gewisse Parteiehrgefühle zu verzichten wisse T7.«

Dorers Voten wurden »mit Rührung« angehört, doch konnte man
ihm im allgemeinen nicht beipflichten. Und die eingehende
Erörterung der Januarereignisse führte nur wieder tiefer in Mißtrauen
und Feindschaft hinein. Immerhin war die Mehrheit, die schließlich
solch umfassende Amnestie verwarf, nicht mehr sehr groß. 79 Mitglieder

stimmten für Dorers Antrag, 98 dagegen. Dorer bekannte, daß
ihn der Gang der Beratung »einigermaßen erschreckt« habe. Er
verzichtete in jenem Momente darauf, weitere Anliegen vorzutragen,
ließ sich aber in der Folge nicht davon abhalten, in einzelnen
Begnadigungsfällen sich für Milde auszusprechen. Im Dezember 1841

trug er im Schöße des Großen Rates neuerdings darauf an, »daß die
Waffen, die nie hätten abgenommen werden sollen, sofort zurückgestellt

werden«, und fand dabei Unterstützung und Zustimmung 7S.

Die Erwägung, daß Bewegungen genug im Lande seien und
keine neuen provoziert werden dürften, war für ihn auch in Fällen
wegleitend, die mit den hier besprochenen Dingen keinen Zusammenhang

hatten 79.

Alles in allem hatte er doch sehen müssen, daß, die Stunde der
Versöhnung noch nicht gekommen sei. Wie der Kreis um Herzog, Feer
und Rauchenstein im Jahre der Verfassungsberatung gescheitert war
gegenüber dem politischen Dynamismus der beiden extremen
Strömungen, so erging es nun dem Einzelgänger Dorer. Er zögerte nicht,
daraus die Konsequenzen zu ziehen. Zweimal im Laufe des Sommers
1841 hatte er sein Entlassungsgesuch eingereicht. Beide Male waren
die Bemühungen, ihn zu halten, von Erfolg gekrönt gewesen. Selbst
ein Augustin Keller hatte warm von den ausgezeichneten Talenten
Dorers gesprochen, die dem Vaterlande zu erhalten seien. Im folgenden

Jahre äußerte sich Dorer nur mehr selten zu den großen
grundsätzlichen Fragen. Mehrere Male ließ er sich entschuldigen und blieb

77 Verh. Bl. 1841, S. 1431.
78 Verh. Bl. vom 17. Dezember 1841, S. 1644.
70 Verh. Bl. vom 18. Dezember 1841, S. 1676.

247



den Sitzungen fern. Wir haben bereits gesehen, wie das
Entlassungsgesuch, das er am 10. November 1842 im Großen Rate verlesen
ließ, einen scharfen Trennungsstrich zwischen der Welt der
aargauischen Behörden und seiner persönlichen bedeutete80. Er wurde
ohne Verdankung der geleisteten Dienste einfach entlassen 81.

Es bleibt uns nun noch die Aufgabe, zu sehen, welche Auskunft
uns die politischen Broschüren, die Dorer in den Jahren 1842, 1843

und 1844 im Druck hinausgehen ließ 82, über die Weiterentwicklung
und das Endstadium seiner politischen Ideen und Bestrebungen
geben.

In seinem »Entlassungsgesuch«83 zieht Dorer die Summe aus seinen
politischen Bestrebungen und Erfahrungen. Er belegt seineAusführungen

mit reichem Zahlenmaterial, wie es ihm als Mitglied der Regierung
ohne weiteres zur Verfügung stand, unterbaut sie mit neuen, teilweise
tiefschürfenden Reflexionen. Er hat seine Einsichten und Positionen
durchdacht. Er trägt sie an manchen Stellen in dem gehobenen Tone,
den wir bei ihm kennen gelernt haben, vor. Bisweilen gelingen ihm
sentenzartige Verdichtungen.

Dorer bringt im Eingang seiner Schrift in Erinnerung, niemand
dürfe weniger als der Aargauer »die Geschichte der Völker
übersehen, die fast auf jedem Blatte ernst an das Maß mahnt, welches
uns Menschen in allen Dingen ziemt« (S. 2). Klar sieht er nun das

Wesen seines aargauischen Vaterlandes. Dieses, »als schweizerischer
Kanton noch kein halbes Jahrhundert alt, vermochte noch nicht zu
einer innigen, festen, in einer langen Geschichte wurzelnden Einheit
sich zu gestalten; noch ist das Leben föderalistisch; die verschiedensten

Völkerschaften stehen noch getrennt da durch verschiedene
Geschichte, verschiedene Gesetzgebung und verschiedene Lebensweise,

und vor allem durch verschiedene Konfessionen.« Weisheit und
Klugheit der vergangenen Jahrzehnte haben »zur Erreichung der

möglichen (von D. gesperrt) Einheit vieles geleistet und vor allem

80 Siehe oben S. 232.
81 Verh. Bl. vom 10. November 1842, S. 495 ff. Die »einfache Entlassung«

erfolgte auf Antrag Tanners. — Man vgl. auch »Schweizerbote« vom
12. November 1842, »Neue Aargauer Zeitung« vom 12. November 1842

und »Posthörnchen« vom 15. November 1842.
82 Die Titel der vier Broschüren finden sich angegeben in den Anmerkungen

83, 87, 92, 93.
83 Entlassungsgesuch des Herrn Regierungsraths Edward Dorer. Zürich,

S. Höhr, 1842, 53 S. (Sammelband »Miszellen L 78 [s]« der Aarg.
Kantonsbibliothek [zit.: A.K.B.]).

248



aus das Gefühl des Glückes, ein Aargauer zu sein, allgemein gemacht.
Die Väter wußten, daß Mißtrauen das Hemmnis vieler schöner Taten
im Volksleben sei.« Daß sie »gegen dieses Mißtrauen auf dem Felde,
wo es am leichtesten Wurzeln schlägt, ja, seit langen, langen Zeiten
leider wuchert, auf dem Felde des Konfessionellen, eine Garantie in
der Parität aufgestellt«, vermag Dorer jetzt zum ersten Male als
»einen Akt ihrer großen Staatsklugheit zu würdigen« (S. 3). »Es war
dies nicht nur eine Garantie für die verschiedenen Konfessionsgenossen,

sondern auch eine Garantie für die Erreichung der möglichen
Einheit in politischen Dingen.«

Das Jahr 1830 hat nun das Prinzip der Volkssouveränität in das
Staatsleben eingeführt. Es hat »jene Staatsformen zu Grabe getragen,
welche auf dem Grundsatze beruhten, daß die verschiedenen Interessen

und Richtungen der Teile eines Staates so geordnet und mit
Garantien versehen werden müssen, daß sie in einem gehörigen
Verhältnisse zueinander zusammenwirken, ohne daß ein Teil den andern
überwiege und beherrsche.« »Diese Tatsache ließ voraussehen, daß
aus dem aargauischen Staatsgebilde die im Jahre 1830 noch bewahrte
Parität bei der nächsten Gelegenheit dahinfallen werde. Die
Verfassung von 1841 begann und führte z. T. das Werk in diesem Sinne
aus.« Es gibt keine andere Wahl, als sich auf den Boden der nun
einmal zur Geltung gekommenen Prinzipien zu stellen, »und es hieße
nutzlos gegen den Strom schwimmen, das Verfallene wieder ins
Leben zurückführen zu wollen«.

Bei dem nun ohne weiteres stärker hervortretenden konfessionellen

Mißtrauen drängen sich andere Sicherungsmaßnahmen auf, die
an die Stelle der dahingefallenen Parität treten könnten. Dorer ist
überzeugt, daß die Weisheit und Klugheit der Väter unter solchen
Umständen »ein noch stärkeres Palladium für die Erreichung der
möglichen politischen Einheit« aufgestellt hätte. Ihrem Beispiele
sucht er unter den veränderten Zeitverhältnissen zu folgen.

Die in ihrer Sondergeschichte sich manifestierende »Individualität
der Völkerschaften kann selbst durch eine starke Zentralgewalt
kaum gehoben werden«. »Wo aber der Zentralgewalt die Stärke fehlt,
kann sie durch drängende Verallgemeinerungstendenzen nur das
Gefühl der Besonderheit zum Widerstand und zur Lust, bei der ersten
besten Gelegenheit sich geltend zu machen, aufstacheln.«

Der aargauischen Staatsgewalt nun könnte nach Dorers Urteil,
das der heutige Kenner der damaligen Epoche weitgehend
bestätigen wird, »nur auf dem Felde, das der Politik ewig fremd

249



bleiben sollte, auf dem Felde des konfessionellen Gefühls eines Teils
des aargauischen Volkes einige Stärke gegen die übrigen Teile
verliehen werden.« Eine solche »Hegemonie« würde aber die Betroffenen
leicht zu einer »kompakten Widerstandsmasse« machen. »Eine auf
das Konfessionelle gerichtete Hegemonie... würde zur Auflösung
des Aargaus in zwei Teile nach den Konfessionen führen, eine mehr
aufs Politische gerichtete Hegemonie würde die Auflockerung des

einen ganzen Staates in mehrere selbständigere Bünde nach den
Volksteilen, wie im Kt. Bünden, zur Folge haben.«

Eine neue Garantie in konfessionellen Angelegenheiten drängt
sich also auf, sofern man an der Wünschbarkeit der Entwicklung zur
Einheit in politischen Dingen festhalten will. Sie muß das Palladium
der aargauischen Freiheit sein.

Sie kann nur »in einer das aargauische Volk beruhigenden Lösung
der unsere Zeit bewegenden Frage über die Ausmittlung der Stellung
der Kirche zur Staatsgewalt« bestehen.

Dorer durchgeht nun die verschiedenen Verhältnisse des näheren.
Da zeigt es sich, daß die »jüdische Kirche [sic! |, deren Genossen in
bürgerlicher Beziehung zur Schmach unserer so viel gepriesenen
Zivilisation noch sehr niedergehalten sind am unabhängigsten und
freiesten ist.«

Minder frei bewegt sich die katholische Kirche. In der Scheidung

zwischen den Bereichen des Dogmas und der Disziplin, wobei
der letztere sich der Staatsgewalt unterwerfen soll, liegt, weil sich
die zwei Bereiche nicht klar abgrenzen lassen, eine unversiegliche
Quelle der Zerwürfnisse zwischen Staat und Kirche, besonders in dem
heutigen Zeitalter einer gewissen Maßlosigkeit in allen Dingen. In
einem Staate, dessen Grundprinzip die Volkssouveränität ist, ist es
aber Pflicht der Regierung, alles zu meiden, was sie in Widerspruch
mit der Grundlage des Volkslebens setzen kann. Dorer betont, daß
es gute, keineswegs kirchenfeindliche Impulse gewesen seien, die
zu der aargauischen Kirchenpolitik der 30er Jahre geführt hätten.
Das Streben nach Nationalunabhängigkeit sei dabei besonders im
Spiele gewesen. Das Wesen des Katholizismus aber geht auf
Allgemeinheit und Gleichmäßigkeit, und es ist eine geschichtliche
Tatsache, daß sich diese für die Katholiken der meisten europäischen
Länder auf Uebereinstimmung mit Rom gründet. Unzweifelhaft
wäre also »eine gänzliche Lostrennung der Katholiken unseres Landes

von Rom eine Entkatholisierung«. »Diesen Standpunkt hat die
aargauische Staatsgewalt unverriiekt im Auge zu behalten, indem
die Katholiken des Aargaus mit den aus demselben abzuleiten-

250



den Rechten in einen umfassenden politischen Verband eingetreten
sind. Nie vergesse der Staatsmann, daß die Liebe des Volkes zu der
religiösen Weise seiner Väter älter ist, als die Liebe zu dem jungen
politischen Verband.« (S. 7)

Indessen hält Dorer daran fest, daß »in allem, was nicht zu dem
Wesentlichen der Allgemeinheit und Gleichmäßigkeit gehört, die
Berücksichtigung des Nationalen« geboten sei, aber dies auch mit
Hilfe eines kirchlichen Organs. Er kann sich nicht beruhigen bei dem
kurialistischen System, wo »zugunsten des römischen Oberhirten die
Lokal- und Nationalmacht der Bischöfe beschränkt, diese gleichsam
zu Mandataren der römischen Kurie gemacht sind«. Er ist überzeugt,
daß Rom seine Pflicht erkennen werde, »dem Ruf nach mehr
Berücksichtigung des Nationalen Gehör zu leihen in Beachtung der
Wahrheit, daß die zum Bewußtsein gekommene Individualität anders

zu behandeln ist als der Lehrling und Schüler« (S. 9). — Beim Mangel
kirchlicher Lokalbehörden sind manchenorts, auch im Aargau,
staatliche Kirchenbehörden aufgestellt worden und haben in Kirche
und Schule manches Gute geleistet. Aber in den Augen der Glaubensgenossen

können sie als nichts anderes erscheinen als »eine von
Staates wegen aufgestellte Art von Gegenbischöfen«. Solches
Mißtrauen muß vorzüglich aufkommen, wo sich Tendenzen zeigen, »die
Kirche im Staate aufgehen zu fassen« es muß sich bedeutend mehren
in einem Lande, »wo die Staatsgewalt nicht ausschließlich in den
Händen der Genossen des gleichen Glaubens ruht«. — Sollen kirchliche

Lokalbehörden das Vertrauen der Glaubensgenossen haben, so

müssen sie aus clem Schöße der Kirche selbst hervorgehen. Sie müssen

gewählt sein durch die Pfarrgemeinden und zahlreicher als bis
jetzt sein. In gehörigen Zusammenhang gebracht mit dem Bischof und
den Synoden, dürften sie eine gute Grundlage für die Erwerbung
erweiterter Rechte der Landesbischöfe in bezug auf die Möglichkeit
der Berücksichtigung der nationalen Bedürfnisse abgeben (S. 10).

Als Katholik spricht Dorer nur schüchtern von den Verhältnissen
der reformierten Kirche. Seine Reflexionen über deren Verhältnis
zum Staate verraten indessen ein gutes geschichtliches Eindringen
in das Wesen der Dinge. Ihre Bindung an die Staatsgewalt ist die
stärkste85. Wir heben aus diesen Ausführungen nur einen einzigen

81 Siehe oben S. 234.
85 Als illustrierender Beleg diene ein Protokolleintrag in den Verhandlungen

des aargauischen Kleinen Rates vom 11. September 1840 (S. 305):
»Auf die durch den Präsidenten des reformierten Kirchenrates
mitgeteilte Anzeige des Pfarramts Leutwil, daß der Sektierer Jakob Gloor,
Lehmanns, von dort, sich weigere, sein neugeborenes Kind zur Taufe zu

251



Salz hervor: »Solange eine Regierung das Grundgesetz der
Reformation treu bewahrt, so lange mag die Ausübung der Episkopalrechte
durch sie ohne große Gefahr für das Wesen der reformierten Kirche
bleiben; wenn sie aber von dem Grundsatz abfällt und in die Richtung

der menschlichen Selbstvergötterungstheorien unserer Zeit fiele,
wie käme es dann bei der Vereinigung der äußeren Gewalt und der

geistigen Episkopalmacht?« (S. 12) 80 Ganz abgesehen von solchen
Möglichkeiten aber ist nach Dorers Anschauungsweise die reformierte
Kirche in den verschiedenen Kantonen »noch eine Art von Kölner
Dom«. »Die weitere Vollendung desselben ist des Schweißes der edelsten

Kräfte der Protestanten unserer Zeit wert.«

bringen, wird, im Hinblick auf ähnliche Vorgänge, beschlossen, das
Bezirksamt Kulm zu beauftragen, die Taufe dieses Kindes während
der Abwesenheit des vorzubescheidenden Vaters anzuordnen. Hievon
erhält der reformierte Kirchenrat Kenntnis.«

88 Mochten wir bisher bei der Begegnung mit Dorers »Kirchenfreiheit«
noch Bedenken tragen, an eine Verbindung seiner Gedankenwelt mit
derjenigen Friedrich von Mays zu denken, an dieser Stelle wird sie

sozusagen evident. In dessen »Die Staatsverfassung nach der Heiligen
Schrift«, Aarau und Thun, in Komm, bei J. J. Christen, 1840, 76 S., lesen
wir nämlich über das Verhältnis von Kirche und Staat das Folgende:
»Wenn ein Staat das heilige Gesetz allein und unbeschränkt als sein
Staatsgesetz anerkennen würde, sollte die Kirche ihm gänzlich zur
Aufsicht und Leitung übergeben sein; namentlich sollte alsdann das Landeshaupt

auch das Kirchenhaupt, und in jeder Ortschaft der Ortsvorsteher
zugleich der kirchliche Gemeindevorsteher, Leiter und Vorsitzer des
Cultus sein. — Trennt sich ein Staat ganz von der Heiligen Schrift,
wird der Glaube an dieselbe von dessen Bürgern gar nicht mehr
gefordert, so kömmt ihm, wenn auch die Autorität Uber seine Kirche, doch
diejenige über die heilige, d. h. biblische, ganz nicht mehr zu. Die
christliche Gemeinde soll von da an in ein Verhältnis zum Staat treten,
wie sonst jede Association.« (S. 62 f.) — Friedrich A. S. von May von
Rued lebte von 1801—1883. Er war Gutsbesitzer; durch Krankheit
gehemmt, lebte er dem Bibelstudium und der Meditation. Seine Schriften
scheinen kein Echo gefunden zu haben und sind heute fast verschollen.
Außer der genannten Broschüre ließen sich bis jetzt auf der Berner
Stadtbibliothek einzig feststellen »Beleuchtungen des Zeitgeistes«, Bern, bei
Friedrich Gaudard, 1835—1836 (4 Jahrgänge zu 12 Nummern; der letzte
schließt mit Nr. 11) und »Die Kirche nach der LIeiligen Schrift«, von dem
Verfasser der Beleuchtungen des Zeitgeistes. Bern, gedruckt in der Hal-
lerschen Buchdruckerei 1843, 46 S. — Friedrich von May war von 1838

bis 1840 Mitglied des aargauischen Großen Rates. Er hat dort nie das
Wort ergriffen. »Wegen eher zu- als abnehmender Kränklichkeit« nahm
er im November 1840 seine Entlassung. — Ueber Friedrich von Mays
Leben orientiert eine Biographie, die vermutlich von seiner Tochter,
Esther von Hallwil-von May stammt (Ms. in Privatbesitz).

252



Das Verhältnis der verschiedenen Kirchen zum Staate ist also
noch sehr unbefriedigend geordnet. In diesem Zusammenhange
kommt Dorer, soweit wir sehen, zum ersten Male dazu, sich ausdrücklich

zu äußern zu dem in jenen Jahren im Aargau viel verhandelten
Postulate der Freiämter Katholiken auf »Konfessionelle Trennung«
nach St. Galler Muster, wie es durch die »Wünsche« der Meilinger
Versammlung vom 2. Februar 1840 in die politische Diskussion
eingeführt worden war. Er verwirft es. »Für das Kirchenwesen zeigte es
sich nicht ersprießlich, daß der Staat sich in den Kirchenorganismus
hinein und herüber organisierte, noch unersprießlicher müßte es

sich, namentlich in betreff der Einigung der aargauischen Teile in
politischen Dingen, ausweisen, wenn die Kirche sich in den Staat
hinein organisierte« (S. 14). Nein, ersprießlich für Staat und Kirche
kann auf dem Boden der konfessionellen Verhältnisse nur eine
Garantie sein: »Die Emanzipation der bestehenden Kirchen non der
Regierungsgeroalt«. »Das aargauische Volk, die einzige Quelle
möglicher Staatsgewalt, werde, wie politisch, so auch kirchlich frei«
(S. 15). Ein staatliches Aufsichtsrecht, verfassungsrechtlich normiert,
kann dabei sehr wohl bestehen.

Eine solche Emanzipation der Kirche aber wäre zu bewerkstelligen

auf dem Wege der Partialrevision der Verfassung durch das
Mittel eines Verfassungsrates. Eine solche Revision würde die Katholiken,

die die Verfassung gerade wegen der betr. Artikel fast
einstimmig verworfen haben, bedeutend beruhigen, mit ihr versöhnen;
die Reformierten könnte sie nicht beunruhigen, weil ihr politischer
Gewinn, der in der Abschaffung der »Parität« besteht, so nicht in
Frage gestellt würde. Nach einer solchen glücklich vollzogenen
Teilrevision wäre der Weg frei zu den wahrhaft politischen Aufgaben des

aargauischen Volkes. Das Gelingen ist gewährleistet, »wenn mehr das

wirkliche Leben des Volkes ins Auge gefaßt wird als die Kompendien

mit ihren glänzenden Tagestheorien« (S. 16).

Unter keinen Umständen kann aber ein Ereignis des Augenblicks
— »das unglückliche Begebnis des Januar 1841« — zur Grundlage
einer guten Politik erhoben werden. Sonst handelt es sich von
vornherein nicht um die Bedürfnisse und Interessen des Landes, sondern

um den Triumph einer Partei und um die Sicherung der Vorteile des

Sieges für diese Partei.

So stellt sich für Dorer die Sache im klar und einsichtig geschauten

Bilde dar. Ihm »erscheinen die Trümmer dieses Januarereignisses
stets als lockere, überhängende Felsmassen, welche das unter ihnen

253



liegende Saatfeld so lange mit Ueberschüttung und Verheerung
bedrohen, bis sie mit Sorgfalt und Umsicht entfernt sind«.

In zwei Beziehungen ragt dieses Unglück in die Gegenwart
hinein: Da sind »die Untersuchungen und Strafen, dort die
Angelegenheit der Klöster«.

Nachdem wir die wichtigen prinzipiellen Ueberlegungen Dorers
ausführlich wiedergegeben haben, können wir uns darüber kurz
fassen, wie er den Boden bereitet wissen will zu einem Neuanfang. Was
er darüber zu sagen hatte, liegt in der Linie dessen, was wir aus den
Klein- und Großratsverhandlungen des Jahres 1841 kennen gelernt
haben. Bereits im März 1842 hatte er seine Vorschläge in einer
(anonymen) Broschüre niedergelegt87. In weiten Partien wörtlich kann
er jetzt auf diese zurückgreifen, wo er alles in einem größeren, in
weiterer Ueberschau gesehenen Zusammenhang darzustellen
unternimmt; in mancher Hinsicht untermauert er seine Ausführungen
auch noch besser. Einen vollständigen Amnestieerlaß bezüglich der
Unruhen vom Januar 1841 hält er nach wie vor für unerläßlich
(S. 17—21). Im übrigen sollen die Katholiken des Aargaus selbst
entscheiden dürfen, ob sie mittels des ihnen (und nicht dem Staate!)
zustehenden Klostervermögens in den aufgehobenen (und als solche
nicht wiederherzustellenden) Klöstern none, zeitgemäße Stiftungen
(Spitäler, Priesterkonvikte verschiedener Art, etc.) errichten wollen
(S. 21—53) 88. Diese neuen Stiftungen hätten in engem Einvernehmen
mit den kirchlichen Instanzen ins Leben zu treten.

Derartige Maßnahmen und Lösungen werden der gegenwärtigen
Situation gerecht. Denn »Loyolas Jünger, welche mit ihrem unheimlichen

Getriebe den freisinnigen Katholiken bei der Verteidigung der
Rechte ihrer Kirche die Arbeit so sehr erschweren, lagern an den
Grenzen des Freiamtes; zur rechten Zeit noch sorge das Aargau dafür,
daß die entstandene Lücke im Gemtite der religiösen Bewohner des

87 Gedanken über den gegenwärtigen Stand der aargauischen Klosterfrage
und deren mögliche Erledigung. Geschrieben im März 1842, 28 S., o. O.
(anonym). In Sammelband der A.K.B. »Verschiedenes V 808«. — Aus
welchem Anlaß und in welchem Zusammenhang diese »Gedanken«
niedergelegt wurden, vermochten wir nicht festzustellen. Doch sei
angemerkt, daß damals der kathol. Kirchenrat die kleinrätliche Anfrage
eingehend prüfte, ob das Kloster Muri für die Errichtung eines Priesterhauses

oder dgl. Verwendung finden könnte. Vgl. Boner, Argovia 1946.
88 Der Sonderstellung der drei (oder vier) Frauenklöster, die in den

Tagsatzungsverhandlungen eine so große Rolle spielten, ist in dem »Ent-
lassungsgesuch« in keiner Weise Rechnung getragen.

254



Freiamtes nicht von diesen mit Beschlag belegt werde: es werfe ihnen
in Muri einen haltbaren Damm entgegen!« (S. 43).

Aber auch für eine weitere gedeihliche Zukunft ist durch sie
gesorgt: »Das Kleine gedeiht zum Groben, wenn die Palme des Friedens
es umschirmt; das Größte zerfällt, wenn in seinem Innern der Wurm
der Zwietracht nagt« (S. 53).

Als Dorer sich mit diesem seinem Entlassungsgesuch von der
Politik verabschiedete, wußte er, daß er der Mißdeutung ausgesetzt sei,
daß es heißen werde: »Auch Du!« Er täuschte sich nicht. Schon 1841

hatte er Pfaffenknecht heißen müssen. Mißdeutung seiner Motive und
bewußte Verleumdung, wie sie zu den Waffen des radikalen
»Posthörnchens« gehörten, blieben ihm nun nicht erspart, während
allerdings auf der anderen Seite einige Bürger seines Wahlkreises
(Wettingen) im Namen von mehr als dreihundert Mitbürgern ihm
bezeugten: »Mag immer Ihr Verdienst in der Wagschale der Partei zu
leicht befunden werden, im Herzen des Volkes findet es seine
Anerkennung« 89, und während schon vierzehn Tage vorher ihm eine
Zuschrift katholischer Grofiräte zugekommen war, die dem im wahren,

lauteren Sinne des Wortes »Freisinnigen« dankte für die in
seinem Gesuche, niemandem zu Lieb noch zu Leid, ausgesprochenen
Wahrheiten, Zeichnung der Sachverhältnisse, Vorschläge, »wenn man
auch nicht überall unbedingt zustimmen will«, und ihn zur Drucklegung

seines Entlassungsgesuches aufforderte, die denn auch sogleich
an die bland genommen wurde 90.

Um allen Verleumdungen (er werde eine katholische
Volksversammlung veranstalten, er petitioniere für die Trennung des Kantons

91, er sei in den kleinen Kantonen und in Luzern gewesen, um

89 »Neue Aargauer Zeitung« vom 17. Dezember 1842.
90 »Neue Aargauer Zeitung« vom 26. November 1842 (Abdruck aus der

»Stimme von der Limmat«).
91 Dieser Vorwurf entsprang einer Befürchtung, die damals sozusagen in

der Luft lag. Man hatte hinter der Forderung der Freiämter Katholiken
auf »Konfessionelle Trennung«, die, wie wir sahen, Dorer ablehnte,
die geheime Tendenz auf politische Trennung des Kantons gesehen oder
solche politische Trennung doch als unvermeidliche spätere Konsequenz
der konfessionellen Trennung ahnen zu müssen geglaubt, und zwar
nicht nur in den radikalen, sondern bis tief in die vermittelnden Kreise
hinein. Nun sehen wir, daß weiter gegangen wurde: Wer nicht mehr
durch dick und dünn die geistespolitische Staatseinheit verfocht oder
doch elastischere Methoden zur Erreichung der »möglichen Einheit«
forderte, galt bereits als »Separatist«. Die politischen Verumständungen
der Zeit (auf die Schwyzer und Basler Trennungsaffären am Beginn
der Epoche waren eben damals der Stockmar-Handel im Kanton Bern,

255



einen Bund der Katholiken in bezug auf die aargauischen Verhältnisse
ins Leben zu rufen) die Spitze abzubrechen, wandte sich Dorer schon
Ende Januar 1843 in einem Flugblatt an die Oeffentlichkeit °2. Er
betont darin die Echtheit seiner Bestrebungen für einen nicht bloß
äußeren Frieden, sondern eine innere Friedlichkeit der Volksteile im
Aargau — ausdrücklich beruft er sich hier auf seine Stellung als
Bewohner der alten Grafschaft Baden, die den konfessionellen Frieden
längst verwirklicht hat und ihn jetzt auch im neuen Aargau
herbeizuführen besonders berufen ist —, für die demokratischen Grundsätze,

zu deren Verwirklichung und Erweiterung die Verfassungen
seit 1830 beigetragen haben, gegen ihre Feinde und falschen Freunde,
insbesondere gegen jedes »ochlokratische Getriebe in diesem oder
jenem Gewand, das für jene Grundsätze ebenso verderblich wirken
müßte wie eine anmaßende oligarchische Behördenomnipotenz«.

In der Tat, Edward Dorer war nicht »ultramontan« geworden;
aber er hatte es gewagt, in einer krisenhaften Zuspitzung der inneren
Entwicklung seines Gemeinwesens eine eigene Stellung einzunehmen.

Ein einziges Mal noch äußerte sich Dorer in der Folge zu einer
Frage des öffentlichen Lebens93. Wir hätten keinen Anlaß, darauf
einzutreten, zeigten sich in dieser letzten politischen Aeußerung nicht
einige neue Elemente, die das Bild von der politischen Welt Dorers

waren die das ganze politische Leben der Eidgenossenschaft in Atem
haltenden Walliser Wirren gefolgt: die Geltendmachung der Volks-
souveränität drohte in ihrer Frühzeit in der Tat an mehr als einem
Orte zum Verfalle der Staatskörper zu führen, insofern als auch Teile
derselben sich auf sie zu berufen pflegten; vgl. darüber E. A. Cher-
buliez, De la démocratie en Suisse, Paris 1843, Buch 1, Kap. 7: De la
séparation des minorités constitutionnelles, S. 102—105) lassen solche
Fehlinterpretationen des gegnerischen Wollens historisch verständlich
erscheinen.

02 Für die Vertrauenden. Druckschrift von 4 Seiten, datiert: Baden,
19. Januar 1843, Edward Dorer (A.K.B., Sammelband »Miszellen
L 78 [r]«).

83 Edward Dorer, Die Stellung der katholischen Pfarrkirche zu Baden
infolge der Aufhebung des Klosters Wettingen. Baden, Höhr & Langbein

1S44, 24 S. (A.K.B. Sammelband »Miszellen L 78 [k] «). — Es
handelt sich hier um die nachträgliche Niederschrift eines Votums in
der Versammlung sämtlicher Kirchgenossen zu Baden vom 8. Juli 1844,
das großes Interesse gefunden hatte und deshalb dem Druck
übergeben wurde. »In Berücksichtigung des vielen Schönen und Beruhigenden«,

das er selbst und die Seinen wie tausend und tausend andere für
sich dieser Kirche zu verdanken haben, wie aus dem Gefühl der Pflicht,
der fraglichen Kirche wie jeder anderen zu ihrem Rechte zu verhelfen,
hat er (laut Vorwort) in dieser Sache das Wort ergriffen.

256



noch schärfere Konturen annehmen ließen. Weit war der Weg Dorers
von der Politik der Badener Konferenzartikel bis zu derjenigen der
Kirchenfreiheit, der Emanzipation der Kirche vom Staate, weit der
Weg von der einseitig-autoritären Regierungspolitik auf Biegen und
Brechen zu seinem System der Verständigung und Versöhnung. Ein
voller Bruch aber war, wie wir mehrmals zu bemerken hatten, doch
nicht eingetreten. An gewissen Prinzipien hielt er, nachdem er sie
einmal gewonnen, fest; er entwickelte sie weiter; im Rahmen seines

neuen politischen Systems gewannen sie neue, nur noch ausgeprägtere
Bedeutung. In der Schrift über »die Stellung der katholischen
Pfarrkirche zu Baden« wendet sich Dorer mit historischen, rechtlichen unci

allgemeineren Gründen dagegen, daß der Kanton Aargau die Kolla-
turen des Klosters Wettingen, zu denen diejenige von Baden gehörte,
wenn auch nur einstweilig durch einseitigen Akt an sich ziehe. Ebenso

tritt er für die Herausgabe des Pfrundvermögens an die Kirchgemeinden

ein. Hochinteressant ist die zugrundeliegende Gesamtanschauung.
In ihr ist zur Entfaltung gebracht, wofür Dorer als junger Mann
petitionierte, worüber er mit seinem Freund Tanner im Briefwechsel
stand: das Prinzip der Gemeindefreiheit. Aber dieses Postulat starker,

in sich fest gegründeter Gemeinden ist ihm jetzt nicht mehr so
sehr im Interesse dieser selbst oder der Individuen, aus denen sich die
Gemeinden zusammensetzen, wichtig. Er sieht in den Gemeinden jetzt
die Urzellen des Staates, die feste Grundlage des Ganzen. Er schreibt:
»Die mögliche Uebergabe des Pfrundvermögens zur Verwaltung an
die betr. Kirchengenossenschaften liegt aber im hohen Interesse der
Demokratie; denn sie begründet eine ökonomische Unabhängigkeit
des Volkes von den Staatsbehörden und bildet eine wesentliche
Grundlage, daß in den Genossenschaften das Gefühl der Selbständigkeit

sich immer mehr und mehr entwickeln und stärken kann. In dieser
Entwicklung und Stärke im Einzelnen bereitet sich aber dem Ganzen
größere Entwicklung und Stärke vor; denn wer sich selbst nicht
fühlt, fühlt sich auch im größeren Vereine nicht, und viele Nieten
sind kein Treffer. — Hier darf es aber nicht verschwiegen werden,
daß die Kirchgenossenschaften und Gemeinden im Lande älter sind,
als die dermaligen Staatsformen der Schweiz und der einzelnen Kantone,

und daß sie bei dem Wechsel aller irdischen Dinge dieselben
auch lange überleben werden. Dem Volke in den katholischen und
reformierten Kirchgenossenschaften muß namentlich in so bewegten
Zeiten der Ruf gelten: ,Hüte dich, daß dein Gemeinwesen keinen
Schaden leide!' Wie käme es z.B., wenn die bedeutende politische
Tendenz wenigstens für einige Zeit zur Herrschaft käme, welche für

257



die Schweiz wieder eine Einheitsregierung will? Würde da nicht das
Kantonsvermögen als allgemein eidgenössisches Staatsgut erklärt werden

wollen? Und ist es nicht denkbar, daß mit allen Versicherungen,
daß das allgemeine Staatsgut die kirchlichen Lasten decken wolle,
eine Einheitsregierung im Kampfe mit dem historischen Leben des

schweizerischen Volkes das angefallene Vermögen aufbrauchen und
nichts als die Unmöglichkeit der steten Verwirklichung ihrer
Versicherung den unvorsichtigen Genossenschaften zurücklassen könnte?
Liegt das Pfrundvermögen in der Hand des Volkes, in den verschiedenen

kirchlichen und politischen Gemeinwesen, so wird es keine
politische Partei wagen, dasselbe ihm abzunehmen und zu andern
Zwecken zu verwenden.« (S. 21 f.)94 Jeder Ueberspannung der
staatlichen Autorität, jeder Hinneigung zur Behördenomnipotenz war
damit nicht nur in einer situationsgebundenen Stellungnahme,
sondern in der politischen Theorie der Riegel geschoben. Ansätze zu einer
neuen, und doch eigentlich altschweizerischen Garantie für die Freiheit,

wie sie Theorie und Praxis der Repräsentativdemokratie der
Regenerationszeit nicht zu geben vermocht hatte, ohne daß doch diese
Staatsform zugunsten der direkten Demokratie preisgegeben worden
wäre, waren hier gegeben. In seinem »Entlassungsgesuch« hatte Dorer
vom Untergang der konservativen Staatsordnung gesprochen, hatte
aber vorgegeben, sich entschieden auf den neuen Boden der Dinge zu
stellen. Ein gewisses Bedauern über die Auflösung des alten staat-

91 Auffallend ähnlich hatten sich vier Jahre vorher die Mellinger Peti-
tionäre in ihren »Wünschen« vom 2. Februar 1840 (28 Ms.-Seiten in
einem Konvolut des St. A. A.) über die Gemeinde und die ihr
zukommende Stellung im Staate geäußert. Die Hauptstelle lautet: »Seit
dem Ende des vorigen Jahrhunderts hat der Begriff der Staatsgewalt
eine Ausdehnung erhalten, welche jedes selbstständige Leben der
Gemeinde aufzuheben droht. Diese werden bloß als Anstalten des Staates,
als von diesem zum Behuf der leichtern Verwaltung, angeordnete
Abtheilung des Volks betrachtet. Den Anhängern dieser despotischen Idee,
welche auch in unserem Vaterlande allmählig da und dort Eingang
gefunden, ist der über den ganzen Staat allumfassend waltende
Gesamtwille, das alles beherrschende Staatsgesetz der Abgott, wonach
den Gemeinden kein anderes Recht der Verwaltung zukommt, als welches

ihnen der Staat einräumt. Allein dieselben vergessen, daß die
Gemeinden älter als der Staat sind, und jene nicht des Staates willen,
sondern vielmehr dieser um der Gemeinde willen da ist.« (»Wünsche«,
S. 8.) Distanziert sich in Hinsicht auf deren Kirchenpolitik wie auf die
Tendenz zur direkten Demokratie (Veto) Dorer von den Bestrebungen
der Freiämter katholischen Demokraten, hier zeigt sich unverkennbar
ein Berührungspunkt, den wir indessen nur eben feststellen können,
ohne daß es uns möglich wäre, die Verbindungsfäden bloßzulegen.

258



lichen Aufbaues, über den zur Geltung gekommenen Grundsatz der
Volkssoiiveränität war doch nicht zu verkennen. Im Zusammenhang
der Badener Schrift von 1844 hat Dorer diesem Gefühle offenbar
nachgegeben. Denn eine betonte Reservatstellung der Gemeinden
zwischen Individuum und Staat ist innerhalb der radikalen, in letzter
Linie an Rousseau sich anschließenden Staatsauffassung nicht denkbar.

Dennoch wollen wir nicht unbedingt sagen, daß sich hier erweise,
daß Dorer am Ende seiner politischen Entwicklung zum Konservativen

geworden sei: die Idee der Gemeindeautonomie kann ja Element
sowohl einer konservativen wie einer wahrhaft liberalen Staatsauffassung

sein. Vom Radikalismus jedenfalls hat sich Dorer getrennt.

Abgesehen von den Erwägungen darüber, wo Dorer am Ende
seiner politischen Entwicklung stehe, haben wir darauf verzichtet,
Dorers staatstheoretische Aeußerungen, seine politische Haltung, seine
Postulate und Vorschläge in diesem oder jenem Stadium seiner
staatsmännischen Laufbahn in die Schemata einzugliedern, die dafür zur
Verfügung ständen. Auch wo uns Dorer den Weg dazu zu weisen
scheint — in seiner großen kirchenpolitischen Programmrede vom
19. Juni 1832 verweist er ausdrücklich auf zwei Kanonisten des
josefinischen Oesterreich95 —, haben wir ihn nicht beschritten und glaubten
also z. B. ununtersucht lassen zu dürfen, ob sich in seinem ursprünglichen

kirchenpolitischen System mehr gallikanische oder febro-
nianische Elemente finden, unerörtert, inwiefern sich Relikte solcher
Kanonistik auch noch in der späten, insbesondere in dem
»Entlassungsgesuch« zum Ausdruck kommenden kirchenpolitischen Haltung
fänden. Ebenso schien uns genug getan damit, Dorers Vorschläge und
Lösungsversuche zu signalisieren, unnötig, sie, wie Schollenberger
ohne Beachtung der nötigen Distanz es getan 96, auf ihre Stichhaltigkeit

oder Realisierbarkeit hin kritisch zu prüfen.
Verlockend wäre es aber, erkennen zu können, inwieweit Dorers

Wandlungen eben einfach — wie er selbst es ansieht97 — seinen
individuellen Lebensweg zum Ausdruck bringen, inwiefern sie als sol-

95 Verh. Bl. 1832, S. 187—196.
90 H. Schollenberger, Landammann Edw. Dorer, Aarau 1911, S. 31—42.
97 »Ich gehe nicht wie andere zu Rate, weder links noch rechts, sondern ich

hole meinen Rat bei meinem Kopf und bei meinem Herzen« (Verh. Bl.
1841, S. 403). — Indessen beruft er sich einige wenige Male auch auf
»Autoritäten«, nicht nur in seinen Anfängen, sondern auch in den Jahren

seiner Wandlung, und zwar einige Male auf J. v. Müller, einmal auf
Rotteck (gegen die Zensur), auf zeitgenössische Staatsmänner,
zeitgeschichtliche oder vergangene analoge Entwicklungen oder Zustände.

259



che oder doch in ihrer bestimmten Ausprägung auf andere
zurückzuführen sind. Zwingendes wird in dieser Hinsicht nicht festzulegen
sein, mehr als einige Andeutungen werden wir nicht zu geben
vermögen. Die Hoffnung, daß der Auktionskatalog der Dorerschen
Bibliothek 08 uns weiter führe, ist leider trügerisch: Er enthält nur
Literarisches und Literargeschichtliches. Er vermittelt so wohl ein
treues Bild von Umfang und Art der geistigen Interessen des Mannes,

politisch führt er nicht weiter. Wir lassen es also dahingestellt, ob

Benj. Constant, ob Lamennais, ob Alexandre Yinet für Dorer etwas
bedeutet haben. Immerhin sei bemerkt, daß wir bis jetzt direkten
Spuren dieser Männer im Aargau nicht begegnet sind. Beschränken
wir uns auf Dorers nähere Umgebung, so darf zunächst nochmals auf
die Namen hingewiesen werden, die im Eingang dieser Skizze
erwähnt worden sind, auf die Reihe aargauischer Politiker also, die
schon vor Dorer oder in denselben Jahren wie er eine Wandlung
erlebt, eine Schwenkung vollzogen haben. Es darf weiter wohl
hingewiesen werden auf einen Mann, der zu Dorers vertrauter Umgebung
gehört haben muß: auf J. W. L. Aebi f1802—1881). Aebi war nach
theologischen und philosophischen Studien in Luzern, wo er zu den

Schülern J. E. Kopps und I. P. V- Troxlers gehört hatte und von
Eduard Pfyffer protegiert worden war, im Jahre 1835 Lehrer an der
aargauischen Kantonsschule geworden. Er war als Historiker produktiv

tätig. Er begann als Radikaler, doch machte ihn die Politik der
Badener Artikel an seinen ursprünglichen politischen Anschauungen

immer mehr irre. Im Jahre 1844 ging er an die Bezirksschule
Baden, der er bis 1849 treu blieb, über. In demselben Jahre
1844 empfing er auch die Priesterweihe. Er starb als Chorherr von
Beromünster ". — Auf die Möglichkeit einer Berührung zwischen
Dorer und F. von May haben wir bereits aufmerksam gemacht99a. —
Größeres Gewicht dürfte indessen der Hinweis auf I. P. Y. Troxler
besitzen. Dorer war Troxlers Schüler, indem er in den Jahren 1824/25

98 Dorer-Egloffs Biicherschatz. Verzeichnis der von Herrn Edw. Dorer-
Egloff in Baden bei Zürich liinterlassenen berühmten Goethe- und
Schillerbibliothek. Leipzig 1868. 140 S.

99 Ueber Aebi orientiert vornehmlich Joh. Schmid im Jahresbericht über
die Kantonsschule und Theologie zu Luzern 1881/82. — Ueber die
Tatsache der freundschaftlichen Beziehungen Aebis zu Dorer siehe Schol-
lenberger a. a. O., S. 54. — Im Stadtarchiv Baden findet sich ein einziger
Brief Aebis an Edw. Dorer, und zwar aus dem Jahre 1840, in dem er ihm
in ergreifender Weise zum Tode seines Vaters, des Alt-Landammann
J. Fidel Dorer, kondoliert.

98a Siehe Anmerkung 86.

260



seine Kurse im Aarauer Lehrverein, einer Art Volkshochschule,
besucht hat 10°. Es bedürfte des ausdrücklichen Zeugnisses Dorers nicht,
um darüber Klarheit zu besitzen, daß er sich auf lange Jahre hinaus
von diesem Lehrer emanzipiert hat101. In den entscheidenden Jahren
aber scheint er ihm wieder begegnet zu sein 102. In Troxlers
philosophischer Entwicklung hatte sich im Laufe der 1830er Jahre eine
Wendung zur Mystik vollzogen; nachdrücklich und offen bekannte
er sein positives Christentum. In engem Zusammenhang damit
präzisierten sich auch seine politischen Ideen und Positionen 103. Es ist
wohl nicht zu viel gesagt, wenn dieser einsame und doch stets
leidenschaftlich auf das Politische gerichtete Denker als der Theoretiker
der »katholischen Demokraten« jener Tage, wie sie sich in den
Kantonen Aargau, Solothurn unci besonders Luzern entfalteten, angesprochen

wird, obwohl deren kirchenpolitische Richtung nicht die seine
war104. In seinem Auftreten für den Frieden unter den Konfessionen
(unci damit auch gegen clie Jesuiten), gegen die Unterwerfung der
Kirche unter den Staat, für Recht und Bedeutung der Gemeinden bei-

100 Dorer war während des Winterkurses 1824/25 und während des
Sommerkurses 1825 Schüler des Lehrvereins. Mindestens die Fächer
Anthropologie und Naturrecht muß er bei Troxler gehört haben, während

Zschokkc sein Lehrer in Geschichte der Philosophie gewesen sein
dürfte (nach dem »Verzeichnis der Lehrer und Schüler des Lehrvereins
1823—1850«, S. 10 f., 12 f., 24 im St. A. A.; auf diese Spur wiesen
Verh. Bl. 1833, S. 224 und 284, die Nachschlagungen verdankt der
Verfasser der Freundlichkeit von Herrn Dr. G. Boner). — Im übrigen
konnte der Schleier, der über Dorers Anfängen vor 1824 und nach 1825

liegt, nicht gelüftet werden.
101 Verh. Bl. vom 22. Mai 1833, S. 284: »Ich sprach es letzthin mit Freuden

aus, ein Schüler des Herrn Troxler zu sein; aber heute spreche ich es

aus, daß ich nicht mehr sein Schüler sein will.«
102 Ob sich schon damals auch wieder ein persönlicher Kontakt herstellte,

ist nicht zu sagen. Im Stadtarchiv Baden, wo sich bei dem Nachlasse
des Sohnes Edmund Derer auch ein Teil des väterlichen Nachlasses
aufbewahrt findet, liegen wohl einige Briefe Troxlers an Edw. Dorer
aus den letzten Lebensjahren des Empfängers; aus früheren Jahren
finden sich keine.

103 Ueber I. P. V. Troxler (1780—1866) vgl. zuletzt: Iduna Belke, I. P. V.
Troxler. Sein Leben und sein Denken. Berlin 1935. Hinsichtlich der
damaligen politischen Haltung des Denkers wurden seine politischen
Broschüren aus den Jahren seit 1839 beigezogen.

104 In diesem Sinne wären m. E. Emil F. J. Müllers Erwägungen über Ver¬
wandtschaft und Gegensatz von Leu von Ebersol und Segesser zu
ergänzen und weiterzuführen. (Vgl. Müller, Politik aus dem Glauben.
Zum Zentenarium der Ermordung Josef Leus von Ebersol. in: »Schweizer
Rundschau«, Okt. 1945, S. 483—496.)

261



der Kirchen gegenüber »kirchenstaatlicher Souveränität, bzw.
staatskirchlicher Oligarchie«, in seiner Stellungnahme für die Totalerneuerung

der gesetzgebenden Räte an Stelle der partiellen, endlich auch

in der unentwegten Hochhaltung des Bundesgedankens, der Liebe

zum weiteren Vaterlande, finden wir Punkte, die den einstigen Schüler

zu neuer fruchtbarer Begegnung geführt haben könnten, während
wir auf der anderen Seite wissen, daß Dorer sich einerseits wesentlichen

Bestrebungen der »katholischen Demokraten«, für die auch
Troxler im Sinne der Ablehnung des »selbstherrlichen Ratsherrentums«

eintrat (das »Veto«, das eine Vorstufe der Referendumsdemokratie

darstellt, gehört dazu) widersetzt hat, anderseits in seiner
geistig-weltanschaulichen Haltung die »liberalen« Elemente, wenn wir
recht sehen, weit stärker bewahrt hat als Troxler. Einen Beleg für eine
solche Annäherung der beiden Männer in den entscheidenden Jahren
dürfte endlich darstellen, daß sich in den Bildern, deren sie sich zur
Veranschaulichung ihrer Gedanken bedienen, eine auffallende
Verwandtschaft findet105.

Warum aber, läßt sich endlich mit Recht fragen, hat Edward
Dorer die Segel eingezogen, hat er darauf verzichtet, den Kampf
weiter zu führen? Denn daß er das Vertrauen verloren, daß
er sich im Kreise des Kleinen Rates in eine ausweglose Situation
verrannt gehabt hätte, davon kann im Ernste die Rede nicht sein,
hat doch diese Behörde auch im Unterschied zur Legislative »mit
freundlicher und dankbarer Erinnerung an sein Wirken in hierseiti-
ger Behörde und an die genossene Collegialität« von ihm Abschied
genommen 10<i. Wenn wir recht sehen, war es zweierlei, was ihn »in
die Sphäre des Individuellen, des Gemütlichen, des humanen Hie-
nieden« 107 sich zurückziehen ließ. Dorer hat sich zwar früh vermöge
seiner Geschäftskenntnis eine geachtete Stellung in den Behörden
errungen 108. Mit 24 Jahren Großratsmitglied geworden, wurde er gleich
zur Mitwirkung in den wichtigsten Kommissionen und Delegationen
(er war eidg. Kommissär anläßlich der Basler Trennungswirren,
Abgeordneter seines Kantons an den kirchenpolitischen Konferenzen zu
Baden und Luzern, Tagsatzungsgesandter in den Jahren 1832, 1839

105 Troxler: »Der Grundgedanke der Eidgenossenschaft ist, wie ein verloren
gegangenes Geheimnis, ein alter und unausgebauter Dom, von welchem
die Zeichnung verloren.« (Reflexionen über den Staat und den Bund
der Eidgenossen, hg. zum Neujahr 1840, Luzern (1839], S. 5.)

ioe Protokoll des Kleinen Rates vom 14. November 1842, S. 639.
107 Entlassungsgesuch, S. 52.
ws Hans Herzog, Allg. Deutsche Biographie, Bd. 48.

262



und 1840) beigezogen, wurde Gerichtspräsident in seinem Heimatbezirk

(Wahlbehörde war der Große Rat), und mit 31 Jahren, im
Jahre 1838, bereits Mitglied der Regierung, ja sogleich Landammann.
Doch tritt sein Name in den Debatten merkwürdig selten hervor.
Wichtigste Auseinandersetzungen gehen ohne seine Intervention
vorüber. Hat er aber seinen individuellen Gesichtspunkt geltend zu
machen, so unterläßt er es nicht. Und im Großen wie im Kleinen Rate
sind seine Verwahrungen gegen ergangene Beschlüsse häufig. Eine
große Verwahrung, so könnten wir sagen, stellten dann seine Aeufle-
rungen zur Klosterkrise dar, und eine Art von Verwahrung ist endlich
in seinem »Entlassungsgesuch« zu erblicken. Mag sein, daß er glaubte,
dieser monumentalen Kundgabe seiner Haltung könnte auf die Dauer
größere Wirkung beschieden sein als einem verzehrenden
Kleinkampfe für seine Gesichtspunkte, für den er im Grunde doch nicht
geschaffen war. Auf der anderen Seite aber müssen familiäre und
persönliche Faktoren, über die wir keine rechte Klarheit mehr zu
gewinnen vermögen, im Spiele sein, ja, es muß ihn eine eigentliche
Sehnsucht nach jener Welt der Stille und Zurückgezogenheit109
erfüllt haben, in der dann, der dichterischen Produktion, literar-
geschichtlichen Neigungen, bibliophiler Sammeltätigkeit gewidmet,
die 2t Jahre, die ihm noch blieben, dahingeflossen sind110.

106 Die Einleitung zu den von ihm herausgegebenen Gedichten seiner
Schwägerin Luise Egloff schrieb Dorer »in den ersten Augenblicken
einer längst gewünschten, von Gott mir gewährten, Müsse« (Luise Egloff,
die blinde Naturdichterin, Aarau 1843, S. XXXVIII). Das Vorwort ist
vom Mai 1843 datiert.

110 Herzog, a.a.O.; bei Schollenberger findet sich eine Würdigung der
dichterischen und literarhistorischen Arbeiten a. a. O., S. 85—158; vgl.
auch den erwähnten Katalog seiner Bibliothek.

265


	Von der Scheidung der Geister in der aargauischen Regeneration

