Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 52 (1946)

Artikel: Neue Materialien zur glarnerischen Musikgeschichte
Autor: Gehring, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-585803

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-585803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Materialien
zur glarnerischen Musikgeschichte

Von Jacob Gehring

Historisch interessierten Freunden der Musik, im Laufe der letzten
Jahre aus alten und neuersffneten Quellen gesammelte, instruktive
Belege mnicht vorzuenthalten, breite ich diese hier zwar nicht
ungeordnet, aber.doch in nur lockerer Bindung vor ihnen aus, mich
damit rechtfertigend, dal} dem Gebot organischer Gestaltung nach-
gelebt worden ist in des Verfassers 1939 bei Tschudi & Co. in Glarus
erschienener »Glarnerische Musikpflege im Wandel der Zeiten«, auf
welche Schrift zuriickzugreifen dem Leser, dem es um die inneren
Zusammenhinge geht, nicht erspart werden kann.

Die fritheste Erwdhnung kirchlicher Musik findet sich in einer
»die Capell von Riétenbach ze Uspenriet« (UBbiihl-Bilten) betreffen-
den Urkunde ! vom 8. Juni 1345, worin der Priester verpflichtet wird
sall tag (vorbehalten zwen tag in der wuchen), die d&mpter der
" heiligen mess in der genanten Capeln« zu »lesen oder singenc.

Von »eym gsungenen Seelamt« redet ein Eintrag des um 1500
angelegten Molliser Jahrzeitbuches?. Annidhernd zur gleichen Zeit
findet sich auch die fritheste Erwdhnung des Laien-Gesanges in der
Kirche. Eine pipstliche Bulle vom Jahre 1476 verspricht 100 Tage
»AblaB denen zu Glarus so in der Fasten etwas Gutes tun und die
an den Festen unser L. Frauen das Salve Regina singen oder dem-
selben beywohnenc 2,

In dem erstmals fiir 1548 bezeugten Neujahrsansingen von Rat
und Gemeinde durch die Schiiler, handelt es sich um den Vortrag

t Urkundensammlung zur Geschichte des Kantons Glarus, Nr. 62.
* Eintrag auf St. Blasiustag (3. Februar).
3 C. Lang »GrundriB« (Einsiedeln 1692), S. 923.

216



geistlicher Lieder aulBerhalb der Kirche. Noch im 16. Jahrhundert
wurde Neujahr zum Festkreis der Weihnacht gerechnet und der
Neujahrstag auch als Namenstag Jesu gefeiert. Als Ansingelied
der Glarner Schiiler bis gegen 1600 kommt ernsthaft in Frage das
in beiden Constanzer-Gesangbiichern (von 1594 und 1600) enthaltene,
aber schon fiir 1478 bezeugte » Jesus ist ein siiler Nam«¢. Nachdem
1594 die reformierten Glarner einen Schulmeister ihres Glaubens von
Ziirich erbeten und erhalten hatten, war es wohl gegeben, dal
von nun an die Schiiler den Rat und die Biirger zu Neujahr mit
dem »Nun wolle Gott«, dem von Dr. Joh. Zwick gedichteten Ansinge-
lied aus dessen »Niiw Gsangbiichle« (Froschauer Ziirich 1536 und
1540) begriiBten. —

Weil Heini Jacober um »ein miit Kernen und ein paar Hosen« vom
neuen zum alten Glauben zuriickgekehrt war, hie@ Melchior Pfudler
den blinden Spielmann Fridli Miiller an der Netstaler Kilbi 1562 dem
Jacober sdas Wefner Lied pfyffen«, wofiir Jacober beide vor Ge-
richt forderte. Weder Text noch Weise eines besonderen Schmih-
liedes gegen Weesen sind bekannt geworden. Hiochst wahrscheinlich
mulite das viel parodierte »Lied vom armen Judas« in die Liicke
treten.

»O du armer Judas, was hastu gethan,
daB du deinen Herren also verraten hast!
Darumb mustu leiden in der helle pein,
Lucifers geselle mustu ewig sein.«

Dieser Gesang war im 17. Jahrhundert noch nicht vergessen, im
16. und 15. aber wurde er regelmallig angestimmt, wo es galt, einen
Verrat zu hohnen. —

Mit zu den friithesten bei uns nachweisbaren Musikinstrumenten
ziahlt das Hackbrett. Ein ungenannter »Hackbrettler« von Glarus
getraute sich, sein Konnen im »Ausland< unter Beweis zu stellen
und lieB sich horen 1575 in Luzern, anldaBlich der dortigen Schult-
heilenwahl ¢, Zwar ist 1796 noch Heinrich Zschokke im Wirtshaus
zu Linthal zu einem Tianzchen eingeladen worden, bei welchem die
Glieder angefeuert wurden von den Klingen einer Geige und eines
Hackbretts; wirklich bodenstindig ist letzteres Instrument bei uns
aber zu keiner Zeit gewesen, und wenn es noch heutzutage gelegent-
lich an Dorfkilbenen zu héren ist, so sind es appenzellische Hack-
brettler, die dann zum Tanz »aufmachen«. Die Appenzeller diirften

* Pater X. Weber im »Geschichtsfreund«, Bd. 35, S. 69.

217



das Instrument vor etwa 500 Jahren aus den gleichen Handen emp-
fangen haben wie gleichzeitig auch die Glarner: ndmlich aus denen
der Zigeuner. Franz Liszt, auch in dieser Sache eine Autoritit, sagt
vom Hackbrett es sei »augenfillig orientalischen Ursprungs. In Un-
garn wird es nur von den Zigeunern gespielt. Man erwdahnt seiner
bereits im 15. Jahrhundert.« Wir irren uns schwerlich in der An-
nahme, dal} wie den Ungarn so auch unsern Vorfahren das Instru-
ment durch die Zigeuner bekannt gemacht und vermittelt worden
ist. Es diirfte 1551 nicht zum erstenmal vorgekommen sein, dal} der
Rat zu Glarus »der Heiden und Zagyneren halb« angerufen wurde,
weil diese »biderben Liithen das Iren (Eigentum) verstilend<. Be-
sonders stark war eine unser Land im Jahre 1586 heimsuchende
Horde.

Die bei uns zu jener Zeit meistgebrauchlichen Instrumente waren
Geige, Pfeife und Trommel, und die zwei letztern im besonderen
waren die Instrumente der zur Verfiigung des Rates stehenden
Landsspielleute. Wiahrend des 16. Jahrhunderts begniigte sich das
Land ordentlicherweise mit je zwei Pfeifern und Trommlern. Bei
besonderen Anliflen, wie dem anschlieBend erwdahnten, erfolgte eine
Verstiarkung des Quartetts durch freie Spielleute.

Mitte Oktober 1576 erwarteten die Glarner ihre Eidsgenossen
aus Altfryritien zur Erneuerung des Bundes. Nicht ohne Beriick-
sichtigung des Eindruckes, den solches auf die befreundeten Gaste
machen mulite, beschloB} der Rat, »uf den tag so man Piint schweren
wirte gleich auch »umzuziichen« — d. h. die militarische Musterung
vorzunehmen, und solle man die Piinter »zu Néfels empfachen mit
dryen Ratsbotten... Die Fiinff (Beamte) so Ordnung machen sol-
lend um Spilliith lugen«. Es sollen nicht nur die Piinter »gastfry«
gehalten sein, sondern man will »jedem Landman ein mal (Mahl)
gen, und allen denen so umziichen<. Deren Anzahl betrug 1400! —
Laut Ebels »Gebirgsvolker« (Bd. 2, S.352) hielt das Land im Jahre
1692 je 7 Trommler und Pfeifer. —

Vorzugsweise fiir die zweite Hilfte des 16. Jahrhunderts sind auch
fiir unser Land dramatische Freilichtauffiihrungen bezeugt, welche
an die glarnerischen (Instrumental-) Spielleute bsondere Anfor-
derungen stellten. Das geistliche Volksschauspiel reicht in seinen
Anfangen zuriick auf den christlichen Gottesdienst. Die glarneri-
schen Chroniken enthalten verschiedene Angaben, welche die Nei-
gung der Geistlichkeit im 15. und 16. Jahrhundert belegen, den In-
halt der Heiligen Schrift und der Legenden den Glaubigen so sinn-
fallig-anschaulich als moglich zu machen. Eine erste solche Angabe

218



bietet die von der Madchronik fiir das Jahr 1473 festgestellte Tat-
sache: »Item des selben jars macht man die himelzen inmitten in
der (Glarner-)Kilchen.« Es kann leider nicht eindeutig erklirt wer-
den, was unter dieser shimelzen«< zu verstehen ist. Wenn aber die
Madchronik besagtes Geschehnis des Festhaltens wiirdigt, kann es
sich in diesem Falle wohl kaum nur um einen Baldachin ®, sondern
mul sich mindestens um ein schwer transportables Gerit, wohl fast
um ein kleines Bauwerk, am ehesten vielleicht um eine iiberwolbte
Nische handeln, wie solche bei der Auffithrung des alten Weihnachts-
spieles benotigt wurde, und in welcher unter gestirntem Himmel
die Krippe mit dem Jesuskindlein stand.

Eine »himmlezen< wird von Valentin Tschudi auch unter den
1528 zerstorten Kirchengeriten zu Schwanden hervorgehoben, und
das glarnerische Ratsprotokoll vom 8. April 1551 verrat, dal noch
ehe sie fiir ein Beinhaus und fiir neue Glocken besorgt waren, die
Nafelser »ein Himelzen in ihr Kilchen« errichten liellen.

Auch ein »Hungertuch« wurde zur Fastenzeit wohl in mehr als
nur einer Kirche unseres Landes aufgehidngt. Johannes Kelller er-
klart in seiner »Sabbata«, da} das Hungertuch »des tempels umbhang,
der sich in Christus liden zerri3, zu bediiten« habe. Es sei »ain gro-
Ber, lang und braiter Umhang im Vordertail der Kirchen, for aller
ougen, so hoch und brait die Kirch ist«. Die indirckte Bestiatigung
dessen, da} zu Linthal im Fastengottesdienst ein solcher Umhang die
fromme Phantasie der Gliaubigen anregen sollte, verdanken wir einem
Protokolleintrag vom Jahre 1547 (S. 50), laut welchem der Rat zu
Glarus sich mit dem Frevel zu beschiftigen hatte, dal jemand das
Hungertuch suB der Kilchen in Linthal heimlich gnon«. —

Ein geistliches Volksschauspiel » Der heilige Fridolin«, aufgefiihrt
durch die dortigen Jesuitenschiiler, wird von Eberle fiir 1618 in Lu-
zern nachgewiesen.

Die anderwirts aus fastnichtlichem sMummerienwirch« hervor-
gegangenen dramatischen Burlesken sind fiir unser Land nur noch
in deren Verboten nachzuweisen. sDal} die mehreren (Glarner) nicht
mehr wissen, was dieses Unwesen« war, sei — sagt der Chronist
Trimpy — die Folge eines Landsgemeindebeschlusses vom Jahre
1724, durch welchen Fastnachtsgreuel svon Larven, Masqueraden,
Fastnachtspielen . .. sind gedimpfet worden«. —

5 Der Baldachin unterscheidet das gewdhnliche vom Himmel-Bett. Ein
sHimmletzenbett« wird 1674 als zum Mobiliar der Schwander Schul-
stube gehorig erwdhnt (Herold).

219



Der friiheste Beleg glarnerischer 4elplermusik datiert vom Jahre
1670 und findet sich in einer »Griindlichen Beschreibung der hohen
Bergen ... des lobl. Orts und Lands Glarus«. (Basel 1670.) Als Ver-
fasser zeichnet s Heinrich Pfendler, Diener der Kirchen Schwanden
im Land Glarus«. Ein Freund der Gebirgswelt hat hier bemerkens-
wert frithe folgende These verfochten: »Nun seien diese hohen Berge
diel Lands Glarus so rauh und wild wie sie wollen, so sind sie den-
noch 1.) lieblich — 2.) niitzlich.«

Als vierten von den sechs Belegen fiir der Berge Lieblichkeit
fihrt der Verfasser an: »d) Lieblich ist es, wenn die zum Vieh ge-
ordnete Knechte mit ihrem Freudengesang und einem mehr als (1)
Klaffter langen, von gewissem Holz gemachten Horn oder Rohr auf-
spielen, damit es im Gebirg einen Wiederhall ganz lieblich und an-
mutig gibt.«

o

Es waren die Kirchensiinger-Gesellschaften, die seit Anfang des
17. Jahrhunderts den — wie die Erfahrung lehrte — zwar nicht
grolBartigen, doch aber auch nicht zu verachtenden Unterbau zu einer
allgemeinen musikalischen Bildung legten. Thr Hauptverdienst ist
vielleicht sogar weniger in dem zu erblicken, was sie gesanglich er-
reichten, als eher darin, daB die Einwohner eines I andes, welches vor-
zugsweise auf Viehzucht und Ackerbau angewiesen war, nun auf-
merksam gemacht wurden auf ein Reich, das bis anhin kaum zu
ihrer Welt gehort hatte.

Es bleibt das Verdienst der Choralsinger, dall} 1746 zu Gla-
rus, als Pendant zur bereits vorhandenen katholischen, auch eine
evangelische Kirchenorgel errichtet worden ist. Dank der Sorgfalt
von » Jacob Streiff, Vater, b. d. Kircheg, ist der »Steuer-Rodel an eine
Orgelen, aufgehebt im 8 bris A 1745« erhalten geblieben ©. Die Liste
der um einen freiwilligen Beitrag Anzugehenden umfalite die Na-
men der Evangelischen von Glarus, und verstindlicherweise auch
jener von Riedern, Ennenda und Ennetbiihls. Auch fiir Mollis sind
zwel, sogar fiir Bilten ist eine Adresse angegeben. Die Sangergesell-
schaft hoffte auch auf milde Gaben »der Herren Geistlichen, welche
auf (auswartigen) Pfrunden stehen und Gemeinds Gnossen sindg,
doch spendete von den sechzehn aufgefiihrten nur einer, Pfarrer
Ellmer in Matt, einen Beitrag.

® Er ist heute im Besitz von Herrn Prof. Dr. H. Fritzsche-Streiff, mit
dessen giitiger Erlaubnis der Verfasser Einsicht in das interessante
Dokument nehmen durfte.

290

—



Nahezu einen Viertel der im ganzen 1304,25%/s Gulden betragenden
freiwilligen Steuer macht die Beisteuer der sEhrsamen Singer Ge-
sellschaft« aus, und zwar zeichnete sie einmal als Gesellschaft 72
Gulden, als das »Einschreibgelt so sie zusammen gelegt haben«. Die
Sammlung bei einzelnen Siangern ergab einen weiteren Betrag von
233,41'/z Gulden. Als einziges der 107 Gesellschaftsmitglieder ver-
zichtete auf einen Beitrag Herr Priceptor und Vorsianger Steinmiiller,
doch erbot er sich dafiir sdie neue Orgelen gratis umsonst zu schla-
gen«., Es waren ihrer recht wenige, bei denen vergeblich angeklopft
wurde, und deren Name auf der Liste mit einem + angemerkt ist.
Nicht bloB mit solchem Kreuz, sondern mit aufdringlich groBem
NB ausgezeichnet ist der Name des beriichtigten » Junker Joh. Peter
Tschudi« 7. Die nicht minder beriichtigte Frau Pannerherrin Luch-
singer-Paravicini zeichnete 20, Kirchenvogt Egli zeichnete 12,37%/2
Gulden. Dem damals geschiftlich in Ziirich weilenden Kirchenvogt
durfte die Pannerherrin im August 1746 mitteilen, »daf} man an der
Kilbi die Orglen zum Gesang geschlagen hat und dalt dieses erfreu-

lich gewesenc.

o

In den Jahren 1765 und 1767 ist das zweibindige Werk eines
Michael Johann Friedrich Wiedeburg, weiland Organist zu Norden
gegeniiber Borkum, in Ostfriesland gelegen) erschienen, bestehend
aus je einem Lehrbuch zur »Selbstinformation« im Klavierspiel und
im GeneralbaB. Dieses Werk fand sich vor in der kleinen Bibliothek
des »Ritterhauses« zu Bilten, dessen Erbauer der Hauptmann in fran-
zosischen Diensten und Badener Landvogt Hans Heinrich Elsener
gewesen ist. Noch wiahrend des ganzen 18. Jahrhunderts war der
Ortspfarrer sozusagen der Gebildete in Gemeinden von der Grolle
Biltens, aber auch grollerer Ortschaften. Zu der Zeit als Wiedeburgs
Werk erschien, amtete in Bilten als Ortsgeistlicher Pfarrer Johann
Melchior Triimpy, ein gebiirtiger Glarner. Seine gesegnete Wirksam-
keit erstreckte sich iiber die Jahre 1759—1780. Er hinterlieB eine
ebenso sangesfreudige wie sangeskundige Biirgerjugend, die ihres-
gleichen im ganzen Kanton suchte. Wie als Sanger rithmen seine Zeit-
genossen ihren Pfarrer auch als trefflichen Beherrscher der Hausorgel
im Pfarrhause. Kein anderer als er mag Wiedeburgs Werk ange-
schafft und mit den damaligen Bewohnern des Ritterhauses durch-
gearbeitet haben. Besonders der zweite Band, die Lehre vom General-
baB3, verriit in zahlreichen handschriftlichen Korrekturen und Hin-

? Siehe Gehring »Reiseberichte«, S. 39. Anmerkung.

]
o
o



weisen, dal} er aufmerksam studiert worden ist. Mit Wiedeburgs Werk
diirfte der Begriff »GeneralbaB« erstmals im Glarnerlande aufge-
taucht und zur lebendigen Anschauung geworden sein. Gleichviel, ob
Pfarrer Triimpy Wiedeburgs Mahnung an die Organisten person-
lich nétig hatte oder nicht: er mufite es loben als griofiten Vorzug der
Orgel vor dem Cembalo nicht etwa ihren Reichtum an Registern,
sondern »das singende Wesen« derselben rithmen zu horen.

ale
FH

Der Zuger Hauptmann Joseph Bernhard Sidler (1732—1799),
wahrend einiger Zeit Organist daselbst und daneben auch Klavier-
spieler und Komponist, ist nach den Angaben des Leu’schen Lexikons
Autor

1. einer »Serenade pour le Clavecin devant I’hotel du Baron de
London, Generalfeldmarschall de I'empereur; a Belgrad 1789«;

2. einer »Ouverture pour le Clavecin, nommé Prince de Cobourg
... 1789¢;

3. von »Quatre piéces de préludes ou caprices... pour les com-
mencans de Clavecin un peu avancésc.

Wie andern Kantonsregierungen, so iibermachte der musikalische
Hauptmann auf 1. Januar 1793 auch derjenigen von Glarus mit
zwilf, im glarnerischen gemeinen Ratsbuch nicht niher bezeichneten
Klavierkompositionen ein Neujahrsprisent, wofiir die Behorde sich
ihm erkenntlich zeigte durch die Ueberweisung von zwei Louisdor.
Mit der Ueberweisung dieses ansehnlichen Betrages hielten die Rats-
herren zu Glarus den Fall fiir erledigt — fiir so ginzlich erledigt, daB
das offenbar keinen von ihnen interessierende Notenpaket ohne
weiteres in das zum Behaltnis belangloser Einginge bestimmte Fach
versorgt werden konnte. Um Mitte Juni 1798 hat Hauptmann Sidler
neuerdings die Regierung zu Glarus mit der Uebersendung einiger
Kompositionen iiberrascht. Als er nach einigen Monaten Wartens
weder einer Empfangsbestatigung noch gar eines Dankeswortes sich
gewiirdigt fand, reklamierte er seine Sendung und erhielt auch
prompt seine Kompositionen zuriick. Aber — der Landschreiber hatte
ins falsche Fach gelangt und ihm die dem Rate vor fiinf Jahren iiber-
sandten Noten retourniert. »Mit schmerzvoller Hand« beklagte sich
Sidler am 16. November genannten Jahres in einem Schreiben an
die Verwaltungskammer des Cantons Linth iiber die so peinliche
Verwechslung und belehrte jene, dal} er nicht die ersterwihnten
zwolf Klavierstiicke zuriick erbeten habe. sDie musikalischen Pro-
dukten nach denen ich gefragt, bestehen in einem Tongemailde,

222



welches die Schlacht bei Kamek und Bombardierung der Vorstadt
Prag bei Warschau vorstellt... Von diesem hat man mir seit dem
14. Brachmonat nichts einberichtet, und es kommt mir schwer an,
diese Arbeit auf eine solche verachtliche Art zu missen.« — Es be-
stiatigte sich also aufs neue die Wahrheit der lateinischen Sentenz,
dal} wahrend des Waffenlarms die Musen nicht leicht sich Gehor

verschaffen konnen.
o

AuBer Carlo Pedrottis »Fiorina — o — La fanciulla di Glaris« ®
existiert noch eine zweite Oper, deren Schauplatz das Glarnerland
bildet. Es handelt sich um die franzisische Version von Conradin
Kreuzers »Cordelia« (1827). Trotz eifrigen Bemiihens ist es uns nicht
gelungen, den Klavierauszug in die Hinde zu bekommen, doch ver-
sichert Dr. h. c. Edgar Refardt, Basel, dal} erstens der Text der
Oper in keiner Beziehung stehe zu Shakespeares »King Lear« und
zweitens dal} der Uebersetzer eine ortliche Verpflanzung vorgenom-
men haben mochte, lautet doch der Titel der franzosischen Version:
sLa folle de Glarisc, Wir glauben nun, die der Oper zugrunde
liegende Handlung wiedergefunden zu haben im Geschehen, das
einen Hauensteiner Poeten begeistert hat zu einer kurz vor 1830
nach dem Zeugnis Alexandre Martins (sI.’hermite en Suisse«, Paris
1829, Bd.I, S.84—86) zwischen Hauenstein und Schaffhausen oft
gehorten »Romanze«. Die ungliickliche Heldin dieser Romanze hat
Martin gelegentlich seiner Schweizerreise eben bei Hauenstein von
Angesicht zu Angesicht gesehen und sich ihre Geschichte erzidhlen
lassen von auf dem Wege zu ihrer Arbeit die Romanze singenden
Midchen:

Ein friih Waise gewordener junger Ire besinnlichen Wesens und
von kiinstlerischer Veranlagung verfiel mit zunehmender Reife immer
stairker der Melancholie. Alle Zerstreuungen, die der Erbe eines rie-
sigen Vermogens sich unbedenklich leisten konnte, vermochten nicht
ihn von seinen tiefen Depressionen zu befreien. Der Arzt riet ihm
schlieBlich zu einer FuBreise nach der Schweiz. In Basel versah sich
Marquis Arthur mit den wiinschbaren Mal- und Zeichenutensilien
und machte sich auf den Weg nach Schaffhausen. Am Rheinufer
in der Ndahe Hauensteins gleitet er aus und fallt die Boschung
hinunter eben als oben la belle Marguerite vorbeigeht. Ohne der
Gefahr zu achten gleitet sie zu dem Verungliickten hinunter, und
mit groBer Anstrengung gelingt es ihr, ihn auf die Boschung hinauf-

8 Siehe Gehring sReiseberichte«, S. 18.

223



zuschaffen, worauf die herbeigeholten Briider der Retterin den Frem-
den ins Haus ihrer Mutter bringen. Der Arzt aus Waldshut ver-
spricht dem Patienten baldige Genesung.

Wéhrend eines Gespriachs mit der Mutter versichert sie der
Fremde seiner tiefen Dankbarkeit, worauf jene sich die Bitte er-
laubt, nach seiner Genesung mochte er ein Portrit der Tochter an-
fertigen, mit welchem sie dann Wilhelm eine groBe Freude bereiten
konnte. »Was fiir ein Wilhelm?« — »Guillaume de Glaris, fils d'un
riche fermier que je destine & Marguerite quand la neige sera tombée
des Alpes.« Die eben eintretende Braut riihmt den Verlobten als
»bel amoureux qui est toujours niché comme un oiseau sur les Alpes,
qui dort comme une marmotte sur la neige une partie de l'année,
pour atrapper les chamois ... (!).«

Nach seiner Genesung fiihrt Arthur in Begleitung Margueritens
die ersten Gehversuche aus und erkennt, daf} ihr Geist weit iiber den
einfachen Verhdltnissen steht, denen sie entstammt. Es gelingt ihm,
sie zu einer Sitzung zu bewegen und sie erfahrt, da? er nach Voll-
endung des Portridts weiter ziechen will. Der Maler spiirt, wie diese
Mitteilung das Madchen erschreckt — denn sie liebt ihn; und er
liebt auch sie. Das bereits bestehende Verlobnis wird gelost und
es kommt zur Hochzeit. Wahrend des Hochzeitsmahles findet ein
toller Hund Eingang in den Saal und fillt den jungen Ehemann so
wiitend an, daB dieser die letzte Stunde nahen sieht. Als Sterbender
setzt er seine Frau zur Erbin seines Vermogens ein. Aber fiir Mar-
guerite war all dies zuviel — sie verliert den Verstand! Ein giitiges
Geschick wollte, daBl sie in ihrer »folie d’amour« fortan immer den
Geliebten um sich wiahnte. —

Dieses gewisser Opern wiirdige Geschehen mag der Inhalt der
»folle de Glaris« sein.



	Neue Materialien zur glarnerischen Musikgeschichte

