
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 52 (1946)

Artikel: Neue Materialien zur glarnerischen Musikgeschichte

Autor: Gehring, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-585803

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-585803
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Materialien
zur glarnerischen Musikgeschichte

Von Jacob Gehring

Historisch interessierten Freunden der Musik, im Laufe der letzten
Jahre aus alten und neueröffneten Quellen gesammelte, instruktive
Belege nicht vorzuenthalten, breite ich diese hier zwar nicht
ungeordnet, aber doch in nur lockerer Bindung vor ihnen aus, mich
damit rechtfertigend, daß dem Gebot organischer Gestaltung
nachgelebt worden ist in des Verfassers 1939 bei Tschudi & Co. in Glarus
erschienener »Glarnerische Musikpflege im Wandel der Zeiten«, auf
welche Schrift zurückzugreifen dem Leser, dem es um die inneren
Zusammenhänge geht, nicht erspart werden kann.

Die früheste Erwähnung kirchlicher Musik findet sich in einer
»die Capell von Rötenbach ze Uspenriet« (Ußbühl-Bilten) betreffenden

Urkunde 1 vom 8. Juni 1345, worin der Priester verpflichtet wird
»all tag (vorbehalten zwen tag in der wuchen), die ämpter der

heiligen mess in der genanten Capein« zu »lesen oder singen«.
Von »eym gsungenen Seelamt« redet ein Eintrag des um 1500

angelegten Molliser Jahrzeitbuches2. Annähernd zur gleichen Zeit
findet sich auch die früheste Erwähnung des Laien-Gesanges in der
Kirche. Eine päpstliche Bulle vom Jahre 1476 verspricht 100 Tage
»Ablaß denen zu Glarus so in der Fasten etwas Gutes tun und die

an den Festen unser L. Frauen das Salve Regina singen oder
demselben beywohnen« 3.

In dem erstmals für 1548 bezeugten Neujahrsansingen von Rat
und Gemeinde durch die Schüler, handelt es sich um den Vortrag

1 Urkimdensammlung zur Geschichte des Kantons Glarus, Nr. 62.
2 Eintrag auf St. Blasiustag (3. Februar).
3 C. Lang »Grundriß« (Einsiedeln 1692), S. 923.

216



geistlicher Lieder außerhalb der Kirche. Noch im 16. Jahrhundert
wurde Neujahr zum Festkreis der Weihnacht gerechnet und der
Neujahrstag auch als Namenstag Jesu gefeiert. Als Ansingelied
der Glarner Schüler bis gegen 1600 kommt ernsthaft in Frage das
in beiden Constanzer-Gesangbüchern (von 1594 und 1600) enthaltene,
aber schon für 1478 bezeugte »Jesus ist ein süßer Nam«. Nachdem
1594 die reformierten Glarner einen Schulmeister ihres Glaubens von
Zürich erbeten und erhalten hatten, war es wohl gegeben, daß

von nun an die Schüler den Rat und die Bürger zu Neujahr mit
dem »Nun wolle Gott«, dem von Dr. Joh. Zwick gedichteten Ansingelied

aus dessen »Nüw Gsangbüchle« (Froschauer Zürich 1556 und
1540) begrüßten. —

Weil Heini Jacober um »ein müt Kernen und ein paar Hosen« vom
neuen zum alten Glauben zurückgekehrt war, hieß Melchior Pfudler
den blinden Spielmann Fridli Müller an der Netstaler Kilbi 1562 dem
Jacober »das Weßner Lied pfyffen«, wofür Jacober beide vor
Gericht forderte. Weder Text noch Weise eines besonderen Schmähliedes

gegen Weesen sind bekannt geworden. Höchst wahrscheinlich
mußte das viel parodierte »Lied vom armen Judas« in die Lücke
treten.

»O du armer Judas, was hastu gethan,
daß du deinen Herren also verraten hast!
Darumb mustu leiden in der helle pein,
Lucifers geselle mustu ewig sein.«

Dieser Gesang war im 17. Jahrhundert noch nicht vergessen, im
16. und 15. aber wurde er regelmäßig angestimmt, wo es galt, einen
Verrat zu höhnen. —

Mit zu den frühesten bei uns nachweisbaren Musikinstrumenten
zählt das Hackbrett. Ein ungenannter »LIackbrettler« von Glarus
getraute sich, sein Können im »Ausland« unter Beweis zu stellen
und ließ sich hören 1575 in Luzern, anläßlich der dortigen
Schultheißenwahl Zwar ist 1796 noch Heinrich Zschokke im Wirtshaus
zu Linthal zu einem Tänzchen eingeladen worden, bei welchem die
Glieder angefeuert wurden von den Klängen einer Geige und eines

Hackbretts; wirklich bodenständig ist letzteres Instrument bei uns
aber zu keiner Zeit gewesen, und wenn es noch heutzutage gelegentlich

an Dorfkilbenen zu hören ist, so sind es appenzellische
Hackbrettler, die dann zum Tanz »aufmachen«. Die Appenzeller dürften

4 Pater X. Weber im »Geschichtsfreund«, Bd. 35, S. 69.

217



das Instrument vor etwa 500 Jahren aus den gleichen Händen
empfangen haben wie gleichzeitig auch die Glarner: nämlich aus denen
der Zigeuner. Franz Liszt, auch in dieser Sache eine Autorität, sagt
vom Hackbrett es sei »augenfällig orientalischen Ursprungs. In
Ungarn wird es nur von den Zigeunern gespielt. Man erwähnt seiner
bereits im 15. Jahrhundert.« Wir irren uns schwerlich in der
Annahme, daß wie den Ungarn so auch unsern Vorfahren das Instrument

durch die Zigeuner bekannt gemacht und vermittelt worden
ist. Es dürfte 1551 nicht zum erstenmal vorgekommen sein, daß der
Rat zu Glarus »der Heiden und Zagyneren halb« angerufen wurde,
weil diese »biclerben Lüthen das Iren (Eigentum) verstälend«.
Besonders stark war eine unser Land im Jahre 1586 heimsuchende
Horde.

Die bei uns zu jener Zeit meistgebräuchlichen Instrumente waren
Geige, Pfeife und Trommel, und die zwei letztern im besonderen

waren die Instrumente der zur Verfügung des Rates stehenden
LandsspieUeute. Während des 16. Jahrhunderts begnügte sich das
Land ordentlicherweise mit je zwei Pfeifern und Trommlern. Bei
besonderen Anläßen, wie dem anschließend erwähnten, erfolgte eine
Verstärkung des Quartetts durch freie Spielleute.

Mitte Oktober 1576 erwarteten die Glarner ihre Eidsgenossen
ans Altfryrätien zur Erneuerung des Bundes. Nicht ohne Berück
sichtigung des Eindruckes, den solches auf die befreundeten Gäste
machen mußte, beschloß der Rat, »uf den tag so man Pünt schweren
wirt« gleich auch »umzuzüchen« — d. h. die militärische Musterung
vorzunehmen, und solle man die Piinter »zu Näfels empfachen mit
dryen Ratsbotten... Die Fünff (Beamte) so Ordnung machen
sollend um Spillüth lugen«. Es sollen nicht nur die Pünter »gastfry«
gehalten sein, sondern man will »jedem Landman ein mal (Mahl)
gen, und allen denen so umzüchen«. Deren Anzahl betrug 1400! —
Laut Ebels »Gebirgsvölker« (Bd. 2, S. 352) hielt das Land im Jahre
1692 je 7 Trommler und Pfeifer. —

Vorzugsweise für die zweite Llälfte des 16. Jahrhunderts sind auch
für unser Land dramatische Freilichtaufführungen bezeugt, welche
an die glarnerischen (Instrumental-) Spielleute bsondere
Anforderungen stellten. Das geistliche Volksschauspiel reicht in seinen
Anfängen zurück auf den christlichen Gottesdienst. Die glarnerischen

Chroniken enthalten verschiedene Angaben, welche die
Neigung der Geistlichkeit im 15. und 16. Jahrhundert belegen, den
Inhalt der Heiligen Schrift und der Legenden den Gläubigen so
sinnfällig-anschaulich als möglich zu machen. Eine erste solche Angabe

218



bietet die von cler Madchronik für das Jahr 1473 festgestellte
Tatsache: »Item des selben jars macht man die himelzen inmitten in
der (Glarner-)Kilchen.« Es kann leider nicht eindeutig erklärt werden,

was unter dieser »himelzen« zu verstehen ist. Wenn aber die
Madchronik besagtes Geschehnis des Festhaltens würdigt, kann es

sich in diesem Falle wohl kaum nur um einen Baldachin6, sondern
muß sich mindestens um ein schwer transportables Gerät, wohl fast
um ein kleines Bauwerk, am ehesten vielleicht um eine überwölbte
Nische handeln, wie solche bei der Aufführung des alten Weihnachtsspieles

benötigt wurde, und in welcher unter gestirntem Himmel
die Krippe mit dem Jesuskindlein stand.

Eine »himmlezen« wird von Valentin Tschudi auch unter den
1528 zerstörten Kirchengeräten zu Schwanden hervorgehoben, und
das glarnerische Ratsprotokoll vom 8. April 1551 verrät, daß noch
ehe sie für ein Beinhaus und für neue Glocken besorgt waren, die
Näfelser »ein Himelzen in ihr Kilchen« errichten ließen.

Auch ein »Hungertuch« wurde zur Fastenzeit wohl in mehr als

nur einer Kirche unseres Landes aufgehängt. Johannes Keßler
erklärt in seiner »Sabbata«, daß das Hungertuch »des tempels umbhang,
der sich in Christus liden zerriß, zu bedüten« habe. Es sei »ain großer,

lang und braiter Umhang im Vordertail der Kirchen, for aller
origen, so hoch und brait die Kirch ist«. Die indirekte Bestätigung
dessen, daß zu Linthal im Fastengottesdienst ein solcher Umhang die
fromme Phantasie der Gläubigen anregen sollte, verdanken wir einem
Protokolleintrag vom Jahre 1547 (S. 50), laut welchem der Rat zu
Glarus sich mit dem Frevel zu beschäftigen hatte, daß jemand das

Hungertuch »uß der Kilchen in Linthal heimlich gnon«. —
Ein geistliches Volksschauspiel »Der heilige Fridolin«, aufgeführt

durch die dortigen Jesuitenschüler, wird von Eberle für 1618 in Lu-
zern nachgewiesen.

Die anderwärts aus fastnächtlichem »Mummerienwärch«
hervorgegangenen dramatischen Burlesken sind für unser Land nur noch
in deren Verboten nachzuweisen. »Daß die mehreren (Glarner) nicht
mehr wissen, was dieses Unwesen« war, sei — sagt der Chronist
Trümpy — die Folge eines Landsgemeindebeschlusses vom Jahre
1724, durch welchen Fastnachtsgreuel »von Larven, Masqueraden,
Fastnachtspielen sind gedämpfet worden«. —

5 Der Baldachin unterscheidet das gewöhnliche vom Himmel-Bett. Ein
»Himmletzenbett« wird 1674 als zum Mobiliar der Schwander Schulstube

gehörig erwähnt (Herold).

219



Der früheste Beleg glarnerischer Aelplermusik datiert vom Jahre
1670 und findet sich in einer »Gründlichen Beschreibung der hohen
Bergen... des lobl. Orts und Lands Glarus«. (Basel 1670.) Als
Verfasser zeichnet »LIeinrich Pfendler, Diener der Kirchen Schwanden
im Land Glarus«. Ein Freund der Gcbirgswelt hat hier bemerkenswert

frühe folgende These verfochten: »Nun seien diese hohen Berge
dieß Lands Glarus so rauh und wild wie sie wollen, so sind sie
dennoch 1.) lieblich — 2.) nützlich.«

Als vierten von den sechs Belegen für der Berge Lieblichkeit
führt der Verfasser an: »d) Lieblich ist es, wenn die zum Vieh
geordnete Knechte mit ihrem Freudengesang und einem mehr als (1)
Klaffter langen, von gewissem LIolz gemachten Horn oder Rohr
aufspielen, damit es im Gebirg einen Wiederhall ganz lieblich und
anmutig gibt.«

*

Es waren die Kirchensänger-Gesellschaften, die seit Anfang des
17. Jahrhunderts den — wie die Erfahrung lehrte — zwar nicht
großartigen, doch aber auch nicht zu verachtenden Unterbau zu einer
allgemeinen musikalischen Bildung legten. Ihr Hauptverdienst ist
vielleicht sogar weniger in dem zu erblicken, was sie gesanglich
erreichten, als eher darin, daß die Einwohner eines Landes, welches
vorzugsweise auf Viehzucht und Ackerbau angewiesen war, nun
aufmerksam gemacht wurden auf ein Reich, das bis anhin kaum zu
ihrer Welt gehört hatte.

Es bleibt das Verdienst der Choralsänger, daß 1746 zu Glarus,

als Pendant zur bereits vorhandenen katholischen, auch eine
evangelische Kirchenorgel errichtet worden ist. Dank der Sorgfalt
von »Jacob Streiff, Vater, b. d. Kirche«, ist der »Steuer-Rodel an eine
Orgelen, aufgehebt im 8 bris A° 1745« erhalten geblieben 6. Die Liste
der um einen freiwilligen Beitrag Anzugehenden umfaßte die
Namen der Evangelischen von Glarus, und verständlicherweise auch
jener von Riedern, Ennenda und Ennetbühls. Auch für Mollis sind
zwei, sogar für Bilten ist eine Adresse angegeben. Die Sängergesellschaft

hoffte auch auf milde Gaben »der Herren Geistlichen, welche
auf (auswärtigen) Pfründen stehen und Gemeinds Gnossen sind«,
doch spendete von den sechzehn aufgeführten nur einer, Pfarrer
Ellmer in Matt, einen Beitrag.

6 Er ist heute im Besitz von Herrn Prof. Dr. H. Fritzsche-Streiff, mit
dessen gütiger Erlaubnis der Verfasser Einsicht in das interessante
Dokument nehmen durfte.

220



Nahezu einen Viertel der im ganzen 1304,252/a Gulden betragenden
freiwilligen Steuer macht die Beisteuer der »Ehrsamen Sänger
Gesellschaft« aus, und zwar zeichnete sie einmal als Gesellschaft 72
Gulden, als das »Einschreibgelt so sie zusammen gelegt haben«. Die
Sammlung bei einzelnen Sängern ergab einen weiteren Betrag von
233,4177 Gulden. Als einziges der 107 Gesellschaftsmitglieder
verzichtete auf einen Beitrag Herr Präceptor und Vorsänger Sieinmüller,
doch erbot er sich dafür »die neue Orgelen gratis umsonst zu schlagen«.

Es waren ihrer recht wenige, bei denen vergeblich angeklopft
wurde, und deren Name auf der Liste mit einem + angemerkt ist.
Nicht bloß mit solchem Kreuz, sondern mit aufdringlich großem
NB ausgezeichnet ist der Name des berüchtigten » Junker Joh. Peter
Tschudi« T. Die nicht minder berüchtigte Frau Pannerherrin Luch-
singer-Paravicini zeichnete 20, Kirchenvogt Egli zeichnete 12,37V2

Gulden. Dem damals geschäftlich in Zürich weilenden Kirchenvogt
durfte die Pannerherrin im August 1746 mitteilen, »daß man an der
Kilbi die Orgien zum Gesang geschlagen hat und daß dieses erfreulich

gewesen«.
5':

In den Jahren 1765 und 1767 ist das zweibändige Werk eines
Michael Johann Friedrich Wiedeburg, weiland Organist zu Norden
(gegenüber Borkum, in Ostfriesland gelegen) erschienen, bestehend
aus je einem Lehrbuch zur »Selbstinformation« im Klavierspiel und
im Generalbaß. Dieses Werk fand sich vor in der kleinen Bibliothek
des »Ritterhauses« zu Bilten, dessen Erbauer der Plauptmann in
französischen Diensten und Badener Landvogt Hans Heinrich Elsener

gewesen ist. Noch während des ganzen 18. Jahrhunderts war der
Ortspfarrer sozusagen der Gebildete in Gemeinden von der Größe
Biltens, aber auch größerer Ortschaften. Zu der Zeit als Wiedeburgs
Werk erschien, amtete in Bilten als Ortsgeistlicher Pfarrer Johann
Melchior Trümpy, ein gebürtiger Glarner. Seine gesegnete Wirksamkeit

erstreckte sich über die Jahre 1759—1780. Er hinterließ eine
ebenso sangesfreudige Avie sangeskundige Bürgerjugend, die
ihresgleichen im ganzen Kanton suchte. Wie als Sänger rühmen seine

Zeitgenossen ihren Pfarrer auch als trefflichen Beherrscher der Hausorgel
im Pfarrhause. Kein anderer als er mag Wiedeburgs Werk
angeschafft und mit den damaligen Bewohnern des Ritterhauses
durchgearbeitet haben. Besonders der zweite Band, die Lehre vom Generalbaß,

verrät in zahlreichen handschriftlichen Korrekturen und Hin-

7 Siehe Gehring »Reiseberichte«, S. 39. Anmerkung.

221



weisen, daß er aufmerksam studiert worden ist. Mit Wiedeburgs Werk
dürfte der Begriff »Generalbaß« erstmals im Glarnerlande aufgetaucht

und zur lebendigen Anschauung geworden sein. Gleichviel, ob

Pfarrer Trümpy Wiedeburgs Mahnung an die Organisten persönlich

nötig hatte oder nicht: er mußte es loben als größten Vorzug der

Orgel vor dem Cembalo nicht etwa ihren Reichtum an Registern,
sondern »das singende Wesen« derselben rühmen zu hören.

Der Zuger Hauptmann Joseph Bernhard Sidler (1732—1799),
während einiger Zeit Organist daselbst und daneben auch Klavierspieler

und Komponist, ist nach den Angaben des Leu'schen Lexikons
Autor

1. einer »Serenade pour le Clavecin devant l'hôtel du Baron de

London, Generalfeldmarschall de hempereur; à Belgrad 1789«;
2. einer »Ouverture pour le Clavecin, nommé Prince de Cobourg

...1789«;
3. von »Quatre pièces de préludes ou caprices pour les com-

mençans de Clavecin un peu avancés«.
Wie andern Kantonsregierungen, so übermachte der musikalische

Hauptmann auf 1. Januar 1793 auch derjenigen von Glarus mit
zwölf, im glarnerischen gemeinen Ratsbuch nicht näher bezeichneten
Klavierkompositionen ein Neujahrspräsent, wofür die Behörde sich
ihm erkenntlich zeigte durch die Ueberweisung von zwei Louisdor.
Mit der Ueberweisung dieses ansehnlichen Betrages hielten die
Ratsherren zu Glarus den Fall für erledigt — für so gänzlich erledigt, daß
das offenbar keinen von ihnen interessierende Notenpaket ohne
weiteres in das zum Behältnis belangloser Eingänge bestimmte Fach
versorgt werden konnte. Um Mitte Juni 1798 hat Hauptmann Sidler
neuerdings die Regierung zu Glarus mit der Uebersendung einiger
Kompositionen überrascht. Als er nach einigen Monaten Wartens
weder einer Empfangsbestätigung noch gar eines Dankeswortes sich
gewürdigt fand, reklamierte er seine Sendung und erhielt auch

prompt seine Kompositionen zurück. Aber — der Landschreiber hatte
ins falsche Fach gelangt und ihm die dem Rate vor fünf Jahren
übersandten Noten retourniert. »Mit schmerzvoller Hand« beklagte sich
Sidler am 16. November genannten Jahres in einem Schreiben an
die Verwaltungskammer des Cantons Linth über die so peinliche
Verwechslung und belehrte jene, daß er nicht die ersterwähnten
zwölf Klavierstücke zurück erbeten habe. »Die musikalischen
Produkten nach denen ich gefragt, bestehen in einem Tongemälde,

222



welches die Schlacht bei Kamek und Bombardierung der Vorstadt
Prag bei Warschau vorstellt... Von diesem hat man mir seit dem
14. Brachmonat nichts einberichtet, und es kommt mir schwer an,
diese Arbeit auf eine solche verächtliche Art zu missen.« — Es

bestätigte sich also aufs neue die Wahrheit der lateinischen Sentenz,
daß während des Waffenlärms die Musen nicht leicht sich Gehör
verschaffen können.

Außer Carlo Pedrottis »Fiorina — o — La fanciulla di Glaris« 8

existiert noch eine zweite Oper, deren Schauplatz das Glarnerland
bildet. Es handelt sich um die französische Version von Conradin
Kreuzers »Cordelia« (1827). Trotz eifrigen Bemühens ist es uns nicht
gelungen, den Klavierauszug in die Hände zu bekommen, doch
versichert Dr. h. c. Edgar Refardt, Basel, daß erstens der Text der
Oper in keiner Beziehung stehe zu Shakespeares »King Lear« und
zweitens daß der Uebersetzer eine örtliche Verpflanzung vorgenommen

haben möchte, lautet doch der Titel der französischen Version:
»La folle de Glaris«. Wir glauben nun, die der Oper zugrunde
liegende Handlung wiedergefunden zu haben im Geschehen, das
einen Hauensteiner Poeten begeistert hat zu einer kurz vor 1830
nach dem Zeugnis Alexandre Martins (»L'hermite en Suisse«, Paris
1829, Bd. I, S. 84—86) zwischen Hauenstein und Schaf Ihausen oft
gehörten »Romanze«. Die unglückliche Pleldin dieser Romanze hat
Martin gelegentlich seiner Schweizerreise eben bei Plauenstein von
Angesicht zu Angesicht gesehen und sich ihre Geschichte erzählen
lassen von auf dem Wege zu ihrer Arbeit die Romanze singenden
Mädchen:

Ein früh Waise gewordener junger Ire besinnlichen Wesens und
von künstlerischer Veranlagung verfiel mit zunehmender Reife immer
stärker der Melancholie. Alle Zerstreuungen, die der Erbe eines
riesigen Vermögens sich unbedenklich leisten konnte, vermochten nicht
ihn von seinen tiefen Depressionen zu befreien. Der Arzt riet ihm
schließlich zu einer Fußreise nach der Schweiz. In Basel versah sich
Marquis Arthur mit den wünschbaren Mal- und Zeichenutensilien
und machte sich auf den Weg nach Schaffhausen. Am Rheinufer
in der Nähe Hauensteins gleitet er aus und fällt die Böschung
hinunter eben als oben la belle Marguerite vorbeigeht. Ohne der
Gefahr zu achten gleitet sie zu dem Verunglückten hinunter, und
mit großer Anstrengung gelingt es ihr, ihn auf die Böschung hinauf-

8 Siehe Gehring »Reiseberichte«, S. 18.

225



zuschaffen, worauf die herbeigeholten Brüder der Retterin den Fremden

ins Haus ihrer Mutter bringen. Der Arzt aus Waldshut
verspricht dem Patienten baldige Genesung.

Während eines Gesprächs mit der Mutter versichert sie der
Fremde seiner tiefen Dankbarkeit, worauf jene sich die Bitte
erlaubt, nach seiner Genesung möchte er ein Porträt der Tochter
anfertigen, mit welchem sie dann Wilhelm eine große Freude bereiten
könnte. »Was für ein Wilhelm?« — »Guillaume de Glaris, fils d'un
riche fermier que je destine à Marguerite quand la neige sera tombée
des Alpes.« Die eben eintretende Braut rühmt den Verlobten als
»bei amoureux qui est toujours niché comme un oiseau sur les Alpes,
qui dort comme une marmotte sur la neige une partie de l'année,

pour atrapper les chamois (!).«
Nach seiner Genesung führt Arthur in Begleitung Margueritens

die ersten Gehversuche aus und erkennt, daß ihr Geist weit über den
einfachen Verhältnissen steht, denen sie entstammt. Es gelingt ihm,
sie zu einer Sitzung zu bewegen und sie erfährt, daß er nach
Vollendung des Porträts weiter ziehen will. Der Maler spürt, wie diese

Mitteilung das Mädchen erschreckt — denn sie liebt ihn; und er
liebt auch sie. Das bereits bestehende Verlöbnis wird gelöst und
es kommt zur Plochzeit. Während des Flochzeitsmahles findet ein
toller Huncl Eingang in den Saal und fällt den jungen Ehemann so
wütend an, daß dieser die letzte Stunde nahen sieht. Als Sterbender
setzt er seine Frau zur Erbin seines Vermögens ein. Aber für
Marguerite war all dies zuviel — sie verliert den Verstand! Ein gütiges
Geschick wollte, daß sie in ihrer » folie d'amour« fortan immer den
Geliebten um sich wähnte. —

Dieses gewisser Opern würdige Geschehen mag der Inhalt der
» folle de Glaris« sein.

224


	Neue Materialien zur glarnerischen Musikgeschichte

