Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 52 (1946)

Artikel: Ueber den Aufbau der geschichtlichen Welt
Autor: Meng, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-584971

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-584971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ueber den Aufbau der geschichtlichen Welt

Ein Versuch

Von Heinrich Meng

Wenn Historiker verschiedener Richtungen und Arbeitsgebiete
ihre Krifte zur Darbringung einer wiirdigen Dankesgabe zusammen-
legen, mag wohl ein Versuch nicht unangebracht erscheinen, in einigen
grundsitzlichen Erwidgungen das gesamte Arbeitsfeld der Historie
abzuschreiten und seine Bezirke begrifflich zu umgrenzen. So tragt
denn diese Studie nicht wie die meisten andern in dem vorliegenden
Bande vereinigten einzelne Samenkorner herbei zur Bestellung des
Ackergrundes, auf dem Sie, verehrte Jubilarin, in den verflossenen
Jahrzehnten so unermiidlich und erfolgreich titig waren und weiter-
hin titig sind, sondern sie mochte den Boden selbst untersuchen, auf
dem die Friichte Threr Arbeit gereift sind. Sie versagt es sich, in
die letztlich nur dem Glauben zuginglichen Tiefen der Geschichts-
metaphysik vorzudringen, d.h. die Fragen nach Sinn und Ziel der
Geschichte aufzuwerfen; lediglich zur Geschichtslogik mochte sie
cinen Beitrag leisten durch den Versuch einer sinnvollen Gliederung
der geschichtlichen Gegenstandswelt und einer Umschreibung der
wissenschaftlichen Verfahrensweisen, die der Natur der einzelnen
Gegenstandsbereiche angemessen sind. Im Verlauf der Untersuchung
wird sich allerdings von selber auch die Frage nach dem »eigentlich
Geschichtlichenc stellen, nach dem spezifischen Wesensgesetz, in des-
sen Dienst sich die auf getrennten Wegen Forschenden letzten Endes
geeint wissen, und aus dem sich gewisse allen gemeinsame methodi-
sche Prinzipien herleiten.

Bei einer ersten unbefangenen Ueberschau erscheint die Stoffwelt
der Geschichtswissenschaft, auf deren Eigenart ihre Methoden natur-
semdlB abgestimmt sein miissen, als ebenso vieldeutig und in sich
widerspruchsvoll wie der Mensch selbst und die Umwelt, in der er
lebt. Allmihlich heben sich aber dem phénomenologisch etwas tiefer

25



Eindringenden gewisse Gegenstandsbereiche von einheitlicher Struk-
tur gegenecinander ab. Ich mochte hier deren vier niher betrachten,
die als repriisentativ fiir die ganze uns zugiangliche Welt der Ge-
schichte gelten knnen: Geschehen, Handeln, Schaffen und Werden.

Unter dem Geschehen verstehe ich diejenigen Ereignisse, die, der
Beeinflussung durch menschliches Wollen entzogen, von auflen her,
als »Zufall« in das Schicksal der Menschen hereinwirken. Diese Ge-
gebenheiten sind selber nicht eigentlich geschichtlicher Natur, aber
sie konnen den Gang der Geschichte entscheidend beeinflussen und
ragen dadurch gleichsam in die Gegenstandswelt der Geschichte
herein. In der urtiimlichen historischen Darstellungsform der Chronik
nehmen sie sogar einen recht breiten Raum ein. Hierher gehoren
Witterungseinfliisse, Nisse oder Trockenheit, rauhe oder milde Win-
ter, Faktoren, die den Gang so manches Krieges, selbst des modernen
mechanisierten Krieges, sehr fithlbar beeinfluBt haben. Hierher ge-
horen Kometen, die, als giinstiges oder drohendes Vorzeichen ge-
deutet, politische Entscheidungen oder gar die ganze Seelenlage einer
Zeit mitzubestimmen imstande waren. In noch viel wesentlicherem
Ausmal kann der Geschichtsverlauf bestimmt werden durch den
frithen oder spiaten Tod einer Personlichkeit von malBgebendem Ge-
wicht — auch dies ein Ereignis, das, dem Bereich der Natur zu-
gehorig, der Einwirkung des menschlichen Wollens entzogen ist. Nie-
mand vermag sich auszudenken, wie etwa das weitere Schicksal des
franzosischen Konigtums sich gestaltet hitte, wenn der von Fénelon
erzogene tatkriaftige Enkel Ludwigs XIV. den Grol}vater hitte iiber-
leben und dem spiteren Ludwig XV. das Beispiel eines verantwor-
tungsbewuliten Monarchen hatte vorleben konnen. In Wirklichkeit
starben Sohn und Enkel des Sonnenkonigs frith dahin, und der
unmiindige Urenkel war inmitten der Haltlosigkeit der Régencezeit
dem sittlichen Verderben ausgeliefert. So trieb Frankreich steuerlos
der Revolution entgegen. Auch die Geistesgeschichte kennt folgen-
schwere »Zufille«. Als der junge Rechtsstudent Martin Luther 1505
aus Erfurt nach Hause wanderte, iiberraschte ihn bei Stotternheim
ein Gewitter. Der Blitz fuhr neben ihm in die Erde, und er tat in der
Todesnot das Geliibde, ins Kloster zu gehen. 16 Jahre spater, im Mai
1521, traf bei der Belagerung von Pamplona durch die Franzosen
eine Kanonenkugel, das »unpersonlichste Kriegswerkzeug«, vom »Zu-
fallc gelenkt, den spanischen Offizier Ifiigo von Loyola und zer-
schmetterte ihm ein Bein. Auf dem peinvollen Krankenlager, zu dem
ihn diese Verwundung verurteilte, wandelte sich der hitzkopfige
ritterliche Draufginger zum glilhenden Gottesstreiter und wurde

26



durch seine Ordensgriindung zum groBen Gegenspieler der Refor-
matoren. Diese folgenschweren Ereignisse sind nur etwas hohere
Wellen in einem unendlichen Meer von sZufillen<, das das geschicht-
liche Leben umbrandet. Man mag diese Erscheinungen deuten wie
man will, als Auswirkung einer »blinden« Naturgesetzlichkeit oder
als geheime gottliche Fiigung, jedenfalls sind sie nicht der Aus-
fluB eines sinngerichteten menschlichen Strebens, das sich das bewuB3t
zum Ziele setzte, was als ihre Folge dann tatsdchlich eintritt. Unserem
Verstehen unzugingliche Miachte spielen da stindig in das geschicht-
liche Leben herein und machen es zu einem Kreuzungsfeld derart
heterogener Einfliisse, daB wir geradezu versucht sind, die Gesetz-
losigkeit als das eigentliche Gesetz der Geschichte anzusprechen und
den Zufall zu ihrem Ko6nig zu kronen.

All die erwihnten Ereignisse haben jedoch auch eine andere Seite.
Neben Tausenden von Menschen sind Blitze zur Erde gefahren, ohne
daB dies fiir sie mehr als einen rasch wieder vergehenden Schrecken
zur Folge gehabt hatte; Millionen von Geschossen haben Menschen
schwer verwundet, und nach ihrer Wiederherstellung haben sie, so
gut es ging, ihr friiheres Leben wieder aufgenommen. Das Auftreten
eines Kometen vollends wiirde heute, da seine natiirlichen Ursachen
geniigend abgeklart sind, schwerlich mehr tiefgreifende Wirkungen
auf die menschliche Seelenverfassung ausiiben konnen. Der Zufall
mufl also immer auf ein aufnahmefdhiges historisches Medium tref-
fen, damit er geschichtsbestimmende Macht gewinnt. In Luther hatte
im Jahre 1505 der EntschluB, sich dem Ordensstand zu weihen, offen-
bar bereits zu keimen begonnen, und er hitte sich, so diirfen wir
annehmen, auch ohne jenen schicksalhaften Blitzstrahl vollendet. Die
Reformation ihrerseits, die Luther ausloste, senkt ihre geistigen Wur-
zeln tief ins Mittelalter zuriick; sie ist, wesentlich betrachtet, alles
andere als ein unbegreiflicher Zufall der Weltgeschichte. In Ignatius
von Loyola anderseits wirkten die Folgen der Verwundung zusammen
mit der Kraft und Unbedingiheit seines personlichen Wesens, mit
den zugleich religiosen und militarischen Traditionen seines Volkes
und Hauses, schlieBlich mit dem damals allenthalben michtig sich
regenden Willen zur religiosen FErneuerung innerhalb der alten
Kirche. Gemessen an diesen Konstanten der personlichen Veranlagung
und an der pragenden Macht des Zeit- und Volksgeistes ist offenbar
der »Zufall< nur ein bescheidener Faktor, der hier hemmend oder
zerstorend, dort fordernd von auBen hereinwirkt, aber gebannt bleibt
in den Rahmen groBer Entwicklungstendenzen. Solche Tendenzen zu
erfassen, muB also — zu dieser Einsicht fiihrt gerade eine unbefangene

27



Bewertung des Zufalls — das eigentliche Ziel geschichtlicher For-
schung sein.

Wenn wir aus dem Bereich der »blinden« Naturkausalitit in den
der menschlichen Freiheit hiniibertreten, begegnen uns als auffal-
ligste Phinome diejenigen, die unter den Begriff des Handelns fal-
len. Alles Geschehen, das durch menschliche Willensentscheidungen
gelenkt wird, gehort hierher: was immer der wollende Mensch im
Zuge seiner individuellen oder kollektiven Selbstbehauptung und
Selbststeigerung unternimmt, auch was er in selbstlosem Einsatz fiir
das Wohl anderer vollbringt, kurz die gesamte tédtige Auseinander-
setzung des Menschen mit seiner Umwelt. Die politische Geschichte
im weitesten Sinne hat hier ihren Ort; Kriegserklarungen, Schlach-
ten und Friedensschliisse, diplomatische Intrigen, wirtschaftliche
Konkurrenzkimpfe und soziale Auseinandersetzungen, das sind die
Ereignisse, um die es hier vornehmlich geht.

Die menschliche Freiheit — man mag metaphysisch von ihr halten
was man will — ist keinesfalls absolut. Treffend bezeichnet der Cu-
saner den Menschen als »Deus occasionatus«, als einen an die jewei-
lige konkrete Situation und ihre Méglichkeiten gebundenen »Gott«
(d. h. freien Geist). Jede Entscheidung, die ein tatiger Mensch trifft,
ist abhangig von zahllosen andern, die in der Vergangenheit getrof-
fen worden sind und die Situation begriindet haben, svelche er zu
beeinflussen, im von ihm erstrebten Sinne zu wenden sucht. Ander-
seits ist jede vollendete Tat, kaum geschehen, auch schon dem Willen
des Titers entzogen und zu einem objektiven Element geworden,
das selbstindig weiterwirkt und wiederum andere Entscheidungen
mitbestimmt. Ein bestindiges Hin und Her von Aktion und Reaktion
kennzeichnet die Welt des Handelns. Am Bilde des Schachspiels
laBt sich das am besten veranschaulichen. Jeder Zug, den ein Spieler
tut, verdndert die gesamte Spielsituation und stellt den Gegner vor
neue Probleme, er6ffnet ihm aber vielleicht auch neue Chancen, die
ihm erlauben, seinerseits zuzuschlagen. So erscheint die politische
Geschichte, isoliert fiir sich betrachtet, als ein dichtverschlungenes
Gewebe von Fakten, worin jedes Element durch frithere bedingt ist
und wieder bedingend auf kiinftige einwirkt. Das historische Ge-
schehen scheint unter diesem Aspekt zum wenn auch komplizierten
Rechenexempel werden zu wollen. Der Scharfsinn des Historikers
feiert hier seine Triumphe; er vermag die geschichtliche Darstellung
zum spannunggeladenen Drama zu verdichten, worin das Geschehen
Schlag um Schlag mit unausweichlicher Notwendigkeit abzurollen
scheint. Und da auf der politischen Biihne der grofe Kampf um die

28



Macht ausgetragen wird, da hier die zukunftsbestimmenden Entschei-
dungen fallen, hat die Geschiclhtsforschung mit guten Griinden lange
Zeit hier das Kernstiick ihrer Aufgabe gefunden .

Der gewissenhafte Historikier muB3 aber frither oder spiter ein-
sehen, daf} ihm wirklich zwingende Konsequenz auf dem Wege einer
Zug um Zug fortschreitenden Darstellung unerreichbar bleibt. Neben
den objektiven, in der jeweiligen Situation liegenden Determinanten
menschlicher Entscheidungen findet er andere, weniger leicht faf3-
bare, die von innen, aus dem Wesenszentrum der handelnden Men-
schen wirken. Diese sind ja keiineswegs neutrale Denkautomaten, die
in ewig gleicher Objektivitat dlie Moglichkeiten einer gegebenen Si-
tuation abschédtzen. In jeder wesentlichen Entscheidung schwingt ein
letztlich unauflosbares individwelles Moment mit, in jede flieBt etwas
mit ein von dem personlichem Charakter des Handelnden, vom
Geiste der Zeit, in der er lebt, won der Eigenart und den Vorurteilen
seines Standes, seiner Partei, seines Volkes. Jede Entscheidung ist
Manifestation eines personlichem Weltbildes, worin sich Freiheit und
Determination untrennbar durchdringen. So beurteilte etwa der mittel-
alterliche Minch eine wirtscha.ftliche Frage nach ganz andern Ge-
sichtspunkten als ein modernexr Industrieller oder Gewerkschafter,
weil sein Lebensziel, seine Interesssenrichtung ganz anders geartet war.
Der demokratische Staatsmanm oder der konstitutionclle Monarch
haben einen ganz andern »Stil¢ des politischen Handelns als der
Diktator, und auBerdem fallen bei jedem einzelnen dieser Staaten-
lenker erst noch bestimmte persionliche Charaktereigentiimlichkeiten
mit ins Gewicht. Gerade dieses unberechenbare personliche Element
aber, das den Entscheidungen der Menschen gewissermallen ihre
Lokalfarbe gibt, ist offenbar eimn Hauptgegenstand aller historischen
Forschung; von einer andern Seite her stoBen wir hier auf das gleiche
nicht weiter auflosbare Geheimnis des geschichtlichen Lebens.

Die menschliche Freiheit tritt uns in der Geschichte noch in einer
zweiten orm entgegen: als Spontaneitat des Schaffens. Indem wir
uns diesem dritten Grundelement zuwenden, betreten wir den Bezirk
der Kulturgeschichte. Kultur la 3t sich im weitesten Sinne umschrei-
ben als Wertverwirklichung. Sie ist einerseits Werkgestaltung —
dann wenn der Mensch einen zunichst geistig geschauten Wert an
einem Material verwirklicht, das ihm seine Umwelt darbietet, sei
das Ergebnis nun ein Kunstwerk, eine neue Theorie, ein technischer

! Den Primat der politischen Geschichte verficht neuerdings Theodor
Haecker in »Der Christ und die Geschichte«, Leipzig 1935, S. 52 ff.

29



Apparat oder — im urtiimlichsten Sinne des Wortes Kultur — der
Ernteertrag des Ackers. In all diesen Fédllen sprechen wir von objek-
tiver Kultur. Davon unterscheiden wir die subjektive Kultur, die
Selbstgestaltung oder Selbstverwirklichung des Menschen, worin er
selber das Material seines gestaltenden Willens ist. (Von diesem zwei-
ten Komplex wird unter dem Stichwort »Werden« noch die Rede
sein.) Die verschiedenen Teilgebiete des Schaffens stehen nicht unter
einheitlichem Entwicklungsgesetz. Am einfachsten scheinen die Dinge
in der Technik und der experimentellen Naturwissenschaft zu liegen.
Innerhalb eines bestimmten Kulturkreises gewahren wir da einen
stindigen Fortschritt. Jeder, der eine technische Erfindung macht,
sagen wir an einem Webstuhl oder an einem Fernsehgerat, setzt
damit das Werk zahlloser zumeist unbekannter Entdecker fort, die
im Lauf der Jahrtausende an diesen gleichen Aufgaben oder an
ihren technischen und wissenschaftlichen Grundlagen gearbeitet
haben. Jeder steht hier gleichsam auf den Schultern von Vorliufern,
die ihrerseits wieder auf das Werk von Vorldufern sich stiitzten,
und am Fulle dieser gewaltigen Pyramide miissen wir uns jene gro-
Ben Geister der Urzeit denken — keine Chronik iiberliefert ihre
Namen —, die die grundlegenden Erfindungen des Hebels, des Rades,
des Alphabets gemacht haben. Die Geschichte der technischen Zivili-
sation und in gewissem Ausmal} auch der Wissenschaft ** bietet das
trostliche Bild einer universalen Zusammenarbeit im Dienste gemein-
samer Aufgaben der Menschheit, und es wirkt, von hier aus gesehen,
wie eine unglaubhafte Ironie, dal die kostlichsten Friichte dieser
Entwicklung, in der alle Volker ihre Anstrengungen zusammenlegten,
schlieBlich immer wieder vergiftet und zur gegenseitigen Vernichtung
milbraucht werden.

Achten wir etwas genauer auf den Rhythmus des technischen
Fortschritts, dann bemerken wir bald auffillige UngleichmiBigkei-
ten, ja jahrtausendelange Stillstinde (wie etwa in China), die aus der
Natur der technischen Aufgaben an sich nicht erklart werden kon-
nen. Noch merkwiirdiger ist die einseitige Hochstentfaltung von Son-
dergebieten in gewissen Epochen: etwa die fast unbegreifliche Be-

ta Eine gesonderte Betrachtung der Entwicklungsgesetze der Wissen-
schaft mit ihrer doppelten Bindung an die Wahrheit als Ziel und an den
jeweiligen Standort des Erkennenden schien mir im Rahmen dieser
Skizze weder notwendig noch tunlich, da sich m. E. daraus keine grund-
siitzlich neuen Gesichtspunkte ergiben. Es ist allerdings festzuhalten,
daB der Ausdruck »Schaffen« dem Sinngehalt des Erkenntnisaktes nicht
voll gerecht wird.



wiltigung der technischen Probleme des Pyramidenbaues bei im
iibrigen unentwickelter Technik im alten Aegypten, oder die hochst
raffinierte Vervollkommnung der Gewdilbe-Architektur in dem sonst
technisch wenig interessierten gotischen Zeitalter. Es ist also in der
Geschichte nicht so, daB sich die Losung von immer komplizierteren
technischen oder wissenschaftlichen Aufgaben sozusagen automatisch
abrollt, indem im Moment der Bewéiltigung eines Problems von selber
das nichsthohere sich enthiillt und in Angriff genommen wird. Viel-
mehr empfiangt der technische oder wissenschaftliche Fortschritt
seine Impulse aus einem tiefer gelegenen Zentrum. Auch hier wieder
stoBen wir auf die allgemeine Geisteshaltung der Epoche als be-
wegende oder hemmende Grundpotenz des geschichtlichen Lebens.

Wenn etwa die Dienstbarmachung der Naturkrifte durch die
Technik nur im Abendland und hier erst seit der Renaissance ihre
erstaunlichen Triumphe gefeiert hat, dann diirfen wir daraus nicht
den SchluB ziehen, die Menschen anderer Kulturkreise oder friiherer
Epochen wiren einfach nicht fihig gewesen, die komplizierten tech-
nischen Probleme geistig zu bewiltigen. Die Werke indischer Philo-
sophen oder mittelalterlicher Theologen gehiren zweifellos zu den
kithnsten und subtilsten Schopfungen des menschlichen Geistes. Aber
jene fremden Kulturkreise und die Friihepoche der europiischen Ge-
schichte besaflen eine grundsiitzlich andere Beziehung zur Natur
als wir, eine Beziehung der Angst oder der ehrfiirchtigen Beschauung.
An deren Stelle trat in der europiischen Neuzeit die herrscherliche
Einstellung des Menschen gegeniiber einer entzauberten Natur. Durch
die fiihrenden Geister der Renaissance und vor allem der Aufkla-
rungszeit wurden die Naturkrifte nicht mehr als AusfluB gottlicher
Macht verehrt, sondern als totes mechanisches Triebwerk mathemati-
scher Berechnung unterworfen und den Niitzlichkeitsabsichten des
Alltags dienstbar gemacht. Erst der Wandel der geistigen Haltung
also legte den Weg frei fiir die ErschlieBung von Kridften, die dem
Menschen an sich schon frither zu Gebote gestanden hitten.

Diesen geheimnisvollen Zeitgeist nun, der auf allen Gebieten die
einfachen Ablaufgesetze tyrannisch zu stéren und zu durchbrechen
scheint, unmittelbar, gleichsam von Angesicht zu erschauen, das ge-
stattet uns ein besonderer, erlesener Bezirk des menschlichen Schaf-
fens, der kiinstlerische. Auch die Kunst kennt ihre objektiven Ge-
setze des »Fortschritts«, gewiB. Wenn wir eine archaische griechische
Gotterfigur mit einer solchen der Spitzeit vergleichen, oder ein
romanisches Christusbild mit einem barocken, dann nehmen wir in
beiden Fillen eine unendliche Verfeinerung in der Materialbehand-

31



lung und zugleich eine Differenzierung der Ausdrucksmittel wahr.
Aber das ist hier nicht wesentlich. Wiahrend zum Beispiel die erste
Lokomotive von Stephenson durch die technische Entwicklung eines
Jahrhunderts zum praktisch wertlosen Museumsstiick geworden ist,
veraltet ein groBles Kunstwerk nicht. Was es zu sagen hat, bleibt
immer bedeutungsvoll. Eine romanische Plastik kann in bezug auf
das, worauf es eigentlich ankommt, auf die Ausdruckskraft, einer
barocken turmhoch iiberlegen sein, und ebenso wird die Bedeutung
der homerischen Gedichte fiir die lebenden Geschlechter nicht ge-
schmilert dadurch, daB ein Vergil, ein Dante, ein Goethe sich in
spateren Jahrhunderten an ihnen inspiriert und ihre eigenen, in
Geist und Form »moderneren« epischen Dichtungen geschatfen
haben.

Wenn ein grosses Kunstwerk wirklich zu uns spricht, dann ist
uns, als ob die Enge unseres alltiglichen Daseins von uns genommen
wire; wir fiihlen uns mit einemmal in weite Raume versetzt, wo
das Leben sich in seine Fiille entfaltet und zugleich die geheimen
Kraftstréme spiirbar zu werden scheinen, die es mit seinem ewigen
Ursprung verkniipfen. Das Wirkliche ist mit seiner ganzen Macht
gegenwirtig und doch zugleich entwirklicht, zum Wesenhaften ge-
steigert. Schiller hat diese geistig durchleuchtete Lebensfiille des
Kunstwerks zit umschreiben versucht, indem er es. von der kantischen
Philosophie herkommend, als »Freiheit in der Erscheinung« defi-
nierte, und wir haben dieser Formel noch heute nichts Besseres an
die Seite zu setzen. Freiheit: das ist Gelostheit aus zweckhaften
Bindungen, Bestimmtwerden aus eigener Wesensmitte. »In der Er-
scheinung«, das bezeichnet das Offenbarwerden des Geistigen in
sinnlicher Gestalt. Solche Ganzheit kann nicht gemacht, gewollt,
sondern in ithrem Kern nur gnadenhaft gezeugt werden. Der Tech-
niker arbeitet seine Gebilde denkend und rechnend aus, indem er
sein Augenmerk auf konkrete Zwecke richtet; der Kiinstler, mag
er noch so sehr scheinbar um des Brotes willen arbeiten oder um
einer Idee willen, die ihm am Herzen liegt, ist doch in seiner Wesens-
tiefe der begnadete Schopfer, dessen Gebilde alle Rahmen mensch-
licher Absichten sprengt und solche Absichten, mwenn sie bestehen,
aus eigener Kraft iiberlebt. Wer denkt heute noch daran, daB Dosto-
jewski sich durch seine Romane materiell iiber Wasser halten mubBte,
oder daB Gotthelfs » Annebédbi Jowiiger« urspriinglich eine Tendenz-
schrift gegen das Kurpfuschertum werden sollte? Das Kunstwerk
ist in seiner Ganzheit eine Welt fiir sich, gestaltet aus der gesam-
melten Kraft eines Menschen, und darum zugleich vollkommenster

32



Ausdruck seines personlichen Weltbildes und des Geistes seiner Zeit.
Die Kunstwissenschaft ist demnach grundsitzlich auf falscher Fihrte,
wenn sie mit sezierender Methode das kiinstlerische Gebilde zer-
pfliickt und jede Einzelheit auf ihre Herkunft hin untersucht. Dann
zerstreut sie, statt zu sammeln. Thre rechte Methode ist Zergliederung
des kiinstlerischen Organismus’ mit nachfolgender oder besser be-
gleitender Zusammenschau.

»Aus den einzelnen Worten und deren Verbindungen«, sagt Wil-
helm Dilthey 2, »soll das Ganze eines Werkes verstanden werden, und
doch setzt das volle Verstindnis des Einzelnen schon das des Ganzen
voraus.« Der logische Zirkel, der sich hier ergibt, das »Eins im An-
dern«, mul} bejaht werden.

Kraft seiner reinen Ausdrucksfunktion, seiner Losgelostheit aus
zweckhaften Bindungen, ist das Kunstwerk der treueste Spiegel see-
lischer Eigenart. Wie an einem empfindlichen Seismographen konnen
wir am kiinstlerischen Erbe vergangener Zeiten die Wandlungen
ihrer Seelenlage und ihres Weltbildes ablesen. Es wiire darum nicht
abwegig, Kunst- und Literaturgeschichte als die Kernstiicke der ge-
schichtlichen Ueberlieferung zu bezeichnen. Sie fithren uns unmittel-
bar an den Grundstrom des Werdens heran, der Geschichtlichkeit im
eigentlichen Sinne begriindet, an den seelisch-geistigen Gestaltrandel
des Menschen.

Wir kommen damit zum letzten unserer vier Grundbegriffe. Das
Werden ist, wie schon aus dem eben Gesagten hervorgeht, nicht ein
historischer Stoffbereich neben den andern; es spielt sich vielmehr
in einer tieferen Gegenstandsschicht ab, die sich im Handeln und im
Schaffen mehr oder weniger deutlich spiegelt. Tat und Werk treten
unter diesem Aspekt, d. h. als fixierte Momente im selber unfalbaren
Strom des Werdens, in eine Reihe mit allen iibrigen menschlichen
Aeullerungen, vom religiosen Bekenntnis bis hinunter zu den un-
scheinbarsten momentanen Reaktionen. Diese Weise der Zusammen-
schau aller Aeullerungen aus einem bestimmien geschichilichen Le-
benskreis basiert auf der grundlegenden Entdeckung des 18. Jahr-
hunderts — als ihre Wegbereiter konnen Vico, Montesquieu, Voltaire
und Herder angesprochen werden —, daB die geschichtliche Ent-
wicklung nicht nur in dem Fortschreiten der Ereignisse und der Um-
gestaltung von Zustinden und Institutionen besteht, sondern in einem
tieferliegenden Wandel der Gesamthaltung des Menschen zu Gott
und Welt. Da auch der Betrachter selber in diesen Wandel einbe-

? In der Abhandlung »Die Entstehung der Hermeneutik« (1900).



zogen ist, ist alle geschichtliche Erkenntnis notwendigerweise stand-
ortbedingt. Um die Ueberwindung der Gefahr eines haltlosen Rela-
tivismus, wie sie sich hier abzeichnet, hat sich unter den modernen
Kulturphilosophen vor allem Ernst Troeltsch bemiiht.

Der am klarsten abgegrenzte Triager des Werdens ist die Einzel-
personlichkeit. [hr Wesen in seiner Entwicklung zu erfassen, ist Auf-
gabe der Biographie.

Das Ziel einer guten Biographie ist zu verschiedenen Zeiten ver-
schieden aufgefalt worden. Die materialistisch-positivistische Ge-
schichtswissenschaft glaubte die Art eines Menschen als das Produkt
einer Vielzahl von »Einflisssen« (Erbanlagen, Milieu, Bildungsgang,
Begegnungen) gewissermaBen konstruieren, ableiten zu konnen. Diese
Additionsrechnung konnte aber niemals aufgehen, und das ganze
umstandliche Bemiihen fiihrte iiberdies am Wesentlichen vorbei ®.
Heute bejahen wir wieder den alten Satz »Individuum est in-
effabile«: Das Individuelle ist unauflosbar, unableitbar. Wir haben
neu erkannt, daB in jedem Menschen ein individuelles Prinzip, ein
personliches Gesetz waltet, das mit einer gewissen Selbstherrlichkeit
die Umwelteinfliisse auswahlt, sie assimiliert und unbeachtet lal3t
oder abstoBt, und so eine geistige Welt von besonderer Pragung ge-

staltet. Dieses Lebensgeheimnis spricht Goethe in der ersten Strophe
seiner orphischen Urworte aus:

»Wie an dem Tag, der dich der Welt verlichen,
Die Sonne stand zum GruBle der Planeten,

Bist alsobald und fort und fort gediehen

Nach dem Gesetz, wonach du angetreten.

So mulBlt du sein, dir kannst du nicht entfliehen,
So sagten schon Sibyllen, so Propheten;

Und keine Zeit und keine Macht zerstiickelt
Gepriigte Form, die lebend sich entwickelt.«

Wenn Goethe das menschliche Wesensgesetz mit der Konstellation
der Gestirne in der Geburtsstunde in Beziehung setzt, so ist das sein
personlicher Glaube, der sich ebenso wenig beweisen ldBit wie die
alleinige Bedingtheit durch Erbmasse und Milieu. Welchen Anteil
an der Gestaltung von Schicksal und Wesen eines konkreten Men-
schen Veranlagung, Umwelt und eigene Willensentscheidung haben,

3 Mit Recht bezeichnet Theodor Lift die Ueberbetonung des kausalen
Erklirens in der Geschichte als »Naturalismus¢, d. h. als Abgleiten der
Geisteswissenschaften in eine ihnen wesenfremde Methode (in »Wis-
senschaft, Bildung, Weltanschauung«, Leipzig/Berlin 1928, S. 45 ff.).

34



das bleibt fiir unser Forschen letztlich ein unauflsbares Raitsel,
wissen wir es doch nicht einmal von uns selber gewil3. Die geistes-
wissenschaftliche Hauptaufgabe ist die, die Eigenart eines Menschen
— seine Entelechie, d. h. die innere Sinnbezogenheit seines Wesens —
zu verstehen *. Die Natur bleibt fiir uns ewig unverstandlich, mogen
wir noch so viele Vorgdange in ihr mit mathematischen Formeln be-
rechnen konnen; den andern Menschen aber konnen wir verstehen,
weil wir uns in ihn hineinversetzen kénnen, — wenn auch nie voll-
kommen, so doch in verschiedenen Graden der Anniherung, je nach
Quellenlage und Distanz. Der Erkennende und der Gegenstand der
Erkenntnis sind in der Geistesgeschichte grundsitzlich wesensver-
wandt. Ich mochte die rechte Methode der Biographie die physiogno-
mische nennen. Aehnlich wie der Physiognomiker, wenn er aus Kopf-
form und Gesichtsziigen auf den Charakter schlieBt, alles einzelne
zum Gesamteindruck des Gesichtes in Beziehung setzt und diesen wie-
der im Zusammenhang mit allen iibrigen AeuBerungen des Menschen
wiirdigt, geht der gute Biograph vor. Aus der nicht selten verwir-
renden [Fiille des Materials mul} er die bezeichnenden, charakteristi-
schen Ziige herauszufinden wissen, und aus ihnen wird er in intuitiver
Zusammenschau sein Wesensbild des Menschen erstehen lassen. Wenn
hier der Intuition die zentrale Bedeutung zugesprochen wird, dann
liegt darin nicht eine MiBachtung der Verstandeserkenntnis. Der Ver-
stand ist gewil} eine hochst wertvolle und weithin zuverlissige
Leuchte des Lebens, und er hat in der Wissenschaft sein sehr aus-
gedehntes Betéatigungsfeld. Aber er erfiillt seine Aufgabe erst dann
ganz, wenn er auch die Grenzen seiner Zustindigkeit erkennt, und
eine solche Grenze findet er in der geistesgeschichtlichen Aufgabe,
einen Menschen zu charakterisieren. Menschenkenntnis auf den Ver-
stand allein gestiitzt, kdme hochstenfalls einem Bild ohne Farben
gleich. Soll das ganze Wesen eines Menschen erfallt werden, dann
wird auch im Erkennenden der ganze Mensch zur Tatigkeit aufge-
rufen: Einfithlungsgabe, Intuition, wigende Urteilskraft und schlie-
Bendes, ordnendes Denken °. Nicht selten sind es unscheinbare Einzel-

8 Zum Begriff des geisteswissenschaftlichen Verstehens vgl. bes. Dilthey:
Beitrige zum Studium der Individualitidt, 1896, und Spranger: Lebens-
formen, 3. Aufl, Halle 1922, S. 365 ff.

® Huizinga umschreibt in seiner Abhandlung sAufgaben der Kultur-
geschichte« (verfaBt 1929, abgedruckt in »Wege der Kulturgeschichtec,
Amsterdam/Leipzig o. J.) das primére Element des historischen Ver-
stehens in mehr empirischer Weise, indem er dafiir die Worte »Ahnungc,
» Vision« oder »historischer Kontakt« einsetzt und es zum »>Begreifen von
Musik< in Beziehung bringt (S. 50).

35



ziige, kleine Anekdoten, die das ganze Wesen eines Menschen auf-
leuchten lassen, wie ein Blitz die nichtliche Landschaft erhellt. Wenn
etwa Friedrich Hebbel einmal seinem Freunde Thering gesteht, er
bedeute ihm nur soviel wie eine Wand, und sein Gesprach sei im
Grunde ein Monolog, dann wird uns darin die ganze tragische Ich-
besessenheit und Eingeschlossenheit des Dichters fithlbar. Manchmal
wird in kindlichen Aeuflerungen der frithesten Jahre schon die ganze
Art und GrobBe eines bedeutenden Menschen ahnungsweise faftbar.
Wenn Adolf Frey von dem sechsjihrigen C.F.Meyer berichtet, er
habe seine Mutter einmal mit dem Ausspruch iiberrascht: »Du,
Mama, ich muf} viel bei mir selber denken, wer bin ich auch eigent-
lich und was ist auch die Welt? Aber ich finde keine Antwort« ¢, dann
erkennen wir darin bereits das griiblerische, an die Grenzen des
Menschlichen pochende Wesen des Dichters. Oder denken wir an
jene kleine Episode, die uns Gotthelfs Tochter iiberlieferte: in das
Pfarrhaus zu Murten seien einst pliindernde osterreichische Soldaten
eingedrungen, sie hiatten alles durchsucht und auch das Schlafzim-
mer der Kinder nicht verschont. Darob natiirlich fiirchterliche Angst.
sNur ein Knabe von wenigen Jahren weinte nicht. Hochaufgerichtet,
blitzenden Auges stund er in seinem Bettchen, ballte zornig die kleine
Faust und antwortete mit Drohungen auf den Hohn der Soldaten,
die seiner ohnmichtigen Wut spotteten 7. Steht uns hier nicht schon
der unerschrockene Kampfer fiir das Recht vor Augen, als den wir
den reifen Gotthelf kennen?

Wieder regt sich hier vielleicht das Bedenken, daB wir uns me-
thodisch in einem Zirkel bewegen. Wie konnen wir denn einen Einzel-
zug als charakteristisch erkennen, wenn wir uns nicht schon zuvor
ein Bild der Gesamtpersonlichkeit gemacht haben? Anderseits soll
sich doch dieses Bild gerade aus den charakteristischen Einzelziigen
erst aufbauen. Ein solches Hin und Her wire in der Tat bedenklich,
wenn es sich um ein streng logisches SchlieBen handelte; das ist aber,
wie wir bereits feststellten, nicht der Fall. In Wirklichkeit verhilt
es sich so, dal} sich zunachst auf Grund eines Werkes, das wir kennen
lernen, oder von Einzelziigen des Lebens, die uns zufillig bekannt
werden, in uns mehr ahnungsweise ein Gesamtbild der kiinstlerischen
Personlichkeit gestaltet. Dieses Bild leitet uns bei der Durchfor-
schung des gesamten biographischen Materials und hilft uns, gewisse

® Adolf Frey: Conrad Ferdinand Meyer, Stuttgart und Berlin 1925, S. 27.
? Neuerdings abgedruckt in dem Bande »Gotthelfs Personlichkeit« der
Sammlung Klosterberg, Basel 1944, S. 29.

36



Ziige als charakteristisch zu erkennen. Vielleicht mul} es aber auch
angesichts der Tatsachen nachtriaglich revidiert, erweitert oder gar
preisgegeben und durch ein neues ersetzt werden. An dieser sich-
tenden Arbeit hat naturgemal} der kritische Verstand seinen redlichen
Anteil, nur die ersten Schritte vermag er nicht zu tun.

Mehr Gewicht als dieser methodische Einwand hat ein anderer,
der auf die Sache zielt. Wenn wir den Menschen — so lautet er —
in der geschilderten Weise als eine von individuellem Gesetz be-
herrschte Ganzheit betrachten, wird er dann nicht in einen starren
Panzer der Selbstheit eingeschlossen? Bleibt da noch Raum fiir echtes
Schicksal, fiir freie Entscheidung, innere Wandlung, umgestaltende
Begegnung mit einem Du? Diese Frage mul} hier unbedingt gestellt
werden, denn wenn wir ihr nicht Rechnung tragen, dann ist unsere
Methode auf dem besten Wege, ihren Gegenstand zu verfehlen und
eine lebensfremde Konstruktion an die Stelle des lebendigen Men-
schen zu setzen. Nicht wenige Biographen (darunter sehr anregende
und geistvolle) sind tatsichlich dieser Gefahr erlegen. Alles kommt
hier darauf an, daB der Forschende iiber der Freude an den ersten
geistreichen Einfillen, aus denen sich ithm ein hochst originelles,
scharf profiliertes Bild einer Personlichkeit ergeben mag, die Ehr-
furcht vor dem sich mandelnden Leben nicht verliere. Der schlechte
Iistoriker, der von sich sclbst nicht loskommt, iibersicht »genial«
alle Tatsachen, die seiner ersten Konzeption widersprechen; der gute,
gewissenhafte, bedenkt neben dem Goethewort von dem »Gesetz,
wonach du angetreten« auch das andere: yund umzuschaffen das Ge-
schaffne, damit sich’s nicht zum Starren waffne, wirkt ewiges, leben-
diges Tun«. »Es soll sich regen, schaffend handeln, erst sich gestal-
ten, dann verwandeln.« Auf seinen Gegenstand wie auf sich selbst
mag der Biograph die Strophe aus dem west-ostlichen Divan be-
ziehen: »Und solang du das nicht hast, dieses Stirb und Werde, bist
du nur ein triiber Gast auf der dunklen Erde.« Goethes eigenes Schaf-
fen ist im Bereich der deutschen Literatur das groBartigste Beispiel
menschlicher und kiinstlerischer Wandlungsfahigkeit. Zwischen der
tandelnden Eleganz von Goethes Leipziger Dichtungen und der drén-
genden Lebensfiille seiner Sturm- und Drangwerke, dann wieder
zwischen der Vergeistigung der ersten Weimarer Jahre und der stand-
festen Diesseitigkeit der nachromischen Zeit, von dem sublimen,
schwer faBlbaren Altersstil ganz zu schweigen, liegen weitere Ab-
stainde als etwa zwischen den Schopfungen der verschiedenen Stiir-
mer und Dranger. Unser Goethebild muB weit genug sein, alle diese
Erscheinungsformen von Goethes Wesen zu umfassen. Es bleibt ithm

5]



auch dann noch soviel an charakteristischer Bestimmtheit, daB3 wir
jedes groBere goethische Werk aus irgend einer der genannten Ent-
wicklungsphasen mit Sicherheit etwa von einem parallelen Werk
Schillers unterscheiden konnen. Dennoch ist anderseits der Begriff
der Klassik, unter dem wir die reifen Werke beider zusammen-
fassen, nicht ohne bestimmten Sinn.

Die Betrachtung von Goethes Lebenswerk und seiner Verflochten-
heit in die Stilgeschichte vermittelt einen wesentlichen Aufschlufl
iiber die Struktur des geschichtlichen Werdens. Es verhilt sich hier
nicht so, dal das Besondere sich in ein Allgemeines wie in einen
Rahmen einfiigt, so wie auf dem Gebiet der Biologie das Einzelwesen in
Art und Gattung. Was wir auf dem geschichtlichen Felde wahrneh-
men, ist vielmehr ein Sich-Durchdringen engerer und weiterer Ent-
wicklungskreise: Personlichkeit, Epoche, Standes- und Volkscharak-
ter, Schaffensgebiet usw. Fiir die kollektiven »Ganzheiten« scheinen
verwandte Gesetze des Werdens, des Wachsens, Reifens und Alterns
zu gelten wie fiir die Einzelpersonlichkeit; allerdings sind es nicht
identische Gesetze, denn sie unterstehen nicht derselben Todesgewil3-
heit, da ihnen nicht ein Einzelwesen als physisches Substrat zugrunde
liegt. Manche unter diesen kollektiven Gebilden bergen vielmehr fast
unbegrenzte Krifte der Verjiingung; wir brauchen nur an die lange
Geschichte des italienischen Volkes oder an die fortzeugende Lebens-
kraft des Geistes der Antike in der abendldndischen Geschichte zu
denken. Auch die umfassenderen Einheiten stellen jedenfalls dem
Historiker die spezifische Aufgabe des »Verstehens«, der Zusammen-
schau charakteristischer Einzelziige in einem individuellen Wesens-
bild, denn auch sie sind in einem weitern Sinne Individualitdaten ®.

Je entfernter wir zeitlich einer historischen Erscheinung sind,
um so stirker treten fiir uns die weiteren, kollektiven Ganzheiten
gegeniiber den engeren, personlichen hervor, so wie sich im Bild
einer Landschaft in riumlicher Ferne nur noch die groBen Konturen
klar abzeichnen. Die zeitliche Perspektive ist allerdings nicht allein
schuld daran, daB? wir in friitheren Epochen den verbindenden Grund-
charakter des Zeitstils deutlicher wahrnehmen, wihrend sich in der
Gegenwart und der jiingeren Vergangenheit die Einzelgestalten so
eigenwillig abheben, dal} sie sich nur noch schwer in ein geschlossenes

% Den Begriff der »individuellen Totalitiit« als Grundkategorie des
geschichtlichen Denkens entwickelt — zum Teil auf Windelband,
Rickert, Simmel fuBend — in magistraler Weise Ernst Troeltsch in
»Der Historismus und seine Problemec, 1. Buch, Tiibingen 1922, S. 32 ff.

38



Zeitbild einfiigen lassen. Mit dem Aelterwerden der Kultur lockern
sich zweifellos die kollektiven Bindungen, die »Originalitit« gewinnt
einen immer weitern Spielraum. Am anschaulichsten zeigt sich das
auf dem Gebiet der Architektur. Die Kirchenbauten und Biirger-
héduser des 15. oder auch noch des 18. Jahrhunderts sind tatsidchlich
einem einheitlichen Geiste entsprungen; in einem Villenviertel aus
der Zeit um 1900 hingegen sehen wir das Chaos entfesselt.

Unter den Epochen der neueren abendldndischen Geschichte ist
es wohl das Barockzeitalter, das eine bestimmte seelisch-geistige Hal-
tung zu geschlossenster Ausprigung gebracht hat. Da sich zudem
mehrere der in dem vorliegenden Band vereinigten Arbeiten mit dem
17. Jahrhundert befassen, liegt es umso ndher, an diesem Beispiel
den Versuch einer skizzenhaften Illustration der Begriffe »Zeitgeistc,
»ZLeitstil« zu wagen.

Die Seelenhaltung des Barock ist gekennzeichnet durch ein tiefes
Ungeniigen an allem Alltaglichen und Begrenzten, das in seiner Hin-
falligkeit durchschaut wird, durch einen stiirmischen Impuls, der
den Menschen aus dem Gewdshnlichen hinausdringt, hinauf in ein
heroisch gesteigertes Erdendasein — beim absoluten Fiirsten oder
beim Hofling, der einen Abglanz der Herrschergrole auf seine eigene
Person zu lenken versucht —, vielleicht auch hinaus in den ruhe-
losen Taumel der Zerstorung — beim verwegenen Soldaten des 30-
jahrigen Krieges —, oder schlieBlich in die namenlose Unendlichkeit
Gottes hinein. Diese letzte, wesentlichste Richtung des barocken Gei-
stes wird verkorpert durch groBe Mystiker, durch kiihne Glaubens-
streiter und Missionare, schlieBlich durch zahllose Helden barocker
Martyrerdramen, die in stoischer Unerschiitterlichkeit allen Anschla-
gen feindlicher Bosheit standhalten, Sieger durch Geisteskraft iiber
ihre Gegner, iiber die Welt und iiber sich selbst. Die lyrische Sprache
eines Gryphius mit ihrer schroffen Antithetik ist Ausdruck desselben
Lebensgefiihls. Auch die bildende Kunst des Barock scheint sich des
Irdischen nur zu bedienen, um es hinter sich zu lassen. lhre Kirchen-
raume sind wie gestaltgewordene Musik, in thren Deckenbildern
geben sie den Blick in offene Himmelsweiten frei. Die barocke »Ganz-
heit« ist eine durchaus offene, man maochte sie eine » Dennoch-Ganz-
heit« nennen. Die Grenzen zwischen Architektur, Plastik und Malerei
sind niedergebrochen, vereint miissen alle Kiinste in den Dienst einer
iiberwiltigenden Gesamtwirkung treten. Als bleibendes Denkmal
ihres Strebens nach Verschmelzung der Kiinste hat uns die Barock-
zeit die Kunstform der Oper hinterlassen, in der zeitliche und rdum-
liche Ausdrucksformen ihre prunkvolle Verméhlung feiern.

39



Denselben Geist, der in der groBen Kunst des Barock sich aus-
spricht, finden wir nun aber in mannigfacher Spiegelung wieder in
den Formen der Gebrauchsgegenstinde und in den alltiglichen Le-
bensaufBlerungen. Ein barocker Stuhl dient nur gewissermallen neben-
bei seiner praktischen Funktion. Er will gar nicht besonders bequem
sein; in erster Linie ist er mit seinen geschweiften Beinen, seinen
iiberreichen Schnitzereien ein Reprisentationsobjekt. Die Buchdruk-
kerkunst verlieB in der Barockzeit die klassische Linie der Epoche
ihrer Entstehung. Gleicht das Titelblatt eines Buches aus dem friithen
16. Jahrhundert in seiner klaren Ausgewogenheit einem antiken
Monument, so erinnert ein barockes Titelblatt durch die krausen
Schwiinge seiner Frakturbuchstaben und die starken Schatteneffekte
an eine Skizze von Rembrandt. In der deutschen Orthographie ist
uns als zweifelhaftes Vermichnis barocken Prunkwillens und Re-
prisentationsbediirfnisses die GroBschreibung der Anfangsbuchstaben
geblieben. Sie ist auf eine Linie zu setzen mit der Betonung des Mit-
telteils an Gebduden; derselbe Drang zur Beherrschung der Vielheit
durch einen Hauptakzent spricht sich in beiden Erscheinungen aus.
Seinen unmittelbarsten Rahmen findet der Wille des barocken Men-
schen zur pomphaften Selbstdarstellung in der Zeitmode, die den
Mann mit langem, faltigem, bidndergeschmiicktem Staatsrock und
Spitzenkrause, mit Allongepericke und hohen Stiéckelschuhen aus-
staffierte. Man konnte hier noch lange fortfahren und denselben
Geist in der Gestaltung 6ffentlicher Festlichkeiten, im Amtsstil, aber
auch in Heeresorganisation und Kriegfiilhrung am Werke finden.
Dennoch wire es voreilig, nun mit Gewalt alle LebensduBBerungen
eines Jahrhunderts iiber denselben Leist schlagen zu wollen; es ist
nicht ausgeschlossen, daf} sich auf einzelnen Kulturgebieten Ver-
frithungen oder Verspitungen der Entwicklung finden. Das zweite
hat man h&aufig von der Geschichte der Musik behauptet. Die kiihn
sich auftiirmende Architektur einer Bachschen Orgelfuge vermogen
wir allerdings durchaus als barock zu empfinden. Grundsitzlich kann
man nicht stark genug betonen, daB geistesgeschichtliche Epochen
sich niemals mit zwei Jahreszahlen starr eingrenzen lassen. Die
Ueberginge zwischen ihnen sind vielmehr flieBend; wie jede geistige
Ganzheit sind sie mehr vom Zentrum als von den Konturen her be-
stimmt. Der Streit etwa, was an den Kulturerscheinungen des 14.
Jahrhunderts in Italien dem ausklingenden Mittelalter, was der auf-
ddmmernden Renaissance zuzuschreiben sei, wird nie endgiiltig ge-
schlichtet werden konnen.

Eine Erklarung dafiir, daB ein bestimmtes Jahrzehnt so selten

40



ein eindeutiges Gesicht zeigt, liegt schon in der Tatsache, dal} zu jeder
Zeit verschiedene Generationen nebeneinander leben®. Ob es trotz
und gleichsam shinter« den eine Epoche durchziehenden Genera-
tionengegensitzen doch noch einen alle Zeitgenossen umspannenden
Epochencharakter von bestimmter Priagung gebe, ist nicht immer
leicht zu entscheiden, zumal aus geringer zeitlicher Distanz. Bei gro-
Berer Distanz geraten wir anderseits leicht in Versuchung, einfach
die gerade fiihrende Generation als reprisentativ fiir eine ganze
Epoche zu nehmen.

DaB} schlieBlich ein bestimmter Zeitcharakter nicht einmal die
ganze Breite einer Generation zu umfassen braucht, beweist in der
Stilgeschichte jede Klassik, die diesen Namen zu Recht trdgt. Eine
im strengen Sinne klassische »Epoche« ist in der Regel ein begnade-
ter Augenblick, ein fliichtiger Kairos der Kunstgeschichte, an be-
stimmte dullere Voraussetzungen gebunden und auf der personlichen
Hochentwicklung weniger Einzelner beruhend. Von der Generation
der Stiirmer und Dringer des 18. Jahrhunderts in Deutschland
haben nur wenige den Weg zur klassischen Form beschritten, und
dies nicht zufillig, denn die Klassik ist eine wesenhaft aristokra-
tische Erscheinung.

Mit der Frage nach der zeitlichen Abgrenzung einer historischen
Ganzheit hiangt die andere nach ihren Urspriingen zusammen. Sie
gehort bereits in das Gebiet der Geschichtsmetaphysik. Die fertigen
Losungen, die fiir sie bereit liegen, sei es die Hegelsche, nach der
sich die geschichtliche Entwicklung aus der eigengesetzlichen Selbst-
entfaltung des Geistes herleitet, die marxistische mit ihrem Primat

® Der Begriff der Generation ist hier in dem geisteswissenschaftlichen
Sinne verstanden, den ihm Dilthey in seinem Novalis-Aufsatz gibt (in
»Das Erlebnis und die Dichtung«, Leipzig und Berlin 1906). Nach ihm
umfaBt eine geistesgeschichtliche Generation nicht notwendig alle
Gleichaltrigen, vielmehr nur einen begrenzten Kreis aus ihnen, der im
Zeitpunkt groBter Empfdanglichkeit verwandten Bildungseinfliissen
unterliegt und dadurch eine gemeinsame Priagung empfingt. Die Gene-
rationenlehre als »biologischer Determinismus<, wie sie z. B. Wilhelm
Pinder propagiert (Das Problem der Generationen in der Kunst-
geschichte Europas, Berlin 1906), ist abzulehnen, weil sie in die Geistes-
geschichte ein ihr wesensfremdes Erkldrungsprinzip einfiihrt. Die
Beachtung des Zeitpunktes der Geburt fiihrt zwar gerade bei Kiinstlern
oft auf interessante Beziige; wird aber der »Nativismus« als Erkla-
rungsprinzip fiir die Eigenart einer Generation verallgemeinert, so
zwingt das zu gewagten Konstruktionen und macht nur zu leicht blind
tir die eigentlich bestimmenden Faktoren.

41



der Wirtschaft oder diejenige Oswald Spenglers mit ihrer kiihnen
Konstruktion geschlossener organischer Entwicklungsablaufe, sind im
Grunde alle Kinder des Glaubens, nicht Niederschlag beweisbaren
Wissens. Wo sich der Historiker in solcher Weise als riickwiirtsge-
wandter Prophet aufspielt und wie Spengler mit schicksalstrichtiger
Miene orakelt: »So muBte es kommenc, da iiberschreitet er die Schran-
ken seiner Zustindigkeit °. Empirisch konnen wir wohl gewisse ge-
schichtliche »Ablaufsgesetze« ermitteln; z. B. ist das Umschlagen des
Chaos einer Revolution in die gewaltsame »Ordnung« der Diktatur
zweifellos eine Erscheinung, die mit einer gewissen RegelmaiBigkeit
wiederkehrt, und auf kiinstlerischem Gebiet wohnt der Stilfolge Re-
naissance—Barock, Klassik—Romantik eine gewisse gesetzliche Not-
wendigkeit inne. Aber zwingende Geltung konnen wir solchen Ge-
setzen nicht zusprechen, zumal wir die betreffenden Vorgiange in
ihrer Kausalitit niemals ganz durchschauen.

Was wir wissenschaftlich feststellen konnen, ist ein Durchein-
anderwirken verschiedenartiger geschichtsbewegender Faktoren.
Neben religivsen und philosophischen Neubesinnungen, die an das
Innerste des Menschen riihren, nehmen wir eigengesetzliche Wand-
lungen der kiinstlerischen Ausdrucksmittel wahr, ferner politische
Machtverschiebungen, wirtschaftliche Umwalzungen und im Zusam-
menhang damit Umschichtungen im sozialen Getiige, schlieflich tech-
nische Neuerungen und Wandlungen des Schauplatzes des Gesche-
hens. Wenn es uns nicht gelingen will, aus diesem Gewirr von
Ursachen einen dominierenden Strang herauszuschdlen und aus
dessen Verlauf den Charakter eines Zeitalters kausal eindeutig
sabzuleiten«, dann ist der Grund dafiir nicht allein in der Unvoll-
standigkeit unserer Ueberschau zu suchen; er liegt vielmehr im Prin-
zipiellen. Die geschichtliche Welt laBt sich nicht aus Elementen kon-
struieren, weil sie sich aus sinnbezogenen »Ganzheiten« aufbaut, die
mehr sind als eine Summe von Teilen. Wesentlich fiir die historische
Erscheinung ist gerade der Charakter der Originalitit, der indivi-
duellen Urspriinglichkeit. In allen zuniichst scheinbar geschlossenen
geschichtlichen Abldufen macht sich dieses irrationale Element be-
merkbar, wie wir weiter oben an der Entwicklung der Technik zu
zeigen versuchten.

1 Gegen solche Entartung der Historie zum Mythos wendet sich Huizinga
in »Aufgaben der Kulturgeschichtec, a.a.O., S. 57 ff., ebenso Theodor
Litt, a.a.O., S. 97 {f.

42



Die Gebundenheit an den zwar nicht gesetzlosen, aber doch nicht
wissenschaftlich vorauszuberechnenden Gestaltwandel des Menschen
ist allen Sondergebieten der historischen Forschung gemeinsam. Sie
gibt der Arbeit des Historikers ihre eigene Atmosphiare der Spannung
und verheif3t ihm standig sich erneuernde Entdeckerfreude; ander-
seits fordert sie auch eine nie erlahmende Fahigkeit spontaner Ein-
fiithlung. Das Suchen nach Ursachen wird dadurch keineswegs ent-
wertet, solange sich nur der Forscher der Schranken bewult bleibt,
die ihm dabei gesetzt sind, und seine Hauptaufgabe, zu deren Losung
alle noch so entlegenen Einzeluntersuchungen beitragen konnen, nicht
aus den Augen verliert: das Verstehen des Menschen in der Fiille
seiner geschichtlichen Erscheinungsformen.



	Ueber den Aufbau der geschichtlichen Welt

