
Zeitschrift: Jahrbuch des Historischen Vereins des Kantons Glarus

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Glarus

Band: 52 (1946)

Artikel: Ueber den Aufbau der geschichtlichen Welt

Autor: Meng, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584971

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584971
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ueber den Aufbau der geschichtlichen Welt

Ein Versuch

Von Heinrich Meng

Wenn Historiker verschiedener Richtungen und Arbeitsgebiete
ihre Kräfte zur Darbringung einer würdigen Dankesgabe zusammenlegen,

mag wohl ein Versuch nicht unangebracht erscheinen, in einigen
grundsätzlichen Erwägungen das gesamte Arbeitsfeld der Historie
abzuschreiten und seine Bezirke begrifflich zu umgrenzen. So trägt
denn diese Studie nicht wie die meisten andern in dem vorliegenden
Bande vereinigten einzelne Samenkörner herbei zur Bestellung des

Ackergrundes, auf dem Sie, verehrte Jubilarin, in den verflossenen
Jahrzehnten so unermüdlich und erfolgreich tätig waren und weiterhin

tätig sind, sondern sie möchte den Boden selbst untersuchen, auf
dem die Früchte Ihrer Arbeit gereift sind. Sie versagt es sich, in
die letztlich nur dem Glauben zugänglichen Tiefen der
Geschichtsmetaphysik vorzudringen, d.h. die Fragen nach Sinn und Ziel der
Geschichte aufzuwerfen; lediglich zur Geschichtslogik möchte sie

einen Beitrag leisten durch den Versuch einer sinnvollen Gliederung
der geschichtlichen Gegenstandswelt und einer Umschreibung der
wissenschaftlichen Verfahrensweisen, die der Natur der einzelnen

Gegenstandsbereiche angemessen sind. Im Verlauf der Untersuchung
wird sich allerdings von selber auch die Frage nach dem »eigentlich
Geschichtlichen« stellen, nach dem spezifischen Wesensgesetz, in dessen

Dienst sich die auf getrennten Wegen Forschenden letzten Endes

geeint wissen, und aus dem sich gewisse allen gemeinsame methodische

Prinzipien herleiten.
Bei einer ersten unbefangenen Ueberschau erscheint die Stoffwelt

der Geschichtswissenschaft, auf deren Eigenart ihre Methoden
naturgemäß abgestimmt sein müssen, als ebenso vieldeutig und in sich

widerspruchsvoll wie der Mensch selbst und die Umwelt, in der er
lebt. Allmählich heben sich aber dem phänomenologisch etwas tiefer

25



Eindringenden gewisse Gegenstandsbereiehe von einheitlicher Struktur

gegeneinander ab. Ich möchte hier deren vier näher betrachten,
die als repräsentativ für die ganze uns zugängliche Welt der
Geschichte gelten können: Geschehen, Handeln, Schaffen und Werden.

Unter dem Geschehen verstehe ich diejenigen Ereignisse, die, der

Beeinflussung durch menschliches Wollen entzogen, von außen her,
als »Zufall« in das Schicksal der Menschen hereinwirken. Diese
Gegebenheiten sind selber nicht eigentlich geschichtlicher Natur, aber
sie können den Gang der Geschichte entscheidend beeinflussen und

ragen dadurch gleichsam in die Gegenstandswelt der Geschichte
herein. In der urtümlichen historischen Darstellungsform der Chronik
nehmen sie sogar einen recht breiten Raum ein. Hierher gehören
Witterungseinflüsse, Nässe oder Trockenheit, rauhe oder milde Winter,

Faktoren, die den Gang so manches Krieges, selbst des modernen
mechanisierten Krieges, sehr fühlbar beeinflußt haben. Hierher
gehören Kometen, die, als günstiges oder drohendes Vorzeichen
gedeutet, politische Entscheidungen oder gar die ganze Seelenlage einer
Zeit mitzubestimmen imstande waren. In noch viel wesentlicherem
Ausmaß kann der Geschichtsverlauf bestimmt werden durch den
frühen oder späten Tod einer Persönlichkeit von maßgebendem
Gewicht — auch dies ein Ereignis, das, dem Bereich der Natur
zugehörig, der Einwirkung dps menschlichen Wollens entzogen ist.
Niemand vermag sich auszudenken, wie etwa das weitere Schicksal des
französischen Königtums sich gestaltet hätte, wenn der von Fénelon
erzogene tatkräftige Enkel Ludwigs XIV. den Großvater hätte
überleben und dem späteren Ludwig XV. das Beispiel eines
verantwortungsbewußten Monarchen hätte vorleben können. In Wirklichkeit
starben Sohn und Enkel des Sonnenkönigs früh dahin, und der
unmündige Urenkel war inmitten der Haltlosigkeit der Régencezeit
dem sittlichen Verderben ausgeliefert. So trieb Frankreich steuerlos
der Revolution entgegen. Auch die Geistesgeschichte kennt
folgenschwere »Zufälle«. Als der junge Rechtsstudent Martin Luther 1505

aus Erfurt nach Hause wanderte, überraschte ihn bei Stotternheim
ein Gewitter. Der Blitz fuhr neben ihm in die Erde, und er tat in der
Todesnot das Gelübde, ins Kloster zu gehen. 16 Jahre später, im Mai
1521, traf bei der Belagerung von Pamplona durch die Franzosen
eine Kanonenkugel, das »unpersönlichste Kriegswerkzeug«, vom
»Zufall« gelenkt, den spanischen Offizier Inigo von Loyola und
zerschmetterte ihm ein Bein. Auf dem peinvollen Krankenlager, zu dem
ihn diese Verwundung verurteilte, wandelte sich der hitzköpfige
ritterliche Draufgänger zum glühenden Gottesstreiter und wurde

26



durch seine Ordensgründung zum großen Gegenspieler der
Reformatoren. Diese folgenschweren Ereignisse sind nur etwas höhere
Wellen in einem unendlichen Meer von »Zufällen«, das das geschichtliche

Leben umbrandet. Man mag diese Erscheinungen deuten wie
man will, als Auswirkung einer »blinden« Naturgesetzlichkeit oder
als geheime göttliche Fügung, jedenfalls sind sie nicht der Ausfluß

eines sinngerichteten menschlichen Strebens, das sich das bewußt
zum Ziele setzte, was als ihre Folge dann tatsächlich eintritt. Unserem
Verstehen unzugängliche Mächte spielen da ständig in das geschichtliche

Leben herein und machen es zu einem Kreuzungsfeld derart
heterogener Einflüsse, daß wir geradezu versucht sind, die
Gesetzlosigkeit als das eigentliche Gesetz der Geschichte anzusprechen und
clen Zufall zu ihrem König zu krönen.

All die erwähnten Ereignisse haben jedoch auch eine andere Seite.
Neben Tausenden von Menschen sind Blitze zur Erde gefahren, ohne
daß dies für sie mehr als einen rasch wieder vergehenden Schrecken

zur Folge gehabt hätte; Millionen von Geschossen haben Menschen
schwer verwundet, und nach ihrer Wiederherstellung haben sie, so

gut es giug, ihr früheres Leben wieder aufgenommen. Das Auftreten
eines Kometen vollends würde heute, da seine natürlichen Ursachen

genügend abgeklärt sind, schwerlich mehr tiefgreifende Wirkungen
auf die menschliche Seelenverfassuug ausüben können. Der Zufall
muß also immer auf ein aufnahmefähiges historisches Medium treffen,

damit er geschichtsbestimmende Macht gewinnt. In Luther hatte
im Jahre 1505 der Entschluß, sich dem Ordensstand zu weihen, offenbar

bereits zu keimen begonnen, und er hätte sich, so dürfen wir
annehmen, auch ohne jenen schicksalhaften Blitzstrahl vollendet. Die
Reformation ihrerseits, die Luther auslöste, senkt ihre geistigen Wurzeln

tief ins Mittelalter zurück; sie ist, wesentlich betrachtet, alles
andere als ein unbegreiflicher Zufall der Weltgeschichte. In Ignatius
von Loyola anderseits wirkten die Folgen der Verwundung zusammen
mit der Kraft und Unbedingtheit seines persönlichen Wesens, mit
den zugleich religiösen und militärischen Traditionen seines Volkes
und Hauses, schließlich mit dem damals allenthalben mächtig sich
regenden Willen zur religiösen Erneuerung innerhalb der alten
Kirche. Gemessen an diesen Konstanten der persönlichen Veranlagung
und an der prägenden Macht des Zeit- und Volksgeistes ist offenbar
der »Zufall« nur ein bescheidener Faktor, der hier hemmend oder
zerstörend, dort fördernd von außen hereinwirkt, aber gebannt bleibt
in den Rahmen großer Entwicklungstendenzen. Solche Tendenzen zu
erfassen, muß also — zu dieser Einsicht führt gerade eine unbefangene

27



Bewertung des Zufalls — das eigentliche Ziel geschichtlicher
Forschung sein.

Wenn wir aus dem Bereich der »blinden« Naturkausalität in den
der menschlichen Freiheit hinübertreten, begegnen uns als auffälligste

Phänome diejenigen, die unter den Begriff des Handelns
fallen. Alles Geschehen, das durch menschliche Willensentscheidungen
gelenkt wird, gehört hierher: was immer der wollende Mensch im
Zuge seiner individuellen oder kollektiven Selbstbehauptung und
Selbststeigerung unternimmt, auch was er in selbstlosem Einsatz für
das Wohl anderer vollbringt, kurz die gesamte tätige Auseinandersetzung

des Menschen mit seiner Umwelt. Die politische Geschichte

im weitesten Sinne hat hier ihren Ort; Kriegserklärungen, Schlachten

und Friedensschlüsse, diplomatische Intrigen, wirtschaftliche
Konkurrenzkämpfe und soziale Auseinandersetzungen, das sind die
Ereignisse, um die es hier vornehmlich geht.

Die menschliche Freiheit — man mag metaphysisch von ihr halten
was man will — ist keinesfalls absolut. Treffend bezeichnet der Cu-
saner den Menschen als »Deus occasionatus«, als einen an die jeweilige

konkrete Situation und ihre Möglichkeiten gebundenen »Gott«
(d. h. freien Geist), jede Entscheidung, die ein tätiger Mensch trifft,
ist abhängig von zahllosen andern, die in der Vergangenheit getroffen

worden sind und die Situation begründet haben, welche er zu
beeinflussen, im von ihm erstrebten Sinne zu wenden sucht. Anderseits

ist jede vollendete Tat, kaum geschehen, auch schon dem Willen
des Täters entzogen und zu einem objektiven Element geworden,
das selbständig weiterwirkt und wiederum andere Entscheidungen
mitbestimmt. Ein beständiges Hin und Her von Aktion und Reaktion
kennzeichnet die Welt des Handelns. Am Bilde des Schachspiels
läßt sich das am besten veranschaulichen. Jeder Zug, den ein Spieler
tut, verändert die gesamte Spielsituation und stellt den Gegner vor
neue Probleme, eröffnet ihm aber vielleicht auch neue Chancen, die
ihm erlauben, seinerseits zuzuschlagen. So erscheint die politische
Geschichte, isoliert für sich betrachtet, als ein dichtverschlungenes
Gewebe von Fakten, worin jedes Element durch frühere bedingt ist
und wieder bedingend auf künftige einwirkt. Das historische
Geschehen scheint unter diesem Aspekt zum wenn auch komplizierten
Rechenexempel werden zu wollen. Der Scharfsinn des Historikers
feiert hier seine Triumphe; er vermag die geschichtliche Darstellung
zum spannunggeladenen Drama zu verdichten, worin das Geschehen

Schlag um Schlag mit unausweichlicher Notwendigkeit abzurollen
scheint. Und da auf der politischen Bühne der große Kampf um die

28



Macht ausgetragen wird, da hier die zukunftsbestimmenden Entscheidungen

fallen, hat die Geschichtsforschung mit guten Gründen lange
Zeit hier das Kernstück ihrer Aufgabe gefunden h

Der gewissenhafte Historiker muß aber früher oder später
einsehen, daß ihm wirklich zwingende Konsequenz auf dem Wege einer
Zug um Zug fortschreitenden Darstellung unerreichbar bleibt. Neben
den objektiven, in der jeweiligen Situation liegenden Determinanten
menschlicher Entscheidungen Jfindet er andere, weniger leicht
faßbare, die von innen, aus dem "Wesenszentrum der handelnden
Menschen wirken. Diese sind ja keineswegs neutrale Denkautomaten, die
in ewig gleicher Objektivität dlie Möglichkeiten einer gegebenen
Situation abschätzen. In jeder wesentlichen Entscheidung schwingt ein
letztlich unauflösbares individuielles Moment mit, in jede fließt etwas
mit ein von dem persönlichen Charakter des Handelnden, vom
Geiste der Zeit, in der er lebt, won der Eigenart und den Vorurteilen
seines Standes, seiner Partei, seines Volkes. Jede Entscheidung ist
Manifestation eines persönlichem Weltbildes, worin sich Freiheit und
Determination untrennbar durcbidringen. So beurteilte etwa der
mittelalterliche Mönch eine wirtschaftliche Frage nach ganz andern
Gesichtspunkten als ein moderneir Industrieller oder Gewerkschafter,
weil sein Lebensziel, seine Interessenrichtung ganz anders geartet war.
Der demokratische Staatsmann oder der konstitutionelle Monarch
haben einen ganz andern »Stil« des politischen Handelns als der
Diktator, und außerdem fallen bei jedem einzelnen dieser Staatenlenker

erst noch bestimmte persönliche Charaktereigentümlichkeiten
mit ins Gewicht. Gerade dieses unberechenbare persönliche Element
aber, das den Entscheidungen der Menschen gewissermaßen ihre
Lokalfarbe gibt, ist offenbar eim Hauptgegenstand aller historischen
Forschung; von einer andern Seite her stoßen wir hier auf das gleiche
nicht weiter auflösbare Geheimnis des geschichtlichen Lebens.

Die menschliche Freiheit trit t uns in der Geschichte noch in einer
zweiten Form entgegen: als Spontaneität des Schaffens. Indem wir
uns diesem dritten Grundelement zuwenden, betreten wir den Bezirk
der Kulturgeschichte. Kultur lä ßt sich im weitesten Sinne umschreiben

als Wertverwirklichung. Sie ist einerseits Werkgestaltung —
dann wenn der Mensch einen zunächst geistig geschauten Wert an
einem Material verwirklicht, das ihm seine Umwelt darbietet, sei

das Ergebnis nun ein Kunstwerk, eine neue Theorie, ein technischer

1 Den Primat der politischen Geschichte verficht neuerdings Theodor
Haecker in »Der Christ und die Geschichte«, Leipzig 1935, S. 52 ff.

29



Apparat oder — im urtümlichsten Sinne des Wortes Kultur — der
Ernteertrag des Ackers. In all diesen Fällen sprechen wir von objektiver

Kultur. Davon unterscheiden wir die subjektive Kultur, die
Selbstgestaltung oder Selbstverwirklichung des Menschen, worin er
selber das Material seines gestaltenden Willens ist. (Von diesem zweiten

Komplex wird unter dem Stichwort »Werden« noch die Rede
sein.) Die verschiedenen Teilgebiete des Schaffens stehen nicht unter
einheitlichem Entwicklungsgesetz. Am einfachsten scheinen die Dinge
in der Technik und der experimentellen Naturwissenschaft zu liegen.
Innerhalb eines bestimmten Kulturkreises gewahren wir da einen
ständigen Fortschritt. Jeder, der eine technische Erfindung macht,
sagen wir an einem Webstuhl oder an einem Fernsehgerät, setzt
damit das Werk zahlloser zumeist unbekannter Entdecker fort, die
im Lauf der Jahrtausende an diesen gleichen Aufgaben oder an
ihren technischen und wissenschaftlichen Grundlagen gearbeitet
haben. Jeder steht hier gleichsam auf den Schultern von Vorläufern,
die ihrerseits wieder auf das Werk von Vorläufern sich stützten,
und am Fuße dieser gewaltigen Pyramide müssen wir uns jene großen

Geister der Urzeit denken — keine Chronik überliefert ihre
Namen —, die die grundlegenden Erfindungen des Hebels, des Rades,
des Alphabets gemacht haben. Die Geschichte der technischen Zivilisation

und in gewissem Ausmaß auch der Wissenschaft la bietet das
tröstliche Bild einer universalen Zusammenarbeit im Dienste gemeinsamer

Aufgaben der Menschheit, und es wirkt, von hier aus gesehen,
wie eine unglaubhafte Ironie, daß die köstlichsten Früchte dieser
Entwicklung, in der alle Völker ihre Anstrengungen zusammenlegten,
schließlich immer wieder vergiftet und zur gegenseitigen Vernichtung
mißbraucht werden.

Achten wir etwas genauer auf den Rhythmus des technischen
Fortschritts, dann bemerken wir bald auffällige Ungleichmäßigkei-
ten, ja jahrtausendelange Stillstände (wie etwa in China), die aus der
Natur der technischen Aufgaben an sich nicht erklärt werden können.

Noch merkwürdiger ist die einseitige Höchstentfaltung von
Sondergebieten in gewissen Epochen: etwa die fast unbegreifliche Be-

la Eine gesonderte Betrachtung der Entwicklungsgesetze der Wissenschaft

mit ihrer doppelten Bindung an die Wahrheit als Ziel und an den
jeweiligen Standort des Erkennenden schien mir im Rahmen dieser
Skizze weder notwendig noch tunlich, da sich m. E. daraus keine
grundsätzlich neuen Gesichtspunkte ergäben. Es ist allerdings festzuhalten,
daß der Ausdruck »Schaffen« dem Sinngehalt des Erkenntnisaktes nicht
voll gerecht wird.

30



wältigung der technischen Probleme des Pyramidenbaues bei im
übrigen unentwickelter Technik im alten Aegypten, oder die höchst
raffinierte Vervollkommnung der Gewölbe-Architektur in dem sonst
technisch wenig interessierten gotischen Zeitalter. Es ist also in der
Geschichte nicht so, daß sich die Lösung von immer komplizierteren
technischen oder wissenschaftlichen Aufgaben sozusagen automatisch
abrollt, indem im Moment der Bewältigung eines Problems von selber
das nächsthöhere sich enthüllt und in Angriff genommen wird.
Vielmehr empfängt der technische oder wissenschaftliche Fortschritt
seine Impulse aus einem tiefer gelegenen Zentrum. Auch hier wieder
stoßen wir auf die allgemeine Geisteshaltung der Epoche als

bewegende oder hemmende Grundpotenz des geschichtlichen Lebens.
Wenn etwa die Dienstbarmachung der Naturkräfte durch die

Technik nur im Abendland und hier erst seit der Renaissance ihre
erstaunlichen Triumphe gefeiert hat, dann dürfen wir daraus nicht
den Schluß ziehen, die Menschen anderer Kulturkreise oder früherer
Epochen wären einfach nicht fähig gewesen, die komplizierten
technischen Probleme geistig zu bewältigen. Die Werke indischer
Philosophen oder mittelalterlicher Theologen gehören zweifellos zu den

kühnsten und subtilsten Schöpfungen des menschlichen Geistes. Aber
jene fremden Kulturkreise und die Frühepoche der europäischen
Geschichte besaßen eine grundsätzlich andere Beziehung zur Natur
als wir, eine Beziehung der Angst oder der ehrfürchtigen Beschauung.
An deren Stelle trat in der europäischen Neuzeit die herrscherliche
Einstellung des Menschen gegenüber einer entzauberten Natur. Durch
die führenden Geister der Renaissance und vor allem der
Aufklärungszeit wurden die Naturkräfte nicht mehr als Ausfluß göttlicher
Macht verehrt, sondern als totes mechanisches Triebwerk mathematischer

Berechnung unterworfen und den Nützlichkeitsabsichten des

Alltags dienstbar gemacht. Erst der Wandel der geistigen Haltung
also legte den Weg frei für die Erschließung von Kräften, die dem
Menschen an sich schon früher zu Gebote gestanden hätten.

Diesen geheimnisvollen Zeitgeist nun, der auf allen Gebieten die
einfachen Ablaufgesetze tyrannisch zu stören und zu durchbrechen
scheint, unmittelbar, gleichsam von Angesicht zu erschauen, das
gestattet uns ein besonderer, erlesener Bezirk des menschlichen Schaffens,

der künstlerische. Auch die Kunst kennt ihre objektiven
Gesetze des »Fortschritts«, gewiß. Wenn wir eine archaische griechische
Götterfigur mit einer solchen der Spätzeit vergleichen, oder ein
romanisches Christusbild mit einem barocken, dann nehmen wir in
beiden Fällen eine unendliche Verfeinerung in der Materialbehand-

31



lung und zugleich eine Differenzierung der Ausdrucksmittel wahr.
Aber das ist hier nicht wesentlich. Während zum Beispiel die erste
Lokomotive von Stephenson durch die technische Entwicklung eines
Jahrhunderts zum praktisch wertlosen Museumsstück geworden ist,
veraltet ein großes Kunstwerk nicht. Was es zu sagen hat, bleibt
immer bedeutungsvoll. Eine romanische Plastik kann in bezug auf
das, worauf es eigentlich ankommt, auf die Ausdruckskraft, einer
barocken turmhoch überlegen sein, und ebenso wird die Bedeutung
der homerischen Gedichte für die lebenden Geschlechter nicht
geschmälert dadurch, daß ein Yergil, ein Dante, ein Goethe sich in
späteren Jahrhunderten an ihnen inspiriert und ihre eigenen, in
Geist und Form »moderneren« epischen Dichtungen geschaffen
haben.

Wenn ein grosses Kunstwerk wirklich zu uns spricht, dann ist
uns, als ob die Enge unseres alltäglichen Daseins von uns genommen
wäre; wir fühlen uns mit einemmal in weite Räume versetzt, wo
das Leben sich in seine Fülle entfaltet und zugleich die geheimen
Kraftströme spürbar zu werden scheinen, die es mit seinem ewigen
Ursprung verknüpfen. Das Wirkliche ist mit seiner ganzen Macht
gegenwärtig und doch zugleich entwirklicht, zum Wesenhaften
gesteigert. Schiller hat diese geistig durchleuchtete Lebensfülle des

Kunstwerks zu umschreiben versucht, indem er es. von der kantischen
Philosophie herkommend, als »Freiheit in der Erscheinung«
definierte, und wir haben dieser Formel noch heute nichts Besseres an
die Seite zu setzen. Freiheit: das ist Gelöstheit aus zweckhaften
Bindungen, Bestimmtwerden aus eigener Wesensmitte. »In der
Erscheinung«, das bezeichnet das Offenbarwerden des Geistigen in
sinnlicher Gestalt. Solche Ganzheit kann nicht gemacht, gewollt,
sondern in ihrem Kern nur gnadenhaft gezeugt werden. Der Techniker

arbeitet seine Gebilde denkend und rechnend aus, indem er
sein Augenmerk auf konkrete ZwTecke richtet; der Künstler, mag
er noch so sehr scheinbar um des Brotes willen arbeiten oder um
einer Idee willen, die ihm am Herzen liegt, ist doch in seiner Wesenstiefe

der begnadete Schöpfer, dessen Gebilde alle Rahmen menschlicher

Absichten sprengt und solche Absichten, wenn sie bestehen,
aus eigener Kraft überlebt. Wer denkt heute noch daran, daß
Dostojewski sich durch seine Romane materiell liber Wasser halten mußte,
oder daß Gotthelfs »Annebäbi Jowäger« ursprünglich eine Tendenzschrift

gegen das Kurpfuschertum werden sollte? Das Kunstwerk
ist in seiner Ganzheit eine Welt für sich, gestaltet aus der gesammelten

Kraft eines Menschen, und darum zugleich vollkommenster

32



Ausdruck seines persönlichen Weltbildes und des Geistes seiner Zeit.
Die Kunstwissenschaft ist demnach grundsätzlich auf falscher Fährte,
wenn sie mit sezierender Methode das künstlerische Gebilde
zerpflückt und jede Einzelheit auf ihre Herkunft hin untersucht. Dann
zerstreut sie, statt zu sammeln. Ihre rechte Methode ist Zergliederung
des künstlerischen Organismus' mit nachfolgender oder besser

begleitender Zusammenschau.
»Aus den einzelnen Worten und deren Verbindungen«, sagt

Wilhelm Dilthey 2, »soll das Ganze eines Werkes verstanden werden, und
doch setzt das volle Verständnis des Einzelnen schon das des Ganzen
voraus.« Der logische Zirkel, der sich hier ergibt, das »Eins im
Andern«, muß bejaht werden.

Kraft seiner reinen Ausdrucksfunktion, seiner Losgelöstheit aus
zweckhaften Bindungen, ist das Kunstwerk der treueste Spiegel
seelischer Eigenart. Wie an einem empfindlichen Seismographen können
wir am künstlerischen Erbe vergangener Zeiten die Wandlungen
ihrer Seelenlage und ihres Weltbildes ablesen. Es wäre darum nicht
abwegig, Kunst- und Literaturgeschichte als die Kernstücke der
geschichtlichen Ueberlieferung zu bezeichnen. Sie führen uns unmittelbar

an den Grundstrom des Werdens heran, der Geschichtlichkeit im
eigentlichen Sinne begründet, an den seelisch-geistigen Gestaltmandel
des Menschen.

Wir kommen damit zum letzten unserer vier Grundbegriffe. Das
Werden ist, wie schon aus dem eben Gesagten hervorgeht, nicht ein
historischer Stoffbereich neben den andern; es spielt sich vielmehr
in einer tieferen Gegenstandsschicht ab, die sich im Handeln und im
Schaffen mehr oder weniger deutlich spiegelt. Tat und Werk treten
unter diesem Aspekt, d. h. als fixierte Momente im selber unfaßbaren
Strom des Werdens, in eine Reihe mit allen übrigen menschlichen
Aeußerungen, vom religiösen Bekenntnis bis hinunter zu den
unscheinbarsten momentanen Reaktionen. Diese Weise der Zusammen-
schau alier Aeußerungen aus einem bestimmten geschichtlichen
Lebenskreis basiert auf der grundlegenden Entdeckung des 18.

Jahrhunderts — als ihre Wegbereiter können Vico, Montesquieu, Voltaire
und LIerder angesprochen werden —, daß die geschichtliche
Entwicklung nicht nur in dem Fortschreiten der Ereignisse und der
Umgestaltung von Zuständen und Institutionen besteht, sondern in einem
tieferliegenden Wandel der Gesamthaltung des Menschen zu Gott
und Welt. Da auch der Betrachter selber in diesen Wandel einbe-

2 In der Abhandlung »Die Entstehung der Hermeneutik« (1900).

33



zogen ist, ist alle geschichtliche Erkenntnis notwendigerweise
standortbedingt. Um die Ueberwindung der Gefahr eines haltlosen
Relativismus, wie sie sich hier abzeichnet, hat sich unter den modernen
Kulturphilosophen vor allem Ernst Troeltsch bemüht.

Der am klarsten abgegrenzte Träger des Werdens ist die
Einzelpersönlichkeit. Ihr Wesen in seiner Entwicklung zu erfassen, ist Aufgabe

der Biographie.
Das Ziel einer guten Biographie ist zu verschiedenen Zeiten

verschieden aufgefaßt worden. Die materialistisch-positivistische
Geschichtswissenschaft glaubte die Art eines Menschen als das Produkt
einer Vielzahl von »Einflüssen« (Erbanlagen, Milieu, Bildungsgang,
Begegnungen) gewissermaßen konstruieren, ableiten zu können. Diese
Additionsrechnung konnte aber niemals aufgehen, und das ganze
umständliche Bemühen führte überdies am Wesentlichen vorbei3.
Heute bejahen wir wieder den alten Satz »Individuum est in-
effabile«: Das Individuelle ist unauflösbar, unableitbar. Wir haben
neu erkannt, daß in jedem Menschen ein individuelles Prinzip, ein
persönliches Gesetz waltet, das mit einer gewissen Selbstherrlichkeit
die Umwelteinflüsse auswählt, sie assimiliert und unbeachtet läßt
oder abstößt, und so eine geistige Welt von besonderer Prägung
gestaltet. Dieses Lebensgeheimnis spricht Goethe in der ersten Strophe
seiner orphischen ITrworte aus:

»Wie an dem Tag, der dich der Welt verliehen,
Die Sonne stand zum Gruße der Planeten,
Bist alsobald und fort und fort gediehen
Nach dem Gesetz, wonach du angetreten.
So mußt du sein, dir kannst du nicht entfliehen,
So sagten schon Sibyllen, so Propheten;
Und keine Zeit und keine Macht zerstückelt
Geprägte Form, die lebend sich entwickelt.«

Wenn Goethe das menschliche Wesensgesetz mit der Konstellation
der Gestirne in der Geburtsstunde in Beziehung setzt, so ist das sein
persönlicher Glaube, der sich ebenso wenig beweisen läßt wie die
alleinige Bedingtheit durch Erbmasse und Milieu. Welchen Anteil
an der Gestaltung von Schicksal und Wesen eines konkreten
Menschen Veranlagung, Umwelt und eigene Willensentscheidung haben,

3 Mit Recht bezeichnet Theodor Litt die Ueberbetonung des kausalen
Erklärens in der Geschichte als »Naturalismus«, d. h. als Abgleiten der
Geisteswissenschaften in eine ihnen wesenfremde Methode (in
»Wissenschaft, Bildung, Weltanschauung«, Leipzig/Berlin 1928, S. 45 ff.).

34



das bleibt für unser Forschen letztlich ein unauflösbares Rätsel,
wissen wir es doch nicht einmal von uns selber gewiß. Die
geisteswissenschaftliche Hauptaufgabe ist die, die Eigenart eines Menschen
— seine Entelechie, d. h. die innere Sinnbezogenheit seines Wesens —
zu verstehen 4. Die Natur bleibt für uns ewig unverständlich, mögen
wir noch so viele Vorgänge in ihr mit mathematischen Formeln
berechnen können; den andern Menschen aber können wir verstehen,
weil wir uns in ihn hineinversetzen können, — wenn auch nie
vollkommen, so doch in verschiedenen Graden der Annäherung, je nach
Quellenlage und Distanz. Der Erkennende und der Gegenstand der
Erkenntnis sind in der Geistesgeschichte grundsätzlich wesensverwandt.

Ich möchte die rechte Methode der Biographie die physiogno-
mische nennen. Aehnlich wie der Physiognomiker, wenn er aus Kopfform

und Gesichtszügen auf den Charakter schließt, alles einzelne
zum Gesamteindruck des Gesichtes in Beziehung setzt und diesen wieder

im Zusammenhang mit allen übrigen Aeußerungen des Menschen
würdigt, geht der gute Biograph vor. Aus der nicht selten verwirrenden

Fülle des Materials muß er die bezeichnenden, charakteristischen

Züge herauszufinden wissen, und aus ihnen wird er in intuitiver
Zusammenschau sein Wesensbild des Menschen erstehen lassen. Wenn
hier der Intuition die zentrale Bedeutung zugesprochen wird, dann
liegt darin nicht eine Mißachtung der Verstandeserkenntnis. Der
Verstand ist gewiß eine höchst wertvolle und weithin zuverlässige
Leuchte des Lebens, und er hat in der Wissenschaft sein sehr
ausgedehntes Betätigungsfeld. Aber er erfüllt seine Aufgabe erst dann
ganz, wenn er auch die Grenzen seiner Zuständigkeit erkennt, und
eine solche Grenze findet er in der geistesgeschichtlichen Aufgabe,
einen Menschen zu charakterisieren. Menschenkenntnis auf den
Verstand allein gestützt, käme höchstenfalls einem Bild ohne Farben
gleich. Soll das ganze Wesen eines Menschen erfaßt werden, dann
wird auch im Erkennenden der ganze Mensch zur Tätigkeit aufgerufen:

Einfühlungsgabe, Intuition, wägende Urteilskraft und
schließendes, ordnendes Denken 5. Nicht selten sind es unscheinbare Einzel -

4 Zum Begriff des geisteswissenschaftlichen Verstehens vgl. bes. Dilthey:
Beiträge zum Studium der Individualität, 1896, und Spranger: Lebensformen,

3. Aufl., Halle 1922, S. 365 ff.
5 Huizinga umschreibt in seiner Abhandlung »Aufgaben der

Kulturgeschichte« (verfaßt 1929, abgedruckt in »Wege der Kulturgeschichte«,
Amsterdam/Leipzig o. J.) das primäre Element des historischen
Verstehens in mehr empirischer Weise, indem er dafür die Worte »Ahnung«,
»Vision« oder »historischer Kontakt« einsetzt und es zum »Begreifen von
Musik« in Beziehung bringt (S. 50).

35



ziige, kleine Anekdoten, die das ganze Wesen eines Menschen
aufleuchten lassen, wie ein Blitz die nächtliche Landschaft erhellt. Wenn
etwa Friedrich Hebbel einmal seinem Freunde Ihering gesteht, er
bedeute ihm nur soviel wie eiue Wand, und sein Gespräch sei im
Grunde ein Monolog, dann wird uns darin die ganze tragische
Ichbesessenheit und Eingeschlossenheit des Dichters fühlbar. Manchmal
wird in kindlichen Aeufierungen der frühesten Jahre schon die ganze
Art und Größe eines bedeutenden Menschen ahnungsweise faßbar.
Wenn Adolf Frey von dem sechsjährigen C.F.Meyer berichtet, er
habe seine Mutter einmal mit dem Ausspruch überrascht: »Du,
Mama, ich muß viel bei mir selber denken, wer bin ich auch eigentlich

und was ist auch die Welt? Aber ich finde keine Antwort« e, dann
erkennen wir darin bereits das grüblerische, an die Grenzen des
Menschlichen pochende Wesen des Dichters. Oder denken wir an
jene kleine Episode, die uns Gotthelfs Tochter überlieferte: in das
Pfarrhaus zu Murten seien einst plündernde österreichische Soldaten
eingedrungen, sie hätten alles durchsucht und auch das Schlafzimmer

der Kinder nicht verschont. Darob natürlich fürchterliche Angst.
»Nur ein Knabe von wenigen Jahren weinte nicht. Hochaufgerichtet,
blitzenden Auges stund er in seinem Bettchen, ballte zornig die kleine
Faust und antwortete mit Drohungen auf den Flohn der Soldaten,
die seiner ohnmächtigen Wut spottoten 7. Steht uns hier nicht schon
der unerschrockene Kämpfer für das Recht vor Augen, als den wir
den reifen Gotthelf kennen?

Wieder regt sich hier vielleicht das Bedenken, daß wir uns
methodisch in einem Zirkel bewegen. Wie können wir denn einen Einzelzug

als charakteristisch erkennen, wenn wir uns nicht schon zuvor
ein Bild der Gesamtpersönlichkeit gemacht haben? Anderseits soll
sich doch dieses Bild gerade aus den charakteristischen Einzelzügen
erst aufbauen. Ein solches Hin und Fier wäre in der Tat bedenklich,
wenn es sich um ein streng logisches Schließen handelte; das ist aber,
wie wir bereits feststellten, nicht der Fall. In Wirklichkeit verhält
es sich so, daß sich zunächst auf Grund eines Werkes, das wir kennen
lernen, oder von Einzelzügen des Lebens, die uns zufällig bekannt
werden, in uns mehr ahnungsweise ein Gesamtbild der künstlerischen
Persönlichkeit gestaltet. Dieses Bild leitet uns bei der Durchforschung

des gesamten biographischen Materials und hilft uns, gewisse

0 Adolf Frey: Conrad Ferdinand Meyer, Stuttgart und Berlin 1925, S. 27.
7 Neuerdings abgedruckt in dem Bande »Gotthelfs Persönlichkeit« der

Sammlung Klosterberg, Basel 1944, S. 29.

36



Züge als charakteristisch zu erkennen. Vielleicht muß es aber auch
angesichts der Tatsachen nachträglich revidiert, erweitert oder gar
preisgegeben und durch ein neues ersetzt werden. An dieser
sichtenden Arbeit hat naturgemäß der kritische Verstand seinen redlichen
Anteil, nur die ersten Schritte vermag er nicht zu tun.

Mehr Gewicht als dieser methodische Einwand hat ein anderer,
der auf die Sache zielt. Wenn wir den Menschen — so lautet er —
in der geschilderten Weise als eine von individuellem Gesetz
beherrschte Ganzheit betrachten, wird er dann nicht in einen starren
Panzer der Selbstheit eingeschlossen? Bleibt da noch Raum für echtes
Schicksal, für freie Entscheidung, innere Wandlung, umgestaltende
Begegnung mit einem Du? Diese Frage muß hier unbedingt gestellt
werden, denn wenn wir ihr nicht Rechnung tragen, dann ist unsere
Methode auf dem besten Wege, ihren Gegenstand zu verfehlen und
eine lebensfremde Konstruktion an die Stelle des lebendigen
Menschen zu setzen. Nicht wenige Biographen (darunter sehr anregende
und geistvolle) sind tatsächlich dieser Gefahr erlegen. Alles kommt
hier darauf an, daß der Forschende über der Freude an den ersten
geistreichen Einfällen, aus denen sich ihm ein höchst originelles,
scharf profiliertes Bild einer Persönlichkeit ergeben mag, die
Ehrfurcht vor dem sich wandelnden Leben nicht verliere. Der schlechte
Historiker, der von sich selbst nicht loskommt, übersieht »genial«
alle Tatsachen, die seiner ersten Konzeption widersprechen; der gute,
gewissenhafte, bedenkt neben dem Goethewort von dem »Gesetz,
wonach du angetreten« auch das andere: »und umzuschaffen das
Geschaffne, damit sich's nicht zum Starren waffne, wirkt ewiges, lebendiges

Tun«. »Es soll sich regen, schaffend handeln, erst sich gestalten,

dann verwandeln.« Auf seinen Gegenstand wie auf sich selbst

mag der Biograph die Strophe aus dem west-östlichen Divan
beziehen: »Und solang du das nicht hast, dieses Stirb und Werde, bist
du nur ein trüber Gast auf der dunklen Erde.« Goethes eigenes Schaffen

ist im Bereich der deutschen Literatur das großartigste Beispiel
menschlicher und künstlerischer Wandlungsfähigkeit. Zwischen der
tändelnden Eleganz von Goethes Leipziger Dichtungen und der
drängenden Lebensfülle seiner Sturm- und Drangwerke, dann wieder
zwischen der Vergeistigung der ersten Weimarer Jahre und der standfesten

Diesseitigkeit der nachrömischen Zeit, von dem sublimen,
schwer faßbaren Altersstil ganz zu schweigen, liegen weitere
Abstände als etwa zwischen den Schöpfungen der verschiedenen Stürmer

und Dränger. Unser Goethebild muß weit genug sein, alle diese
Erscheinungsformen von Goethes Wesen zu umfassen. Es bleibt ihm

37



auch dann noch soviel an charakteristischer Bestimmtheit, daß wir
jedes größere goethische Werk aus irgend einer der genannten
Entwicklungsphasen mit Sicherheit etwa von einem parallelen Werk
Schillers unterscheiden können. Dennoch ist anderseits der Begriff
der Klassik, unter dem wir die reifen Werke beider zusammenfassen,

nicht ohne bestimmten Sinn.
Die Betrachtung von Goethes Lebenswerk und seiner Verflochtenheit

in die Stilgeschichte vermittelt einen wesentlichen Aufschluß
über die Struktur des geschichtlichen Werdens. Es verhält sich hier
nicht so, daß das Besondere sich in ein Allgemeines wie in einen
Rahmen einfügt, so wie auf dem Gebiet der Biologie das Einzelwesen in
Art und Gattung. Was wir auf dem geschichtlichen Felde wahrnehmen,

ist vielmehr ein Sich-Durchdringen engerer und weiterer
Entwicklungskreise: Persönlichkeit, Epoche, Standes- und Volkscharakter,

Schaffensgebiet usw. Für die kollektiven »Ganzheiten« scheinen
verwandte Gesetze des Werdens, des Wachsens, Reifens und Alterns
zu gelten wie für die Einzelpersönlichkeit; allerdings sind es nicht
identische Gesetze, denn sie unterstehen nicht derselben Todesgewißheit,

da ihnen nicht ein Einzelwesen als physisches Substrat zugrunde
liegt. Manche unter diesen kollektiven Gebilden bergen vielmehr fast
unbegrenzte Kräfte der Verjüngung; wir brauchen nur an die lange
Geschichte des italienischen Volkes oder an die fortzeugende Lebenskraft

des Geistes der Antike in der abendländischen Geschichte zu
denken. Auch die umfassenderen Einheiten stellen jedenfalls dem

Historiker die spezifische Aufgabe des »Verstehens«, der Zusammenschau

charakteristischer Einzelzüge in einem individuellen Wesensbild,

denn auch sie sind in einem weitern Sinne Individualitäten 8.

Je entfernter wir zeitlich einer historischen Erscheinung sind,
um so stärker treten für uns die weiteren, kollektiven Ganzheiten
gegenüber den engeren, persönlichen hervor, so wie sich im Bild
einer Landschaft in räumlicher Ferne nur noch die großen Konturen
klar abzeichnen. Die zeitliche Perspektive ist allerdings nicht allein
schuld daran, daß wir in früheren Epochen den verbindenden
Grundcharakter des Zeitstils deutlicher wahrnehmen, während sich in der
Gegenwart und der jüngeren Vergangenheit die Einzelgestalten so

eigenwillig abheben, daß sie sich nur noch schwer in ein geschlossenes

8 Den Begriff der »individuellen Totalität« als Grundkategorie des
geschichtlichen Denkens entwickelt — zum Teil auf Windelband,
Rickert, Simmel fußend — in magistraler Weise Ernst Troeltsch in
»Der Historismus und seine Probleme«, I. Buch, Tübingen 1922, S. 32 ff.

38



Zeitbild einfügen lassen. Mit dem Aelterwerden der Kultur lockern
sich zweifellos die kollektiven Bindungen, die »Originalität« gewinnt
einen immer weitern Spielraum. Am anschaulichsten zeigt sich das
auf dem Gebiet der Architektur. Die Kirchenbauten und Bürgerhäuser

des 15. oder auch noch des 18. Jahrhunderts sind tatsächlich
einem einheitlichen Geiste entsprungen; in einem Villenviertel aus
der Zeit um 1900 hingegen sehen wir das Chaos entfesselt.

Unter den Epochen der neueren abendländischen Geschichte ist
es wohl das Barockzeitalter, das eine bestimmte seelisch-geistige
Haltung zu geschlossenster Ausprägung gebracht hat. Da sich zudem
mehrere der in dem vorliegenden Band vereinigten Arbeiten mit dem
17. Jahrhundert befassen, liegt es umso näher, an diesem Beispiel
den Versuch einer skizzenhaften Illustration der Begriffe »Zeitgeist«,
»Zeitstil« zu wagen.

Die Seelenhaltung des Barock ist gekennzeichnet durch ein tiefes
Ungenügen an allem Alltäglichen und Begrenzten, das in seiner
Hinfälligkeit durchschaut wird, durch einen stürmischen Impuls, der
den Menschen aus dem Gewöhnlichen hinausdrängt, hinauf in ein
heroisch gesteigertes Erdendasein — beim absoluten Fürsten oder
beim Höfling, der einen Abglanz der Ilerrschergröße auf seine eigene
Person zu lenken versucht —, vielleicht auch hinaus in den ruhelosen

Taumel der Zerstörung — beim verwegenen Soldaten des 30-
jährigen Krieges —, oder schließlich in die namenlose Unendlichkeit
Gottes hinein. Diese letzte, wesentlichste Richtung des barocken Geistes

wird verkörpert durch große Mystiker, durch kühne Glaubensstreiter

und Missionare, schließlich durch zahllose Helden barocker
Märtyrerdramen, die in stoischer Unerschütterlichkeit allen Anschlägen

feindlicher Bosheit standhalten, Sieger durch Geisteskraft über
ihre Gegner, über die Welt und über sich selbst. Die lyrische Sprache
eines Gryphius mit ihrer schroffen Antithetik ist Ausdruck desselben

Lebensgefühls. Auch die bildende Kunst des Barock scheint sich des

Irdischen nur zu bedienen, um es hinter sich zu lassen. Ihre Kirchenräume

sind wie gestaltgewordene Musik, in ihren Deckenbildern
geben sie den Blick in offene Himmelsweiten frei. Die barocke »Ganzheit«

ist eine durchaus offene, man möchte sie eine » Dennoch-Ganzheit«

nennen. Die Grenzen zwischen Architektur, Plastik unci Malerei
sind niedergebrochen, vereint müssen alle Künste in den Dienst einer
überwältigenden Gesamtwirkung treten. Als bleibendes Denkmal
ihres Strebens nach Verschmelzung der Künste hat uns die Barockzeit

die Kunstform der Oper hinterlassen, in der zeitliche und räumliche

Ausdrucksformen ihre prunkvolle Vermählung feiern.

39



Denselben Geist, der in der großen Kunst des Barock sich
ausspricht, finden wir nun aber in mannigfacher Spiegelung wieder in
den Formen der Gebrauchsgegenstände und in den alltäglichen
Lebensäußerungen. Ein barocker Stuhl dient nur gewissermaßen nebenbei

seiner praktischen Funktion. Er will gar nicht besonders bequem
sein; in erster Linie ist er mit seinen geschweiften Beinen, seinen
überreichen Schnitzereien ein Repräsentationsobjekt. Die Buchdruk-
kerkunst verließ in der Barockzeit die klassische Linie der Epoche
ihrer Entstehung. Gleicht das Titelblatt eines Buches aus dem frühen
16. Jahrhundert in seiner klaren Ausgewogenheit einem antiken
Monument, so erinnert ein barockes Titelblatt durch die krausen
Schwünge seiner Frakturbuchstaben und die starken Schatteneffekte
an eine Skizze von Rembrandt. In der deutschen Orthographie ist

uns als zweifelhaftes Yermächnis barocken Prunkwillens und
Repräsentationsbedürfnisses die Großschreibung der Anfangsbuchstaben
geblieben. Sie ist auf eine Linie zu setzen mit der Betonung des
Mittelteils an Gebäuden; derselbe Drang zur Beherrschung der Vielheit
durch einen LIauptakzent spricht sich in beiden Erscheinungen aus.
Seinen unmittelbarsten Rahmen findet der Wille des barocken
Menschen zur pomphaften Selbstdarstellung in der Zeitmode, die den
Mann mit langem, faltigem, bändergeschmücktem Staatsrock und
Spitzenkrause, mit Allongcperückc und liolicn Stöckelschuhen
ausstaffierte. Man könnte hier noch lange fortfahren und denselben
Geist in der Gestaltung öffentlicher Festlichkeiten, im Amtsstil, aber
auch in LIeeresorganisation und Kriegführung am Werke finden.
Dennoch wäre es voreilig, nun mit Gewalt alle Lebensäußerungen
eines Jahrhunderts über denselben Leist schlagen zu wollen; es ist

nicht ausgeschlossen, daß sich auf einzelnen Kulturgebieten
Verbrühungen oder Verspätungen der Entwicklung finden. Das zweite
hat man häufig von der Geschichte der Musik behauptet. Die kühn
sich auftürmende Architektur einer Bachschen Orgelfuge vermögen
wir allerdings durchaus als barock zu empfinden. Grundsätzlich kann
man nicht stark genug betonen, daß geistesgeschichtliche Epochen
sich niemals mit zwei Jahreszahlen starr eingrenzen lassen. Die
Uebergänge zwischen ihnen sind vielmehr fließend; wie jede geistige
Ganzheit sind sie mehr vom Zentrum als von den Konturen her
bestimmt. Der Streit etwa, was an den Kulturerscheinungen des 14.

Jahrhunderts in Italien dem ausklingenden Mittelalter, was der
aufdämmernden Renaissance zuzuschreiben sei, wird nie endgültig
geschlichtet werden können.

Eine Erklärung dafür, daß ein bestimmtes Jahrzehnt so selten

40



ein eindeutiges Gesicht zeigt, liegt schon in der Tatsache, daß zu jeder
Zeit verschiedene Generationen nebeneinander leben 9. Ob es trotz
und gleichsam »hinter« den eine Epoche durchziehenden
Generationengegensätzen doch noch einen alle Zeitgenossen umspannenden
Epochencharakter von bestimmter Prägung gebe, ist nicht immer
leicht zu entscheiden, zumal aus geringer zeitlicher Distanz. Bei
größerer Distanz geraten wir anderseits leicht in Versuchung, einfach
die gerade führende Generation als repräsentativ für eine ganze
Epoche zu nehmen.

Daß schließlich ein bestimmter Zeitcharakter nicht einmal die
ganze Breite einer Generation zu umfassen braucht, beweist in der
Stilgeschichte jede Klassik, die diesen Namen zu Recht trägt. Eine
im strengen Sinne klassische »Epoche« ist in der Regel ein begnadeter

Augenblick, ein flüchtiger Kairos der Kunstgeschichte, an
bestimmte äußere Voraussetzungen gebunden und auf der persönlichen
Hochentwicklung weniger Einzelner beruhend. Von der Generation
der Stürmer unci Dränger des 18. Jahrhunderts in Deutschland
haben nur wenige den Weg zur klassischen Form beschritten, und
dies nicht zufällig, denn die Klassik ist eine wesenhaft aristokratische

Erscheinung.
Mit der Frage nach der zeitlichen Abgrenzung einer historischen

Ganzheit hängt die andere nach ihren Ursprüngen zusammen. Sie
gehört bereits in das Gebiet der Geschichtsmetaphysik. Die fertigen
Lösungen, die für sie bereit liegen, sei es die Hegeische, nach der
sich die geschichtliche Entwicklung aus der eigengesetzlichen
Selbstentfaltung des Geistes herleitet, die marxistische mit ihrem Primat

9 Der Begriff der Generation ist hier in dem geisteswissenschaftlichen
Sinne verstanden, den ihm Dilthey in seinem Novalis-Aufsatz gibt (in
»Das Erlebnis und die Dichtung«, Leipzig und Berlin 1906). Nach ihm
umfaßt eine geistesgeschichtliche Generation nicht notwendig alle
Gleichaltrigen, vielmehr nur einen begrenzten Kreis aus ihnen, der im
Zeitpunkt größter Empfänglichkeit verwandten Bildungseinflüssen
unterliegt und dadurch eine gemeinsame Prägung empfängt. Die
Generationenlehre als »biologischer Determinismus«, wie sie z. B. Wilhelm
Pinder propagiert (Das Problem der Generationen in der
Kunstgeschichte Europas, Berlin 1906), ist abzulehnen, weil sie in die
Geistesgeschichte ein ihr wesensfremdes Erklärungsprinzip einführt. Die
Beachtung des Zeitpunktes der Geburt führt zwar gerade bei Künstlern
oft auf interessante Bezüge; wird aber der »Nativismus« als
Erklärungsprinzip für die Eigenart einer Generation verallgemeinert, so

zwingt das zu gewagten Konstruktionen und macht nur zu leicht blind
für die eigentlich bestimmenden Faktoren.

41



der Wirtschaft oder diejenige Oswald Spenglers mit ihrer kühnen
Konstruktion geschlossener organischer Entwicklungsabläufe, sind im
Grunde alle Kinder des Glaubens, nicht Niederschlag beweisbaren
Wissens. Wo sich der Historiker in solcher Weise als rückwärtsgewandter

Prophet aufspielt und wie Spengler mit schicksalsträchtiger
Miene orakelt: »So mußte es kommen«, da überschreitet er die Schranken

seiner Zuständigkeit10. Empirisch können wir wohl gewisse
geschichtliche »Ablaufsgesetze« ermitteln; z.B. ist das Umschlagen des

Chaos einer Revolution in die gewaltsame »Ordnung« der Diktatur
zweifellos eine Erscheinung, die mit einer gewissen Regelmäßigkeit
wiederkehrt, und auf künstlerischem Gebiet wohnt der Stilfolge
Renaissance—Barock, Klassik—Romantik eine gewisse gesetzliche
Notwendigkeit inne. Aber zwingende Geltung können wir solchen
Gesetzen nicht zusprechen, zumal wir die betreffenden Vorgänge in
ihrer Kausalität niemals ganz durchschauen.

Was wir wissenschaftlich feststellen können, ist ein Durchein-
anderwirken verschiedenartiger geschichtsbewegender Faktoren.
Neben religiösen und philosophischen Neubesinnungen, die an das
Innerste des Menschen rühren, nehmen wir eigengesetzliche Wandlungen

der künstlerischen Ausdrucksmittel wahr, ferner politische
Machtverschiebungen, wirtschaftliche Umwälzungen und im
Zusammenhang damit Umschichtungen im sozialen Gefiige, schließlich
technische Neuerungen und Wandlungen des Schauplatzes des Geschehens.

Wenn es uns nicht gelingen will, aus diesem Gewirr von
Ursachen einen dominierenden Strang herauszuschälen und aus
dessen Verlauf den Charakter eines Zeitalters kausal eindeutig
»abzuleiten«, dann ist der Grund dafür nicht allein in der Unvoll-
ständigkeit unserer Ueberschau zu suchen; er liegt vielmehr im
Prinzipiellen. Die geschichtliche Welt läßt sich nicht aus Elementen
konstruieren, weil sie sich aus sinnbezogenen »Ganzheiten« aufbaut, die
mehr sind als eine Summe von Teilen. Wesentlich für die historische

Erscheinung ist gerade der Charakter der Originalität, der
individuellen Ursprünglichkeit. In allen zunächst scheinbar geschlossenen

geschichtlichen Abläufen macht sich dieses irrationale Element
bemerkbar, wie wir weiter oben an der Entwicklung der Technik zu

zeigen versuchten.

10 Gegen solche Entartung der Historie zum Mythos wendet sich Huizinga
in »Aufgaben der Kulturgeschichte«, a. a. O., S. 57 ff., ebenso Theodor
Litt, a. a. O., S. 97 ff.

42



Die Gebundenheit an den zwar nicht gesetzlosen, aber doch nicht
wissenschaftlich vorauszuberechnenden Gestaltwandel des Menschen
ist allen Sondergebieten der historischen Forschung gemeinsam. Sie

gibt der Arbeit des Historikers ihre eigene Atmosphäre der Spannung
und verheißt ihm ständig sich erneuernde Entdeckerfreude; anderseits

fordert sie auch eine nie erlahmende Fähigkeit spontaner
Einfühlung. Das Suchen nach Ursachen wird dadurch keineswegs
entwertet, solange sich nur der Forscher der Schranken bewußt bleibt,
die ihm dabei gesetzt sind, und seine Hauptaufgabe, zu deren Lösung
alle noch so entlegenen Einzeluntersuchungen beitragen können, nicht
aus den Augen verliert: das Verstehen des Menschen in der Fülle
seiner geschichtlichen Erscheinungsformen.

43


	Ueber den Aufbau der geschichtlichen Welt

